
 

  

Anísio Tavares 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A CONSCIÊNCIA MORAL EM TEMPOS DIGITAIS 

ANÁLISE DE DESAFIOS EMERGENTES NA CULTURA DIGITAL PARA A 

ELABORAÇÃO DA ÉTICA CRISTÃ 

 

 

Tese de Doutorado em Teologia 

Orientador: Prof. Dr. Élio Estanislau Gasda 

 

 

 

 

 

 

Apoio CAPES 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

FAJE – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

2025



 

  

Anísio Tavares 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A CONSCIÊNCIA MORAL EM TEMPOS DIGITAIS 

ANÁLISE DE DESAFIOS EMERGENTES NA CULTURA DIGITAL PARA A 

ELABORAÇÃO DA ÉTICA CRISTÃ 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

Teologia da Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

como requisito parcial para obtenção do título de 

Doutor em Teologia. 

 

 

Área de concentração: Teologia da Práxis Cristã 

Orientador: Prof. Dr. Élio Estanislau Gasda 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

FAJE – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

2025



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA  
 

 

T231c 

 

 

 

Tavares, Anísio 

     A consciência moral em tempos digitais: análise de desafios 

emergentes na cultura digital para a elaboração da ética cristã / 

Anísio Tavares.  - Belo Horizonte, 2025. 

    318 p.  
 

    Orientador: Prof. Dr. Élio Estanislau Gasda. 

    Tese (Doutorado) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, 

Departamento de Teologia. 
  
    1. Ética cristã. 2. Consciência moral. 3. Cultura digital. I. 

Gasda, Élio Estanislau. II. Faculdade Jesuíta de Filosofia e 

Teologia. Departamento de Teologia. III. Título. 

CDU 241.2 

Elaborada por Zita Mendes Rocha – Bibliotecária – CRB-6/1697 

 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho 

 

a meus pais, José Tavares (in memoriam) e Helena 

Alves Tavares (in memoriam) pela educação primeira e 

pela transmissão dos valores da fé cristã de modo 

simples, profundo e permeado de amor e ternura; 

a meus irmãos e irmãs José Hélcio, Zilda, Adilson, 

Célia e Marli e a todos os meus familiares pelo 

incentivo e presença afetuosa em minha vida; 

às pessoas amigas, que sempre me apoiaram e me 

encorajaram nos momentos bons e nos momentos 

difíceis desta pesquisa;  

às pessoas de boa vontade que se preocupam com os 

desafios emergentes na cultura digital e buscam 

enfrentá-los com responsabilidade, criatividade e 

liberdade nesta mudança de época.



 

  

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço, primeiramente, a Deus Uno e Trino, cuja voz se faz ouvir no mais íntimo das 

consciências para manifestar e provocar amor.  

Agradeço à Província Redentorista Nossa Senhora Aparecida por ter me proporcionado 

mais este estudo acadêmico em vista da missão. Gratidão a todos os confrades e formandos que 

conviveram comigo entre 2021 e 2024 na Comunidade Vocacional Dom Muniz, em Belo 

Horizonte-MG, pela convivência fraterna e encorajadora, especialmente nos momentos difíceis 

deste estudo. Agradeço aos Missionários Leigos Redentoristas do Jardim Leblon, em Belo 

Horizonte, pela presença motivadora nos meus estudos e pelas vezes que me acolheram em suas 

casas para o salutar cultivo da amizade e do necessário relax. 

Agradeço, aos confrades da Comunidade Sant’Alfonso, de Roma, para a qual fui 

transferido em fevereiro de 2025, bem como ao corpo docente e discente da Accademia 

Alfonsiana, pela acolhida e por terem me proporcionado as condições necessárias para concluir 

esta pesquisa.  

Agradeço à Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia de Belo Horizonte, com todo o 

corpo docente e o grande grupo de colaboradores dos diversos setores, que sempre estiveram 

prontos a me auxiliar neste percurso acadêmico. Minha gratidão se estende a todos os estudantes 

do Programa de Pós-Graduação com os quais convivi e muito me ajudaram, especialmente nos 

momentos do ingresso nesta ilustre instituição.  

Agradeço ao Professor Doutor Élio Estanislau Gasda, SJ, pela orientação em todo este 

processo. A rapidez e a objetividade nas respostas a meus escritos, bem como as indicações de 

leituras e a motivação em cada etapa, foram essenciais para o desenvolvimento e conclusão 

desta tese. Minha gratidão se estende aos professores que, juntamente com meu orientador, 

integraram a comissão examinadora e a banca de defesa pela valiosa contribuição de cada um 

ao amadurecimento e à qualidade final deste trabalho: Prof. Dr. César Andrade Alves, SJ, Prof. 

Dr. Francys Silvestrini Adão, SJ, Prof. Dr. Maikel Pablo Dalbem, C.Ss.R. e Prof. Dr. Moisés 

Sbardelotto. Agradeço, ainda, ao Professor Doutor Márcio Fabri dos Anjos, C.Ss.R., que 

gentilmente me orientou e me apoiou na execução desta pesquisa durante todo o processo, lendo 

meus textos e me motivando nesta importante missão da refletir a ética teológica hoje.  

Por fim, agradeço imensamente a todos os familiares e amigos(as) que, de diferentes 

modos, compartilharam comigo este significativo período acadêmico de minha vida.  

O presente trabalho foi realizado com o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A Moral é um caos que não termina 

nunca. Eu estou continuamente lendo, e 

sempre encontro coisas novas”. 

(Santo Afonso Maria de Ligório) 

 



 

  

RESUMO 

 

A presente pesquisa aborda a consciência moral em tempos digitais, analisando os desafios 

emergentes na cultura digital para a elaboração da ética cristã. Apresenta sinteticamente a 

relação entre consciência moral e cultura nos escritos bíblicos, patrísticos (Santo Agostinho) e 

escolásticos (Santo Tomás de Aquino). A disciplina penitencial católica também é contemplada 

para mostrar como a consciência vai sendo submetida a um código de leis e normas no âmbito 

da moral juridicista e casuística, especialmente a partir do Concílio de Trento. A Teologia moral 

de S. Afonso Maria de Ligório, pautada no primado da consciência em relação às leis à luz da 

dinâmica pastoral, é apresentada como contribuidora no processo de renovação da Teologia 

moral, cujo ápice é o Concílio Vaticano II. A ética teológica, então, busca suas fontes nas 

Sagradas Escrituras e passa a considerar a pessoa humana a partir da vocação cristã movida 

pela caridade, não mais restrita à obediência a leis e normas eclesiásticas. A relação da Igreja 

com os meios de comunicação evidencia as implicações morais mais relevantes desse processo, 

desde a invenção da prensa (séc. XV) até os dias atuais. De uma postura fortemente 

controladora, acompanhada de censuras, o Magistério eclesiástico assume definitivamente, no 

séc. XX, no pós-Vaticano II, uma posição de abertura e diálogo, manifestando a confiança na 

consciência amadurecida dos fiéis para avaliar os conteúdos veiculados pelos meios de 

comunicação. Desde o documento Inter Mirifica (1963) até o Rumo à Presença Plena (2023) 

exclusive, evidencia-se que a consideração excessiva da dimensão instrumental dos meios de 

comunicação impediu a reflexão ética mais aprofundada sobre a relação entre consciência moral 

e cultura digital. A contribuição desta pesquisa consiste na análise dos desafios emergentes na 

cultura digital para a elaboração da ética cristã a partir de Gaudium et Spes, n. 16. O estudo 

destaca como a consciência moral, enquanto centro integrador (interioridade) e irradiador 

(exterioridade) da pessoa humana, está sendo cooptada pelas lógicas algorítmicas sob o 

interesse das Big Techs. A pesquisa se conclui com as interpelações do Papa Francisco para 

uma profunda mudança de consciência, tanto da Igreja institucional, como de todos os fiéis e 

de toda a humanidade na atual mudança de época. A ética teológica é chamada a contribuir 

ativamente nesse processo, não com uma “moral de escrivaninha”, mas a partir do contato 

profundo com os grandes desafios emergentes na cultura digital.  

 

Palavras-chave: Consciência moral. Ética teológica. Cultura digital. Vaticano II. Papa 

Francisco.



 

  

ABSTRACT 

 

This research is primarily focused on moral conscience in the digital times, analyzing the 

emerging challenges in digital culture for the development of Christian ethics. The study 

examines the intersection of moral conscience and culture through the lens of biblical, patristic 

(St. Augustine), and scholastic (St. Thomas Aquinas) sources. It also examines the Catholic 

Penitential Discipline to illustrate the historical development of a legalistic approach to 

morality, where conscience is shaped by a complex system of laws and norms, particularly 

following the Council of Trent. St. Alphonsus Liguori’s Moral Theology, emphasizing 

conscience’s primacy over laws in a pastoral context, is highlighted as a key contributor to the 

renewal of Moral Theology, culminating in the reforms of Second Vatican Council. As a result, 

theological ethics shifts its focus to Holy Scripture as its primary source, reorienting its 

understanding of the human person around their Christian vocation, characterized by charity, 

rather than mere obedience to laws and ecclesiastical norms. The Church’s interaction with the 

media showcases the profound impact of this evolving relationship, from the advent of the 

printing press to the current era of mass communication. After Vatican II, the Ecclesiastical 

Magisterium definitively shifted from a restrictive, censorious approach to one of openness and 

dialogue, trusting that the mature consciences of the faithful could discern and make informed 

choices about media content. From Inter Mirifica (1963) to Towards Full Presence (2023), [not 

including the latter], the focus on the instrumental aspects of media has overshadowed a more 

profound ethical examination of the intersection between moral conscience and the digital 

culture. This research sheds light on the emerging challenges in digital culture for Christian 

ethics, informed by Gaudium et Spes, n. 16. It reveals how moral conscience, as the integrating 

and irradiating center of human existence, is being co-opted by the algorithmic logic of Big 

Tech, raising important questions for ethical consideration. The study concludes with Pope 

Francis’s call for a profound transformation of conscience, urging both the institutional Church 

and her faithful ones and all humanity in the face of epochal change. Theological ethics must 

respond to this challenge by engaging directly with the provocations of digital culture, rather 

than relying on mere theoretical constructs.  

 

Keywords: Moral conscience. Theological ethics. Digital culture. Vatican II. Pope Francis.



 

  

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

a. = Artigo 

AAS = Acta Apostolicae Sedis, Roma 

AL = Amoris Laetitia – Francisco 

AN = Aetatis Novae – Pontifício Conselho para as Comunicações Sociais 

At = Atos dos Apóstolos 

Br = Livro do Profeta Baruc 

C.Ss.R. = Congregação do Santíssimo Redentor 

can. = Cânone 

CAPES = Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil 

CIC = Catecismo da Igreja Católica (edição em português) 

Cl = Carta aos Colossenses 

CNBB = Conferência Nacional dos Bispos do Brasil 

Conc. = Concílio 

Const. Dogm. = Constituição Dogmática 

1Cor = Primeira Carta aos Coríntios 

2Cor = Segunda Carta aos Coríntios 

CP = Communio et Progressio – Pontifícia Comissão para as Comunicações Sociais 

CV = Christus Vivit – Francisco  

Denz. = Compêndio dos símbolos, definições [...], H. Denzinger e P. Hünermann 

DH = Compêndio dos símbolos, definições [...], H. Denzinger e P. Hünermann 

DHnae = Dignitatis Humanae – Concílio Vaticano II 

Dir(s). = Diretor(es) 

DV = Dei Verbum – Concílio Vaticano II 

Eclo = Livro do Eclesiástico 

Ed.(s) = Editor(es) 

Ef = Carta aos Efésios 

EG = Evangelii Gaudium – Papa Francisco 

Étic. na Int. = Ética na Internet – Pontifício Conselho para as Comunicações Sociais 

Êx = Livro do Êxodo 

Ez = Livro do Profeta Ezequiel 

FAJE = Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

Fl = Carta aos Filipenses 

FT = Fratelli Tutti – Francisco 

Gl = Carta aos Gálatas 

Gn = Livro do Gênesis 

GS = Gaudium et Spes – Concílio Vaticano II 

i.é. = Isto é 

IA ou IAs = Inteligência(s) Artificial(is) 

Igr. e Int. = Igreja e Internet – Pontifício Conselho para as Comunicações Sociais 

IM = Inter Mirifica – Concílio Vaticano II 

Is = Livro do Profeta Isaías 

Jo = Evangelho de São João 

Js = Livro de Josué 

Lc = Evangelho de São Lucas 

LG = Lumen Gentium – Concílio Vaticano II 

LS = Laudato Si’ – Francisco 

Mc = Evangelho de São Marcos 



 

  

MP = Miranda Prorsus – Pio XII 

Mt = Evangelho de São Mateus 

n. = Número(s) 

Org.(s) = Organizador(es) 

OT = Optatam Totius – Concílio Vaticano II 

p. = Página(s) 

pról. = Prólogo 

PUC = Pontifícia Universidade Católica 

q. = Questão 

RM = Redemptoris Missio – João Paulo II 

Rm = Carta aos Romanos 

RPP = Rumo à Presença Plena – Dicastério para a Comunicação 

s. = Seguinte(s) 

S.l = Sine Loco  

séc. = Século(s) 

SJ = Companhia de Jesus 

Sl = Salmo 

1Sm = Primeiro Livro de Samuel 

ST = Suma Teológica – Tomás de Aquino 

St. = Saint 

Tg = Carta de São Tiago 

TM = Teologia Moral 

1Tm = Primeira Carta a Timóteo 

v. = Volume(s) 

VC = Vigilanti Cura – Pio XI 

VS = Veritatis Splendor – João Paulo II  

 

 

 



  

  

SUMÁRIO 

 

               INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 15 

1             O PERCURSO HISTÓRICO DO TRATADO DA CONSCIÊNCIA       

MORAL  ................................................................................................................... 31 

1.1          A Teologia moral cristã e os contextos culturais .................................................. 32 

1.2          A moral cristã na transição da cultura hebreia para a cultura helênica ........... 35 

1.2.1       O desenvolvimento ético na cultura hebreia ......................................................... 35 

1.2.2       O profetismo ético e o apelo ao coração ................................................................ 37 

1.2.3       A ética neotestamentária à luz dos valores do Reino de Deus ............................. 39 

1.2.4       A consciência moral como syneidesis em Paulo .................................................... 42 

1.2.5       A consciência moral cristã e o helenismo em Agostinho e Tomás de Aquino .... 45 

1.2.5.1    A interioridade humana no pensamento de Santo Agostinho ............................. 46 

1.2.5.2    A consciência como synderesis em Santo Tomás de Aquino ................................ 50 

1.3          A consciência moral na disciplina penitencial ...................................................... 57 

1.3.1       O Concílio de Trento e os novos rumos para a Teologia moral .......................... 59 

1.3.2       A consciência na teologia tridentina sobre o sacramento da penitência ............ 60 

1.3.3       A consciência na disciplina penitencial tridentina ............................................... 62 

1.3.4       A Teologia moral tridentina como disciplina autônoma no corpus teológico .... 63 

1.3.5       Os “sistemas morais” na disciplina penitencial pós-tridentina ........................... 65 

1.4          A dignidade da consciência e a pastoralidade da moral em Santo Afonso ........ 67 

1.4.1       Raízes biográficas de Santo Afonso e sua contribuição à Teologia moral ......... 67 

1.4.2       A Teologia moral afonsiana .................................................................................... 69 

1.4.3       O legado teológico-moral afonsiano ....................................................................... 74 

1.5          Movimentos de renovação e o Concílio Vaticano II ............................................. 76 

1.5.1       Fatores importantes na renovação da moral católica .......................................... 77 

1.5.2       O Concílio Vaticano II e a proposta teológico-moral autoimplicativa ............... 82 

               NOTAS CONCLUSIVAS ....................................................................................... 87 

2             IGREJA E MEIOS DE COMUNICAÇÃO SOCIAL .......................................... 91 

2.1          A Igreja e os meios de comunicação antes do Concílio Vaticano II .................... 91 

2.1.1       A Igreja e as questões éticas emergentes na Imprensa......................................... 92 

2.1.2       Vigilanti Cura e os meios de comunicação audiovisuais ....................................... 94 

2.1.3       Miranda Prorsus e os avanços tecnológicos do cinema, rádio e TV .................... 96 

2.1.4       Um breve balanço dos posicionamentos eclesiásticos pré-Vaticano II ............. 102



  

  

2.2          A Igreja e os meios de comunicação social a partir do Concílio Vaticano II ... 103 

2.2.1       Novas posturas no diálogo entre Igreja e Sociedade .......................................... 103 

2.2.2       Inter Mirifica: a comunicação social na pauta conciliar .................................... 105 

2.2.3       Communio et Progressio e a comunicação social pós-conciliar .......................... 110 

2.2.4       Redemptoris Missio e a relação entre comunicação digital e cultura ................ 117 

2.3 A       Igreja e o advento da Internet .............................................................................. 118 

2.3.1       O horizonte ético pós-conciliar frente ao advento da Internet .......................... 119 

2.3.2       A universalidade da Igreja na dinâmica da comunicação global ...................... 121 

2.3.3       Aetatis Novae e a integração entre comunicação social e cultura ...................... 126 

2.3.4       Os avanços da Internet e as implicações na comunicação social ....................... 128 

2.3.5       Igreja e Internet e Ética na Internet: considerações éticas na virada do      

milênio......... ........................................................................................................... 130 

2.3.5.1    Relação entre Igreja e Internet: nova compreensão e novos         

posicionamentos ..................................................................................................... 130 

2.3.5.2    Posicionamento ético diante dos avanços da Internet ......................................... 133 

2.4          Considerações éticas sobre as ambiências digitais nas mensagens         

pontifícias ............................................................................................................... 138 

2.4.1       A cultura do encontro e a cultura digital ............................................................ 143 

2.5          Rumo à Presença Plena: novas reflexões, novas posturas .................................. 149 

               NOTAS CONCLUSIVAS ..................................................................................... 160 

3             ANÁLISE DE DESAFIOS EMERGENTES NA CULTURA DIGITAL PARA 

A ELABORAÇÃO DA ÉTICA CRISTÃ ............................................................ 163 

3.1          Gaudium et Spes, n. 16 e sua articulação com a temática conciliar ................... 165 

3.1.1       Nova proposta ética sobre a consciência moral à luz da nova consciência 

eclesiológica ............................................................................................................ 166 

3.1.2       A importância da consciência moral dentro de Gaudium et Spes ..................... 168 

3.1.3       A dignidade da consciência moral ........................................................................ 169 

3.2          Desafios à interioridade e exterioridade da consciência moral na dinâmica 

digital.......................................................................................................................173 

3.2.1       Desafios da cultura digital à interioridade da consciência moral ..................... 176 

3.2.1.1    “O núcleo mais secreto e o sacrário do homem” na lógica digital pervasiva ... 184 

3.2.2       Desafios da cultura digital à exterioridade da consciência moral ..................... 191 

3.2.2.1    Desafios à busca coletiva da verdade em tempos de pós-verdade e influencers 

digitais..................................................................................................................... 197



  

  

3.3          Desafios à formação da consciência na cultura da liquidez e da leveza ............ 202 

3.3.1       Desafios à formação da consciência moral na Modernidade Líquida ................ 203 

3.3.2       Desafios à formação da consciência moral na sociedade da leveza ................... 208 

3.4          Desafios pedagógicos para a conscientização ética cristã em tempos digitais.. 213 

3.4.1       Desafios à educação da sensibilidade ética integral e integradora..................... 215 

3.4.2       Desafios à educação ética da subjetividade e sua abertura à reciprocidade .... 224 

3.4.3       Desafios à educação moral para a liberdade responsável e criativa ................. 226 

               NOTAS CONCLUSIVAS ..................................................................................... 230 

4             A CONSCIÊNCIA MORAL EM TEMPOS DIGITAIS .................................... 233 

4.1          Um Papa do “fim do mundo”: nova consciência na cultura digital .................. 235 

4.2          O Magistério de Papa Francisco e as interpelações à ética teológica ............... 242 

4.2.1       A dignidade da consciência moral cristã ante a tecnocracia digital .................. 243 

4.2.1.1    Algorética e cibermoral: o desenvolvimento tecnológico centrado no       

humano....................................................................................................................246 

4.2.1.2    A ética teológica ante a mudança de época ......................................................... 248 

4.2.1.3    A conscientização dos sujeitos éticos na cultura digital tecnocrática ............... 250 

4.2.2       A cultura do descarte e as periferias existenciais na cultura digital ................. 253 

4.2.2.1    Da fragmentação exploradora à integração poliédrica ...................................... 254 

4.2.2.2    A reflexão ético-teológica diante da condição humana na cultura digital........ 256 

4.2.2.3    A capacidade dialógico-narrativa e a valorização da consciência moral ......... 257 

4.2.3       Acompanhar, discernir e integrar as fragilidades na cultura digital .................. 259 

4.2.3.1    Acompanhar e discernir como expressões de cuidado......................................... 261 

4.2.3.2    Integrar as fragilidades humanas nas lógicas algorítmicas ................................ 262 

4.2.3.3    Educação da consciência e as vias para uma ética nutrida de esperança ........ 264 

4.2.3.4    Fragilidade humana: falha a se superar ou condição a se integrar? ................ 266 

4.3          A ética teológica e a conscientização no novo ethos digital ................................ 268 

4.3.1       O velamento semântico das lógicas algorítmicas e as metáforas digitais ......... 268 

4.3.2       Das metáforas ao ethos: um clamor por justiça .................................................. 270 

4.4          Contribuições da espiritualidade cristã à ética teológica em tempos          

digitais .................................................................................................................... 273 

4.4.1       A sabedoria espiritual como horizonte integrador do agir ético ....................... 273 

4.4.2       Da experiência da fé online à renovada consciência cristã na cultura digital . 275 

4.4.3       “E o verbo se fez bit”: implicações éticas para a espiritualidade da        

redenção  ................................................................................................................. 277



  

  

4.4.4       O discernimento no Espírito: caminhos ético-espirituais na cultura digital .... 278 

4.4.5       Pistas da moral espiritual afonsiana para os tempos digitais ............................ 279 

               NOTAS CONCLUSIVAS ..................................................................................... 283 

               CONCLUSÃO ........................................................................................................ 285 

               REFERÊNCIAS .................................................................................................... 295 



 

15 

 

INTRODUÇÃO 

 

Empreender uma pesquisa que relacione a consciência moral com os tempos digitais, a 

partir da ética cristã, é um desafio não só metodológico, mas também existencial, pois é o futuro 

da humanidade que está em jogo. Os poderes das lógicas algorítmicas e de seus epifenômenos 

colocam a humanidade em uma encruzilhada de possibilidades e riscos, chegando a se 

configurar como um novo processo civilizatório regido por algoritmos1. Atualmente, a cultura 

digital já não se circunscreve nos domínios tecnológicos dos hardwares e softwares. Trata-se 

de uma dinâmica que está, a cada dia, transformando profundamente a existência humana, não 

apenas no âmbito do fazer, mas sobretudo no modo de ser, agir, compreender, discernir, crer, 

sentir, amar, odiar. É a pessoa humana, como ser de relações, que está em questão nesta nova 

dinâmica algorítmica da cultura digital. 

Ao analisar, a partir da ética teológica, o desenvolvimento das tecnologias digitais e suas 

rápidas e acentuadas influências no tecido social, surgiram os questionamentos: qual a 

importância da consciência moral na cultura digital? Como a ética teológica pode contribuir 

neste momento crucial da humanidade para que a consciência moral seja defendida e promovida 

enquanto centro integrador e irradiador dos sujeitos morais2? 

Embora a teologia em geral e a ética teológica em particular estejam se preocupando 

com a atual mudança comunicacional-cultural operada pelas tecnologias digitais, não há 

estudos de ética teológica que relacionem explicitamente o tema clássico da moral católica, a 

consciência, com um tema atual e em pleno desenvolvimento, a cultura digital. A busca nos 

motores de pesquisa da Internet, ao se colocar consciência moral e cultura digital oferecem, 

entre os primeiros resultados, o registro do tema desta pesquisa no site da Faculdade Jesuíta de 

Filosofia e Teologia. Os demais resultados tratam de ética no mundo digital, cujas reflexões se 

detêm em assuntos mais setorizados em outras disciplinas acadêmicas, sem mencionar o tema 

da consciência moral. 

Nos repositórios de dissertações e teses das faculdades renomadas FAJE e Puc-São 

Paulo, a relação entre os temas também não aparece. Começando pela FAJE. Em 2004, Luciano 

 
1 GIORGINI, Pierre; MAGNIN, Thierry. Entrando na civilização de algoritmos: desafios éticos em perspectiva 

de ciência e fé. Aparecida: Santuário, 2023. 
2 A consideração da consciência moral como “centro integrador e irradiador” da pessoa é feita, conforme se 

demonstrará mais abaixo, por JUNGES, José Roque. Identidade e função da consciência moral. Perspectiva 

Teológica, Belo Horizonte, v. 22, n. 57, p. 172, maio/ago. 1990. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/1357. Acesso em: 31 maio 2025. Tal 

compreensão será assumida nesta pesquisa por oferecer elementos importantes na análise dos desafios da cultura 

digital à interioridade e exterioridade da consciência moral, tema que será abordado no terceiro capítulo. 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/1357


 

16 

 

Gomes dos Santos defendeu sua dissertação de mestrado com o título A consciência moral em 

Bernhard Häring3, cujo enfoque do estudo é evidenciar a contribuição do teólogo moral 

redentorista sobre a consciência moral. Rucelino de Sousa Aguiar defendeu sua dissertação em 

2017 com o título: “A consciência: sacrário do encontro entre Deus e o homem”4, na qual se 

evidencia o resgate histórico do conceito de consciência, acentuando a contribuição 

significativa do Concílio Vaticano II. A dissertação de Marlone Pedrosa, intitulada 

“Evangelização na infosfera: a relação teológico-pastoral da Igreja Católica com a estrutura, o 

ambiente e a cultura digital”5 foi defendida em 2024, cujo enfoque é pastoral. O destaque à era 

digital se dá em sua dimensão comunicacional, cujos acenos à consciência moral não ocupam 

a centralidade do estudo. Quanto às teses, apenas a de Rubens Eduardo Cordeiro, de 2020, trata 

da consciência moral: “Consciência peregrina: os caminhos e descaminhos da consciência 

desde sua base biológica à consciência teologal”6. A tese é rica na análise de períodos e autores, 

clássicos e atuais, da área da teologia, filosofia e outras áreas para mostrar a importância da 

consciência teologal como ponte possível entre raciocínio moral e ação moral. Trata-se de um 

estudo que considera o desenvolvimento da consciência (biológica, psicológica, social, moral 

e teologal), mas sem referência à questão digital.  

Na Puc-São Paulo, André Luiz Boccato de Almeida defendeu sua dissertação em 2010, 

intitulada “Consciência moral e pós-modernidade: discernir, decidir e agir à luz de uma ética 

das virtudes”7. Ainda que o referencial teórico seja Gaudium et Spes, n. 16, para abordar o tema 

 
3 SANTOS, Luciano Gomes dos. A consciência moral em Bernhard Häring. Orientador: José Roque Junges. 2004. 

145 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) – Departamento de Teologia, Faculdade Jesuíta de Filosofia e 

Teologia, Belo Horizonte, 2004. Disponível em: https://faculdadejesuita.edu.br/a-consciencia-moral-em-

bernhard-haring/. Acesso em: 12 maio 2025. A dissertação está publicada: SANTOS, Luciano Gomes dos. A 

consciência moral em Bernhard Häring. Rio de Janeiro: Autografia, 2022. 237 p. 
4 AGUIAR, Rucelino de Sousa. A consciência: sacrário do encontro entre Deus e o homem. Orientador: Élio 

Estanislau Gasda. 2017. 80 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) – Departamento de Teologia, Faculdade 

Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2017. Disponível em: https://faculdadejesuita.edu.br/wp-

content/uploads/2022/07/A-CONSCIENCIA-SACRARIO-DO-ENCONTRO-ENTRE-DEUS-E-O-

HOMEM.pdf. Acesso em: 12 maio 2025. 
5 PEDROSA, Marlone. Evangelização na infosfera: a relação teológico-pastoral da Igreja Católica com a estrutura, 

o ambiente e a cultura digital. Orientador: Francis Silvestrini Adão. 2024. 126 f. Dissertação (Mestrado em 

Teologia) – Departamento de Teologia, Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2024. 

Disponível em: https://faculdadejesuita.edu.br/evangelizacao-na-era-digital-perspectivas-e-desafios-pastorais-

numa-igreja-em-saida/.  Acesso em: 12 maio 2025. 
6 CORDEIRO, Rubens Eduardo. Consciência peregrina: caminhos e descaminhos da consciência desde sua base 

biológica à consciência teologal. Orientador: Élio Estanislau Gasda. 2020. 178 f. Tese (Doutorado em Teologia) 

– Departamento de Teologia, Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2020. Disponível em: 

https://faculdadejesuita.edu.br/consciencia-peregrina-os-caminhos-e-descaminhos-da-consciencia-desde-sua-

base-biologica-a-consciencia-teologal/. Acesso em: 11 maio 2025.  
7 ALMEIDA, André Luiz Boccato de. Consciência moral e pós-modernidade: discernir, decidir e agir à luz de 

uma ética das virtudes. Orientador: Sérgio Conrado. 2010. 173 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) – 

Programa de Estudos de Pós-Graduação em Teologia, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 

2010. Disponível em: https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/18391. Acesso em: 11 maio 2025. 

https://faculdadejesuita.edu.br/a-consciencia-moral-em-bernhard-haring/
https://faculdadejesuita.edu.br/a-consciencia-moral-em-bernhard-haring/
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/07/A-CONSCIENCIA-SACRARIO-DO-ENCONTRO-ENTRE-DEUS-E-O-HOMEM.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/07/A-CONSCIENCIA-SACRARIO-DO-ENCONTRO-ENTRE-DEUS-E-O-HOMEM.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/07/A-CONSCIENCIA-SACRARIO-DO-ENCONTRO-ENTRE-DEUS-E-O-HOMEM.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/evangelizacao-na-era-digital-perspectivas-e-desafios-pastorais-numa-igreja-em-saida/
https://faculdadejesuita.edu.br/evangelizacao-na-era-digital-perspectivas-e-desafios-pastorais-numa-igreja-em-saida/
https://faculdadejesuita.edu.br/consciencia-peregrina-os-caminhos-e-descaminhos-da-consciencia-desde-sua-base-biologica-a-consciencia-teologal/
https://faculdadejesuita.edu.br/consciencia-peregrina-os-caminhos-e-descaminhos-da-consciencia-desde-sua-base-biologica-a-consciencia-teologal/
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/18391


 

17 

 

da consciência moral e pós-modernidade, não há, nem no resumo, nem nas palavras-chave 

nenhuma referência à questão da cultura digital. No mesmo sentido está a dissertação de 

Karolayne Maria Vieira Camargo de Moraes, de 2023, intitulada “A formação da consciência 

no contexto pós-moderno: uma análise da cristologia de José Mª. Castillo como proposta para 

uma ética cristã renovada”8. Frank Antonio de Almeida defendeu sua dissertação em 2013, 

intitulada: “A Compreensão da Consciência Moral segundo Marciano Vidal Garcia”9, cujo 

enfoque é a contribuição do teólogo moral redentorista espanhol sobre a formação da 

consciência moral. No mesmo sentido está a dissertação de Aloisio de Melo Sousa, com o título 

“A consciência e sua formação no Vaticano II: Bernhard Häring, Optatam Totius e suas 

consequências no processo de discernimento na formação presbiteral”10. A relação com a 

cultura digital, no entanto, não vem considerada diretamente. 

No campo das publicações em revistas científicas de Teologia, a realidade é a mesma. 

Na Perspectiva Teológica, nos últimos cinco anos, não há publicações sobre a relação entre 

consciência moral e era digital. O v. 50, n. 3 de 201811 traz como tema geral “Grandes 

problemas da humanidade (tecnologias do pós-humano, redes sociais)”. Em nenhum dos 

artigos há um destaque direto à temática da consciência moral. 

Da mesma forma ocorre nas publicações da Revista Eclesiástica Brasileira em suas 

publicações dos últimos cinco anos. Em 2020, no v. 80, n. 315 a revista traz o título 

“Evangelização e mídias”12; no mesmo ano, no v. 80, n. 317 consta um artigo de Ronaldo 

Zacharias, intitulado “Sem elas, eles não vivem mais. Sacerdócio, vida consagrada e 

dependência sexual on-line”13. Em 2021, no v. 81, n. 320, há o artigo de Luís Miguel Figueiredo 

 
8 MORAES, Karolayne Maria Vieira Camargo de. A formação da consciência no contexto pós-moderno: uma 

análise da cristologia de José Mª. Castillo como proposta para uma ética cristã renovada. Orientador: André Luiz 

Boccato de Almeida. 2023. 162 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) – Programa de Estudos de Pós-Graduação 

em Teologia, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2023. Disponível em: 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/39308. Acesso em: 11 maio 2025. 
9 ALMEIDA, Frank Antonio de. A compreensão da consciência moral segundo Marciano Vidal Garcia. 

Orientador: Tarcísio Justino Loro. 2013. 115 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) – Programa de Pós-

Graduação em Teologia, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2013. Disponível em: 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/18320. Acesso em: 11 maio 2025. 
10 SOUSA, Aloisio de Melo. A consciência e sua formação no Vaticano II: Bernhard Häring, Optatam Totius e 

suas consequências no processo de discernimento na formação presbiteral. Orientador: André Luiz Boccato de 

Almeida. 2024. 105 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) - Programa de Pós-Graduação em Teologia da 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2024. Disponível em: 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/41327. Acesso em: 11 maio 2025. 
11 PERSPECTIVA TEOLÓGICA. Belo Horizonte, v. 50, n. 3, set./dez. 2018. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/issue/view/557. Acesso em: 10 maio 2025. 
12 REVISTA ECLESIÁSTICA BRASILEIRA. Petrópolis, v. 80, n. 325, jan./mar. 2020. Disponível em: 

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/issue/view/132. Acesso em: 10 maio 2025. 
13 ZACHARIAS, Ronaldo. Sem elas, eles não vivem mais: sacerdócio, vida consagrada e dependência sexual on-

line. Revista Eclesiástica Brasileira, Petrópolis, v. 80, n. 317, p. 519–545, 2020. DOI: 

 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/39308
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/18320
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/41327
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/issue/view/557
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/issue/view/132


 

18 

 

Rodrigues e Flávio José de Paula com o título “O cristianismo como estilo numa sociedade em 

rede”14. Em 2022, no v. 82, n. 322, consta o artigo de Martín Carbajo Núñez com o título “A 

guerra de drones autônomos”15. Mais recentemente, em 2024, o v. 84, n. 328 traz o artigo, 

também de Martín Carbajo Núñez, intitulado “Inteligência artificial e humanismo de 

fraternidade”16. Como se pode notar, a relação temática entre consciência moral e era digital 

está ausente nos estudos como tema central. 

Por fim, a revista Studia Moralia. Em 2020, o v. 58, n. 1, traz o artigo de Giorgio 

Giovanelli com o título “Messa e confessione al tempo del Covid-19. Liturgia e mezzi di 

comunicazione sociale”17. Em 2022, v. 60, n. 1, Andrea Pizzichini traz à revista o tema da 

inteligência artificial, com o título “Oltre l’uomo o al suo servizio? Due paradigmi per pensare 

l’Intelligenza Artificiale”18. Em 2024, a revista publicou mais artigos sobre a temática da cultura 

digital. O v. 62, n. 1 traz o artigo de Michele Ferrari, com o título “Dalla Speed Society alla 

società nel Regno. La proposta de una necessaria conversione”19, que continua no número 

sucessivo. Francisco Javier Real Álvarez reflete sobre “Cibermoral y metaverso: una 

aproximación al nuevo mundo digital desde la Teologia moral”20. No v. 62, n. 2, a temática da 

Inteligência Artificial está ainda mais presente. O artigo de Andrea Pizzichini tem como título 

 
10.29386/reb.v80i317.2237. Disponível em: 

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/2237. Acesso em: 09 maio 2025. 
14 RODRIGUES, Luís Miguel Figueiredo; PAULA, Flávio José de. O cristianismo como estilo numa sociedade 

em rede. Revista Eclesiástica Brasileira, Petrópolis, v. 81, n. 320, p. 679–703, set./dez. 2021. DOI: 

10.29386/reb.v81i320.3540. Disponível em: 

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/3540. Acesso em: 10 maio 2025. 
15 CARBAJO-NÚÑEZ, Martín. A guerra de drones autônomos. Revista Eclesiástica Brasileira, Petrópolis, v. 82, 

n. 322, p. 424–443, maio/ago. 2022. DOI: 10.29386/reb.v82i322.4237. Disponível em: 

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/4237. Acesso em: 28 maio 2025. 
16 CARBAJO-NÚÑEZ, Martín. Inteligência artificial e humanismo de fraternidade. Revista Eclesiástica 

Brasileira, Petrópolis, v. 84, n. 328, p. 479-499, maio/ago. 2024. DOI: 10.29386/reb.v84i328.5527. Disponível 

em: https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/5527. Acesso em: 05 maio 2025. 
17 GIOVANELLI, Giorgio. Messa e confessione al tempo del Covid-19. Liturgia e mezzi di comunicazione sociale. 

Studia Moralia, Roma, v. 58, n. 1, p. 123-140, genn./giugno 2020. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2020/05/8_GIOVANELLI_Giorgio_CC_StMor_58_1_2020.pdf. Acesso em: 05 maio 2025. 
18 PIZZICHINI, Andrea. Oltre l’uomo o al suo servizio? Due paradigmi per pensare l’Intelligenza Artificiale. 

Studia Moralia, Roma, v. 60, n. 1, p. 85-105, genn./giugno 2022. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2022/09/6_PIZZICHINI_Andrea_A_StMor_60_1_2022.pdf. Acesso em: 10 maio 2025.   
19 FERRARI, Michele. Dalla Speed Society alla società nel Regno: la proposta de una necessaria conversione (parte 

I). Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 1. p. 87-107, genn./giugno 2024. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024.pdf.  

Acesso em: 10 maio 2025. Parte 2: Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 2, p. 317-336, luglio/dic. 2024. Disponível 

em: https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024-

1.pdf. Acesso em: 05 dez. 2025.  
20 REAL ÁLVAREZ, Francisco Javier. Cibermoral y metaverso: una aproximación al nuevo mundo digital desde 

la Teologia moral. Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 1, p. 109-132, genn./giugno 2024. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/8_REAL-

ALVAREZ_F_A_StMor_62_1_2024.pdf. Acesso em: 10 maio 2025.  

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/2237
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/3540
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/4237
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/5527
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2020/05/8_GIOVANELLI_Giorgio_CC_StMor_58_1_2020.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2020/05/8_GIOVANELLI_Giorgio_CC_StMor_58_1_2020.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2022/09/6_PIZZICHINI_Andrea_A_StMor_60_1_2022.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2022/09/6_PIZZICHINI_Andrea_A_StMor_60_1_2022.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024-1.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024-1.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/8_REAL-ALVAREZ_F_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/8_REAL-ALVAREZ_F_A_StMor_62_1_2024.pdf


 

19 

 

“Learning Machines. How Freedom and Responsibility change with Artificial Intelligence”21. 

Giovanni Greco, na área da bioética intitula seu artigo “Intelligenza Artificiale e rapporto 

medico-paziente. Alcune direttrici di cambiamento per la professione medica a misura della 

persona”22. Alessandro Picchiarelli apresenta o artigo “Custodire l’umano nel tempo dei Big 

Data”23. Domenico Santangelo reflete o tema: “Dal ‘nuovo’ delle Intelligenze Artificiali. Quali 

prospettive per un lavoro ‘nuovo’?”24. Francisco Javier Real Álvarez aborda a “Relacionalidad 

integral de la persona y desarollo moral em la era de la Inteligencia Artificial”25. Michele 

Ferrari conclui sua reflexão iniciada no número anterior. Também nesses estudos, a relação 

com a consciência moral não é explícita. 

Dois pensadores católicos merecem destaque na tratativa da era digital na reflexão 

teológica. O primeiro é o jesuíta Antonio Spadaro com a profunda reflexão sobre a 

Ciberteologia26. O Segundo é o franciscano Paolo Benanti, cujas reflexões sobre as 

Inteligências Artificiais têm ganhado notoriedade a partir de sua proposta sobre a algorética27. 

No Brasil, Joana Puntel e Helena Corazza destacam-se pelas reflexões sobre Igreja e os meios 

 
21 PIZZICHINI, Andrea. Learning Machines. How Freedom and Responsibility change with Artificial Intelligence. 

Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 2, p. 215-237, luglio/dic. 2024. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/2_PIZZICHINI_A_A_StMor_62_1_2024.pdf. 

Acesso em: 05 dez. 2025.  
22 GRECO, Giovanni. Intelligenza Artificiale e rapporto medico-paziente. Alcune direttrici di cambiamento per la 

professione medica a misura della persona. Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 2, p. 239-254, luglio/dic. 2024. 

Disponível em:  https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2025/08/3_GRECO_G_A_StMor_62_1_2024.pdf. Acesso em: 05 dez. 2025.    
23 PICCHIARELLI, Alessandro. Custodire l’umano nel tempo dei Big Data. Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 2, p. 

255-271, luglio/dic. 2024. Disponível em: https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2025/08/4_PICCHIARELLI_A_A_StMor_62_1_2024.pdf. Acesso em: 08 dez. 2025.  
24 SANTANGELO, Domenico. Dal ‘nuovo’ delle Intelligenze Artificiali. Quali prospettive per un lavoro ‘nuovo’? 

Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 2, p. 273-289, luglio/dic. 2024. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/5_SANTANGELO_D_A_StMor_62_1_2024.pdf. 

Acesso em: 05 dez. 2025.  
25 REAL ÁLVAREZ, Francisco Javier. Relacionalidad integral de la persona y desarrollo moral em la era de la 

Inteligencia Artificial. Studia Moralia, Roma, n. 62, v. 2, p. 291-316, luglio/dic. 2024. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2025/08/6_REALALVAREZ_F_J_StMor_62_1_2024.pdfhttps://www.studiamoralia.org/202

5/08/02/studia-moralia-62-2-2024/. Acesso em: 05 dez. 2025.  
26 SPADARO, Antonio. Ciberteologia: Pensar o cristianismo nos tempos da rede. São Paulo: Paulinas, 2012. 183 

p.  
27 BENANTI, Paolo. La necessità di una algoretica. L’Osservatore Romano, Città del Vaticano, 20 dic. 2021, não 

paginado. Disponível em: https://www.osservatoreromano.va/it/news/2021-12/quo-289/la-necessita-di-una-

algoretica.html. Acesso em: 12 mar. 2025. Nesse sentido, conferir também BENANTI, Paolo. Oráculos: entre 

ética e governança dos algoritmos. São Leopoldo: Unisinos, 2020. 91 p. 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/2_PIZZICHINI_A_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/3_GRECO_G_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/3_GRECO_G_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/4_PICCHIARELLI_A_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/4_PICCHIARELLI_A_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/5_SANTANGELO_D_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/6_REALALVAREZ_F_J_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/6_REALALVAREZ_F_J_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/2025/08/02/studia-moralia-62-2-2024/
https://www.studiamoralia.org/2025/08/02/studia-moralia-62-2-2024/
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2021-12/quo-289/la-necessita-di-una-algoretica.html
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2021-12/quo-289/la-necessita-di-una-algoretica.html


 

20 

 

de comunicação28. Moisés Sbardelotto29 tem contribuído significativamente no avanço da 

reflexão sobre a influência das mídias digitais na vivência da fé cristã.  

As reflexões entre a era digital e sua relação estreita com os grandes temas da sociedade 

contam com grandes expoentes. O canadense Marshal McLuhan30 e o espanhol Manuel 

Castells31 oferecem os fundamentos para as reflexões posteriores sobre a presença e os efeitos 

dos meios de comunicação para a humanidade. Atualmente destaca-se o filósofo francês Éric 

Sadin, cujas reflexões ferrenhamente críticas desmontam visões ingenuamente otimistas sobre 

a contribuição das tecnologias digitais para o bem da humanidade32. Já o sociólogo, também 

francês, Pierre Lévy, encabeça a linha mais otimista e propositiva, cujas reflexões pontuam as 

possibilidades de as tecnologias digitais avançarem na direção de uma inteligência coletiva em 

uma sociedade planetária33. Na linha da ética dos algoritmos de Inteligência Artificial, é de 

relevância a contribuição do filósofo belga Mark Coeckelbergh34.  

O elenco certamente poderia continuar, mas acreditamos que os autores e suas 

respectivas obras apresentados ilustram as grandes linhas de reflexão sobre o referido tema. 

Esse breve levantamento mostra que o estado da arte sobre a consciência moral em tempos 

 
28 CORAZZA, Helena; PUNTEL, Joana T. Os Papas da comunicação: estudo sobre as mensagens do dia mundial 

das comunicações. São Paulo: Paulinas, 2019. 166 p.; PUNTEL, Joana T. Comunicação: Diálogo dos saberes 

na cultura midiática. São Paulo: Paulinas, 2010. 264 p.; PUNTEL, Joana T. Igreja e sociedade: método de 

trabalho na comunicação. São Paulo: Paulinas, 2015. (Pastoral da comunicação: teoria e prática. Serie 

comunicação e cultura, 11). 168 p. 
29 SBARDELOTTO, Moisés. “E o verbo se fez bit”: a comunicação e a experiência religiosa na Internet. 

Aparecida: Santuário, 2012. 367 p.; SBARDELOTTO, Moisés. E o verbo se fez rede: Religiosidade em 

reconstrução no ambiente digital. São Paulo: Paulinas, 2017. 397 p.; SBARDELOTTO, Moisés. Deus digital, 

religiosidade online, fiel conectado: Estudos sobre religião e internet. Cadernos de teologia Pública, São 

Leopoldo, v. IX, n. 70, p. 1 – 45, 2012. Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/images/stories/cadernos/teopublica/070cadernosteologiapublica.pdf. Acesso em: 

26 mar. 2025. 
30 Dentre a vasta produção do autor, destacam-se duas obras: MCLUHAN, Marshall. Os meios de comunicação 

como extensões do homem. 16.ed. São Paulo: Cultix, 2009. 409 p.; MCLUHAN, Marshall. A galáxia de 

Gutenberg: a formação do homem tipográfico. São Paulo: Editora Nacional; Editora da USP, 1972. 390 p. 
31 Dentre a vasta produção do autor, destacam-se duas obras: CASTELLS, Manuel. A sociedade em rede: A era 

da informação: economia, sociedade e cultura. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2017. 629 p.; CASTELLS, Manuel. 

A galáxia da internet: reflexões sobre a internet, os negócios e a sociedade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003. 

243 p.     
32 A vasta produção do autor ainda não encontra tradução em português. Destacam-se as obras: SADIN, Éric. 

Critica della ragione artificiale: una difesa dell’umanità. Roma: Luiss University Press, 2019. 207 p.; SADIN, 

Éric. La siliconisation du monde: l’irréstible expansion du libéralisme numérique. Paris: L’echappée, 2016. 256 

p. 
33 Dentre as obras do autor, destacam-se: LÉVY, Pierre. A inteligência coletiva: por uma antropologia do 

ciberespaço. São Paulo: Loyola, 1998. 212 p.; LÉVY, Pierre. Conexão Planetária: o mercado, o ciberespaço, a 

consciência. São Paulo: Editora 34, 2001. 192 p. 
34 Apenas uma obra foi traduzida para o português: COECKELBERGH, Mark. Ética na inteligência artificial. São 

Paulo: Ubu; Rio de Janeiro: PUC-Rio, 2023. 192 p. Destaca-se ainda: COECKELBERGH, Mark. Why AI 

Undermines Democracy and What to do about it. Cambridge: Polity Press, 2024. 144 p. 

https://www.ihu.unisinos.br/images/stories/cadernos/teopublica/070cadernosteologiapublica.pdf


 

21 

 

digitais está apenas no início e precisa ser aprofundado. O grande destaque que as Inteligências 

Artificiais (IAs) generativas ganharam recentemente35 trouxe desafios éticos ainda maiores.  

O estágio ainda inicial das reflexões sobre a relação entre consciência moral e cultura 

digital em âmbito ético-teológico se deve, certamente, ao fato de que as tecnologias digitais 

foram consideradas por um longo tempo na esteira dos tradicionais meios de comunicação, ou 

seja, como meros instrumentos. O último documento do dicastério para a comunicação, Rumo 

à Presença Plena (RPP)36, de 2023, é que representou um passo significativo ao destacar a 

dimensão antropológica envolvida nas ambiências das redes sociais. Os aspectos instrumental 

e antropológico ganham mais integração, e adota-se o entendimento segundo o qual a presença 

já não pode ser compreendida no dualismo online/offline, mas sim na nova dinâmica onlife37. 

Em 2025, o documento Antiqua et Nova38, publicado pelos dicastérios para a Doutrina da Fé e 

para a Cultura e Educação, reflete sobre a relação entre inteligência artificial e inteligência 

humana. O Conselho Episcopal Latino-americano e caribenho deu um passo inédito, também 

em 2025, ao publicar um documento sobre a inteligência artificial em perspectiva pastoral com 

a contribuição interdisciplinar de diversos autores39.  

 
35 O termo Inteligência Artificial foi cunhado em 1955, quando diversos especialistas divulgaram os propósitos de 

um grupo de pesquisa que se reuniria, no ano seguinte, no Dartmouth College, em Hanover, New Hampshire. 

O objetivo era demostrar a capacidade das máquinas simularem a inteligência humana. A convocação para esse 

grupo de pesquisa pode ser conferida em: McCARTHY, J.; MINSKY, M. L.; ROCHESTER, N.; SHANNON, 

C.E. A Proposal For The Darmouth Summer Research Project On Artifical Intelligence. [S.l], 31 aug. 1955. 

Disponível em: http://jmc.stanford.edu/articles/dartmouth.html. Acesso em: 03 jun. 2025. Essas tecnologias 

ganharam notoriedade nos anos de 2021 e 2022 com o aprimoramento das denominadas IA generativas, como 

o Chat GPT e similares. A capacidade dessas tecnologias de gerar textos, imagens e sons, ao ponto de interagir 

com humanos sobre assuntos variados, gerou e continua gerando grandes repercussões. Uma das questões em 

foco no momento é o risco de essas tecnologias substituírem os seres humanos nos mais diversos setores de 

trabalho na cultura digital.  
36 DICASTÉRIO PARA A COMUNICAÇÃO. Rumo à Presença Plena: uma reflexão pastoral sobre a participação 

nas redes sociais. Cidade do Vaticano, 28 maio 2023. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_pt.html. Acesso em: 

05 maio 2025. 
37 O termo onlife é um neologismo cunhado pelo filósofo da comunicação Luciano Floridi no livro FLORIDI, 

Luciano (Ed.). The Onlife Manifesto: being human in a hyperconnected era. Cham: Springer, 2015. Disponível 

em: https://library.oapen.org/bitstream/handle/20.500.12657/28025/1/1001971.pdf#page=29. Acesso em: 31 

maio 2025. Segundo o autor, esse conceito se refere à nova modalidade de interação dentro da cultura digital, 

possibilitando novas experiências de espaço e tempo. Conferir FLORID, Luciano. Digital Time: Latency, Real-

time, and the Onlife Experience of Everyday Time. Philosophy & Thecnology [S.l.], v. 34, p. 407-412, 2021. 

Disponível em: https://link.springer.com/article/10.1007/s13347-021-00472-5. Acesso em: 31 maio 2025.  
38 DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE; DICASTERO PER LA CULTURA E L’EDUCAZIONE. 

Antiqua et Nova: nota sul rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza umana. Roma, 14 genn. 2025. 

Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-

nova_it.html. Acesso em: 27 mar. 2025. 
39 CELAM. La Inteligencia Artificial: una mirada pastoral desde América Latina y el Caribe. Bogotá, enero 2025. 

Disponível em: https://adn.celam.org/celam-presenta-documento-inedito-sobre-inteligencia-artificial-una-

mirada-pastoral-desde-america-latina-y-el-caribe/. Acesso em: 28 maio 2025.  

http://jmc.stanford.edu/articles/dartmouth.html
https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_pt.html
https://library.oapen.org/bitstream/handle/20.500.12657/28025/1/1001971.pdf#page=29
https://link.springer.com/article/10.1007/s13347-021-00472-5
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html
https://adn.celam.org/celam-presenta-documento-inedito-sobre-inteligencia-artificial-una-mirada-pastoral-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://adn.celam.org/celam-presenta-documento-inedito-sobre-inteligencia-artificial-una-mirada-pastoral-desde-america-latina-y-el-caribe/


 

22 

 

A entrada das tecnologias digitais e sua abrangência antropológica e ética tem sido 

relativamente lenta nas reflexões do Magistério eclesiástico. Para além da predominância da 

compreensão instrumental das tecnologias, outro fator que pode ter implicado neste lento 

despertar ético da Igreja sobre tais tecnologias é o modo pervasivo40 com que o digital adentrou 

na cultura. Todas as dimensões da existência humana foram e continuam sendo sutilmente 

algoritmizadas sob a lógica utilitarista, dificultando cada vez mais o exercício da reflexão crítica 

e sapiencial.   

Diante desse cenário cultural, em que o processo de digitalização cresce freneticamente 

e lentamente vão as reflexões, qual caminho reflexivo e com qual hermenêutica afrontar a 

temática da consciência moral em tempos digitais? A pesquisa se concentrará no estudo da 

consciência moral cristã, que teve um ponto alto de renovação com a constituição pastoral 

Gaudium et Spes (GS)41, n. 16, e agora se depara com os desafios da era digital. Para isso, o 

núcleo da pesquisa partirá de um estudo revisivo sobre o desenvolvimento do tratado sobre a 

consciência moral cristã para assim chegar à identificação e análise de desafios emergentes na 

cultura digital que demandam novas reflexões sobre a consciência moral cristã. Observe-se que 

na configuração desse objeto de estudo, a revisão do tratado sobre a consciência moral se fará 

na medida do necessário para a identificação dos desafios emergentes no atual momento 

cultural. Assim, a proposta conciliar sobre a consciência moral será assumida nesta pesquisa 

como chave hermenêutica que possibilite uma escuta atenta e perspicaz da realidade em vista 

de novos olhares e novos horizontes éticos de análise crítica sobre a cultura digital atual.  

A relevância epistemológica das decisões conciliares que tocam o objeto desta pesquisa 

está no modo como a consciência moral foi considerada pela Igreja Universal na ebulição 

cultural da segunda metade do séc. XX, momento em que também a Internet estava sendo criada 

no contexto militar da Guerra Fria. Um dos principais passos dos padres conciliares foi 

considerar profundamente os movimentos de renovação em curso na área da moral católica e, 

assim, libertar a consciência moral do juridicismo canônico e da casuística moral pós-tridentina. 

A volta às fontes da Sagrada Escritura, da Tradição e do Magistério abriu caminhos para que a 

 
40 Perguntou-se ao ChatGPT, em sua versão gratuita, sobre o significado do termo pervasivo em relação à lógica 

dos algoritmos digitais com o seguinte prompt: “O que significa dizer que há uma lógica pervasiva nos 

algoritmos digitais?” Eis a resposta: “Dizer que há uma lógica pervasiva nos algoritmos digitais significa que 

os algoritmos não apenas operam de forma ampla e constante, mas penetram profundamente e de maneira 

invisível nas diversas dimensões da vida humana, social e cultural. O termo pervasivo indica algo que se espalha 

e influencia tudo ao redor, muitas vezes sem ser percebido diretamente”. OPENAI. O que significa dizer que 

há uma lógica pervasiva nos algoritmos digitais? ChatGPT-4. Disponível em: https://chat.openai.com. Acesso 

em: 04 jun. 2025. 
41 CONCÍLIO VATICANO II. Gaudium et Spes: constituição pastoral sobre a Igreja no mundo de hoje. Roma, 07 

dez. 1965. In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). São Paulo: 

Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). p. 539-661. 

https://chat.openai.com/


 

23 

 

ética teológica superasse o âmbito restrito do sacramento da penitência e instaurasse um diálogo 

mais efetivo com a grande sociedade.  

Entre os documentos conciliares não há um específico sobre a consciência moral. No 

entanto, o n. 16 de Gaudium et Spes apresenta a dignidade da consciência moral em sintonia 

com o título da primeira parte, A Igreja e a vocação do homem, e com o título do primeiro 

capítulo da primeira parte A dignidade da pessoa humana. Não se encontra ali a definição sobre 

a consciência moral. Os padres conciliares, no entanto, descrevem-na apontando para a 

dignidade da pessoa humana enquanto ser de relações. A consciência articula o humano desde 

a sua mais profunda interioridade — diálogo consigo mesmo42 e com Deus — até sua 

exteriorização — diálogo com a alteridade — na busca constante e dinâmica da verdade moral 

em meio às problemáticas pessoais e sociais que surgem.   

Esse denso parágrafo de Gaudium et Spes oferece elementos importantes para 

compreender como as tecnologias digitais interferem na dinâmica da interioridade e da 

exterioridade da consciência moral com grande potencial manipulador. Tais impactos não se 

fazem sentir apenas na consciência psicológica e cognitiva, mas sobretudo na consciência 

moral. O não aprofundamento sobre a presença pervasiva das tecnologias digitais na 

consciência moral pode resultar em reflexões que não cheguem ao cerne da questão ética atual. 

É justamente nesse aprofundamento que a presente pesquisa almeja contribuir. 

Outra chave hermenêutica conciliar assumida nesta pesquisa é o decreto Optatam Totius 

(OT)43 sobre a formação sacerdotal. O número 16 desse decreto convoca a Teologia moral a 

rever seus fundamentos e objetivos enquanto disciplina teológica, a fim de colocar-se a serviço 

das pessoas em sua ação transformante no mundo. A fé cristã é retomada em sua força 

 
42 A “relação consigo mesmo” vem compreendida segundo a capacidade do ser humano de tomar distância do 

emaranhado de relações tecido em seu contexto existencial para cultivar a autorreflexão, a qual permite 

reconhecer-se e repensar-se enquanto ser humano relacional. Nesse sentido é que reflete Pagliacci ao tratar da 

benéfica distância na proximidade. Para o autor, a dialética do aproximar-se e distanciar-se visa qualificar e 

não evitar os relacionamentos pessoais em seus diversos níveis. O autor esclarece que “La relazione del sé con 

se stesso si manifesta in primo luogo attraverso l’attività del pensiero, come già Socrate avrebbe mostrato. 

Mediante l’atto del pensare siamo infatti in rapporto con noi stessi, abbiamo cioè la possibilità di metterci in 

ascolto dei nostri pensieri, possiamo raccontarci i modi in cui progettiamo e prefiguriamo l’esito delle nostre 

scelte”. PAGLIACCI, Donatella. Oltre il tempo della solitudine: ripensare le relazioni tra prossimità e distanza. 

Rivista di Scienze dell’educazione Auxilium, v. 60, n. 1, p. 24, genn./apr. 2022. Disponível em: 

https://zfejsca.org/ojs/index.php/rse/article/view/1436/1426. Acesso em: 27 fev. 2025. No mesmo sentido, 

afirma Almeida: “A questão de fundo que o texto conciliar [GS, n. 16] quis salvaguardar está no fato de que a 

consciência dever ser sempre compreendida como um dinamismo do mistério da pessoa e sua dignidade em 

constante evolução e em relação consigo mesma, com Deus e com os outros”. ALMEIDA, André Luiz Boccato 

de. A teologia da consciência: um diálogo pela educação, formação e humanização a partir de uma reflexão 

freireana. São Paulo: Pluralidades, 2024, p.108. 
43 CONCÍLIO VATICANO II. Optatam Totius: decreto sobre a formação sacerdotal. Roma, 28 out. 1965. In: 

DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. 

(Documentos da Igreja). p. 297-319.  

https://zfejsca.org/ojs/index.php/rse/article/view/1436/1426


 

24 

 

vocacional, movida pela caridade. Dessa breve e densa referência conciliar à Teologia moral, 

será colhida a interpelação à ética teológica para que mantenha uma dinâmica de abertura aos 

novos desafios e possibilidades presentes sociedade hodierna, a fim de exercer a diaconia às 

consciências na árdua tarefa de discernir, decidir e agir na cultura digital marcada pela 

aceleração do ritmo de vida e crescente complexidade relacional e existencial.  

Uma terceira chave hermenêutica é o Magistério de Papa Francisco, especialmente em 

sua sintonia com o Concílio Vaticano II. Serão destacadas suas interpelações para que se supere 

uma moral fria, elaborada na escrivaninha, autorreferencial, presa em elucubrações teóricas de 

pouca aplicabilidade pastoral. Acompanhar, discernir e integrar a consciência moral 

extremamente fragilizada neste momento crucial da história é a missão primeira da ética 

teológica. Será enfatizado como Papa Francisco compreende a consciência moral em modo 

amplo, tanto em referência aos sujeitos individuais e coletivos, como às instituições.  

Essas três chaves hermenêuticas serão fundamentais dentro do objetivo principal desta 

pesquisa: demonstrar não só a importância de se defender a dignidade da consciência moral na 

cultura digital, ameaçada como está pelas lógicas algorítmicas, mas também de contribuir para 

sua emersão como consciência crítica e dialógica no contexto da avalanche de fake news e 

deepfakes que se articulam nas bolhas algorítmicas polarizadoras e geradoras de ódio. 

A argumentação que se segue não se furtará a considerar que a humanidade está diante 

de grandes possibilidades e de sérios riscos na era digital, mas almeja ir além. É necessário 

assumir novas atitudes que resgatem as capacidades éticas da pessoa humana livre, responsável 

e criativa na cultura tecnológica e em frenético processo de digitalização. O paradoxo da cultura 

digital conectada e cada vez mais fragmentada precisa ser considerado seriamente. A reflexão 

que se segue buscará, portanto, caminhos de integração entre virtual e real, online e offline, 

hardware e software para chegar à compreensão do digital como ambiência ética e 

antropologicamente qualificada. Tal passo será de suma importância, pois a compreensão da 

dinâmica da consciência moral depende de como se compreende os ambientes de relação nos 

quais está inserida. 

A exposição será organizada em quatro capítulos. O primeiro, intitulado “O percurso 

histórico do tratado da consciência moral”, tem como pergunta de fundo: Qual a relevância da 

consciência moral para a fé cristã diante dos diferentes contextos culturais ao longo da história? 

Será demonstrado que a temática sobre a consciência tem suas raízes nos escritos bíblicos, bem 

como na filosofia grega e está na base de toda reflexão ética. Sua ligação com a cultura é 

evidente, pois nos grandes momentos de transição cultural sempre houve apelo por mudanças 

no modo de se considerar a consciência moral.  



 

25 

 

Muitos estudiosos se debruçaram para compreender a identidade e a função da 

consciência moral. As análises, em âmbito cristão, partem dos textos bíblicos, passando pela 

Patrística, Escolástica e Concílio de Trento, até chegar ao grande movimento renovador da 

Teologia moral, no qual Santo Afonso Maria de Ligório exerce grande influência. Nesse ponto, 

o destaque é dado à Escola de Tübingen, a qual precede imediatamente o Concílio Vaticano II 

e nele influencia fortemente para a passagem da moral casuística para a moral personalista de 

cunho vocacional44. Um dos grandes expoentes do processo renovador da Teologia moral é 

Bernhard Häring, que em 1954 publicou o manual A Lei de Cristo45 e, no pós-Concílio, entre 

1978 e 1981, lançou seu segundo manual Livres e fiéis em Cristo46, enfatizando, em ambos, o 

papel também dos leigos na reflexão teológico-moral. Com isso, ao se revisar o tratado da 

consciência moral, será dado destaque ao modo como os sujeitos individuais e institucionais se 

interagem e como isso implica nos posicionamentos do Magistério da Igreja ao propor a moral 

católica nos diversos períodos históricos.  

A relação com a era digital se inicia no segundo capítulo, com o título “Igreja e meios 

de comunicação social”, buscando responder à pergunta: como o Magistério eclesiástico 

considera as questões éticas emergentes dos avanços da tecnologia dos meios de comunicação? 

A retomada histórica será importante para notar que, desde a imprensa, passando pelo cinema, 

televisão, rádio e Internet, o Magistério eclesiástico sempre considerou os benefícios e os riscos 

dessas tecnologias, considerando-os como instrumentos potentes na difusão da informação47. 

O que muda, ao longo do tempo, é o modo de considerar moralmente esse 

desenvolvimento tecnológico e suas implicações. O fato de essas tecnologias permitirem que 

outros sujeitos veiculassem suas ideias em grande escala levou o Magistério da Igreja a reagir 

com fortes censuras, não só posteriores às publicações, mas também prévias. Após o Concílio 

 
44 JUNGES, Identidade e função da consciência moral; JUNGES, José Roque. Evento Cristo e a Ação Humana: 

temas fundamentais da ética teológica. São Leopoldo: Unisinos, 2001, p. 33-42; VIDAL, Marciano. Nova moral 

fundamental: o lar teológico da Ética. Aparecida: Santuário; São Paulo: Paulinas, 2003, p. 203-489; 

MAJORANO, Sabatino. A Consciência: uma visão cristã. Aparecida: Santuário, 2000. (Moralia, 4); 

RÖLMELT, Josef. La coscienza: un conflitto delle interpretazioni. Roma: Edacalf, 2001.  
45 HÄRING, Bernhard. A Lei de Cristo. São Paulo: Herder, 1960. 3 v. 
46 HAERING, Bernhard. Livres e fiéis em Cristo: Teologia moral para sacerdotes e leigos. São Paulo: Paulinas, 

1979-1984. 3 v. 
47 Pio XII, durante sua radiomensagem aos participantes à terceira reunião em Gênova sobre a comunicação 

entre cidadãos e nações por ocasião dos 60 anos da invenção do rádio, enfatiza a eficiência dos instrumentos 

de comunicação: “Quale privilegio e quale responsabilità per gli uomini del presente secolo! E quale differenza 

tra i giorni lontani, in cui l’insegnamento della verità, il precetto della fraternità, le promesse della beatitudine 

eterna, seguivano il lento passo degli Apostoli sugli aspri sentieri del vecchio mondo, ed oggi, in cui la chiamata 

di Dio può raggiungere nel medesimo istante milioni di uomini!”. PIO XII. Nuntius radiophonicus iis qui 

interfuerunt conventui tertto universali de communicationibus inter cives et nationes, sexagesimo volvente anno 

a radiotelegrafica inventa, genuae habito. 13 oct. 1955. In: Acta Apostolicae Sedis, 47(1955), p. 736. Disponível 

em: https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-47-1955-ocr.pdf. Acesso em: 14 fev. 2025.  

https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-47-1955-ocr.pdf


 

26 

 

Vaticano II ter assumido em sua pauta a reflexão sobre os meios de comunicação sociais em 

Inter Mirifica (IM)48, o Magistério eclesiástico muda seu posicionamento. Passa-se a acreditar 

na amadurecida consciência dos fiéis, razão pela qual o Índice de livros proibidos perde o valor 

de lei eclesiástica com as censuras que a acompanhavam. Inaugura-se um outro momento, não 

apenas em relação aos livros, mas com todos os meios de comunicação. No fundo, passa-se das 

leis moralizantes e coercitivas para motivar nos fiéis a corresponsabilidade e a maturidade na 

fé diante dos desafios emergentes na sociedade. 

A realização do Concílio Vaticano II e a invenção da Internet são eventos coetâneos. 

Essas duas grandes mudanças na Igreja e no mundo começam na década de 60 e continuam se 

desenvolvendo. Abre-se o tempo da Igreja mais dialogante com o mundo e efetivamente 

sensível às questões urgentes da sociedade. Inaugura-se o tempo do compartilhamento 

instantâneo de informação com a tecnologia World Wide Web. As redes sociais digitais, 

especialmente a partir da criação do Facebook em 2004, contribuíram para a guinada decisiva 

no modo de se compreender a Internet. De um depósito de informações acessíveis de um 

computador fixo, amplia-se para uma ambiência de relações acessível com dispositivos móveis 

sempre conectados.  

A conectividade, os algoritmos e a Inteligência Artificial revolucionaram e continuam 

a revolucionar a cultura. Nesse sentido, os documentos Vigilanti Cura (VC)49, Miranda Prorsus 

(MP)50, Inter Mirifica, Communio et Progressio (CP)51, Redemptoris Missio (RM)52 e Aetatis 

Novae (NA)53 foram selecionados para acompanhar como o Magistério eclesiástico foi se 

 
48 CONCÍLIO VATICANO II. Inter Mirifica: decreto sobre os meios de comunicação social. Roma, 4 dez. 1963.  

In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. 

(Documentos da Igreja). p. 87-100. 
49 PIO XI. Vigilanti Cura: carta encíclica sobre o cinema. Roma, 29 jun. 1936. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_29061936_vigilanti-cura.html. 

Acesso em: 27 mar. 2023. 
50 PIO XII. Miranda Prorsus: carta encíclica sobre a cinematografia, rádio e televisão. Roma, 08 set. 1957.  In: 

DARIVA, Noemi (Org.). Comunicação Social na Igreja: documentos fundamentais. Comemorando os 40 anos 

do Decreto Inter Mirifica do Concílio Vaticano II sobre os meios de comunicação social: 1963-2003. São Paulo: 

Paulinas, 2003. p. 33-65. 
51 PONTIFÍCIA COMISSÃO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Communio et Progressio: instrução 

pastoral sobre os meios de comunicação social. Roma, 23 maio 1971. In: DARIVA, Comunicação Social na 

Igreja, p. 81-135. 
52 JOÃO PAULO II. Redemptoris Missio: carta encíclica sobre a validade permanente do mandato missionário. 

Roma, 07 dez. 1990. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%241Q. Acesso em: 20 jun. 

2023. 
53 PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Aetatis Novae: instrução pastoral sobre 

as comunicações sociais no XX aniversário da Communio et progressio. 22 fev. 1992. In: DARIVA, Noemi 

(Org.). Comunicação Social na Igreja: documentos fundamentais. Comemorando os 40 anos do Decreto Inter 

Mirifica do Concílio Vaticano II sobre os meios de comunicação social: 1963-2003. São Paulo: Paulinas, 2003, 

p. 185-208. 

https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_29061936_vigilanti-cura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%241Q
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%241Q


 

27 

 

compreendendo e orientando o povo de Deus dentro das mudanças culturais trazidas pelos 

meios de comunicação sociais. Já os documentos Igreja e Internet (Igr. e Int.), Ética e Internet 

(Étic. na Int.)54 e Rumo à Presença Plena possibilitam uma análise específica sobre o 

relacionamento da Igreja com a Internet. Além dos documentos citados, foram selecionadas 

algumas mensagens para o Dia Mundial das Comunicações Sociais. Por serem publicadas 

anualmente, é possível notar como os Pontífices pós-conciliares foram compreendendo a 

grande revolução dos meios de comunicação e suas implicações para a vivência da fé cristã.   

Abre-se, então, o terceiro capítulo, intitulado “Análise de desafios emergentes na cultura 

digital para a elaboração da ética cristã”, questionando em que modo a cultura digital interfere 

na dinâmica da consciência moral cristã. Nesse passo reflexivo se afronta diretamente o objeto 

formal desta pesquisa. A pergunta fundamental é: Quais os desafios emergentes na cultura 

digital à consciência moral cristã? A resposta a essa questão implica diretamente no modo como 

a ética cristã é elaborada neste novo cenário cultural. A compreensão da Gaudium et Spes, n. 

16, sobre a consciência moral será retomada e os pontos fundamentais desse parágrafo conciliar 

serão confrontados com as influências das lógicas dos algoritmos digitais. Será demonstrado 

como a presença massiva e pervasiva das lógicas algorítmicas influenciam na consciência moral 

enquanto núcleo mais secreto do humano, na sua capacidade dialógica e comunitária na busca 

da verdade e, por fim, na sua formação. Justamente à questão formativa é relacionado o cenário 

cultural líquido (Bauman)55 e leve (Lipovetsky)56. As contribuições desses autores darão bases 

para se considerar os desafios à ética cristã para a formação da consciência moral em tempos 

digitais.  

O pensamento de Paulo Freire57, bem como a análise ético-moral de Marciano Vidal 

serão fundamentais para analisar os desafios da atual cultura na área da educação. Será 

demonstrado como os âmbitos educacionais, que deveriam dedicar-se à formação da 

consciência, especialmente a família, a escola e a religião, estão extremamente fragilizados 

pelas lógicas digitais. O capítulo se concluirá com um apelo à liberdade e responsabilidade 

criativas dos sujeitos éticos nas ambiências digitais. O recurso ao Magistério de Papa Francisco 

entrará nesse capítulo para evidenciar os desafios do momento atual. Mas é no próximo e último 

capítulo que seu ensinamento magisterial entrará como chave de leitura a fim de abrir caminhos 

 
54 PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Igreja e Internet; Ética na Internet. 

Cidade do Vaticano, 22 fev. 2002. In: DARIVA, Noemi (Org.). Comunicação Social na Igreja: documentos 

fundamentais. Comemorando os 40 anos do Decreto Inter Mirifica do Concílio Vaticano II sobre os meios de 

comunicação social: 1963-2003. São Paulo: Paulinas, 2003, p. 253-283. 
55 BAUMAN, Zygmunt. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 
56 LIPOVETSKY, Gilles. Da leveza: Rumo a uma civilização sem peso. Barueri: Manole, 2016. 
57 FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 58.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2025. 



 

28 

 

para a ética teológica dentro da cultura digital na missão de promover consciências crítico-

dialógicas.   

O quarto capítulo, então, buscará articular os resultados dos capítulos anteriores e 

considerar o tema da presente pesquisa “A consciência moral em tempos digitais”. O objetivo, 

será responder às questões motrizes desta pesquisa: qual a importância da consciência moral 

cristã na cultura digital? Como a ética teológica pode contribuir neste momento crucial da 

humanidade para que a consciência moral seja defendida e promovida enquanto dimensão 

essencial dos sujeitos morais?  

Para mostrar a centralidade da consciência moral e, ao mesmo tempo, o papel da ética 

teológica em sua diaconia às consciências em tempos digitais, serão resgatados pontos 

essenciais da biografia de Papa Francisco e de seu pensamento que provocam uma mudança de 

consciência da Igreja enquanto instituição, bem como dos fiéis e de toda a humanidade. Suas 

categorias de análise da realidade serão retomadas dentro do tema desta pesquisa: tecnocracia; 

cultura do descarte e periferias sociais e existenciais; acompanhamento, discernimento e 

integração da fragilidade. Nas reflexões, se buscará resgatar a esperança que levava o Pontífice 

Jesuíta a acreditar que a humanidade pode dar um novo rumo civilizacional pautado na 

centralidade da pessoa humana e no respeito a toda a criação. O capítulo se concluirá com a 

consideração do novo ethos digital que deixa à ética teológica o desafio constante de 

acompanhar os avanços tecnológicos e culturais atuais com novos conceitos, novas linguagens 

e nova espiritualidade.  

A metodologia a ser utilizada é a pesquisa bibliográfica. Não se trata de explorar toda a 

bibliografia referente ao tema, nem mesmo o aprofundamento exaustivo dos estudos citados, 

mas somente na medida em que sustentem a argumentação sobre a importância da consciência 

moral em tempos digitais. 

A motivação pessoal para desenvolver a presente pesquisa tem suas raízes no Congresso 

Internacional de Teologia moral, realizado no ano de 2014, em Aparecida-SP, com o tema “Os 

desafios cruciais para a reflexão ética hoje”58. As inquietações geradas naqueles dias de 

profunda reflexão começaram a dar frutos nos estudos de mestrado feitos na Academia 

Afonsiana de Roma entre 2015 e 2017, cuja dissertação teve por título A formação moral da 

 
58 DEL MISSIER, Giovanni; WODKA, Andrzej Stefan. (Eds.). Le sfide cruciali per la riflessione etica oggi. Atti 

dell’VIII Congresso Internazionale Redentorista di Teologia Morale (Aparecida 27 Luglio - 1o Agosto 2014). 

Padova: Messaggero Padova, 2015. 



 

29 

 

juventude na era digital59. Ao ser designado para o estudo do Doutorado, optou-se por 

aprofundar a temática, assumindo a relação entre consciência moral e era digital como um 

desafio crucial atual para a ética teológica. Que a reflexão subsequente, longe de oferecer 

respostas prontas para tão complexa problemática, possa oferecer novas pistas de reflexão que 

colaborem, efetivamente, neste momento de profunda mudança de época.  

 

 

 
59 TAVARES, Anísio. A formação moral da juventude na era digital. Orientador: Martín Carbajo Nuñez. 2017. 

112 f. Dissertação (Mestrado em Teologia moral) – (Instituto Superior de Teologia Moral) Accademia 

Alfonsiana – Pontificia Università Lateranense, 2017.  



 

31 

 

1 O PERCURSO HISTÓRICO DO TRATADO DA CONSCIÊNCIA MORAL 

 

O objetivo deste primeiro capítulo é estudar os principais pontos do tratado da 

consciência moral ao longo da história, destacando a influência da cultura para a compreensão 

do agir humano à luz da fé. A pergunta que norteia a reflexão é: qual a relevância da consciência 

moral para a fé cristã diante dos diferentes contextos culturais ao longo da história?  

O percurso histórico do tratado da consciência moral que aqui será apresentado não tem 

a pretensão de abordar todos os períodos históricos e seus respectivos autores, e nem de analisar 

em detalhes aqueles selecionados. O objetivo é considerar a dinâmica de cada mudança 

histórico-cultural para colher as interpelações éticas à consciência, a fim de iluminar a reflexão 

sobre a temática dentro da cultura digital. 

Seguindo o método teológico católico, serão considerados pontos significativos da 

temática sobre a consciência moral presentes na Sagrada Escritura, na Sagrada Tradição e no 

Magistério. Será dada especial atenção à influência da cultura hebreia e grega na elaboração e 

desenvolvimento da Teologia moral católica. As linhas filosóficas platônica e aristotélica 

influenciaram respectivamente, Santo Agostinho e Santo Tomás de Aquino. Suas reflexões 

teológicas são fundamentais para se compreender as mudanças na reflexão teórica sobre a 

consciência moral ao longo da história da Igreja até a atualidade.  

A chave de leitura adotada nesta pesquisa para se refletir sobre a consciência é o sujeito 

moral individual, coletivo e institucional em seus modos de se compreender e interagir na gama 

de relações na grande sociedade. Visto que historicamente a emersão do sujeito tenha se dado 

na modernidade1, é importante notar os motivos dessa emersão. É fundamental averiguar as 

interpelações que levaram, em âmbito ético cristão, a considerar o sujeito não como destinatário 

passivo das regras morais eclesiásticas, mas como interlocutor ativo na elaboração e vivência 

da ética católica.  

 
1 O conceito “sujeito moral” é de suma importância dentro da reflexão desta tese. Seguimos o entendimento de 

Márcio Fabri dos Anjos ao definir esse conceito em seu artigo sobre os sujeitos morais cristãos em tempo de 

racionalidade científica: “Il concetto di soggetto si deve intendere qui nella sua forma moderna, per riferirsi alla 

persona umana nell’insieme delle peculiarità che caratterizzano il suo modo di essere e di agire. Può riferirsi 

anche a un individuo o a un gruppo collettivo di persone, definito in base a caratteristiche comuni. Così si può 

parlare di soggetti gruppali, comunitari, etnici e culturali. Inoltre, intendiamo la costruzione del soggetto 

all’interno delle relazioni dialettiche e della prassi, e pertanto all’interno de un ethos con una ‘crescita 

sorprendentemente dinamica, con adattamenti e costruzioni di valori’ [H.C.L. Vaz, Escritos de filosofia. IV. 

Introdução à ética filosófica 1, Edições Loyola, São Paulo 20022]. ANJOS, Márcio Fabri dos. Soggetti morali 

cristiani in tempi di razionalità scientifica. In: DEL MISSIER, Giovanni; WODKA, Andrzej Stefan (Eds.). Le 

sfide cruciali per la riflessione etica oggi. Atti dell’VIII Congresso Internazionale Redentorista di Teologia 

Morale (Aparecida 27 Luglio - 1o Agosto 2014). Padova: Messaggero Padova, 2015, p. 108. 



 

32 

 

Um destaque especial será dado ao processo de renovação que culminou no Concílio 

Vaticano II (1962-1965), quando a moral personalista2 passou a permear suas proposições 

renovadoras em todas as dimensões da nova eclesiologia. As categorias aggiornamento e sinais 

dos tempos serão fundamentais para analisar como os sujeitos éticos individuais e institucionais 

em suas múltiplas e efervescentes culturas ganharam destaque dentro do novo cenário eclesial 

do séc. XX. Mais que respostas prontas aos desafios enfrentados, os padres conciliares 

colocaram o desafio crucial à ética cristã: deixar de ser autorreferencial, isto é, fechada em sua 

própria lógica e regras, passando a considerar a consciência moral com seu devido significado, 

valor e respeito. A reflexão do presente capítulo, portanto, abre caminhos para compreender os 

desafios emergentes na cultura digital, cuja dinâmica interpela os sujeitos éticos a discernir e 

tomar decisões dentro desse novo contexto marcado pela lógica e dinâmica algorítmica das 

ambiências digitais. 

  

1.1 A Teologia moral cristã e os contextos culturais 

 

O agir moral foi entendido pela Tradição Cristã, fortemente enraizada na filosofia greco-

aristotélica, como ato humano, ou seja, ato que seja fruto de deliberação livre da pessoa. A 

liberdade é o elemento essencial para que uma ação possa ser moralmente qualificada como 

boa ou má, conforme ensina o Catecismo da Igreja Católica (CIC), n. 17493. Por isso, é 

fundamental afirmar que a ação moral precede sua teorização, seja filosófica ou teológica. Tal 

afirmação, aparentemente óbvia, delimita um espaço de respeito à consciência do sujeito moral 

que busca fazer o bem possível e evitar ao máximo o mal dentro de seu ambiente existencial e 

cultural. Tanto a filosofia quanto a teologia devem aproximar-se com humildade e respeito 

diante do que Sabatino Majorano denomina “‘mistério’ da consciência”4.  

 
2 O personalismo em Teologia moral consiste em colocar a pessoa humana ao centro da reflexão, e não as leis. O 

objetivo, com essa nova postura, é uma moral da pessoa e para a pessoa. No entanto, não se trata da pessoa 

humana abstrata. Segundo Antonio Fidalgo, considerar o ser humano como pessoa dentro da reflexão teológico-

moral significa “sottolineare la necessità di comprendere l’essere umano nella sua peculiarità, senza ridurlo a 

oggetto o ideale astratto, senza lasciarlo cadere nei pessimismi o ottimismi estremi che lo deturpano e 

disumanizzano, per i quali si intende raggiungere una visione globale che gli restituisca la possibilità di essere 

un soggetto in cui si scopre che la sua struttura e configurazione fondamentali sono dialogico-relazionali”. 

FIDALGO, Antonio Geraldo. Personalismo e pratica pastorale in Sant’Alfonso. In: DALBEM, Maikel Pablo et 

al. (A cura di). La proposta morale alfonsiana: sviluppo, recezione, attualità. Venezia: Marcianum, 2024, p. 106. 
3 Todas as citações do CIC serão feitas a partir desta edição: CATECISMO da Igreja Católica. 4.ed. São Paulo: 

Loyola, 2017. 
4 MAJORANO, A Consciência, p. 67. 



 

33 

 

Por ser a reflexão um ato segundo, não secundário5, sobre a ação moral em si, outro 

fator a ser considerado é a cultura e seu respectivo contexto histórico. Louis Vereecke, ao 

relacionar história e moral, enfatiza que o coração da moral cristã é, primeiramente, o 

Evangelho de Cristo: “O coração da moral cristã é, em primeiro lugar, o Evangelho, que deve 

ser a carta da nova lei em Cristo”6. O fato de considerar a inspiração divina dos ensinamentos 

contidos na Sagrada Escritura não elimina a influência e a importância de fatores culturais e de 

contextos históricos específicos em que nasceram as formulações morais neles contidos. Daí a 

importância de se considerar as diferentes concepções sobre o pensamento hebraico e grego a 

respeito do ser humano7 e suas influências na reflexão cristã. 

A imagem do coração, presente nos relatos bíblicos, é pertinente por representar a força 

vital que tem a fé ao nortear os discernimentos e as decisões do fiel dentro da comunidade dos 

que creem. Essa força dinâmica da fé, emanada da relação do fiel com Deus e sua comunidade, 

precede e ultrapassa os códigos e regras formulados ao longo da história bíblica. O conjunto de 

normas tem sua importância dentro da contingência que lhe é própria, sem jamais pretender que 

permaneça válido e fonte de respostas para todas as culturas e contextos históricos, presentes e 

futuros.  

Antes de ser um ensinamento teórico, as narrativas bíblicas nascem do testemunho de 

fé inspirado pelo Espírito Santo em diferentes contextos e culturas, cuja força dinâmica na vida 

de fé continua presente. Suas regras, no entanto, precisam ser constantemente estudadas para 

que os valores nelas contidos não sejam descartados ou mal compreendidos em toda a sua força 

para a geração atual, conforme afirma o Concílio Vaticano II na Constituição Dogmática Dei 

Verbum (DV) 8:  

Como Deus na Sagrada Escritura falou por meio dos homens e à maneira humana, o 

intérprete da Sagrada Escritura, para saber o que Ele quis comunicar-nos, deve 

investigar com atenção o que os hagiógrafos realmente quiseram significar e aprouve 

a Deus manifestar por meio das palavras deles (DV, n. 12). 

 
5 PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. Bíblia e Moral: raízes bíblicas do agir cristão, n. 4. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20080511_bibbi

a-e-morale_po.html. Acesso em: 19 dez. 2022. 
6 “Le coeur de la morale chrétienne est tout d’abord l’Evangile, qui doit être la charte de la loi nouvelle dans le 

Christ”. VEREECKE, Louis. De Guillaume D’Ockham à Saint Alphonse de Liguori: Etudes d’histoire de la 

théologie morale moderne 1300-1787. Isola del Liri: M. Pisani, 1986, p. 15. Tradução nossa.  
7 VEREECKE, De Guillaume D’Ockham à Saint Alphonse de Liguori, p. 16. 
8 CONCÍLIO VATICANO II. Dei Verbum: constituição dogmática sobre a revelação divina. In: DOCUMENTOS 

DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). 

p. 347-367. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20080511_bibbia-e-morale_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20080511_bibbia-e-morale_po.html


 

34 

 

Nesse sentido, o estudo sobre a moral cristã não quer relativizar os valores fundamentais 

da Sagrada Escritura nem os valores construídos ao longo da Tradição de séculos do 

cristianismo, mas se coloca de modo atento e crítico diante desse grande legado — auditus fidei 

— para colocar tais valores em diálogo aberto, sincero e franco com cada momento histórico e 

suas interpelações — intelectus fidei9. Essa proposta metodológica é essencial para que a ética 

teológica seja ciência dinâmica em relação aos desafios do futuro a partir da fidelidade aos 

valores do Evangelho e da Tradição. Como afirma Vereecke: “Longe de ser uma simples 

adaptação de uma moralidade imutável à realidade mutável, a condição histórica se coloca no 

próprio coração da teologia moral”10. O processo teórico pelo qual passou a moral cristã é longo 

e remonta basicamente ao universo filosófico-cultural grego. Duas vertentes filosóficas 

influenciaram o pensamento cristão e, consequentemente, o pensamento sobre a Teologia 

moral, seja na dimensão parenética como na acadêmica.  

A primeira vertente está na filosofia platônica. Com forte acento idealista, Platão 

afirmava a existência do mundo das ideias como sendo a verdadeira realidade. A realidade 

sensível, no entanto, era uma cópia imperfeita da realidade supra sensível e, portanto, 

desvalorizada. A teoria do conhecimento dessa linha filosófica afirmava que o sujeito é tabula 

plena, ou seja, tudo já estaria dado no sujeito, e necessitaria apenas de uma reminiscência para 

novamente se sintonizar com as ideias eternas11. O conhecido mito da caverna, que exalta a 

figura do filósofo como aquele que contempla as ideias em si mesmas e busca libertar os que 

vivem aprisionados à realidade sensível, é a expressão icônica desse sistema filosófico grego 

que marca o pensamento ocidental e seu desenvolvimento até nossos dias12.  

A segunda vertente está em Aristóteles. Diferentemente do idealismo platônico, o 

Estagirita coloca o acento na realidade concreta, composta de matéria e forma. A existência de 

ambas só se dá no conjunto, deixando de conceber formas que não se concretizem em uma 

matéria13. Essa filosofia, longe de desmerecer a realidade sensível, coloca nela toda a atenção 

ao elaborar sua teoria do conhecimento. Aqui a mente humana não é uma tabula plena, mas 

sim uma tabula rasa, na qual, por meio do contato com a realidade, vai formando seus conceitos 

e modos de expressá-los. 

 
9 Conferir ALVES, César Andrade. Método teológico e ciência: a Teologia entre as disciplinas acadêmicas. São 

Paulo: Loyola, 2019, p. 92-96. 
10 “Loin donc d’être une simple adaptation d’une morale immuable à la réalité changeante, la condition historique 

plonge au coeur même de la théologie morale”. VEREECKE, De Guillaume D’Ockham à Saint Alphonse de 

Liguori, p. 19. Tradução nossa.  
11 REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: Antiguidade e Idade Média. São Paulo: Paulus, 

1990. v. 1. (Filosofia), p. 145s.  
12 REALE; ANTISERI, História da filosofia, v. 1, p. 166-168. 
13 REALE; ANTISERI, História da filosofia, v. 1, p. 190-191.  



 

35 

 

Santo Agostinho (354-430) e Tomás de Aquino (1225-1274) são devedores dessas duas 

correntes filosóficas no processo de inculturação da fé em duas etapas históricas muito 

importantes: Patrística e Escolástica respectivamente. Agostinho, na construção de seu 

pensamento, busca em Platão e no platonismo os elementos para seu pensamento, enquanto que 

Tomás de Aquino se fundamenta na proposta da filosofia aristotélica.  

Esse movimento evidencia a relação entre a revelação divina e as diversas culturas. Nas 

palavras de Vereecke: “a conjunção da revelação divina e da sabedoria de um povo mostra-nos 

que a moral cristã pode, mantendo-se fiel a si mesma, exprimir-se em culturas muito 

diferentes”14.  

A seguir, serão destacados pontos essenciais desse processo fecundo da inculturação da 

moral judaico-cristã no encontro com a cultura helênica e como Agostinho e Tomás 

expressaram de modo teórico a riqueza desse encontro para a Tradição Cristã em seus dois 

grandes momentos: a Patrística e a Escolástica. 

 

1.2 A moral cristã na transição da cultura hebreia para a cultura helênica 

 

A passagem da cultura hebreia para a cultura helênica marcou significativamente os 

inícios da elaboração moral cristã. O dualismo entre a moral vivida e a moral elaborada tem 

aqui sua raiz, cujo distanciamento entre ambas não é nada construtivo. A análise seguinte 

consiste em observar como foi considerada a participação dos sujeitos morais na elaboração e 

vivência prática da moral cristã à luz do contexto cultural das comunidades nos primeiros 

séculos do cristianismo.  

 

1.2.1 O desenvolvimento ético na cultura hebreia 

 

A menção à cultura hebreia se limita à consideração de relatos bíblicos selecionados que 

mostram como o ambiente teocrático influenciou e determinou o modus vivendi do povo de 

Israel, marcando, consequentemente, a organização do cristianismo primitivo. 

Um traço importante da cultura hebreia é a autocompreensão de ser povo escolhido por 

Iahweh e, enquanto objeto de sua predileção (eleição), é chamado a ser luz para todas as nações 

(missão) (Is 42,6), dentro da dinâmica da aliança. O evento histórico paradigmático é o Êxodo 

 
14 “La conjonction de la révélation divine et de la sagesse d’un peuple nous montre que la morale chrétienne peut, 

tout en restant fidèle à elle-même, s’exprimer dans des cultures très différentes”. VEREECKE, De Guillaume 

D’Ockham à Saint Alphonse de Liguori, p. 16. Tradução nossa. 



 

36 

 

do Egito rumo à Terra prometida. O motivo da escravidão, narrado mais extensa e 

detalhadamente no livro do Êxodo, enfatiza a resposta opressiva do Faraó ao crescimento e 

êxito dos hebreus em solo egípcio, pois temia perder a soberania sobre seu país (Êx 1,8-22). 

Iahweh se apresenta como o Deus comprometido com a causa dos oprimidos após ouvir o 

clamor do povo e ver seus sofrimentos (Êx 3). 

A libertação política em relação ao Faraó e seu sistema opressor implica uma atitude 

diferente por parte do sujeito ético coletivo, aqui entendido como Povo de Deus. Os 40 anos de 

caminho pelo deserto é uma narrativa fortemente simbólica. A ênfase está no aprendizado ético 

decorrente da fé no Deus que liberta seu povo da escravidão e caminha com ele rumo à Terra 

prometida. As normas de vida surgem no caminho como expressão viva da fé dos que buscam 

a libertação entre fidelidades e infidelidades. Ainda que Moisés seja o líder desse processo 

exodal, é Deus Libertador que fala aos corações para neles manter vivo o projeto e a dinâmica 

de libertação.  

O caminho é um paradigma para a construção e aprendizado ético do povo à luz da fé. 

O Decálogo (Êx 20,1-17; Dt 5,5-21), considerado exegeticamente segundo a simbologia do 

caminho, não é “baixado” do céu como lei estranha ao povo peregrino. Não há heteronomia, 

mas presença atuante de Deus no meio do povo. Deus se revela como o libertador que se faz 

caminhante com os caminhantes, que conhece o caminho e por ele guia seu povo. O documento 

Bíblia e Moral declara que a iniciativa amorosa de Deus ao salvar seu povo é o horizonte 

hermenêutico para compreender a moral que vai sendo construída. Tal iniciativa divina é 

compreendida em sua pluriforme manifestação a partir da lógica do dom. Essa lógica é conditio 

sine qua non para entender o Decálogo:  

[...] a própria Lei, parte integrante do processo da aliança, é dom de Deus. Ela não é 

de partida uma noção jurídica, impostada sobre comportamentos e atitudes, mas um 

conceito teológico, que a própria Bíblia traduz, tentativamente, com o termo 

“caminho” (derek em hebraico, hodós em grego): um caminho proposto15. 

A sintonia entre os desígnios divinos e a vida do povo é gradual. A pedagogia divina é 

permeada de compaixão e misericórdia, traduzindo-se em duras exortações e manifestações de 

benignidade e perdão. O salmista expressa a importância de Deus ser caminhante junto do povo. 

Por isso interpreta as derrotas de Israel nas batalhas como se Iahweh não estivesse mais 

caminhando com seu povo, nem saindo junto dos guerreiros nos combates (Sl 44/43,10s.; 

60/59,12).  

 
15 PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA, Bíblia e Moral, n. 4b. 



 

37 

 

Os valores éticos decorrentes do longo caminho pedagógico pelo deserto não se 

restringem ao período entre a travessia do Mar Vermelho (Êx 13,17—15,19) e a travessia do 

Jordão (Js 3,1—4,18). A cada momento histórico, especialmente sob o peso das dominações 

estrangeiras, novos desafios vão surgindo e requerem posturas firmes da parte do povo à luz da 

fé professada no Deus libertador. O Êxodo torna-se para o povo hebreu um paradigma teológico 

forte que guia a vida nos diversos momentos da história. Ao tomar posse da Terra prometida, a 

dimensão institucional vai ganhando força e permeando a organização político-religiosa do 

povo. A monarquia, assumida a contragosto de Iahweh (1Sm 8), expressa o sentido de liberdade 

do povo para rejeitar o sistema de governo dos Juízes e assumir o modelo das “outras nações”.  

Deus, que jamais abandona seu povo, continua sua presença libertadora no meio do 

Povo de Israel por meio dos profetas. Eles traduzem os desígnios libertadores do Senhor para 

exortar o povo a retomar o caminho de fidelidade à aliança selada por Deus. A atuação dos 

profetas é de suma importância para a construção da consciência moral israelita. 

 

1.2.2 O profetismo ético e o apelo ao coração 

 

Vozes proféticas não faltaram para mostrar ao povo os desvios do caminho de libertação 

proposto por Deus. “A história do profetismo ético dá-nos uma visão única da perspectiva 

sempre presente, a ‘do sagrado e do bem’ [HÄRING, B. Das Heilige und das Gute, 1950]”16, 

afirma Häring. Na mesma direção, o documento Bíblia e Moral destaca o papel essencial dos 

profetas para exortar o povo a integrar com coerência o culto e a vida: “A literatura profética é 

sem dúvida a primeira que tomou em consideração a correlação entre o culto prestado a Deus 

e o respeito do direito e da justiça”17.  

O profeta Ezequiel merece atenção particular por fazer referência ao coração humano 

como locus eticus, o que posteriormente será chamado consciência18. Se a narrativa de Ez 37, 

sobre os esqueletos que recobram nervos e carne e voltam a viver, expressa a força de vida que 

 
16 HAERING, Bernhard. Livres e fiéis em Cristo: Teologia moral para sacerdotes e leigos. São Paulo: Paulinas, 

1979. v. 1, p. 20. 
17 PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA, Bíblia e Moral, n. 35. 
18 “O hebraico não possui uma palavra única para expressar a ideia de consciência, ao passo que, no antigo 

testamento, o termo grego só pode ser encontrado em Sb 17,11. Este livro, redigido no século I a.C., reflete a 

influência da terminologia da filosofia grega. No Antigo Testamento, pode-se encontrar a realidade da 

consciência, enquanto juízo sobre a moralidade de um ato a realizar ou reconhecimento de que um ato já 

realizado é moralmente mau. Os ‘conflitos de consciência’ estão muito bem descritos no relato de Gn 3. O termo 

hebraico que corresponde mais de perto à ideia de ‘consciência’ é o termo ‘coração’”. CONSCIÊNCIA. In: 

MACKENZIE, John L. Dicionário bíblico. São Paulo: Paulinas, 1984, p. 182. 



 

38 

 

vem de Deus, ainda mais forte é a imagem utilizada no capítulo anterior para repreender o povo 

pela dureza em aceitar os caminhos do Senhor:  

Dar-vos-ei coração novo, porei no vosso íntimo espírito novo, tirarei do vosso peito o 

coração de pedra e vos darei coração de carne. Porei no vosso íntimo o meu espírito e 

farei com que andeis de acordo com os meus estatutos e guardeis as minhas normas e 

as pratiqueis. Então habitareis na terra que dei a vossos pais: sereis o meu povo e eu 

serei o vosso Deus (Ez 36,26-28)19. 

Majorano afirma que “na visão veterotestamentária, o coração (leb) constitui o centro 

da vida espiritual: é a interioridade do homem”20. Junges, na mesma direção, ressalta o 

dinamismo das interpelações de Deus ao todo da pessoa humana:  

Sendo a Sagrada Escritura uma mensagem salvífica para o homem, não pode deixar 

de falar da realidade da consciência, embora nem sempre faça uso do conceito. A 

salvação é um dom e um apelo ao coração do homem, i.é., à sua consciência, enquanto 

centro integrador e irradiador da pessoa. Assim, a conversão do coração ou da 

consciência significa uma reorientação da própria pessoa como um todo, possibilitada 

pela própria oferta salvífica21. 

Em Ez 36,26-28, a metáfora é ainda mais forte por não se referir somente ao indivíduo, 

mas ao sujeito coletivo “povo”. A verdade que vem expressa na exortação divina por meio do 

profeta é esta: o apelo à conversão não vem de fora, mas brota do dinamismo interior de decisão, 

chamado aqui de coração (leb), e este compreendido coletivamente. Deus quer estar, mais do 

que nunca, no meio de seu povo, agora de modo ainda mais intenso.  

A imagem do coração de carne que se opõe ao coração de pedra se liga perfeitamente 

com a profecia de Jeremias ao falar da Lei que não mais estará escrita na pedra, mas no coração 

do povo:  

Porque esta é a aliança que concluirei com a casa de Israel depois desses dias, oráculo 

de Iahweh. Porei minha lei no fundo de seu ser e a escreverei em seu coração. Então 

serei seu Deus e eles serão meu povo. Eles não terão mais que instruir seu próximo 

ou seu irmão, dizendo: ‘Conhecei a Iahweh!’ Porque todos me conhecerão, dos 

menores aos maiores, – oráculo de Iahweh – porque perdoarei sua culpa e não me 

lembrarei mais de seu pecado (Jr 31,33-34). 

Essa lei divina enraizada no ser de todos e cada um dos filhos e filhas de Israel destaca 

a importância dos sujeitos morais que constituem o povo de Deus. A interpelação ética toca a 

todos a partir do fato de serem criados, amados, libertados e perdoados por Iahweh. Esse 

 
19 Os textos bíblicos são citados da BÍBLIA de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2006.  
20 MAJORANO, A Consciência, p. 69. 
21 JUNGES, Identidade e função da consciência moral, p. 172. 



 

39 

 

reconhecimento leva a sedimentar a conversão diante de um Deus que ama, e não de um código 

de normas estranho à realidade existencial dos filhos de Israel22. É uma percepção muito 

acurada que, sem sistematizações científicas nem teorizações filosóficas, relaciona a lei com a 

salvação comunitária e pessoal. Não é o cumprimento da lei que traz salvação, mas a sintonia 

profunda com o amor misericordioso do Deus libertador. Aí está o fundamento para se 

compreender a Lei Divina segundo a lógica do dom.   

Para Häring, a moral veterotestamentária tem como centro a aliança mantida fielmente 

por Deus que interpela a resposta do povo. Trata-se de uma moral responsorial ao amor de 

Deus, que é eterno, conforme expresso no Sl 136/135. 

A ação salvífica e libertadora de Deus transforma-se no principal motivo para a vida. 

Ele faz uma nova aliança com Moisés e o povo, e toda a moralidade de Israel é a 

moralidade da aliança, uma resposta aberta para a gratidão e a fidelidade. A liberdade 

de Israel sempre dependerá de sua gratidão para com a ação libertadora de Deus e de 

sua fidelidade à aliança. Mais uma vez, Deus se manifesta como o Senhor da história. 

Contudo, os acontecimentos da história dependem também da resposta de seu povo23. 

Nesse sentido, a dimensão ética vai sendo construída com forte acento pedagógico e 

comunitário. A responsabilidade, compreendida a partir da dimensão responsorial, exige que 

Israel se assuma como “Povo da aliança”. A relação entre Deus e seu Povo, selada pela aliança, 

enraíza a ação moral nas relações sociorreligiosas do povo de Israel e como parte significativa 

da comunicação dos desígnios divinos. 

 

1.2.3 A ética neotestamentária à luz dos valores do Reino de Deus 

 

No Novo Testamento, Jesus dá continuidade à linha dos profetas de Israel ao ensinar a 

Boa nova com autoridade. Sua pedagogia salvífica mostra as condições fundamentais para que 

o Reino de Deus seja acolhido como dom divino e como compromisso de todos e cada um na 

dinâmica do Povo da nova e eterna aliança. O diferencial entre o ensinamento de Jesus e dos 

escribas é logo percebido pelos seus interlocutores (Mt 7,28-29). Primeiramente porque a 

pregação de Jesus não se prende ao ensinamento teórico da Lei, mas convoca os interlocutores 

ao testemunho de vida (Lc 12,8). Jesus não é um “estudioso” da Palavra, mas é a Palavra 

encarnada (Jo 1,14) na vida do povo simples e sedento de Deus. A segunda diferença é que 

 
22 Majorano faz referência a essa realidade ao refletir sobre “A escuta do espírito”. Após considerar a passagem de 

Ez 36,27 afirma: “Isto porque, renovado e transformado pelo Espírito de Deus doado por Jesus, o fiel pode 

obedecer à vontade de Deus: compreende-a não como uma coação externa, mas como lei interior brotando da 

sua própria vida nova”. MAJORANO, A Consciência, p. 82.  
23 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 18. 



 

40 

 

Jesus fala ao coração do povo a partir da vivência cotidiana em um sistema político-religioso 

marcado por normas que precisam ser cumpridas rigidamente. Não as cumprir significa ser 

excluído da convivência sociorreligiosa. O Nazareno, ao contrário, prega a partir de e para os 

excluídos desse sistema, conforme seu programa missionário:  

Ele foi a Nazaré, onde fora criado, e, segundo seu costume, entrou em dia de sábado 

na sinagoga e levantou-se para fazer a leitura. Foi-lhe entregue o livro do profeta 

Isaías. Desenrolou-o, encontrando o lugar onde está escrito: O Espírito do Senhor está 

sobre mim, porque ele me consagrou pela unção para evangelizar os pobres; enviou-

me para proclamar a libertação aos presos e aos cegos a recuperação da vista, para 

restituir a liberdade aos oprimidos e para proclamar um ano de graça do Senhor. 

Enrolou o livro, entregou-o ao servente e sentou-se. Todos na sinagoga olhavam-no, 

atentos. Então começou a dizer-lhes: “Hoje se cumpriu aos vossos ouvidos essa 

passagem da Escritura”. Todos testemunhavam a seu respeito, e admiravam-se das 

palavras cheias de graça que saíam de sua boca (Lc 4,16-22).    

Os horizontes histórico e escatológico se integram na vida pública de Jesus. Sua 

encarnação na história e a consequente redenção da história se dão pela assunção da vida do 

povo em sua totalidade por meio de sua kénosis (Fl 2,5-11). Jesus assume o caminho da periferia 

física e existencial para cumprir a vontade do Pai na força do Espírito Santo. Por isso chama 

seus apóstolos lá onde eles estão, seja no trabalho da pesca ou na coletoria de impostos. Ao 

adentrar o contexto existencial dos Doze, Jesus testemunha e realiza a profecia de Jeremias e 

Ezequiel: fala ao coração, à realidade existencial de seus apóstolos. Também os discípulos são 

chamados/atraídos não porque o ensinamento fosse esplêndido do ponto de vista da oratória, 

mas porque o chamado do Mestre à conversão e à vivência do reinado de Deus tocavam seus 

corações, chegavam à dimensão da fé vivida a partir da periferia existencial em que se 

encontravam.  

O reinado de Deus não é uma ideia distante, mas um modo de viver segundo a vontade 

divina (Rm 14,17). Tal realidade não é apenas anunciada por Jesus, pois sua missão expressa 

de modo supremo e definitivo o que significa viver segundo o reinado de Deus. É ele, o Filho 

de Deus feito homem, que assume a realidade humana em seu mistério kenótico para redimi-la 

com seu amor redentor, cujo ápice é a morte na cruz.  

A conversão e a fé, nesse sentido, começam no mais profundo de cada ser humano como 

condição necessária para assumir essa nova dinâmica de vida a partir da vontade de Deus (Mc 

1,15). Ao refletir sobre como a realidade moral vem apresentada na pregação de Jesus, 

Majorano afirma:  

O valor moral não está antes de tudo no gesto que se cumpre, mas no coração que o 

inspira e o determina: “Toda árvore boa dá frutos bons, enquanto a árvore má dá maus 



 

41 

 

frutos” (Mt 7,17). Estabelece-se, assim, na vida do discípulo, uma dinâmica circular 

que a partir do coração atinge os atos e desses chega ao coração. O coração é a raiz 

que dá o valor último, os atos são os frutos que revelam e reforçam a qualidade do 

coração24. 

Jesus considera, portanto, que a ética do reinado de Deus não está ao alcance somente 

de sujeitos preparados intelectualmente: “[...] Eu te louvo, ó Pai, Senhor do céu e da terra, 

porque ocultaste estas coisas aos sábios e doutores e as revelastes aos pequeninos. Sim, Pai, 

porque assim foi do teu agrado” (Mt 11,25b-26). O critério principal para compreendê-la é a 

disposição para se converter e assumir as exigências da vida discipular: “Cumpriu-se o tempo 

e o Reino de Deus está próximo. Arrependei-vos [μετανοεῖτε] e crede no Evangelho” (Mc 1,15). 

Mais uma vez é reforçada a importância da ética responsorial, pois a dinâmica do reinado de 

Deus exige mudança de vida e compromisso, expressos pelo verbo μετανοέω. De fato, a lógica 

do reinado divino proposta por Jesus exige de todos e cada um o firme compromisso interior 

com a ética do dom, a única capaz de superar o egoísmo que corrói as relações e fere a dignidade 

do ser humano criado como ser relacional em tensão de comunhão. 

Sendo uma proposta ética ao alcance de todas as pessoas e que conta com a participação 

de todas as pessoas para que ela dê frutos a partir da experiência de fé, Jesus coloca o amor ao 

centro de sua pregação como síntese das leis e dos profetas.  

Os fariseus, ouvindo que ele fechara a boca dos saduceus, reuniram-se em grupo e um 

deles – a fim de pô-lo à prova – perguntou-lhe: “Mestre, qual é o maior mandamento 

da Lei?” Ele respondeu: “Amarás [Ἀγαπήσεις] ao Senhor teu Deus de todo o teu 

coração, de toda a tua alma e de todo o teu espírito. Esse é o maior e o primeiro 

mandamento. O segundo é semelhante a esse: Amarás [Ἀγαπήσεις] o teu próximo 

como a ti mesmo. Desses dois mandamentos dependem toda a Lei e os Profetas (Mt 

22,34-40).  

Somente na perspectiva do amor ágape é que pode ser entendida a assim chamada regra 

de ouro de Jesus, conforme vem apresentada em Mt 7,12: “Tudo aquilo, portanto, que quereis 

que os homens vos façam, fazei-o vós a eles, pois esta é a Lei e os profetas”. O mandamento 

da nova Lei é único e fundamentado no anseio mais profundo do ser humano: “Dou-vos um 

mandamento novo: que vos ameis uns aos outros. Como eu vos amei, amai-vos também uns 

aos outros. Nisto reconhecerão todos que sois meus discípulos, se tiverdes amor uns pelos 

outros” (Jo 13,34-35). 

O convite à conversão e à vivência do amor agápico formam uma só dinâmica ética na 

construção/anúncio do reinado de Deus. Jesus, com sua proposta, não diminui a importância do 

 
24 MAJORANO, A Consciência, p. 71. 

https://biblehub.com/greek/3340.htm
https://biblehub.com/greek/25.htm
https://biblehub.com/greek/25.htm


 

42 

 

Decálogo, muito menos o nega, mas reforça que seu pleno cumprimento se dá na prática do 

amor ágape (Mt 5,17). 

A vivência e o anúncio da mensagem cristã nos primeiros séculos se dão no contexto da 

dominação política e cultural sob o jugo do Império Romano. Esse cenário se torna ainda mais 

complexo com a tensa relação enfrentada para o anúncio do Evangelho entre as culturas hebreia 

e grega. O apóstolo Paulo merece destaque pelo modo como enfrentou os desafios emergentes 

desse encontro religioso-cultural marcado por fortes tensões. A comunidade cristã primitiva 

realizou a primeira assembleia conciliar para dirimir a questão em torno da circuncisão e do 

cumprimento da Lei de Moisés como obrigação para os que abraçavam a fé em Jesus (At 15,6-

29). O diálogo com outras culturas, ditas pagãs, coloca na pauta do anúncio querigmático 

interpelações próprias que precisam ser confrontadas com a prática ético-cultual cristã. Para 

além da circuncisão, o árduo discernimento sobre o consumo da carne imolada aos ídolos exigiu 

uma nova postura ética, como se passa a demonstrar no ponto a seguir.  

 

1.2.4 A consciência moral como syneidesis em Paulo 

 

A ação missionária de Paulo assume o desafio de propor a vivência da fé cristã na 

interculturalidade. O Apóstolo dos Gentios vê na complexa malha cultural não um impedimento 

ao anúncio do Evangelho, mas uma necessária abertura dialógica para o anúncio querigmático. 

Seus esforços são motivados pela possibilidade de ampliação dos horizontes da mensagem 

evangélica e, assim, poder chegar, com a força do Espírito Santo, até os confins da terra (At 

1,8). Seu apostolado epistolar, traz elementos importantes para o tema da consciência moral a 

partir da experiência de fé em Cristo assumida no batismo. Os temas da filiação divina em 

Cristo, da liberdade que brota dessa relação filial com o Pai, da caridade como parâmetro 

indispensável para as ações realizadas no Espírito, permeiam o que agora vem nomeado não 

mais como coração, mas como consciência. 

Enquanto o termo “coração” — no hebraico leb, e no grego kardia — se refere à 

consciência enquanto uma atitude diante de Deus, o termo grego syneidesis enfatiza a 

consciência como confronto consigo mesmo diante de uma decisão a ser tomada25. Dentre as 

 
25 Hans-Christoph Hahn nota a diferença entre coração, no Antigo Testamento e consciência no Novo Testamento: 

“L’AT non conosce un termine specifico per indicare il fenomeno della coscienza (nei LXX il termine synéidesis 

compare solo in 3 passi tardivi: Qo 10,20; Sap 17,11; Sir 42,18). Questo fatto potrebbe avere come causa una 

concezione dell’uomo diversa da quella greca. Per l’israelita dell’AT, il problema dell’atteggiamento-nei-

confronti-di-se-stesso passa in secondo piano di fronte al comportamento con Dio. Invece di una chiarificazione 

con la propria coscienza si ha una resa dei conti a Dio, in cui si crede e alla cui legge si vuole ubbidire”. HAHN, 

 



 

43 

 

passagens em que o termo aparece, restringe-se, neste trabalho, à tratativa do Apóstolo Paulo 

acerca do consumo da carne oferecida aos ídolos. Tal situação estava colocando a comunidade 

de Corinto em crise. Paulo recorre à consciência dos cristãos para superação do impasse, tendo 

por referência as exigências da fé em Jesus Cristo.  Eis o texto:  

1No tocante às carnes sacrificadas aos ídolos, entende-se que “todos temos a ciência 

[γνῶσις]”. Mas a ciência incha; é a caridade [ἀγάπη] que edifica. 2Se alguém julga 

saber alguma coisa, ainda não sabe como deveria saber. 3Mas, se alguém ama a Deus, 

é conhecido por Deus. 4Por conseguinte, a respeito do consumo das carnes imoladas 

aos ídolos, sabemos que “o ídolo nada é no mundo” e que “não há outro Deus a não 

ser o Deus único”. 5Se bem que existam aqueles que são chamados deuses, quer no 

céu, quer na terra — e há, de fato, muitos deuses e muitos senhores —, 6para nós, 

contudo, existe um só Deus, o Pai, de quem tudo procede e para o qual caminhamos, 

e um só Senhor, Jesus Cristo, por quem tudo existe e para quem caminhamos. 7Mas 

nem todos têm a ciência. Alguns, habituados, até há pouco, ao culto dos ídolos, 

comem a carne dos sacrifícios como se fosse realmente oferecida aos ídolos, e sua 

consciência [συνείδησις], que é fraca, mancha-se. 8Não é um alimento que nos fará 

comparecer para julgamento diante de Deus: se deixamos de comer, nada perdemos; 

e, se comemos, nada lucramos. 9Tomai cuidado, porém, para que essa vossa liberdade 

não se torne ocasião de queda para os fracos. 10Se alguém te vê sentado à mesa em 

templo de ídolo, a ti que tens a consciência esclarecida, porventura a consciência dele, 

que é fraco, não será induzida a comer carnes imoladas aos ídolos? 11E, assim, por 

causa da tua ciência perecerá o fraco, esse irmão pelo qual Cristo morreu! 12Pecando 

assim contra vossos irmãos e ferindo-lhes a consciência, que é fraca, é contra Cristo 

que pecais. 13Eis porque, se um alimento é ocasião de queda para meu irmão, para 

sempre deixarei de comer carne, a fim de não causar a queda de meu irmão (1Cor 8).  

Cita-se todo o capítulo para perceber o movimento do texto e como a questão vem 

considerada segundo um profundo discernimento à luz da fé, para então chegar à orientação 

prática.  O primeiro ponto (v. 1-3) trata da relação entre ciência (γνῶσις - gnosis) e caridade 

(ἀγάπη – ágape). Os v. 4-6 mostram a questão abordada segundo a γνῶσις. O v. 7 introduz o 

tema da consciência (συνείδησις – syneidesis) dos que ainda não têm a ciência (γνῶσις), motivo 

pelo qual tal consciência é denominada fraca. Novamente o v. 8 faz recurso à  γνῶσις ao afirmar 

que, de fato, o alimento em si não tem nenhuma influência na relação com Deus.  

É então que o discernimento prudencial começa a ser feito ao relacionar a liberdade dos 

que têm a γνῶσις com a συνείδησις dos que ainda não a possuem. Os v. 9-12 colocam a 

importância de não considerar somente a própria consciência, mas também a consciência dos 

outros que não estão no mesmo patamar da assunção da fé em Jesus Cristo. O fato de um 

procedimento ser correto não significa que seja edificante para toda a comunidade, mas pode 

até ferir e fazer perecer a consciência do próximo (v. 12) e, consequentemente, a fé em Cristo 

presente em seu coração. Somente após esse raciocínio é que vem a resposta ao impasse (v. 13), 

 
Hans-Christoph. Coscienza. In: COENEN, Lothar; BEYREUTHER, Erich; BIETENHARD, Hans. (Orgs.) 

Dizionario dei concetti biblici del Nuovo Testamento. 2.ed. Bologna: EDB, 1980, p. 389.  

https://biblehub.com/greek/1108.htm
https://biblehub.com/greek/26.htm
https://biblehub.com/greek/1108.htm
https://biblehub.com/greek/26.htm
https://biblehub.com/greek/1108.htm
https://biblehub.com/greek/1108.htm
https://biblehub.com/greek/1108.htm
https://biblehub.com/greek/1108.htm


 

44 

 

conclamando à caridade para com o irmão que é fraco, ainda que exija certo sacrifício pessoal. 

Como nota Häring, “Só podemos confrontar-nos reflexivamente na medida em que 

encontramos genuinamente o Outro e os outros”26.  

A conduta ética proposta por Paulo, nesse sentido, continua com forte acento 

comunitário e ancorado no mandamento do amor (ἀγάπη) trazido por Cristo (Jo 13,34-35). 

Majorano, ao sintetizar a reflexão sobre 1Cor 8 destaca os seguintes pontos:  

— cabe-lhe [à consciência do cristão] o juízo último sobre a bondade ou maldade do 

agir concreto; não interessa se é “débil” ou “forte”: o valor do que se cumpre depende 

sempre do que ela mandar; — fundamentais para a consciência são o conhecimento e 

a liberdade, estritamente correlatos entre si; mas essas dimensões, apesar de 

essenciais, não abrangem toda a dinâmica: para o crente, o conhecimento e a 

liberdade, quando autênticos, são permeadas pela caridade e por isso têm a exigência 

de se explicitar conforme a caridade; — a consciência, enquanto caridade, deve ser 

entendida sempre dando a esta última toda aquela profundidade de novo ser, de Igreja, 

de Espírito Santo, que Paulo lhe reconhece; — explica-se assim o fato que o útil 

indicado pela consciência do crente não e mais o útil percebido de maneira 

individualista e egoísta, mas o útil dos outros: o útil que significa a salvação anunciada 

e vivida por todos; somente este útil concretiza “a vontade de Deus, o que é bom, o 

que lhe agrada e o que é perfeito” (Rm 12,2)27.  

Sendo a caridade a permear toda a dinâmica ética da consciência na literatura 

neotestamentária, o que interessa afirmar é seu caráter sapiencial que nutre as relações 

cotidianas com Deus e com o próximo, em constante processo de abertura à interculturalidade 

da fé. O objetivo é manter a fidelidade caritativa e criativa nos discernimentos e decisões ante 

os desafios que vão surgindo28. Essa postura coloca a comunidade em sintonia com Deus e com 

os acontecimentos da história. O exercício do discernimento sobre questões pontuais exige que 

se leve em consideração o crescimento de todos os discípulos de Cristo Jesus. 

Para isso, o termo grego syneidesis aparece na literatura paulina com forte apelo 

vocacional no sentido de crescimento humano na promoção do bem comum. Para além de ser 

uma instância de acusação dos pecados, a consciência vem considerada como capaz de orientar 

a vida segundo a via progressiva na prática do amor. O tom se desloca da má consciência — 

caráter negativo — para a boa consciência — sentido positivo. A renovação proposta pela fé 

restaura o ser humano e suas relações a partir de seu interior, onde a consciência boa ganha todo 

seu destaque. Majorano enfatiza a renovação ontológica da consciência realizada no batismo 

 
26 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 209.  
27 MAJORANO, A Consciência, p. 74-75. 
28 Essa questão é abordada por Häring no ponto intitulado “Fidelidade criativa na Igreja Apostólica”. HAERING, 

Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 36-37.  

https://biblehub.com/greek/26.htm


 

45 

 

em relação à filiação divina. A consciência, assim compreendida, enriquece-se em duas 

dimensões:  

Antes de tudo, ao relembrar a estreita relação entre fé e consciência, em força da qual 

esta se encarrega e se torna voz da nova ontologia daquele que renasce em Cristo pelo 

batismo. A fé paulina tem sempre uma tal profundidade no nível pessoal. Caberá então 

à consciência fazer com que este ser filho no Filho inspire e dê normas para toda a 

vida do fiel. Em segundo lugar, ao salientar o respeito sincero pelas consciências dos 

outros, isso não significa simplesmente se abster de julgá-las e tampouco prestar 

atenção para não cumprir gestos que possam prejudicá-las, mas antes de tudo significa 

um compromisso positivo de promoção29.  

Essa reflexão evidencia bem o desafio que Paulo encontrou ao anunciar o Evangelho no 

ambiente marcado pelo helenismo, marcado pela religiosidade politeísta (At 17,22-34), e pela 

forte influência filosófico-racional (1Cor 1,18-25). O anúncio do Evangelho terá de enfrentar o 

desafio do necessário e fecundo diálogo entre fé e razão30, cujas raízes estão no período 

Patrístico e Escolástico. Sem desconsiderar a amplitude e a riqueza desses dois grandes períodos 

da Tradição Cristã, serão pontuados dois pensadores que marcaram respectivamente cada um 

desses períodos: Santo Agostinho (354-430) e Santo Tomás de Aquino (1225-1274).  

 

1.2.5 A consciência moral cristã e o helenismo em Agostinho e Tomás de Aquino 

 

Os períodos patrístico e escolástico são fecundos na elaboração da Tradição Cristã frente 

às interpelações culturais. No início desta reflexão é preciso ter claro que, como afirma Vidal, 

O cristianismo não é essencialmente uma moral. Não pertence sequer ao tipo de 

religiões que, como o Budismo, funcionam na forma de “sabedorias morais”. O 

cristianismo é fundamentalmente um âmbito de sentido transcendente (fé) e de 

celebração religiosa (simbólica sacramental). No entanto, ao cristianismo corresponde 

como um elemento essencial a realização de uma práxis histórica em coerência com 

a fé e com a celebração cultual. Se assim não fosse, seria uma realidade “alienada” e 

“alienante”. [...] Se a fé e a celebração religiosas exigem o compromisso 

transformador intramundano, a moral vivida do Cristianismo nada mais é do que a 

mediação práxica dessa fé e dessa celebração31. 

 
29 MAJORANO, A Consciência, p. 77. 
30 JOÃO PAULO II. Fides et Ratio: carta encíclica sobre as relações entre fé e razão. Roma, 14 set. 1998. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html. Acesso em: 08 ago. 2025. 
31 “El cristianismo no es esencialmente una moral. No pertenece siquiera al tipo de religiones que, como el 

budismo, funcionan a modo de ‘sabidurías morales’. El cristianismo es fundamentalmente un ámbito de sentido 

transcendente (fe) y de celebración religiosa (simbólica sacramental). Sin embargo, al cristianismo le 

corresponde como un elemento imprescindible el realizar una praxis histórica en coherencia con la fe y con la 

celebración cultual. De otro modo sería una realidad ‘alienada’ y ‘alienante’. [...] Si la fe y la celebración 

religiosa exigen el compromiso transformativo intramundano, la moral vivida del cristianismo no es otra cosa 

 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html


 

46 

 

É a partir da mediação práxica da fé cristã que a relação entre fé e razão se sistematiza. 

A cultura filosófica grega, enquanto berço reflexivo da cultura ocidental, rapidamente 

influencia o pensamento cristão e suas grandes elaborações teológicas.  

A filosofia grega, após investigar a natureza em busca de sua arqué, passa a se deter no 

próprio ser humano, buscando compreendê-lo a partir de sua dimensão interior. Sócrates, com 

seu método maiêutico, insiste na importância de conhecer-se a si mesmo. O olhar interior 

convida a pessoa a refletir sobre si mesma antes de se considerar como “medida de todas as 

coisas”, segundo a postura relativista do sofista Protágoras. O convite a voltar-se a si mesmo já 

não parte da religião, nem dos mytos, mas da própria razão humana. Nesse sentido, Lima Vaz 

afirma:  

[...] se é permitido assinalar para a Filosofia um lugar e um tempo de nascimento 

(convencionalmente, a Grécia no século VI a.C.) é justamente porque aí aconteceu 

um primeiro “descer às raízes”, quando a interrogação sobre o kósmos partiu em busca 

da arqué explicativa primordial, não mais recebida do mythos, mas demonstrada pelo 

logos apodeiktikós, pela razão demonstrativa32. 

O apelo à interiorização está presente na gênese da filosofia grega. O discurso racional 

filosófico adentra o campo da ética, dando sistematização a essa dimensão essencial do ser 

humano enquanto zoon politikon. 

Destacam-se duas correntes filosóficas que chegam ao cristianismo com forte 

influência. O Platonismo, com Santo Agostinho, e o aristotelismo com Santo Tomás de Aquino. 

É digno de nota o modo como cada um, em momentos diferentes, integra a filosofia grega no 

contexto da fé cristã.  

 

1.2.5.1 A interioridade humana no pensamento de Santo Agostinho 

 

A Patrística, tanto grega quanto latina, encontra na apologética e na parênese estilos que 

respondam às interpelações culturais de seu tempo. O cristianismo vai buscando espaço entre 

filosofias, religiões e sistemas políticos para transmitir a Boa Nova do Evangelho, conforme 

afirma Vidal:  

 
que la mediación práxica de esa fe y de esa celebración”. VIDAL, Marciano. Nueva moral fundamental: el 

hogar teológico de la ética. Bilbao: Desclée de Brower, 2000, p. 557. Tradução nossa.  
32 LIMA VAZ, Henrique Cláudio de. Morte e vida da filosofia. Pensar, Belo Horizonte, v. 2, n. 1, p. 10, 2011. 

Disponível em: https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/pensar/article/view/1052/1474. Acesso em: 25 

set. 2023. 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/pensar/article/view/1052/1474


 

47 

 

Na época Patrística, realiza-se a primeira grande inculturação da moral cristã. Tendo 

como contexto a moral do Antigo Testamento e do período intertestamentário e 

nascida diretamente da práxis e do ensinamento de Jesus, a moral cristã encarna-se na 

sociedade greco-romana e na cultura do helenismo33. 

É de reconhecida importância o pensamento de Justino, martirizado no ano de 161, pelo 

fecundo diálogo entre as filosofias ditas pagãs e a cultura judaica. Häring destaca sua 

importância ao colocar em evidência que Justino foi “o primeiro que tentou uma síntese, um 

confronto construtivo com a filosofia predominante do platonismo [...]”34. 

Sem desconsiderar a importância dos demais escritores da Patrística, destaca-se, para o 

objetivo desta pesquisa, o pensamento de Agostinho de Hipona (354-430). Segundo G. Hottois 

“uma experiência capital de Agostinho foi a da convergência possível da razão e da fé. Ela está 

na base de sua síntese platônico-cristã e constitui o modelo da teologia racional, que afirma que 

a religião e a filosofia devem completar-se e não se opor”35. 

Reconhece-se, portanto, o empenho sistemático de Santo Agostinho ao estabelecer o 

diálogo entre fé e razão no alvorecer do cristianismo. Sua conversão à fé cristã foi tardia, cujo 

percurso ele narra em sua obra Confissões36. Nela está registrada a construção de seu 

pensamento filosófico no contexto de busca existencial pela verdade, passando pelo 

maniqueísmo e ceticismo até chegar ao encontro com o cristianismo e o idealismo 

platônico/neoplatônico, bases de sua reflexão teológica.   

Ao afirmar que Deus se encontra no mais profundo de si, que é com o coração que se 

chega ao conhecimento da voz divina que o chama, Agostinho afirma: “Tu eras mais íntimo a 

mim do que a minha parte mais íntima; e estavas acima da parte mais alta do meu ser” 

(AGOSTINHO, Confissões, Livro 3,11). Essa profundidade interior é o local privilegiado do 

encontro com Aquele que muda totalmente sua vida. Não há apenas o êxito pelo encontro de 

uma verdade que outrora buscava, mas se depara com a verdade divina dentro de si. É clássico 

o modo como Santo Agostinho relata a experiência desse encontro: “Tarde demais eu te amei, 

ó Beleza tão antiga e tão nova! Tarde demais eu te amei. Eis que tu estavas dentro de mim, e eu 

estava fora; era lá fora que te procurava” (AGOSTINHO, Confissões, Livro 10,38). 

Agostinho resgata o idealismo grego antigo na busca de inculturar o Evangelho nos 

ambientes marcados pela reflexão filosófica. Na análise de A. Sánchez Vásquez, o desafio está 

 
33 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 333. 
34 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 37.  
35 HOTTOIS, Gilbert. Do renascimento à pós-modernidade: uma história da filosofia moderna e contemporânea. 

Aparecida: Ideias & Letras, 2008, p. 43. 
36 AGOSTINHO DE HIPONA. Confissões. São Paulo: Mundo Cristão, 2017. 



 

48 

 

não só em trazer a reflexão filosófica para o âmbito da fé cristã, mas também na superação do 

racionalismo grego: 

A purificação da alma, em Platão, e a sua ascensão libertadora até elevar-se à 

contemplação das ideias, transforma-se em Santo Agostinho na elevação ascética até 

Deus, que culmina no êxtase místico ou felicidade, que não pode ser alcançada neste 

mundo. Contudo, Santo Agostinho se afasta do pensamento grego antigo ao sublinhar 

o valor da existência pessoal, da interioridade, da vontade e do amor. A ética 

agostiniana se contrapõe, assim, ao racionalismo ético dos gregos37.  

A visão antropológica de Agostinho retoma e enfatiza que o ser humano é criado por 

Deus, à sua imagem e semelhança, o que o torna capaz de Deus e somente em Deus pode 

encontrar sua realização, isto é, a felicidade38.  

Digno de nota é o fato de Agostinho transmitir um olhar positivo sobre a consciência 

moral. O encontro com Deus no mais profundo de si mesmo, coroado pela conclusão “Tarde te 

amei”, remete ao conceito de syneidesis dos escritos paulinos. Por um tempo há uma 

consciência “fraca”, para usar a expressão de São Paulo em 1Cor 8,7, na sua busca da verdade 

e nos encantamentos com as aparências externas das criaturas. O encontro com a verdade tão 

antiga e tão nova, com a beleza infinita, é fruto de um percurso não pouco tortuoso. Nas suas 

Confissões pode-se notar, levando-se em conta as particularidades, a relação entre gnosis, ágape 

e syneidesis. A busca pelo conhecimento da verdade não saciou o coração de Agostinho. Mas 

é justamente ao fazer a experiência dessa verdade como ágape que sua consciência (sineydesis) 

encontra seu sentido fundamental.  

Significativa é a releitura de Agostinho sobre as virtudes estoicas, segundo afirma 

Häring: “Agostinho conseguiu integrar as quatro virtudes cardeais na grande visão do amor 

redimido e semelhante ao de Cristo. Ele vê o dom divino do amor correspondido pelo homem, 

como sendo o coração de todas as virtudes”39.  

Mesmo partindo de sua experiência pessoal/existencial, é importante ter presente que a 

fé cristã começa a passar pelo gradativo processo de sistematização racional, e com ela a 

dimensão moral também vai tomando rumos mais intelectualizados. Vidal enfatiza que “no que 

diz respeito à Teologia moral, ela lhe deve [a Agostinho] o primeiro tratamento propriamente 

científico”40. Se com isso a fé cristã vai encontrando abertura em outras culturas, é verdade 

 
37 SÁNCHEZ VÁSQUEZ, Adolfo. Ética. 31.ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010, p. 278-279. 
38 MAJORANO, A Consciência, p. 93. 
39 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 45. 
40 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 328. 



 

49 

 

também que sua sistematização vai, aos poucos, se distanciando da vida concreta das 

comunidades, conforme analisa Anjos: 

Guiada pelo seguimento de Jesus na Lei do Amor, a moral cristã nas origens decorre 

da coerência com os mistérios assumidos pela fé e celebrados na liturgia, cabendo à 

comunidade cristã discernir, incentivar e defender as correspondentes atitudes e 

comportamentos morais. Mas a moral mistagógica dos primeiros tempos foi logo 

provocada a se desdobrar, entre outros fatores, pela expansão das comunidades em 

número e em diferentes contextos sociais e culturais do Império Romano. O encontro 

da sabedoria semita com a sabedoria helênica foi marcante na formulação da moral 

cristã, com especial influxo em seu desenvolvimento no Ocidente. Conhecedora da 

tradição filosófica grega, a patrística procurou explicitar a moral da vida cristã fiel ao 

mistério da salvação, pensando-a por categorias antropológicas que enfatizam as 

potencialidades humanas, sua razão e liberdade, suas virtudes e vícios. Trazia assim 

uma nova ênfase de protagonismo aos discípulos de Jesus. Responsabilidade e culpa 

ganhavam novos contornos reforçando a conotação ascética da moral cristã41. 

Dentro da grandiosa e significativa contribuição de Agostinho, é preciso considerar que, 

ao assumir o idealismo antigo e construir sobre ele seu próprio pensamento, resulta que sua 

reflexão teológica traz um forte acento dualista herdado do Maniqueísmo e do Platonismo. 

Segundo Hottois:  

A filosofia idealista coloca, em suma, o cristianismo em uma luz nova, que seduz 

Agostinho e provoca definitivamente sua conversão. Mas essa adesão é, também, uma 

construção de Santo Agostinho: é ele quem irá impor uma teologia caracterizada por 

um forte dualismo, distinguindo irredutivelmente entre a alma e o corpo, o mundo 

divino e o mundo natural, o conhecimento espiritual e a experiência sensível42. 

Tal dualismo deixa marcas profundas na reflexão teológico-moral, especialmente na 

consideração ética sobre o matrimônio, a relação sexual e a reprodução humanas, cujo acento é 

negativo em virtude do pensamento neoplatônico. Na análise de Vidal, a contribuição de 

Agostinho à Teologia em geral e à moral em particular conjuga o otimismo intelectual e o 

pessimismo moral43. Mesmo assim, sua contribuição é inegável na sistematização da fé cristã a 

partir da razão. 

A seguir, o foco desta pesquisa se volta para o Período Medieval, cujo escopo continua 

sendo demostrar como a consciência moral vem compreendida no grande edifício teológico que 

vai se estruturando no correr da história e seus respectivos cenários culturais. 

 

 
41 ANJOS, Márcio Fabri dos. Teologia Moral. In: PASSOS, João Décio; SANCHEZ, Wagner Lopes (Dirs.). 

Dicionário do Concílio Vaticano II. São Paulo: Paulus, 2015, p. 940. 
42 HOTTOIS, Do renascimento à pós-modernidade, p. 44. 
43 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 328.  



 

50 

 

1.2.5.2 A consciência como synderesis em Santo Tomás de Aquino 

 

O reflorescimento da teologia se dá na Escolástica, cujos expoentes provenientes das 

ordens mendicantes — Franciscanos e Dominicanos — trazem a reflexão da fé para o campo 

da escola, onde a disputatio é a regra da construção do pensamento teológico cristão. Häring 

destaca nomes como São Bernardo de Claraval, Eckart, Alexandre de Hales, São Boaventura, 

Duns Scotus e declara:  

Coisa que não existia [na escolástica] era uma teologia moral separada. Estudava-se 

toda a teologia como uma mensagem de salvação. A união com Cristo, os dons da fé 

e da graça, a realidade sacramental: tudo isso era apresentado em sua riqueza própria, 

como algo que produzia fruto no amor e na justiça para a vida do mundo44.  

Nessa análise, Häring demonstra que a Teologia moral ainda não existia enquanto 

disciplina autônoma, e terá de esperar o último ano do século XVI para traçar seu caminho 

próprio, com ganhos e perdas, conforme será refletido mais adiante.  

Papel decisivo na inovação teológica medieval terá o dominicano Santo Tomás de 

Aquino. Häring assim intitula a seção a ele dedicada: “Um Santo inovador”45. Tomás inova a 

reflexão teológica ao se aprofundar na filosofia de Aristóteles. A partir dessa base filosófica, 

reflete o que herdou da Tradição e propõe a fé cristã com exímia cientificidade. Para Häring, 

Tomás assume o pensamento aristotélico sem desprezar a riqueza do pensamento agostiniano 

que predominava até então:  

Não era por arbitrariedade que ele tentava encontrar o pensamento de Aristóteles, que 

já se achava largamente espalhado na Europa e que constituía, para muitos, uma 

tentação de abandoar a fé. Ao invés de apresentar uma apologética estéril, Tomás 

enveredou por um diálogo mais frutuoso, elaborando uma nova síntese, sem 

abandonar o que havia de bom na tradição agostiniana. Aquino era muito bem versado 

na Bíblia, e seu ensinamento moral, profundamente integrado numa visão global da 

fé, teve como verdadeiro cerne “a lei do Espírito que nos dá vida em Cristo Jesus”46. 

Esse pensamento também é compartilhado por Hottois, quando afirma:  

O agostinianismo não desaparece no decorrer dos séculos posteriores; ele deixa 

apenas de ocupar a totalidade ou o proscênio filosófico-teológico, para ceder o lugar 

a uma síntese nova operada por Santo Tomás entre a religião e o outro grande filósofo 

clássico da Antiguidade: Aristóteles47. 

 
44 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 47. 
45 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 47-48. 
46 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 48.  
47 HOTTOIS, Do renascimento à pós-modernidade, p. 46. 



 

51 

 

O pensamento de Santo Tomás, baseado na filosofia aristotélica, promove um 

significativo deslocamento do modelo dedutivo oferecido por Santo Agostinho, para um 

modelo indutivo de considerar a realidade sensível. Nas palavras de Hottois:  

O saber exige a colaboração dos sentidos e da inteligência para depreender a forma 

essencial e universal, enterrada no particular. Embora a indução tomista seja, assim 

como a indução aristotélica, um processo de ‘abstração’ muito diferente da indução 

científica moderna, ela oferece, no entanto, um terreno mais propício para o 

desenvolvimento desta do que a intuição ou a iluminação platônico-agostinianas, que 

pretendem ignorar a experiência sensível48. 

A consideração da experiência sensível no campo da moral é de extrema importância, 

sobretudo a partir de uma consideração mais integral dos atos humanos. A proposta moral que 

conjugue o universal e o particular, o racional e o sensível, certamente aproxima-se mais da 

realidade existencial e auxilia mais de perto o exercício do discernimento ético. 

Dentre as produções acadêmicas do Aquinate, é de fundamental importância para o 

presente estudo a Suma Teológica, justamente por conter valiosa e exímia sistematização do 

pensamento teológico da época, cujo valor e importância chegam aos nossos dias. 

Na reflexão sobre a consciência moral, Santo Tomás vai além da compreensão bíblica 

e patrística para especificar ainda mais essa dimensão humana fundamental para a moral cristã. 

Na q. 59 da primeira parte da Suma, Tomás reflete temas referentes ao intelecto a. 1-5, à 

memória a. 6-7, à razão a. 8-10. A partir do a. 11, volta-se a discutir sobre o intelecto em sua 

função especulativa e prática para, enfim, chegar à reflexão sobre a sindérese no a. 12 e a 

consciência no a. 13. Neste tópico da pesquisa, focam-se nestes dois últimos artigos, a fim de 

se compreender o porquê dessa distinção e qual o significado dela para a reflexão teológico-

moral.  

Essa classificação, como alerta Majorano, não se iniciou com Tomás:  

O pensamento medieval desenvolve estas perspectivas [sindérese e consciência] 

principalmente na reflexão monástica, enquanto a escolástica integra-as às intuições 

aristotélicas, preocupando-se em identificar analiticamente o “proprium” da 

consciência. “A partir do fim do século XII, os teólogos separam a consciência atual 

conscientia (que equivalente a syneidesis) da syntheresis ou synderesis, consciência 

habitual, disposição interna inata que torna o sujeito humano capaz de julgar 

moralmente ou, melhor, dita-lhe os seus juízos de consciência imprimindo nele, por 

assim dizer, os princípios morais” [Delhaye. La coscienza morale del Cristiano,1968, 

p. 86]49.  

 
48 HOTTOIS, Do renascimento à pós-modernidade, p. 48. 
49 MAJORANO, A Consciência, p. 53. 



 

52 

 

Santo Tomás, embasado no pensamento de Aristóteles, mas fazendo leitura própria, 

afirma:  

Respondo. A sindérese não é uma potência, mas um habitus, embora alguns 

afirmassem ser ela uma potência superior à razão, e outros tenham dito que era a 

própria razão, considerando-a não como razão, mas como natureza. — Para 

compreendê-la, é preciso considerar que, como acima foi dito, o raciocínio humano, 

sendo uma espécie de movimento, procede da intelecção de algumas coisas, a saber 

de coisas naturalmente conhecidas sem pesquisa racional, como de um princípio 

imóvel, e termina igualmente em uma intelecção, na medida em que, mediando 

princípios naturalmente conhecidos por si mesmos, julgamos as conclusões que 

encontramos raciocinando. Com efeito, consta que assim como a razão especulativa 

raciocina sobre coisas especulativas, a razão prática raciocina sobre coisas que têm 

relação com a ação. Portanto, uma vez que somos dotados naturalmente de princípios 

da ordem especulativa, é preciso também que sejamos dotados de princípios da ordem 

da ação. Ora, os primeiros princípios da ordem especulativa, de que somos dotados 

naturalmente, não pertencem a uma potência especial, mas a um habitus especial que 

é chamado no livro VI da Ética de intelecto dos princípios. Por conseguinte, os 

princípios da ordem da ação, de que somos dotados naturalmente, não pertencem a 

uma potência especial, mas a um hábito natural especial, que chamamos sindérese50. 

Por isso se diz que a sindérese incita ao bem, e condena o mal, na medida em que nós, 

mediante os primeiros princípios, buscamos descobrir e julgamos o que encontramos. 

A sindérese não é pois uma potência, mas um habitus natural (TOMÁS, ST I, q. 79, 

a. 12)51. 

Ao tratar a questão se a consciência é uma potência, Tomás assevera:  

Respondo. Propriamente falando, a consciência não é uma potência, mas um ato. E 

isso é evidente seja em razão do nome, seja em razão daquilo que lhe é atribuído na 

linguagem usual. Segundo o sentido próprio da palavra, consciência implica a relação 

do conhecimento com alguma coisa. De fato, consciência quer dizer conhecimento 

com um outro. Ora a aplicação de um conhecimento a alguma coisa se realiza por 

meio de um ato. Logo segundo a etimologia, é evidente que a consciência é um ato. 

A mesma conclusão se impõe a partir do que se atribui à consciência. Diz-se que a 

consciência atesta, obriga ou incita, e ainda acusa ou reprova ou repreende. Ora, tudo 

isso resulta da aplicação de algum conhecimento ou ciência que temos do que 

fazemos. O que se realiza de três maneiras: 1. Quando reconhecemos que fizemos ou 

não tal ação. Como diz o Eclesiastes: “Tua consciência sabe que tu maldisseste muitas 

vezes os outros”. E nesse sentido diz-se que a consciência atesta. 2. Quando, por nossa 

consciência, julgamos que é preciso fazer ou não tal ação. Diz-se então que a 

consciência incita ou obriga. 3. Quando julgamos, pela consciência, que o que foi 

feito, foi bem feito ou não. E então se diz que a consciência escusa, acusa ou reprova. 

É claro que tudo isso resulta da aplicação atual de nosso conhecimento à nossa ação. 

 
50 W. Giertych, em seu artigo intitulado Aquinas on Conscience, afirma a ligação de Tomás com seu Mestre Pedro 

Lombardo sobre o tema da synderesis: “Following the structure of the work of the Magister Peter Lombard, in 

the Scriptum Aquinas has a short article on the synderesis followed by an article on the conscience. All reasoning 

must be ultimately based upon some sure cognition that supplies uniformity and peace. Just as the speculative 

reason derives its conclusions from principles that are in themselves obvious, so the practical reason works from 

the unquestionable rule that evil is not to be pursued and divine precepts are to be followed. This basic perception 

is the consequence of a habit called the "synderesis". It is not a distinct faculty, but an innate habitus deriving 

from the light of the intellect, although here Aquinas accepted the possibility that the synderesis could be called 

a faculty that is subjected to an innate habit”. GIERTYCH, Wojciech. Aquinas on conscience. Salesianum, 

Roma, v. 86, n. 3, p. 409, luglio/sett. 2024. 
51 Os textos da Suma Teológica são citados desta edição: TOMÁS DE AQUINO. Suma Teológica: A Criação – O 

Anjo – O Homem. Parte I – Questões 44-119. São Paulo: Loyola, 2002. v. 2. 



 

53 

 

Por isso, a falar com propriedade, a consciência designa um ato. Mas pelo fato de o 

habitus ser o princípio do ato, às vezes se atribui o nome de consciência ao primeiro 

hábito natural, isto é, à sindérese. Assim faz Jerônimo comentando o texto de 

Ezequiel. Basílio chama “poder natural de julgar”. Damasceno diz que é “a lei do 

nosso intelecto”. Tem-se o costume de fato de tomar a causa e o efeito um pelo outro. 

(TOMÁS, ST I, q. 79, a. 13). 

Essas duas longas citações evidenciam a distinção entre synderesis e consciência para 

mostrar a diferença entre os princípios morais e sua aplicação. Majorano compara essa distinção 

com um silogismo: “[...] frente a um ato concreto a ser realizado (menor), a consciência toma 

da sindérese os princípios com os quais avalia sua bondade (maior) e lhos aplica (conclusão)”52. 

Majorano continua sua análise no sentido de mostrar qual a fundamentação dessa proposta e 

como ela foi assimilada pela reflexão moral posterior:  

Esta visão de consciência logo lança raízes na tradição teológico-moral. A moral 

casuística dos séculos XVII e XVIII dedica-se de uma maneira particular a especificar 

e detalhar os conteúdos da sindérese (lei natural) e suas concretizações. A metodologia 

usada insiste, além dos critérios e princípios de inspiração jurídica, uma leitura 

metafísico-essencialista da realidade, vinculando os dados assim encontrados com a 

vontade criadora de Deus. Tudo isso é concretizado na ordem moral: isto é o conjunto 

das relações que necessariamente intercorrem entre as criaturas e seu criador e entre 

as mesmas criaturas. Ele é objetivo, imutável, universal. Tarefa da consciência é 

aplicar esta ordem nas situações concretas53. 

Aqui se nota claramente como a leitura de Santo Tomás vai engendrando uma certa 

visão da consciência submetida aos princípios pré-estabelecidos e como essa leitura vai tender 

a ignorar a dinâmica existencial no campo da moral, submetendo a consciência às normas. 

Junges, ao refletir sobre essa questão, afirma:  

A gradativa redução da sede da consciência a uma faculdade e mais especificamente 

a um ato de juízo, que se identifica com a conclusão de um processo silogístico-

prático, fez com que se perdesse a visão originária e fundamental da Bíblia e dos 

Santos Padres, reduzindo-a a sua dimensão categorial54.  

Na elaboração sistemática da Teologia moral, merece destaque, ainda, o fato de Santo 

Tomás ter superado o dualismo antropológico de base maniqueísta/platônica herdada da 

tradição agostiniana. Reale e Antiseri mostram como o pensamento aristotélico foi 

determinante para esse passo: 

O problema da matéria e de suas implicações tem um significado diferente para 

Tomás. A matéria diz respeito à composição das coisas, ao princípio da 

individualização, à relação com o mundo espiritual, mas separada daquele fundo 

 
52 MAJORANO, A Consciência, p. 56. 
53 MAJORANO, A Consciência, p. 56. 
54 JUNGES, Identidade e função da consciência moral, p. 175-176. 



 

54 

 

tenebroso e nevoento típico do mundo grego, e sobretudo, separada daquela tendência 

dualista e pessimista própria do mundo grego. Para Tomás, o corpo é tão sagrado 

quanto a alma. Exaltando a divindade da alma, Platão reduziu o corpo a uma prisão 

transitória e a unidade entre corpo e alma a um fato acidental. Já Aristóteles acentuou 

de tal forma a unidade entre corpo e alma a ponto de depois ter que retornar a teses 

platônicas para explicar a imortalidade da alma (o intelecto separado). Tomás, no 

entanto, sem desconhecer a substancialidade dos componentes da unidade, é a esta 

que persegue. É a unidade que precisa ser salvaguardada. É o homem individual que 

pensa, não a alma; é o homem que sente, não o corpo. Mesmo sendo espiritual, a alma 

é fôrma do corpo. E mais: é a sua formalidade (ou capacidade de animar o corpo) que 

funda a sua substancialidade55. 

Outro ponto relevante de Santo Tomás de Aquino para a reflexão teológico-moral é ter 

assumido como referência as virtudes, não os preceitos. Seu esforço para compreender a 

dimensão moral dentro da reflexão teológica coloca o acento nas virtudes e, portanto, na 

dimensão vocacional da fé. Vidal observa que é dessa nova opção epistemológica que a moral 

passa a ser teologia: “Com Santo Tomás a dimensão moral da existência cristã passa a ser 

Teologia, isto é, recebe a fundamentação e a coerência do saber teológico”56.  

Ao considerar esse caráter propositivo da moral de Tomás a partir da fundamentação de 

sua reflexão filosófico-teológica nas virtudes, não nos preceitos de caráter proibitivo, Junges 

faz a relação com a categoria de opção fundamental e seu significado para vivência ética da fé 

cristã: 

A ética tomasiana é uma ética da virtude. Categoria central e fundamental na estrutura 

do seu discurso ético, ela expressa a realidade da opção fundamental. Tomás define a 

virtude como o que torna bom quem a possui e torna bom o seu agir (TOMÁS, ST I-

II, q. 53, a. 3). A visão comum e corrente diria o contrário: alguém é virtuoso porque 

faz ações boas, o que é diferente de S. Tomás: uma ação é boa porque faz uma pessoa 

virtuosa57.  

Ao considerar virtudes e preceitos e dar-lhes as devidas importâncias, Tomás de Aquino 

faz a articulação entre synderesis e syneidesis. A consciência enquanto synderesis tem 

conhecimento dos princípios a serem aplicados, mas sem desconsiderar a dimensão mais 

profunda que a consciência comporta enquanto syneidesis. A articulação dessas duas dimensões 

da interioridade humana, em sintonia profunda com a fé, faz emergir a experiência profunda de 

Deus enquanto origem, razão de ser e finalidade para a qual o ser humano caminha, isto é, a 

felicidade.  

Vidal considera como se dá a elaboração da proposta moral tomasiana ligada à teologia 

por meio do teocentrismo moral:  

 
55 REALE; ANTISERI, História da Filosofia, v. 1, p. 572. 
56 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 38. 
57 JUNGES, Evento Cristo e a Ação Humana, p. 137. 



 

55 

 

O próprio Santo Tomás formula o teocentrismo moral, de maneira explícita, no 

prólogo à questão segunda da primeira parte da Suma, servindo-se do esquema 

platônico-Agostiniano de ‘exitus’ — ‘reditus’ (saída e retorno): “Posto que o principal 

intento da doutrina sagrada é dar a conhecer a Deus, e não só como é em si mesmo, 

mas também enquanto é princípio e fim de todas as coisas, e especialmente da criatura 

racional, segundo dissemos, na empresa de expor essa doutrina, trataremos 

primeiramente de Deus; depois do movimento da criatura racional para Deus, e em 

terceiro lugar, de Cristo, que, enquanto homem, é nosso caminho para ir a Deus” 

[TOMÁS, ST I, q. 2, pról.]58. 

Assim, fica evidente que a consciência moral vem compreendida como o núcleo mais 

profundo da pessoa humana que se sente interpelada por Deus em Cristo no caminho da vida, 

rumo à plena felicidade. A moral não é colocada como fim em si mesma, mas se constitui como 

caminho no Caminho, que é Cristo. Daí a importância da estrutura humana enquanto imago Dei 

para o pensamento do Aquinate, como ressalta Vidal:  

A moral é, pois, a forma de chegar a Deus, sendo Cristo o caminho a percorrer. A vida 

moral se situa, como se se tratasse do campo marcado por uma elipse, entre os dois 

polos do teocentrismo e do cristocentrismo. No âmbito marcado por essas duas forças 

se realiza a vida moral, da qual Santo Tomás destaca sua estrutura antropológica 

mediante a categoria de “imagem de Deus”: “Quando dizemos que o homem foi feito 

à imagem de Deus, entendemos por imagem, como disse o Damasceno, um ser dotado 

de inteligência, livre-arbítrio e domínio de seus próprios atos. Por isso, depois de ter 

tratado do exemplar, de Deus, e de quanto produz o poder divino segundo sua vontade, 

resta-nos estudar sua imagem, isto é, o homem, como princípio que é também de suas 

próprias ações por ter arbítrio e domínio de seus atos” [TOMÁS, ST, I-II, pról.]59.  

Vidal observa que a proposta moral de Santo Tomás, na qual a estrutura antropológica 

é apresentada em estreita relação teocêntrica/cristocêntrica, demanda séria reflexão sobre a 

autonomia/heteronomia na condução da existência humana para sua dignidade e plenitude. A 

analogia do entrelaçamento entre o divino e o humano ajuda a esclarecer, entender e demonstrar 

o lugar, a importância e a responsabilidade da autonomia relacional da pessoa humana diante 

de Deus:  

Nesse cruzamento do humano e do divino, que é a estrutura teológica da pessoa, apoia-

se o edifício moral de Santo Tomás. Teocentrismo cristológico e antropocentrismo 

axiológico não se contrapõem nem se contradizem na compreensão tomista da moral, 

já que nela se evita tanto o perigo de uma consideração ‘heterônoma’ de Deus como 

a tentação de considerar a ‘autonomia’ humana de forma fechada e autossuficiente60. 

Com essa reflexão se demonstra a integração das dimensões da consciência enquanto 

synderesis e syneidesis. Trata-se de duas dimensões que expressam a unidade da pessoa humana 

 
58 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 38-39. 
59 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 39. 
60 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 39. 



 

56 

 

diante do Deus revelado em Jesus Cristo, cuja expressão se dá por meio da liberdade fiel e da 

responsabilidade criativa. É nessa base teológica sólida que se alicerça a moral das virtudes, 

vinculada indissoluvelmente à presença do Espírito Santo na vida do cristão:  

[...] é a moção do Espírito quem sustenta a trajetória do cristão para a meta da Bem-

aventurança. Essa atuação do Espírito tem lugar elevando a capacidade humana 

mediante as virtudes teologais e as virtudes morais infusas, elevação que chega à sua 

plenitude mediante os dons do Espírito Santo61. 

A proposta moral tomasiana, nesse sentido, vem elaborada a partir da fé, ou da vida 

teologal do fiel em suas relações. O caráter vocacional do agir moral é colocado em destaque e 

se constitui como caminho a ser palmilhado na fé rumo à realização plena em Deus, a felicidade. 

É o que afirma Terence Kennedy ao considerar a consciência como parte integrante do ato 

humano em Tomás de Aquino:  

A consciência, em última análise, ultrapassa a liceidade como sistema para a aplicação 

das leis, como se dá na casuística, para alcançar, neste caso, a unicidade da pessoa, ao 

seu kairós diante de Deus. A consciência, no seu valor verdadeiro é, portanto, guiada 

pela caridade que orienta o agente a Deus, informada pela prudência que integra a sua 

situação única e a sua motivação na ordem suprema do amor. A consciência reconhece 

a providência divina única em cada situação que a vida oferece. É a personalização e 

a interiorização da história da salvação “hic et nunc” na vida dessa pessoa62.  

A consciência moral, nessa perspectiva, integra a pessoa humana em sua complexa 

gama de relações e interações, as quais precisam agir e interagir de modo responsável e livre. 

Não basta um código normativo para regular o agir cristão. É de fundamental importância a 

abertura ao divino pelos caminhos da caridade, da prudência e, sobretudo, da sintonia com a 

providência de Deus. O agir moral ganha, portanto, uma dinâmica humanizadora do sujeito 

ético a partir da fé em Cristo.  

O percurso reflexivo feito até aqui mostrou como Santo Agostinho e Santo Tomás 

acolheram as interpelações de períodos significativos do desenvolvimento do cristianismo 

diante da grande influência do pensamento filosófico grego. O processo de sistematização 

teológica, sedimentando as razões do ato de crer e de expressar essa mesma fé, consolida-se 

 
61 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 237. 
62 “La coscienza, in ultima analisi, oltrepassa la liceità come sistema per l’applicazione delle leggi, come avviene 

nella casistica, per giungere, in questo caso, all’unicità della persona, al suo kairos di fronte a Dio. La coscienza 

nel suo valore vero è pertanto guidata dalla carità che indirizza l’agente a Dio, informata dalla prudenza che 

integra la sua situazione unica e la sua motivazione nell’ordine supremo dell’amore. La coscienza riconosce la 

provvidenza divina unica in ogni situazione che la vita offre. È la personalizzazione e l’interiorizzazione della 

storia della salvezza ‘hic et nunc’ nella vita di questa persona”. KENNEDY, Terence. L’idea di coscienza morale 

secondo S. Tommaso d’Aquino. In: NALEPA, Marian; KENNEDY, Terence (A cura di). La coscienza morale 

oggi: Omaggio al prof. Domenico Capone. Roma: Academiae Alphonsianae, 1987. (Quaestiones Morales, 3), 

p. 159. Tradução nossa. 



 

57 

 

com esses dois grandes pensadores. Eles ofereceram à Tradição Cristã valores de suma 

importância que continuam a iluminar e a dinamizar o momento atual da Igreja.  

O próximo tópico se concentra na importância histórica da disciplina penitencial da 

Igreja para a Teologia moral cristã no tocante à consciência moral. A importância dessa 

abordagem se deve ao fato de que, especialmente a partir do Concílio de Trento, a Teologia 

moral se vinculou ao sacramento da penitência, cujo impacto na consideração da consciência é 

notável. A disciplina penitencial tridentina será elemento fundamental para se compreender a 

elaboração moral subsequente.  

 

1.3 A consciência moral na disciplina penitencial  

 

A disciplina penitencial marcou a história da elaboração ética na Igreja dos primeiros 

séculos, com implicações diretas para a consciência moral. A penitência canônica foi o modelo 

que permaneceu vigente até o séc. IV63. Com a assim chamada ordem dos penitentes, essa 

disciplina penitencial era alicerçada na dinâmica comunitária, cujo ápice celebrativo era a 

acolhida dos reconciliados na solene liturgia batismal do Sábado Santo. Ainda que os dramas 

em torno dos lapsi64 fossem motivos para um certo rigorismo por parte de algumas alas da 

Igreja, o acento pascal marcava não só a reconciliação do fiel com Deus, mas a reconciliação 

deste também com a comunidade. Esse momento marcado pelas perseguições do Império 

Romano exigiu discernimentos por parte da Igreja dos primeiros séculos no intuito de garantir 

a força da comunidade nascente por meio da fidelidade à fé professada. O martírio tinha grande 

influência moral na vida das comunidades, estimulando o testemunho vivo e profético da fé.  

Com os decretos do imperador Constantino, concedendo liberdade de cultuo aos cristãos 

no ano de 313, e, posteriormente, do imperador Teodósio, para oficializar a fé cristã, em 380, 

novas alternativas de fidelidade radical à fé foram sendo criadas. A vida monástica é exemplo 

de como os sujeitos morais questionam os rumos de uma Igreja alinhada ao Império e buscam 

no silêncio, trabalho e oração em comunidade o modo autêntico de professar e viver a fé cristã.  

 
63 Sobre o desenvolvimento histórico do sacramento da penitência, conferir PALMA, Luigi Michele de. Penitência 

e perdão na Igreja Antiga e Medieval: um olhar histórico. In: AMARANTE, Alfonso Vincenzo; SACCO, 

Filomena (Orgs.). Reconciliação sacramental: moral e prática pastoral. Aparecida: Santuário, 2020, p. 65-105. 
64 “Lapsi” é a palavra latina para se referir aos “caídos”, ou seja, aqueles que negaram a fé no contexto de fortes 

perseguições romanas no tempo dos imperadores Décio, Valeriano, Diocleciano e Galerio. As ações pelas quais 

se incorria em apostasia eram: queimar incenso aos ídolos (thurificati), oferecer sacrifícios (sacrificati) para a 

obtenção do libelus, que era uma espécie de certificado para atestar a ordem imperial e assegurar qualquer risco 

de extorsão. Mas havia também aqueles que corrompiam os funcionários para obter o libelus e, assim, não 

realizavam práticas cultuais pagãs e nem renegavam a fé. Esses eram classificados como (Libellatici). Conferir 

PALMA, Penitência e perdão, p. 74. 



 

58 

 

A vida monástica, a princípio composta por leigos, influencia fortemente na disciplina 

penitencial. O monge passa a ser referência para aconselhamentos e são considerados guias 

espirituais do povo. Se nesse movimento se encontra a origem da confissão auricular, está aí 

também o início da individualização da disciplina penitencial e sua respectiva perda do caráter 

comunitário.  

Anjos assim analisa essa mudança na vida da Igreja nesse período: “O Cristianismo 

progressivamente desviou a atenção do perdão dos pecados como experiência existencial do 

amor de Deus, a favor de uma forte afirmação da conotação jurídica do perdão e da expiação”65. 

Nota-se que a entrada da dimensão jurídica na disciplina penitencial tarifada66 provoca duplo 

distanciamento: do amor de Deus e do âmbito comunitário. Anjos analisa o fundamento desse 

processo:  

As implicações desta antropologia [insuficiência humana em reparar ofensas ao Deus 

infinito] e soteriologia [centralidade da paixão e morte de Jesus no mistério da 

salvação] teológicas contribuem com a crescente tendência de centralizar a vitalidade 

da moral cristã em torno de mediações da salvação, onde se acentuará a hierarquia de 

seus ministros, sem evidência à condição comunitária de discípulos67.  

A ênfase no aspecto jurídico sobre a disciplina penitencial vai afetar no modo de 

compreender a consciência moral, passando para um enfoque em normas e nas respectivas 

transgressões — aspecto negativo — deixando de ser espaço no qual ecoa a voz de Deus, da 

qual deriva o chamado vocacional para o bem. 

Segundo Häring, o período que vai do séc. VI ao séc. XII foi marcado por muita 

repetição e pouca criatividade no pensamento ético cristão. De acordo com sua análise, os 

Livros Penitenciais marcaram o pensamento moral da Igreja por mais de mil e duzentos anos, 

com demasiado acento casuístico, cuja criatividade se dava em esmiuçar os diversos casos para 

melhor aplicar-lhes a penitência. Häring conclui que essa era uma criatividade errônea, longe 

da proposta evangélica68.  

Hottois reforça a importância do contexto histórico para falar desse período de 

repetição:  

 
65 “Il cristianesimo ha progressivamente distolto l’attenzione dal perdono dei peccati come esperienza esistenziale 

dell’amore di Dio, a favore di una forte affermazione della connotazione giuridica del perdono e della 

espiazione”. ANJOS, Soggetti morali cristiani, p. 110. Tradução nossa.  
66 Segundo Palma, “A nova prática comportou – entre o V e XII século, no Oriente e no Ocidente – a redação de 

numerosas listas de pecados e tarifas, ditos ‘Livros Penitenciais’, por meio dos quais os confessores podiam 

calcular e impor as penitências de acordo com cálculos díspares, aplicando critérios de maior ou menor 

severidade para os mesmos pecados”. PALMA, Penitência e Perdão, p. 86. 
67 ANJOS, Teologia Moral, p. 940. 
68 Conferir HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 46. 



 

59 

 

O Império Romano do Ocidente se desmorona pouco depois da morte de Agostinho, 

acarretando o desaparecimento quase total da cultura greco-latina. Será necessário 

esperar até o século IX (sob o reinado de Carlos Magno) para que tenha lugar um 

início de reerguimento, que tomou a forma de uma organização do ensino em sete 

‘artes liberais’, às quais se acrescentarão a medicina e a filosofia, e esse conjunto 

sendo coroado pela Teologia. É esse conjunto que entrará na história sob a expressão 

de ‘ensino escolástico’ e que se imporá às universidades, desde sua instituição nos 

séculos XII e XIII69. 

Mesmo com todo o avanço na sistematização da Teologia promovida pelos teólogos 

escolásticos, a disciplina penitencial chegou ao séc. XIII sem muitas definições eclesiásticas 

quanto ao modo e a frequência da administração desse sacramento. Coube ao IV Concílio 

Lateranense (1215) legislar sobre o tema, como afirma Palma: 

Em resumo, desde o século XII conviviam três modalidades de prática penitencial 

para a reconciliação dos pecados: a penitência pública solene, a penitência privada 

sacramental e a peregrinação penitencial. A possibilidade de obter o perdão dos 

pecados havia sido multiplicada e diversificada, mas ocorreu uma intervenção 

autorizada para modificar posteriormente a prática penitencial. O concílio 

Lateranense IV (1215) introduziu para os fiéis a obrigatoriedade da confissão dos 

pecados com a periodicidade anual, conjugando-a com comunhão eucarística70. 

Esse processo penitencial, composto de três modalidades, evidencia a força crescente 

do sujeito moral institucional sobre os sujeitos morais individuais. A força do IV Concílio de 

Latrão introduz na disciplina penitencial o regramento e a consequente obrigatoriedade que 

afeta diretamente a prática dos fiéis.  

O movimento crescente de institucionalização da Igreja chega ao seu ápice com o 

Concílio de Trento, cujo resultado será a normatização dos diversos âmbitos eclesiásticos, o 

que influenciará no nascimento da Teologia moral como disciplina autônoma dentro da reflexão 

teológica da Igreja.   

 

1.3.1 O Concílio de Trento e os novos rumos para a Teologia moral 

 

O Concílio de Trento (13 de dezembro de 1545 – 4 de dezembro de 1563) foi um dos 

mais importantes da História da Igreja. Muito mais que uma Contrarreforma frente à Reforma 

Protestante de Martinho Lutero, foi também uma Reforma Católica, cujo alcance das definições 

dogmáticas e disciplinares chega, em certa medida, até nossos dias. Esse Concílio deu início a 

um novo momento para a Igreja em todos os campos da vida eclesiástica. É o momento em que 

a Igreja, enquanto sujeito institucional abalado, busca se fortalecer diante do novo cenário 

 
69 HOTTOIS, Do renascimento à pós-modernidade, p. 45. 
70 PALMA, Penitência e Perdão, p. 104-105. 



 

60 

 

cultural e religioso em ebulição. Anjos analisa que, ao perder o poder sobre a sociedade, a Igreja 

tridentina concentra sua jurisdição no fórum interno, a consciência71. 

Para a Teologia moral, esse Concílio representou a inauguração de um novo tempo em 

relação ao período renascentista72. A forte mudança entre a moral proposta pela assim chamada 

Segunda Escolástica e a Moral Católica com cunho legalista e casuístico se deve ao forte acento 

disciplinar do Concílio de Trento, fazendo com que o aspecto jurídico entrasse com força na 

organização da Igreja e na normatização moral da vida cristã dos fiéis. A concepção estática da 

história contribui ainda mais para o enrijecimento legalista que foi se instaurando na reflexão e 

na vivência da moral católica, como bem salienta Häring:  

O interesse dominante de uma parte dessa nova teologia moral católica romana 

consistia em reforçar as leis da Igreja e do Estado. Enfatizavam-se as leis feitas pelo 

homem. A lei da Igreja considerava-se reforçada pela comunidade política, enquanto 

que, ao mesmo tempo, a Igreja dava força à lei e à ordem da comunidade política. E, 

uma vez que a autocompreensão da Igreja era estática, como também o era o 

conhecimento da natureza humana da lei natural, qualquer desejo de mudança era 

visto como um dos maiores pecados73. 

A perspectiva e o acento da reflexão moral, como se pode notar, é jurídico. A forte 

relação entre Igreja e Estado marca o modo de se viver e expressar a fé cristã. A 

autocompreensão estática da Igreja, da história e da ordem moral, a reflexão pautada pela lei 

natural, como bem ficou demonstrado, tendia à permanência do status quo diante de uma 

sociedade em fortes ebulições. É nesse contexto que o Concílio de Trento legisla sobre o 

sacramento da penitência, o que repercute fortemente no modo de se compreender a consciência 

moral.  

 

1.3.2 A consciência na teologia tridentina sobre o sacramento da penitência  

 

O Concílio de Trento74, na sessão XIV - 25 nov. 1551, tratou o tema da Doutrina sobre 

o sacramento da penitência (DH, n. 1667-1719) em estreita relação com o Decreto sobre a 

justificação, cujas tratativas se deram na sessão VI - 13 jan. 1547 (DH, n. 1520-1583). Os dois 

 
71 ANJOS, Teologia Moral, p. 941.   
72 Vidal situa historicamente esse grande evento eclesiástico dentro do período que precede imediatamente o da 

moral casuística que vai da segunda metade do séc. XVI até o séc. XVIII, mas reconhecendo que, na realidade, 

sua prática começou no séc. XVI e se estendeu até meados do séc. XX. Trata-se do longo período histórico de 

intensas transformações multiformes no panorama mundial ocorridos entre o Concílio de Trento (1545-1563) e 

o Concílio Vaticano II (1962-1965). VIDAL, Nova moral fundamental, p. 395. 
73 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 1, p. 51. 
74 Os cânones conciliares são citados de: DENZINGER, Heinrich, HÜNERMANN, Peter (Orgs.). Compêndio dos 

símbolos, definições e declarações de fé e moral. São Paulo: Paulinas; Loyola, 2007. Nas abreviações: DH. 



 

61 

 

temas estão também relacionados com o Decreto sobre o pecado original, abordado na sessão 

V - 17 jun. 1546 (DH, n. 1510-1516) e, consequentemente, aos Cânones sobre o sacramento 

do batismo, frutos da sessão VII - 03 mar. 1547 (DH, n. 1614-1627). Ao se debruçarem sobre 

o sacramento da penitência, fica claro para os padres conciliares tridentinos a necessidade de 

oferecer mais exatidão e completude sobre a matéria e extirpar os erros existentes. Assim se 

afirma no proêmio:  

O sacrossanto e geral Sínodo ecumênico de Trento embora no decreto sobre a 

justificação, necessariamente, devido à conexão das matérias, se fale bastante do 

sacramento da penitência, em vista da grande multidão dos diversos erros a respeito 

deste sacramento, achou que seria de não pouco proveito público dar uma definição 

mais exata e completa em que, demonstrados e extirpados os erros com o auxílio do 

Espírito Santo, aparecesse clara e indubitável a verdade católica. Esta mesma 

doutrina, este santo Sínodo agora a propõe a todos os cristãos, para que a guardem 

para sempre (DH, n. 1667). 

O sacramento da penitência vem considerado como um “remédio vivificante”, fruto da 

misericórdia divina, aos que “caem depois do batismo” (DH, n. 1669). No parágrafo seguinte 

vem a fundamentação bíblica da instituição desse sacramento por Cristo e quem são os 

legítimos ministros a conferir este sacramento:  

Ora, a penitência não era sacramento antes da vinda de Cristo e tampouco depois 

desta, para ninguém, antes do batismo. O Senhor, porém, instituiu o sacramento da 

penitência principalmente naquela ocasião em que, ressuscitado dos mortos, soprou 

sobre os Apóstolos dizendo: “Recebei o Espírito Santo; àqueles a quem perdoardes os 

pecados, lhes serão perdoados; àqueles a quem os retiverdes, lhes serão retidos” [Jo 

20,22s.]. Por esta ação tão insigne e palavras tão claras, o consenso de todos os Padres 

entendeu sempre ter sido comunicado aos Apóstolos e seus legítimos sucessores o 

poder de perdoar e de reter os pecados, para reconciliar os fiéis que caíram em culpa 

depois do batismo. E a Igreja católica com muita razão condenou outrora e rejeitou 

como hereges os novacianos, que pertinazmente negavam o poder de perdoar os 

pecados” (DH, n. 1670a-b). 

Ao diferenciar o sacramento do batismo do sacramento da penitência, Trento afirma, 

dentre outros pontos fundamentais, que o ministro do batismo se dirige aos quais a Igreja ainda 

não tem jurisdição. Já no caso do sacramento da penitência, que só é concedido após o batismo, 

o seu ministro é o Juiz do tribunal da penitência ao qual o fiel deve se dirigir segundo sua 

vontade como réu.  

Com efeito, se estes se contaminarem depois [do batismo] com algum delito, devem, 

segundo a sua vontade, purificar-se, não por um novo batismo, o que de nenhum modo 

é lícito na Igreja católica, mas comparecendo como réus diante deste tribunal da 

penitência, a fim de poderem, pela sentença do sacerdote, libertar-se, não apenas uma 

vez, mas todas as vezes que, arrependidos de seus pecados, recorrerem a ele (DH, n. 

1671). 



 

62 

 

Juiz, tribunal da penitência, réu, sentença. Essas são as linguagens jurídicas que 

permeiam a dinâmica do sacramento da penitência segundo as determinações do Concílio de 

Trento. Seguindo o esquema aristotélico-tomista sobre matéria/forma para a definição dos 

sacramentos, afirma-se que a forma do sacramento da penitência consiste na fórmula dita pelo 

juiz-ministro no momento da absolvição. Já a matéria consiste nos três atos do réu-penitente: 

contrição, confissão e satisfação. A eficácia sacramental tem como frutos a reconciliação com 

Deus, a qual “às vezes costuma ser acompanhada de paz e serenidade da consciência, com 

veemente consolação do espírito, nas pessoas piedosas que recebem este sacramento com 

devoção” (DH, n. 1673).  

 

1.3.3 A consciência na disciplina penitencial tridentina 

 

Merece destaque para este estudo a referência direta à consciência do penitente feita 

pelo Concílio de Trento, sobretudo pelo fato de os padres conciliares condenarem “as sentenças 

dos que sustentam que os terrores da consciência e a fé são partes da penitência” (DH, n. 

1675)75. É importante destacar que o tema da consciência moral é considerado só em relação 

ao penitente, mas não em relação ao ministro do sacramento. Esse, enquanto sujeito individual 

que, agindo in persona Christi, representa o sujeito institucional (Igreja), cuja conferência da 

graça se dá no cumprimento das normas eclesiásticas com todos os seus detalhes e 

regulamentos. Trata-se de uma mediação necessária para a reconciliação com Deus, ainda que 

se reconheça que uma contrição perfeita possa oferecer esse fruto em casos específicos, visto 

que o desejo de receber o sacramento não pode ser excluído pelo penitente76. 

A menção à consciência novamente aparece nos documentos do Concílio de Trento na 

tratativa sobre a preparação para a confissão sacramental:  

[...] os penitentes devem dizer e declarar na confissão todos os pecados mortais que, 

depois de diligente exame de consciência, se sentirem culpados, ainda que sejam os 

mais ocultos e cometidos somente contra os dois últimos preceitos do decálogo. Estes, 

 
75 A questão aparece ainda mais explícita no cânon n. 4: “Se alguém negar que para a inteira e perfeita remissão 

dos pecados se requerem do penitente três atos como matéria do sacramento da penitência, a saber: contrição, 

confissão e satisfação, que são chamadas as três partes da penitência; ou se disser que são somente duas as partes 

da penitência, isto é: os terrores que padece a consciência ao reconhecer seus pecados e a fé no Evangelho ou na 

absolvição, pela qual crê que os pecados lhe são perdoados por Cristo: seja anátema” (DH, n. 1704). 
76 Conferir DH, n. 1677. 



 

63 

 

muitas vezes, ferem mais gravemente a alma e são mais perigosos do que os cometidos 

abertamente (DH, n. 1680)77.  

Nota-se aqui, novamente, o acento na dimensão individual do pecado, deixando 

transparecer certa preocupação supervalorizada sobre a sexualidade em detrimento de outras 

dimensões da vida cristã. No mesmo n. 1680 são apresentados os pecados ditos veniais, que 

não excluem o fiel da graça de Deus, e que “podem ser expiados por muitos outros meios”78. 

Fica evidente a ênfase no caráter disciplinar do sacramento, deixando em segundo plano a 

vivência da caridade cristã. 

 

1.3.4 A Teologia moral tridentina como disciplina autônoma no corpus teológico 

 

As normas emanadas do Concílio de Trento requisitaram formação específica dos 

sacerdotes, para cujo objetivo, foram instituídos os seminários conciliares79. O estudo da 

Teologia moral entra no programa seminarístico em vista da administração do sacramento da 

penitência. O forte acento jurídico deste sacramento e a moral casuística são dois fatores que 

influenciam grandemente a autocompreensão do Magistério eclesiástico em relação à Teologia 

moral, que a partir de então ganha status de disciplina autônoma. A literatura que dá base à 

reflexão moral neste período é intitulada Institutiones Theologiae Moralis, cujo autor é o jesuíta 

João Azor (1536-1603). O primeiro volume dessa obra foi publicado em 1600. Anjos reflete 

sobre essa nova maneira de formular a Teologia moral e mostra sua forte repercussão para o 

sacramento da penitência.  

A formulação da moral cristã, marcada de início pela casuística dos confessores, se 

constitui a seguir em Manuais destinados ao clero. Voltados em geral para o objetivo 

de definir o que é prescrito, proibido, ou permitido em vista da salvação, privilegiam 

as dimensões heterônomas e jurídicas da normatividade moral, enfatizam o pecado e 

 
77 Grifo nosso. É importante considerar que não há menção a outros versículos bíblicos onde a pessoa é perdoada 

por Deus sem a obrigação de confessar os pecados individualmente ao sacerdote. O foco de Jesus nos 

Evangelhos não é retrospectivo, mas prospectivo e propositivo. Assim acontece com a mulher surpreendida em 

adultério (Jo 8,1-11), com o filho pródigo (Lc 15,11-32), com Zaqueu Lc 19,1-10). Ainda mais provocativo é o 

caráter prospectivo traduzido no chamado vocacional, como no caso de Levi, posteriormente Mateus. O 

chamado para seguir o Mestre não coloca a confissão integral dos pecados para o coletor de impostos como 

condição de seguimento, mas sim a conversão sincera e decidida (Mt 9,9). 
78 Nota-se que não há passagens bíblicas referentes, por exemplo, à prática da caridade como caminho para superar 

o pecado, da qual 1Pd 4,8 é uma referência fundamental. 
79 Conferir VERGARA CIORDIA, Javier; RODRÍGUEZ SEDANO, Alfonso. Devenir institucional de la 

formación sacerdotal hasta el Concilio de Trento. Revista de Estudios Extremeños, Madrid, tomo LXX, n. 

extraordinario, p. 511-552, 2014. Disponível em: https://www.dip-

badajoz.es/cultura/ceex/reex_digital/reex_LXX/2014/T.%20LXX%20numero%20extraordinario%202014/679

91.pdf. Acesso em: 08 abr. 2025. Para a temática em questão, conferir p. 538s. 

https://www.dip-badajoz.es/cultura/ceex/reex_digital/reex_LXX/2014/T.%20LXX%20numero%20extraordinario%202014/67991.pdf
https://www.dip-badajoz.es/cultura/ceex/reex_digital/reex_LXX/2014/T.%20LXX%20numero%20extraordinario%202014/67991.pdf
https://www.dip-badajoz.es/cultura/ceex/reex_digital/reex_LXX/2014/T.%20LXX%20numero%20extraordinario%202014/67991.pdf


 

64 

 

favorecem a consciência moral como conhecimento de prescrições, onde a ignorância 

entra como escusa salvadora80. 

Na gênese, portanto, da Teologia moral como disciplina autônoma, o acento normativo-

canônico se sobrepõe a outros elementos fundamentais para a compreensão teológica da 

consciência moral. Isso leva a uma análise por demais focada nos chamados “casos de 

consciência”, cuja tratativa não tinha conexão com o sitz im leben dos fiéis. Não há, muito 

menos, a autoimplicação da consciência do ministro do sacramento no exercício de seu 

ministério, visto que este é o representante do sujeito institucional forte, a hierarquia da Igreja, 

e, enquanto tal, deve aplicar suas normas preestabelecidas. Assim afirma Libânio a partir de sua 

experiência com a disciplina litúrgica tridentina: “Os mínimos ritos deviam ser observados. 

Muitos deles se impunham sob pena de pecado grave ou leve. Era um mundo objetivo, em que 

nossa criatividade devia manifestar-se pelo acolhimento, pela seriedade na observância das 

rubricas”81. 

A autonomia da Teologia moral em relação às demais disciplinas significou desconexão, 

sobretudo, com a dimensão da espiritualidade, o que tornou a disciplina por demais árida e com 

forte tendência ao rigorismo legalista. Vereecke assim avalia essa significativa transição no 

campo da moral católica: 

O aparecimento, nos albores do século XVII, exatamente em 1600, das Instituições 

de moral do jesuíta espanhol João Azor marca o nascimento de um gênero literário 

novo em teologia moral. Desligada posteriormente da filosofia viva, do dogma e 

mesmo de uma teologia moral especulativa, alheia à espiritualidade e à mística, essa 

Theologia moralis practica, modesta serva do confessor, era chamada pomposamente 

Theologia moralis82. 

A elaboração posterior da moral cristã ressentiu desses desligamentos com as demais 

disciplinas, pois perdeu significativamente seu espaço de contribuição nas questões cruciais da 

sociedade, visto que seu espaço ficou restrito ao confessionário. A proposta moral cristã perde 

a criatividade e seu caráter propositivo ao focar apenas na infração de regras e normas que 

colocava o penitente em estado de pecado. 

 
80 ANJOS, Teologia Moral, p. 941. 

81 LIBÂNIO, João Batista. A volta à grande disciplina: reflexão teológico-pastoral sobre a atual conjuntura da 

Igreja. 2.ed. São Paulo: Loyola, 1984. (Teologia e Evangelização, 4), p. 46. 
82 “La aparición en los albores del siglo XVII, exactamente em 1600, de las Institutiones Morales del jesuita 

español Juan Azor, señala el nacimiento de un género literario nuevo em teología moral. Desligada en adelante 

de la filosofía viva, del dogma e incluso de una teología moral especulativa ajena a la espiritualidad y a la 

mística, esta Theologia moralis practica, modesta sirvienta del confesor, se llamará pomposamente Theologia 

moralis”. VEREECKE, Louis. Introducción a la historia de la Teología Moral. In: MURPHYY, Francis Xavier; 

VEREECKE, Louis. Estudios sobre historia de la moral. Madri: El Perpetuo Socorro, 1969. (Cátedra de Moral 

“San Alfonso”, 3), p. 66. Tradução nossa. 

https://www.google.com/search?rlz=1C1CHBD_pt-PTBR825BR825&sxsrf=ALiCzsafdvOwtD6oQPIWAXY8FzhWkjN0gQ:1669465562943&q=sitz+im+leben&spell=1&sa=X&ved=2ahUKEwiB6t_u68v7AhV2iJUCHQ3VCNUQBSgAegQIBhAB


 

65 

 

1.3.5 Os “sistemas morais” na disciplina penitencial pós-tridentina  

  

Os “sistemas morais”83 surgem a partir do novo contexto da elaboração e prática da 

Teologia moral tridentina. A consciência moral vem considerada não como syneidesis — centro 

de decisão prudencial que confere dignidade à pessoa humana —, mas como um ato aplicativo 

da synderesis — instância de conhecimento e princípios morais. Diante de questões que 

escapavam às formulações legais e abriam espaço para a dúvida, surgiram teólogos morais que 

pendiam mais para a liberdade de consciência, dando origem ao sistema moral denominado 

probabilista; outra ala se aferrava à lei e nenhum espaço era concedido à liberdade de 

consciência do fiel, o que se denominou probabiliorismo. Estavam plantadas no seio da reflexão 

moral católica, portanto, duas fortes orientações bem distintas, cujos extremos de ambas deu 

origem ao laxismo e ao rigorismo moral respectivamente. Tais posturas atentavam fortemente 

contra a consciência moral dos cristãos por comprometer significativamente o modo de viver a 

fé em cunho vocacional/responsorial84.  

Girardi apresenta essa questão, enfatizando como a consciência era considerada na 

ebulição do pensamento moral da época:  

 
83 “A expressão ‘sistema de moral’ foi cunhada por Santo Afonso Maria de Ligório, e passou para o uso comum 

da moral católica. Sistema de moral não significa método moral, concepção da moral ou 

fundamentação/justificação da Teologia moral. Indica a forma de fazer um juízo vinculante de consciência moral 

perante leis incertas objetivamente. O sistema consiste na proposta de determinados princípios de pensamento 

para fazer o juízo de consciência e vencer, assim, a dúvida”. VIDAL, Nova moral fundamental, p. 406. 
84 Cabia ao confessor, especialista em moral, orientar a vida do fiel em relação às leis e o modo de aplicá-la aos 

atos morais concretos. No entanto, os casos de dúvida em relação à lei, ou sobre uma lei ainda não 

suficientemente promulgada, gerou divergência entre os teólogos da moral, dando origem aos sistemas morais. 

Apresentam-se, a seguir, as definições de Domenico Capone acerca dos principais sistemas morais: “Il 

tuziorismo assoluto afferma: basta una minima probabilità che una legge esista per essere vincolanti 

all’osservanza di tale legge. Si può seguire la libera autodeterminazione solo quando si è assolutamente certi 

che la legge non esiste: ‘tutior vel certa’ [...]; Tutiorismo mitigato: [...] Esso retrocede dal tuziorismo assoluto 

e si ferma al limite segnato dalla proposizione condannata e lo propone come unico limite possibile per la liceità 

nel seguire la libera autodeterminazione. Sicché la coscienza dovrebbe uniformarsi sempre all’opinione 

probabile che propone la legge, a meno che essa non sia contestata da un’opinione probabilissima in favore della 

libertà: ‘tutior vel probabilíssima’. Probabiliorismo: insegna che non è necessaria un’opinione probabilissima 

favorevole alla libera autodeterminazione, per metter da parte l’opposta opinione che sta per la legge: basta 

un’opinione più probabile, ‘probabilior’, dell’opposta che sta per la legge, (Tutior vel probabilior) [...]; Il 

Lassismo: è l’opposto del tuziorismo assoluto. Afferma che la legge, per vincolare, deve essere così certa da 

rendere improbabile o assai poco probabile l’opinione ‘benigna’, sicché ‘si agirebbe secondo prudenza seguendo 

una probabilità sia intrinseca che estrinseca, anche tenue [...], purché non si esca dai limiti della probabilità [...]’; 

Il Probabilismo ammette che, per agire onestamente, bisogna agire secondo prudenza; ma si insegna che si 

agisce secondo prudenza quando il giudizio è sostenuto da una ragione che sia veramente probabile, anche se è 

meno probabile dell’opinione che presenta l’istanza della legge, la quale perciò appare ‘più probabile’ [...]; Una 

variante del probabilismo è l’equiprobabilismo. Esso assume il principio del possesso per affermare che, quando 

si è nello stato di dubbio per la presenza di due opinioni probabile opposte, allora possiede la legge, se questa 

era certa e si dubita che essa sia cessata; possiede la libertà se si dubita che la legge esista”. CAPONE, 

Domenico. Sistemi Morali. In: COMPAGNONI, Francesco; PIANA, Giannino; PRIVITERA, Salvatore (A cura 

di). Dizionario di teologia morale. Cinisello Balsamo: Paoline, 1990, p. 1248-1249. 



 

66 

 

Durante o século XVI, no campo da teologia moral, iniciou-se e se desenvolveu uma 

grave crise (que perdurou ao longo do século XVII e primeira parte do século XVIII), 

originada pela grande importância que teve o tratado sobre a consciência, com as 

polêmicas que seguiram as diversas formas de formar uma consciência reta. É a partir 

do tratado sobre a consciência que se pode estabelecer se há ou não pecado na ação a 

ser acusada em confissão. E é aqui que o probabilismo e outros sistemas morais se 

enquadram85. 

A consciência moral entra na lógica dos sistemas morais totalmente referenciada às 

normas e leis em vista da confissão clara, concreta, concisa e completa, segundo as normas 

tridentinas. O exame de consciência tem o foco exclusivo nos atos que infringem tais leis. O 

questionário feito pelo confessor ao penitente tinha o foco justamente neste ponto para ajudar 

os fiéis que, em sua maioria, não tinham conhecimento das normas eclesiásticas. Não há, 

portanto, o reconhecimento do penitente como sujeito moral livre, fiel, criativo e responsável 

na celebração desse sacramento. O rigor ou a benignidade eram duas realidades que dependiam 

exclusivamente da linha do confessor em exercício. Ao fiel cabia a total submissão a essas 

orientações morais.  

Vale recordar ainda que as contendas entre os sistemas morais eram motivadas 

grandemente pelos debates acadêmicos entre teólogos morais. Se é fato que a moral neste 

período estava influenciada pela casuística, isso não significa que os casos eram considerados 

em suas particularidades existenciais. Cada sistema, em linhas gerais, tinha como que regras 

fixas para “solucionar” tais problemas morais diante de normas incertas. Tratava-se de um olhar 

abstrato e hipotético, que tipificava as experiências humanas a priori para oferecer-lhes logo 

uma “solução”.  

A tensão entre os sistemas morais foi acirrada no âmbito da reflexão moral católica. No 

próximo ponto será abordada a importância e o significado da reflexão teológico-moral de 

Santo Afonso Maria de Ligório dentro desse debate. Santo Afonso terá importância decisiva, 

não para mudar radicalmente o status quo da disciplina, visto que é um autêntico “filho de seu 

tempo”, mas dará uma direção significativamente diferente ao refletir e propor a Teologia moral 

a partir da experiência pastoral missionária junto às populações mais pobres e marginalizadas 

do Reino de Nápoles do séc. XVIII. Pode-se afirmar com segurança que Santo Afonso colheu 

 
85 “Nel corso del Cinquecento, nel campo della teologia morale, iniziò e si sviluppò una grave crisi (che durò per 

tutto il secolo XVII e la prima parte del XVIII), originata dalla grande importanza assunta dal trattato sulla 

coscienza, con le controversie che ne seguirono sui vari modi di formarsi una coscienza certa. È a partire dal 

trattato sulla coscienza che si può stabilire se nell’azione ci sia o non ci sia un peccato da accusare in confessione. 

E qui si collocano il probabilismo e gli altri sistemi morali”. GERARDI, Renzo. Storia della morale: 

interpretazioni teologiche dell’esperienza cristiana. Periodi e correnti, autori e opere. Bologna: EDB, 2003, p. 

353. Tradução nossa. 



 

67 

 

as interpelações de seu tempo e propôs a Teologia moral a partir da fé enquanto prática da 

caridade evangélica ligada à vida dos cristãos mais pobres e abandonados de seu tempo.  

 

1.4 A dignidade da consciência e a pastoralidade da moral em Santo Afonso 

 

Santo Afonso foi um escritor e artista profícuo, cuja atuação abarcou diversas áreas da 

cultura cristã de sua época: teologia de cunho reflexivo e espiritual-devocional, pintura, música 

etc. No entanto, para que sua obra seja corretamente interpretada, faz-se necessário destacar 

alguns pontos de seu contexto histórico e biográfico. O objetivo é elucidar as raízes de seu 

pensamento e de sua prática teológico-pastoral, especialmente no que tange à Teologia moral 

pós-tridentina.  

 

1.4.1 Raízes biográficas de Santo Afonso e sua contribuição à Teologia moral  

 

Afonso Maria de Ligório, filho de Dom Giuseppe de Ligório e Dona Ana Caterina 

Cavalieri, nasceu em Marinella, Nápoles, em 27 de setembro de 1696, ocupando a posição de 

primogênito da nobre família86. Os investimentos em sua formação intelectual foram altos por 

ser ele o herdeiro e continuador da tradição da família Liguori-Cavalieri. Após ter aulas 

particulares em sua própria casa com professores renomadíssimos, Afonso obtém, aos 16 anos, 

o título de doutor em Direito Civil e Canônico (In utroque iure). Essa formação inicial foi 

assumida com esmero por Afonso, tendo como base o rigor do pai, que era militar nas galeras 

napolitanas, e a ternura da mãe, uma senhora religiosa e piedosa. Esses dois temperamentos 

contribuíram muito na educação de Afonso, o que o ajudou a conduzir sua vida profissional 

com equilíbrio na defesa e promoção da justiça. A formação acadêmico-artística na área da 

música, pintura e poesia também contribuiu para o espírito equilibrado de Afonso.    

A profissão de advogado nos tribunais napolitanos o marcou fortemente com o acento 

jurídico. Afonso era um exímio conhecedor das leis civis e canônicas. Não é para menos que, 

ao perder injustamente uma das causas mais importantes de sua carreira, toma a firme decisão 

de deixar a advocacia e o mundo dos tribunais por não concordar com as falcatruas que ali 

aconteciam. Não se tratou de uma frustração com a profissão em si, mas com a corrupção que, 

 
86 Para a biografia resumida de S. Afonso Maria de Ligório aqui apresentada, utiliza-se o estudo de VIDAL, 

Marciano. Afonso de Ligório: o triunfo da benignidade frente ao rigorismo. A paisagem e o personagem. 

Aparecida: Santuário; Goiânia: Scala, 2022. v. 1. (Introdução à Theologia Moralis de Santo Afonso, 2), p. 33-

48; 312-596. Segundo Vidal, “A família Liguori pertencia à nobreza napolitana do Antigo Regime, a chamada 

nobreza de praça, com o título de cavaleiros”. VIDAL, Afonso de Ligório, v. 1, p. 38. 



 

68 

 

nesse momento, a viu mais de perto. Sua frustração com os tribunais não o desligou do mundo 

das leis e, sobretudo, da busca da justiça. O incessante estudo das leis jurídicas e canônicas o 

acompanham por toda a sua vida.  

O desencanto pelos tribunais e a consequente crise são lidos por Afonso em chave 

vocacional ao buscar a vida eclesiástica, mesmo a contragosto de seu pai. Ao ser ordenado 

padre diocesano em 21 de dezembro de 1726, sua atenção se volta prioritariamente para as 

pessoas que viviam nas periferias da cidade e do Reino de Nápoles. Sua ação pastoral tem o 

objetivo de levar a justiça do reinado de Deus aos mais pobres e abandonados por meio de uma 

linguagem simples e eficaz, bem diferente da utilizada nas clássicas pregações eruditas do clero 

napolitano. Com as chamadas Capelle serotine, Afonso motiva as pessoas a assumirem a 

vivência prática do Evangelho com protagonismo missionário enraizado na vocação batismal.  

Outra experiência existencialmente marcante para Afonso se deu em Scala, no 

eremitério Santa Maria dei Monti, local em que chega para descansar após o extenuante trabalho 

nas Missões Apostólicas em sua diocese. Para além dos bons ares e da paisagem privilegiada 

pela topografia montanhosa da costa amalfitana, Afonso vê a realidade extrema de abandono 

daqueles pastores de cabras que ali viviam, local onde a Igreja não conseguia chegar 

efetivamente. Seu pretendido descanso se torna, na verdade, mais uma interpelação vocacional. 

Essas experiências foram mostrando ao jovem Padre Afonso que as pessoas em situação 

de pobreza e abandono causados pelo poder civil-político-religioso de seu tempo não apenas 

necessitavam de assistência religiosa, mas colocavam fortes interpelações e questionamentos 

para a práxis, sobretudo, eclesiástica. Mais que uma população necessitada de conversão, a 

condição periférica daquela gente interpelava também os ministros da Igreja à conversão. 

Afonso acolheu profundamente tais interpelações, cujo processo o levou a configurar-se sempre 

mais a Cristo Redentor. Os pobres mais abandonados são acolhidos por Afonso como sujeitos 

interlocutores da missão, não como meros destinatários da ação missionária. Essa experiência 

influenciou diretamente no carisma e missão da Congregação do Santíssimo Redentor por ele 

fundado em 09 de novembro de 1732. Tal empenho pastoral-missionário marcou também sua 

missão como bispo de Santa Agata de’ Goti, de 1762-1765. 

Nesse sentido, a biografia de Afonso está na base de todo o seu contributo à Teologia-

Moral pós-Tridentina, cuja proposta para o agir cristão novamente retoma as fontes da 

espiritualidade e da mística a partir da imagem de Deus que, em Cristo, ama para provocar amor 



 

69 

 

em vista da salvação de todos87. O chamado universal à santidade, cada um em seu estado de 

vida, é uma proposta ousada pastoralmente e antecipada eclesiologicamente empreendida por 

Afonso junto às populações rurais. A pastoralidade de sua proposta moral lhe rendeu muitos 

debates com os Acadêmicos de sua época88.   

Esses breves traços da biografia de Afonso mostram como a estreita ligação entre a 

formação e atuação nas áreas do direito civil e canônico com a experiência missionária foi 

decisiva para a elaboração de uma Teologia moral consistente, arraigada na realidade dos 

pobres mais abandonados, em conexão com a Sagrada Escritura, a Tradição e o Magistério da 

Igreja e em sintonia crítica com a moral acadêmica de seu tempo. Afonso Maria de Ligório foi 

fiel ao seu árduo propósito de oferecer uma Teologia moral equilibrada à Igreja entre fortes 

tendências rigoristas e laxistas de sua época. Compreendeu que o equilíbrio moral não é 

matemático e estável, como se a tarefa teológico moral fosse somente aplicar as normas à vida 

dos fiéis. Sua opção, na verdade, foi pelo equilíbrio instável, o único que chega à complexidade 

da vida cristã e convida ao discernimento prudencial. A opção fundamental por essa senda 

teológico-moral custou a Afonso muitas críticas e grande dedicação para propor, refazer e 

repropor uma Teologia moral que se configurasse, de fato, como auxílio no caminho de busca 

e vivência da santidade, conforme será demonstrado a seguir.  

 

1.4.2 A Teologia moral afonsiana  

 

É importante ressaltar uma vez mais que Afonso não revoluciona a moral cristã de seu 

tempo, mas colhe com precisão as interpelações culturais daquele contexto específico em cunho 

 
87 Luiz Carlos de Oliveira afirma que, para Santo Afonso, “Identificar-se com o amor de Jesus Cristo é 

uniformidade com Deus, enquanto ser uniforme é amar Jesus Cristo que tanto nos amou. É a circularidade do 

amor recebido e o amor retribuído pois este amor foi colocado em nossos corações. Somos provocados a amar 

como resposta, pois Deus nos amou tanto porque quer ser amado demais por nós”. OLIVEIRA, Luiz Carlos de. 

Experimentar o amor de Jesus Cristo: Cristo nas obras ascéticas de Santo Afonso. Aparecida: Santuário, 2004, 

p. 44-45. 
88 Vidal apresenta uma dessas situações enfrentadas por Santo Afonso, especificamente sobre a Theologia Moralis: 

“A condição de não profissionalismo teológico age em Afonso como mecanismo de superação. Coloca-o em 

permanente alerta para alcançar níveis de dignidade capazes de tornar sua obra aceitável e plausível também ao 

grupo dos profissionais. De alguns desses, porém, recebeu injustificado desprezo. Tal foi o caso do padre 

dominicano Dandolfo, que, sob o pseudônimo de Ciríaco Criseo, desaforou Afonso com termos tão 

depreciativos quanto estes: “Quem és tu que, saindo do mato [alusão a Delicetto, local onde Afonso se 

encontrava], te metes a legislador e a botar banca de mestre?” (Tannoia, I, 186; Tellería, I, 407)”. VIDAL, 

Marciano. Afonso de Ligório: o triunfo da benignidade frente ao rigorismo. A moral afonsiana. Aparecida: 

Santuário; Goiânia: Scala, 2022. v. 3. (Introdução à Theologia Moralis de Santo Afonso, 4), p. 83. Texto original 

disponível: “Ci fu un Claustrale Pugliese, che offeso dalla novità, non rispose alle dottrine, ma lo caricò di note 

non dovute. Chi sei tu, gli scrisse, che uscendo dal bosco, vuoi dar legge ad altri, e farla da maestro”. 

TANNOIA, Antonio Maria. Della Vita ed Istituto del venerabile servo di Dio Alfonso M. Liguori vescovo di S. 

Agata de Goti e fondatore della Congregazione de Preti Missionari del SS. Redentore. Libro I, cap. XXVI, p. 

186. Disponível em: https://www.intratext.com/IXT/ITA2115/_P1C.HTM. Acesso em: 14 jun. 2025.  

https://www.intratext.com/IXT/ITA2115/_P1C.HTM


 

70 

 

teológico-moral-pastoral-missionário, especialmente as que vinham dos pobres mais 

abandonados, e as integra em sua reflexão e prática pastoral89. A partir daí propõe a moral no 

contexto das Institutionis morales, isto é, da moral casuística pós-tridentina, e abre à disciplina 

novos horizontes teórico-práticos. Afonso conhecia bem todos os “sistemas de moral” de seu 

tempo, graças à formação moral não linear que recebeu. No período seminarístico, estudou no 

manual probabiliorista de F. Genet (1640-1702)90, cujo acento era rigorista e de cunho 

jansenista91. Vidal mostra bem essa experiência na vida de Afonso ao deixar o rigorismo e quais 

foram suas motivações:  

Frente à aceitação do manual teológico de L. Abelly, Afonso renegará a orientação 

rigorista de F. Genet, o manual que Júlio Torno colocou em suas mãos para iniciá-lo 

na temática moral. A prática pastoral, sempre a favor do “cliente”, obrigará Afonso a 

mudar de orientação: do rigorismo moral aprendido no seminário, “se converterá”, 

motivado pela experiência sacerdotal (missões, confessionário), à benignidade moral, 

indispensável na pastoral92. 

Foi definitivamente a ação missionária com pessoas assoladas pelas injustiças sociais e 

pelo abandono pastoral da Igreja que levou Afonso a abrir os olhos e o coração para ver e sentir 

que o modelo rigorista não colaborava para o ministério da “salvação das almas”.  

Confesso que, no começo, também eu militei do lado dos probabilioristas e batalhei 

não pouco em favor da sentença rígida. Mas, tão logo me dediquei ao exercício das 

missões e percebi que a opinião benigna era comumente defendida por muitíssimos 

homens de grande probidade e ciência, principalmente por meu distinto e doutíssimo 

mestre Dom Júlio Torno, pesei cuidadosamente as razões da mesma e me dei conta 

de que, além da sentença rígida contar com poucos defensores, e estes, homens mais 

teóricos que experimentados e ensinados no confessionário, também no campo dos 

princípios tal sentença se mostrava pouco provável e, na prática, sujeita a dificuldades, 

 
89 Um panorama bem completo da influência biográfica do Santo Doutor da Igreja na construção de sua grande 

obra Theologia Moralis se encontra em: FRENI, Cristiana; DALBEM, Maikel P.; MCKEEVER, Martin (A cura 

di). Sant’Alfonso pastore degli ultimi e dottore della Chiesa: itinerari di ricerca in teologia morale per il nostro 

tempo. Atti del Convegno sull’attualità della proposta morale alfonsiana tra sfide e speranze. Roma: Academiae 

Alfonsianae, 2024.  
90 “Nato ad Avignone, morto in un incidente tornando a Vaison dalla certosa di Bonpas. [...] Quella di Genet fu 

qualificata ufficialmente come ‘Théologie morale de Grenoble’, perché composta su richiesta di Étienne Le 

Camus, vescovo di Grenoble, a uso del seminario di quella diocesi. Il manuale venne tradotto in latino e 

pubblicato nel 1702, il che permise la sua diffusione anche in Italia e in Germania. La dottrina di Genet non può 

essere giudicata giansenista, anche se egli si oppose risolutamente al lassismo e al probabilismo, affermando 

che, quando si confrontano parecchie opinioni, nella pratica bisogna sempre seguire la più probabile 

(probabiliorismo). Il merito principale di Genet è quello di far ritorno alle fonti autentiche della morale, cioè 

alla sacra Scrittura e ai Padri, anche se la sua lettura della tradizione rifiuta l’evoluzione storica ed è condizionata 

da un’antropologia pessimistica. In morale sacramentaria Genet insiste sull’uso quasi sistematico di dilazionare 

l'assoluzione. Si può dire che la sua morale rigorista, che ha soprattutto valore pratico, perché permette la 

soluzione di tutti i casi di coscienza, è la morale tipica insegnata nei seminari europei alla fine del secolo XVII 

e all’inizio del XVIII. Lo stesso s. Alfonso ha studiato la teologia morale sul manuale di Genet”. GERARDI, 

Storia della morale, p. 388. 
91 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 415. 
92 VIDAL, Afonso de Ligório, v. 1, p. 426. 



 

71 

 

inquietudes e inconvenientes; por tudo isso, mudei minha primeira maneira de 

pensar93. 

Afonso de Ligório, missionário das periferias do Reino de Nápoles, deixa claro a 

importância da experiência junto ao povo na elaboração da Teologia moral cristã. Para ele, 

somente assim é possível constatar a complexidade e a necessidade de uma moral que se propõe 

a ser caminho de salvação, e não mera teoria. Como afirma Vidal: “A ideia geral de Afonso 

sobre a moral pode ser reassumida em três afirmações: é um saber difícil, é um saber 

particularmente necessário para a pastoral e é um saber com finalidade salvífica”94.  

Esta é a marca fundamental de Afonso: permitir que a prática interpele a teoria, evitando 

que somente a teoria dite as normas para regrar a prática da fé. Essa opção fundamental de 

propor uma moral encarnada na vida do povo permeia toda sua ação missionária e retoma a 

ligação fundamental com a mística e a espiritualidade, elementos pouco considerados no 

esquema das Institutiones Morales.  

Afonso considera a moral um saber ordenado para a salvação. Não entende a reflexão 

moral como simples procura pela verdade moral objetiva, e nem, muito menos, um 

exercício da capacidade discursiva da mente humana. Para ele, a moral está 

“direcionada diretamente para a prática” [LIGUORI, TM, livro V, tract. Praeambulus 

“De actibus humanis”]. Essa “prática”, critério que guia todo o seu trabalho no campo 

moral, identifica-se com a busca da verdade concreta que salva. O dinamismo 

salvífico da moral encontra pleno significado na totalidade do corpus alphonsianum. 

Tomando em conjunto a produção teológico-moral-espiritual de Afonso, é possível 

identificar sua concepção de moral como ensinamento prático da santidade cristã95.  

 
93 “Fatemur equidem et nos de eorum numero aliquando ab initio fuisse et pro rigida sententia non parum 

contendisse, antequam auctores legissemus contrariæ sententiæ. Sed postmodum, cum ad missionum exercitium 

intenderemus, benignam sententiam intelleximus communiter teneri a quamplurimis magnæ probitatis et 

sapientæ viris, et precipue ab illustrissimo et doctissimo magistro meo d. Julio Torni: hinc ejus momenta sedulo 

perpendimus, et rigidam sententiam animadventimus non solum paucos habere patronos et sequaces, et hos 

magis forsitan speculationibus quam excipiendis confessionibus deditos, sed etiam parum probabilem esse, 

attentis principiis, et insuper undequaque difficultatibus, angustiis ac periculis vallatam; e converso sentetiam 

benignam tum communiter recipi, tum opposita longe probabiliorem esse, imo et probabilissimam atque juxta 

plures non sine valde gravi fundamento moraliter certam deprehendimus. Quapropter omnia hæc a pristina 

setentia nos detreserunt”. LIGUORI, Alfonso Maria de. Dissertatio prima scholastico-moralis pro usu moderato 

opinionis probabilis in concursu probabilioris”. In: BRUGNANO, Salvatore (Ed.). S. Alfonso Maria de 

Liguori, "OPERE COMPLETE" Vol. XXVIII, Ril. XVIII. Monza:  L. Corbeta, 1832, p. 77-78.  Disponível em: 

https://www.intratext.com/ixt/LATSA0011/__P2.HTM. Acesso em: 24 jun. 2025. Tradução nossa.  
94 VIDAL, Afonso de Ligório, v. 3, p. 190-191. São clássicas as afirmações de Santo Afonso sobre a Teologia 

moral, as quais demonstram seu sério compromisso com o estudo: “[...] saranno da quarant’anni che studio la 

Morale, e sempre trovo cose nuove”. LIGUORI, Alfonso Maria de. Lettera al Sig. Giambattista Remondini. v. 

III, n. 86, serie prima – letere scientifiche. Nocera, 21 genn. 1762, p. 141. Disponível em: 

https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__P1UE.HTM. Acesso em: 29 maio 2025; “[...] la 

Morale è un caos che non finisce mai. Io all’incontro sempre leggo, e sempre trovo cose nuove. Certe cose le 

passo, ma certe cose più importanti di nuovo le noto”. LIGUORI, Alfonso Maria de. Lettera al Sig. Giambattista 

Remondini. v. III, n. 87, serie prima – lettere scientifiche. Nocera, 26 genn. 1762, p. 144-145. Disponível em:  

https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__P1UF.HTM. Acesso em: 29 maio 2025.  
95 VIDAL, Afonso de Ligório, v. 3, p. 197. 

https://www.intratext.com/ixt/LATSA0011/__P2.HTM
https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__P1UE.HTM
https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__P1UF.HTM


 

72 

 

As práticas missionárias e a sua formação acadêmica possibilitaram a Afonso reunir as 

diversas tendências morais de seu tempo e nomeá-las, como acenado acima, de sistemas de 

moral96. Essa clareza metodológica o ajudou na consolidação de uma via média entre o 

probabiliorismo e o probabilismo, cujas extrapolações chegavam ao rigorismo e ao laxismo 

respectivamente. Tal postura é fruto de seu percurso iniciado na linha probabiliorista de Genet 

até chegar ao probabilismo jesuítico. Foi conhecendo bem essas duas linhas teológico-morais, 

tomando conhecimento dos riscos das extrapolações e das respectivas condenações a tais 

posturas extremadas pelo Magistério da Igreja, que Afonso decidiu optar por aquilo que chamou 

de Uso moderado da opinião provável, e que a manualística posterior nomeou como 

Equiprobabilismo, como bem destaca Filomena Sacco:  

Os manuais o nomeiam de “sistema do equiprobabilismo”. Na verdade, se se 

compreende “sistema” como esquema fixo, não se pode usar essa expressão para o 

pensamento de Santo Afonso. O equiprobabilismo não é algo rígido, esquemático, é 

sempre aberto, examinado e animado pelos valores – princípios do personalismo. O 

objetivo foi conservar a vida de graça e preservar aquilo que é útil para o bem das 

almas. [...] A originalidade de Santo Afonso está no propor uma doutrina animada 

pelo personalismo Cristocêntrico e, portanto, pela prudência97. 

A linha prudente e equilibrada assumida por Afonso na consideração dos atos humanos 

à luz da fé cristã tem como um dos precursores o jesuíta Christoph Rassler (1654-1723)98 e o 

agostiniano Eusebius Amort (1692-1775)99. Como todos os sistemas morais, também essa 

proposta continua tendo por referencial a lei. Filomena Sacco observa bem a relação de Afonso 

com a linha proposta por esses dois teólogos:  

 
96 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 406. 
97 “I manuali ne parlano come di “sistema dell’equiprobabilismo”. In verità se si intende ‘sistema’ come schema 

fisso, non si può usare questa espressione per il pensiero di sant’Alfonso. L’equiprobabilismo non è qualcosa di 

rigido, schematico, è sempre aperto vagliato e animato dai valori – principi del personalismo. Lo scopo fu quello 

di conservare la vita di grazia e preservare ciò che è utile per il bene delle anime. [...] L’originalità di 

sant’Alfonso sta nel proporre una dottrina animata da personalismo cristocentrico e quindi da prudenzialità”. 

SACCO, Filomena: Il dinamismo della carità: la vita cristiana nel pensiero di sant’Alfonso Maria de Liguori. 

Materdomini: San Gerardo, 2015. (Copiosa Redemptio, 9), p. 122. Tradução nossa.  
98 “Nato a Costanza, morto a Roma. Nel 1669 entrò nella Compagnia di Gesù e, dopo gli studi, insegnò teologia 

morale a Dillingen e a Ingolstadt. [...] Egli difese il probabilismo moderato nella Controversia theologica [...]. 

Nell’altra opera, Norma Recti, è su posizioni più vicine all’equiprobabilismo”. GERARDI, Storia della morale, 

p. 387.  
99 “Nato a Bibermühle in Baviera, morto a Polling. Entrato fra i canonici regolari lateranensi, dopo gli studi 

universitari a Ingolstadt insegnò per quasi cinquant'anni teologia morale nel collegio dei canonici a Polling. Nei 

quattro volumi della Teologia eclettica presenta le tematiche morali accanto a quelle dogmatiche (e di queste 

sceglie le più utili per la riflessione etica). Nei due volumi della Teologia morale tratta invece solo la materia 

morale secondo lo schema dei comandamenti, adottando il sistema equiprobabilista (desunto da Christof 

Rassler). Proprio perché fautore dell’equiprobabilismo, ebbe la stima di s. Alfonso de’ Liguori”. GERARDI, 

Storia della morale, p. 396. 



 

73 

 

Santo Afonso é um dos maiores expoentes do equiprobabilismo junto com C. Rassler, 

E. Amort. Seguindo seus raciocínios, as opiniões postas devem ter uma certa 

igualdade e só então podem intervir os princípios refletidos. O problema que emerge 

dos debates e discussões levantados pelos autores que aderiram a um ou a outro 

sistema é que de qualquer forma não resolveram a questão da relação entre lei - 

consciência - liberdade.  A liberdade não foi entendida como dom de Deus ao homem 

para a sua autorrealização, ou melhor, para realizar conscientemente o seu ser criatura 

à imagem e semelhança de Deus. A liberdade foi colocada como capacidade de 

acolher ou refutar a lei. A lei era recebida como algo imposto ao homem, sem atenção 

ao valor que procura defender, encarnar, valorizar. A consciência foi relegada à 

função de juiz entre estas duas instâncias (lei e liberdade), que não poucas vezes 

estavam em conflito100. 

Como foi mostrado anteriormente, os sistemas morais entram em cena quando surge a 

dúvida na consciência do sujeito em relação à lei no momento de tomar uma decisão. Mas é 

importante destacar o empenho de Afonso por considerar a consciência moral em modo novo, 

colocando ao início de todo o edifício teológico moral, como que um alicerce, o tratado 

específico sobre a consciência. Em sua obra magna Theologia Moralis101, fruto da maturidade 

de seu pensamento e de constante reelaboração, Santo Afonso afirma:  

A regra dos atos humanos é dupla: uma é chamada remota, a outra próxima. Remota, 

isto é, material, é a lei divina; a próxima, ou formal, é a consciência. Com efeito, 

embora a consciência deva conformar-se em tudo com a lei divina, a bondade ou a 

malícia das ações humanas nos é evidenciada segundo a compreensão que dela tem a 

consciência102. 

A consciência moral é, para Santo Afonso, a pedra angular da moral elaborada, agora 

sim, sob o equilíbrio sempre desafiante e provocador entre lei, consciência e liberdade 

 
100 “Sant’Alfonso è uno dei massimi esponenti dell’equiprobabilismo insieme con C. Rassler, E. Amort. Seguendo 

il loro ragionamento, le opinioni opposte devono avere una certa uguaglianza e solo allora possono intervenire 

i principi riflessi. Il problema che emerge dai dibattiti e dalle discussioni sollevate dagli autori che aderirono 

all’uno o all’altro sistema è che essi comunque non risolsero la questione del rapporto legge - coscienza - libertà. 

La libertà non fu intesa come dono di Dio all’uomo per la sua autorealizzazione, o meglio per realizzare 

coscientemente il suo essere creatura a immagine e somiglianza di Dio. La libertà fu posta come capacità di 

accogliere o rifiutare la legge. La legge, fu subita come qualcosa di imposto all’uomo, senza attenzione al valore 

che essa cerca di difendere, di incarnare, di potenziare. La coscienza fu relegata al ruolo di giudice tra queste 

due istanze (legge e libertà), che non poche volte sarebbero in contrasto”. SACCO, Il dinamismo della carità, 

p. 84-86. Tradução nossa.   
101 Cita-se a edição crítca de L. Gaudé 1905-1912: LIGORIO, Alphonsi Mariae de. Theologia moralis. Roma, 

1905-1912. Disponível em: https://www.santalfonsoedintorni.it/pdf-theologia-moralis. Acesso em: 29 maio 

2025. A Theologia Moralis de Santo Afonso foi publicada em 1748, chegando a 9 edições até 1785. Sobre o 

processo redacional e desenvolvimento do pensamento moral de Santo Afonso, conferir DONATO, Antonio. 

La Theologia Moralis e il divenire del trattato sulla coscienza. In: DALBEM, Maikel Pablo et al. (A cura di). 

La proposta morale alfonsiana: sviluppo, recezione, attualità. Venezia: Marcianum, 2024, p. 57-101. 
102 “Duplex est regula actuum humanorum; una dicitur remota, altera proxima. – Remota, sive materialis, est lex 

divina; proxima vero, sive formalis, est conscientia: quia, licet conscientia in omnibus divinae legi conformari 

debeat, bonitas tamen aut malitia humanarum actionum nobis innotescit, prout ab ipsa conscientia 

apprehenditur [...]”. LIGORIO, Theologia moralis, lib. I, cap. I, n. 1. Disponível em:  

https://www.santalfonsoedintorni.it/Libri/Morale1/1Mor1-1-01.pdf. Acesso em: 10 mar. 2022. Tradução 

nossa. 

https://www.santalfonsoedintorni.it/pdf-theologia-moralis
https://www.santalfonsoedintorni.it/Libri/Morale1/1Mor1-1-01.pdf


 

74 

 

consideradas à luz da fé cristocêntrica e da dinâmica existencial103. A consciência, portanto, é 

compreendida na moral afonsiana dentro do conjunto de relações que o fiel estabelece com 

Deus e com a comunidade a partir dos afetos. Mesmo vivenciando o Iluminismo de sua época, 

cujo acento na razão é evidente, Afonso jamais despreza as moções do coração humano. Vidal 

destaca como a consideração integral da pessoa humana está presente na proposta moral 

afonsiana.  

As ideias estão em função da vida. Por outro lado, a ênfase na vivência implica uma 

compreensão de mundo pessoal a partir da categoria de globalidade. É a pessoa inteira 

que se sente interpelada e comprometida. Essas duas características – vivência e 

globalidade – constituem algumas das “premissas românticas” que já estão presentes 

no pensamento afonsiano104.  

Ao compreender a vivência humana de modo global, Afonso vê a fragilidade de pessoas 

que estão em condição histórica de abandono e ignorância. Por isso, sua reflexão teológico 

moral parte da realidade e volta para a realidade dos pobres mais abandonados. A condição 

humana frágil é, portanto, considerada por Afonso como parte integrante de sua proposta moral 

equilibrada e prudente e, por isso, busca oferecer uma reflexão “encarnada” na vida do povo.  

O tratado sobre a consciência, portanto, é uma obra-prima do teólogo moral napolitano, 

no qual ele integra três fatores que marcaram a história da moral de sua época e que chega com 

força aos dias atuais. Segundo Vidal, “[...] são três as principais vertentes nas quais podem ser 

expressos o significado e a função que Afonso atribui à consciência moral: fator personalizante 

da vida moral; instância constitutiva da moralidade; e expressão da autonomia do sujeito 

moral”105.  

Os termos em destaque deixam claro que Vidal quer mostrar os novos horizontes que a 

moral afonsiana descortinou diante de um cenário por demais legalista que permeava a moral 

no séc. XVIII.   

 

1.4.3 O legado teológico-moral afonsiano  

 

Um fator essencial para se compreender o legado teológico-moral de Santo Afonso 

Maria de Ligório é que todo o trabalho dedicado na elaboração de sua Theologia Moralis e 

 
103 Conferir DONATO, Antonio. La coscienza nella tradizione alfonsiana: dall’eziologia della visione alfonsiana 

della coscienza al suo ruolo nella vita morale e nell’oggi della Chiesa. Salesianum, Roma, v. 86, n. 3, p. 446-

464, luglio/sett. 2024.  
104 VIDAL, Afonso de Ligório, v. 3, p. 258. Nesse tópico, Vidal destaca alguns pontos referentes à compreensão 

antropológica de Afonso.  
105 VIDAL, Afonso de Ligório, v. 3, p. 271. 



 

75 

 

outras obras tinha como objetivo formar bem os missionários de sua congregação, o que 

manifesta grande sintonia com a proposta tridentina analisada acima sobre a instituição dos 

seminários. No entanto, a preocupação de Afonso vai além da formação intelectual, isto é, do 

conhecimento das leis eclesiásticas para o bom exercício do sacramento da Penitência. Para 

Afonso, também o ministro do sacramento precisa ter atenção à sua consciência ao colocar-se 

diante da complexidade implicada no exercício prático do equiprobabilismo moral.  

As leis deixam de ser consideradas como o único caminho para se resolver, com 

segurança, todos os conflitos morais. Faz-se necessário considerar, em primeiro lugar, a 

situação existencial do penitente e o conhecimento interdisciplinar sobre a problemática 

apresentada. A partir daí é que o confessor pode propor, com prudência, um caminho moral que 

seja um caminho de salvação para o penitente. O discernimento prudente, nesse sentido, desafia 

o confessor. Ciente desse desafio, Afonso recolhe, em um livro datado de 1760, textos voltados 

especificamente para padres, no intuito de exortá-los quanto aos desafios do ministério do 

confessor. E ao falar especificamente sobre esse ministério, Santo Afonso afirma:  

S. Francisco de Sales dizia [...] que o ministério de confessor é o mais importante, 

porque dele depende a salvação eterna, que é o fim de todas as ciências. É também o 

mais difícil porque a ciência moral exige o conhecimento de muitas outras ciências, e 

abrange uma multidão de matérias diferentes. O que a torna sobremaneira difícil é a 

necessidade de variar as decisões, conforme as circunstâncias múltiplas e os casos 

diversos, que se apresentam. O princípio, por exemplo, que se aplica a um caso, 

acompanhado de certa circunstância, não poderá aplicar-se a outro revestido de uma 

circunstância diferente. Há sacerdotes que desprezam a leitura dos moralistas e 

imaginam que, para confessar, basta conhecer os princípios gerais da moral, mediante 

os quais dizem, se resolvem facilmente os casos particulares. — Eis a minha resposta: 

É certo que todos os casos se devem resolver por meio de princípios; mas a dificuldade 

está em aplicar com precisão aos diferentes casos os princípios que lhes convém, e é 

o que têm feito os moralistas: têm procurado fazer ver com quais princípios se deve 

resolver um grande número de casos particulares. [...] Devemos, pois, persuadir-nos 

de que a administração do sacramento da Penitência exige muita ciência, e ao mesmo 

tempo muita prudência; porque um confessor, sem prudência, por sábio que seja, 

pouco fruto tirará do seu ministério, e até por vezes fará mais mal do que bem106. 

 
106 “Parimente S. Francesco di Sales dicea che l’officio di confessare è il più importante e il più difficile di tutti. E 

con ragione: il più importante, perché importa la salute eterna, ch’è il fine di tutte le scienze; il più difficile, 

perché la scienza morale richiede la notizia di molte altre scienze ed abbraccia tante materie disparate: oltre il 

rendersi ella difficilissima, per causa che, secondo le tante diverse circostanze de’ casi, diverse debbon essere 

le risoluzioni; giacché un principio, per esempio, che corre per un caso vestito d’una tal circostanza non correrà 

poi in un altro vestito d’una circostanza diversa. Taluni sdegnano di leggere i moralisti, dicendo che basta, per 

confessare, sapere i principj generali della morale, con cui facilmente, come dicono, si sciolgon poi i casi 

particolari. Rispondo: è certo che tutt’i casi han da risolversi per via de’ principj; ma qui sta la difficoltà, in 

applicare a’ casi i giusti principj che loro convengono. E questo è quel che han fatto i moralisti: han procurato 

di chiarire con quali principj debbansi risolvere molti casi particolari. [...] Bisogna dunque persuadersi che per 

confessare si richiede molta scienza ed ancora molta prudenza; poiché colla sola scienza, senza prudenza, il 

confessore poco profitterà e ad alcuni apporterà più danno che utile”. LIGUORI, Alfonso Maria de. Selva di 

materie predicabili ed istruttive: per dare gli esercizi a’ preti ed anche per uso di lezione privata a proprio 

 



 

76 

 

O empenho na dimensão formativa, portanto, contribuiu imensamente para que a 

influência de Santo Afonso na Teologia moral católica fosse tão grande durante sua vida e, 

sobretudo, depois de sua morte, ocorrida em 01 de agosto de 1787, em Pagani. Os 

reconhecimentos da Igreja sobre sua vida e virtude atestam sua importância: Beatificado em 15 

de setembro de 1816 e canonizado em 26 de maio de 1839. No séc. XIX, sua proposta moral 

ganha destaque após ser colocado por Pio IX entre os Doutores da Igreja como Doctor 

Zelantissimus, em 23 de março de 1871. Em 26 de abril de 1950, Pio XII o declara patrono dos 

confessores e teólogos morais.  

A relevante influência da moral de Santo Afonso na elaboração teológico-moral 

posterior é notável e de grande importância, como bem demonstra Vidal: “A penetração do 

‘espírito afonsiano’ na moral católica (‘ligorização’ dessa moral) contrariará e eliminará a 

tendência ao rigorismo”107. Trata-se, portanto, de uma nova visão da moral cristã que ofereceu 

não apenas conteúdos, mas sobretudo uma nova dinâmica para a reflexão e proposição da 

Teologia moral.  

A contribuição de Santo Afonso à Teologia moral se deu, portanto, no contexto da moral 

casuística pós-tridentina. A importância de sua proposta está em considerar a consciência moral 

à luz da prática missionária. O respeito à consciência e a dedicação em promover sua dignidade 

mantiveram-se durante sua missão e em seu legado à Igreja. Isso colaborou fortemente nos 

movimentos de renovação eclesial que culminaram na realização do Concílio Vaticano II.  

 

1.5 Movimentos de renovação e o Concílio Vaticano II 

 

Neste tópico da pesquisa serão destacados os principais aspectos do movimento de 

renovação da Teologia moral católica no séc. XIX e sua importância para o Concílio Vaticano 

II (1962-1965). Os anseios de renovação provindos de diversas regiões abrangiam os campos 

litúrgico, bíblico, canônico, entre outros. Os apelos de renovação no campo específico da moral 

procuram modelos alternativos ao da casuística/manualística reinante desde o Concílio de 

Trento, sob a égide das Institutiones Morales. A fundamentação para essa busca se encontra na 

necessidade de se colocar a consciência ao centro da reflexão moral, ressaltando sua liberdade, 

fidelidade e criatividade à luz da vocação batismal. A consciência deixa de ser considerada 

 
profitto. Parte II, Instruz. IV, §II, p. 118. Disponível em: 

https://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/__P2ZM.HTM. Acesso em: 29 maio 2025. Tradução 

nossa.  
107 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 413. 

https://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/__P2ZM.HTM


 

77 

 

somente em âmbito acadêmico e jurídico-canônico e passa a ser vista no contexto existencial 

dos sujeitos éticos. Assim, a ética teológica ultrapassa a relação espiritualista do fiel com Deus 

e passa a considerar que a experiência de fé está encarnada nas conjunturas históricas e permeia 

todos os níveis relacionais.  

Para que esse processo acontecesse, foi necessário superar a antropologia teológica 

pessimista, centrada no pecado, e minimalista, voltada apenas para o cumprimento de leis e 

mandamentos. Em seu lugar, passou-se a adotar o personalismo cristão como fundamento para 

a elaboração moral. A heteronomia mantida pela vigilância do Magistério eclesiástico vai 

cedendo espaço para a autonomia ética dos fiéis. A sintonia entre a moral considerada oficial e 

a moral vivida vai se tornando cada vez mais desafiadora. Foi justamente esse desafio que 

motivou a Teologia moral a trilhar caminhos de renovação. 

 

1.5.1 Fatores importantes na renovação da moral católica  

 

Continuando a linha de raciocínio que permeia este capítulo, faz-se necessário colher as 

interpelações culturais que levaram a Igreja a se repensar profundamente enquanto sujeito 

institucional no cenário mundial nos albores do séc. XIX. No campo da Moral, como ficou 

apresentado no ponto anterior, a moral afonsiana marcou fortemente a Igreja. A canonização e 

a proclamação de Santo Afonso como Doctor Zelantissimus, dentre outros fatores, contribuíram 

grandemente no processo lento e necessário de renovação da moral católica. O ambiente dessa 

renovação ainda permaneceu nos seminários em vista, sobretudo, do ministério dos 

confessores. Mas a benignidade pastoral de cunho equiprobabilista, nutrida pela espiritualidade 

do amor e do chamado de todos à santidade, abriu novos caminhos para que a Teologia moral 

fizesse o processo de saída de si mesma e levasse em conta a consciência moral de sujeitos 

históricos concretos em sua reflexão e ação. Exigia-se, portanto, do confessor, novas posturas 

embasadas em processos de árduo discernimento. O princípio afonsiano de levar sempre em 

conta primeiramente a razão antes que a autoridade108, confirma e promove a dignidade da 

consciência moral. 

 
108 Ao refletir sobre a relação entre Afonso e o Iluminismo, Vidal destaca três características do santo napolitano 

que se alinham ao espírito de seu tempo. Em seguida, acentua os elementos com os quais Afonso se distancia 

do Iluminismo: “1. Promoção da razão, dando mais importância à argumentação intrínseca que aos argumentos 

de autoridade. 2. Aceitação dos dados objetivos da experiência, em oposição aos ‘preconceitos’, como critérios 

de orientação humana. 3. Inclinação para o valor da liberdade quando não houver certeza da lei. Nesse sentido, 

a moral afonsiana se situa na direção dos ideais do Iluminismo, mais na moral fundamental (critérios ou 

orientações da moralidade) que na moral concreta (pautas morais do comportamento concreto). No entanto, a 

parte mais ampla da alma de Afonso não é iluminista. Sua visão global da realidade e sua compreensão do 

 



 

78 

 

Esse passo dado pela “moral ligorizada” foi significativo, mas precisava ir além. Não 

bastava levar em conta o cristão em sua complexidade existencial, mas era preciso que ele 

mesmo fosse considerado como sujeito na elaboração da moral que orientava sua vida. O 

esquema jurídico da moral casuística precisava ser mudado radicalmente em contextos 

marcados fortemente pelas mudanças trazidas pela Modernidade.  

No âmbito cultural, duas grandes e significativas mudanças tiveram início no século 

XVIII. A Revolução Industrial, iniciada na Inglaterra, mudou radicalmente os modos de 

produção e o lugar do ser humano no mundo do trabalho. Tecnologia e ciência se desenvolvem 

juntas e se consolidam cada vez mais, segundo a análise de Anjos, a racionalidade científica109. 

Essa revolução de ampla envergadura afeta o edifício teológico como um todo, ao questionar 

certezas bem consolidadas, especialmente aquelas sedimentadas na lei natural. As interpelações 

do novo momento cultural à Teologia moral, especificamente podem ser sentidas nas “[...] 

novas condições de relações humanas em que o pluralismo das interpretações se impõe como 

exigência ética para o respeito das diferenças. Assim, o homo politicus é também homo 

scientificus”110.  

A Revolução Francesa, ocorrida na segunda metade do século XVIII, abalou as 

estruturas da sociedade monárquica e piramidal com os ideais de liberdade, igualdade e 

fraternidade. As lutas contra o “Antigo Regime” eram uma das marcas fortes da emersão do 

sujeito no tecido cultural, fortemente crítico ao domínio político-religioso. Renzo Gerardi 

relaciona essa grande revolução ao período do Iluminismo: “A revolução francesa, como 

realização prática do iluminismo, tinha devastado a imagem unitária do ocidente”111. Uma das 

marcas fortes dessa “devastação” da sociedade ocidental foi a cisão entre religião e estado, que 

repercutiu fortemente no surgimento de uma moral laica112.   

O pensamento filosófico de Immanuel Kant (1724-1804) acompanha essa grande 

transformação da sociedade, cujas implicações chegaram ao campo religioso, econômico e 

 
universo cristão ainda pertencem à etapa tradicional”. VIDAL, Marciano. Afonso de Ligório: o triunfo da 

benignidade frente ao rigorismo. A mensagem. Aparecida: Santuário; Goiânia: Scala, 2022. v. 2. (Introdução à 

Theologia Moralis de Santo Afonso, 3), p. 107. 
109 Anjos analisa o termo “científico” a partir de três significados: “a) la dimensione epistemica, che comprende le 

differenti forme di produzione della conoscenza [...]; b) la dimensione tecnica e strumentale che deriva dalle 

forme di produzione del sapere quantitativo [...]; c) le forme attraverso le quali gli esseri umani agiscono per 

produrre conoscenza e utilizzarne i risultati [...]. ANJOS, Soggetti morali cristiani, p. 108.  
110 “[...] nuova condizione di relazioni umane dove il pluralismo delle interpretazioni si impone come esigenza 

etica per il rispetto delle differenze. Così l’homo politicus è anche homo scientificus”. ANJOS, Soggetti morali 

cristiani, p. 109. Tradução nossa. 
111 “La rivoluzione francese, come realizzazione pratica dell’illuminismo, aveva sconvolto l’immagine unitaria 

dell’occidente”. GERARDI, Storia della morale, p. 409. Tradução nossa. 
112 GERARDI, Storia della morale, p. 359. “Alla ricerca di autonomia” é o título que Gerardi dá ao capítulo 9º, 

que se refere aos séculos XVII e XVIII.  



 

79 

 

social. Kant coloca em evidência o sujeito racional autônomo no processo de conhecimento: 

“Com sua ‘revolução’, portanto, Kant supôs que não é a nossa intuição sensível que se regula 

pela natureza dos objetos, mas que são os objetos que se regulam pela natureza de nossa 

faculdade intuitiva”113. Estava aberto o caminho para reforçar, cada vez mais, a autonomia da 

consciência como condição fundamental para o agir moral autêntico.  

A fórmula de Kant é: homo sibile ex et finis, o homem é quem se dá a lei moral a si 

mesmo e ele mesmo é o destinatário dela. O poder legislador da razão pública é o 

princípio único da moralidade. A autonomia se converte em fundamento da eticidade. 

O homem existe como pessoa livre, portadora de uma dignidade e fundamentada sobre 

a lei moral, que leva dentro de si. O sujeito encontra a verdade de si mesmo, uma 

verdade sem referentes transcendentais, posto que o conhecimento só funciona através 

da experiência. O homem, segundo Kant, é um fim em si mesmo, posto que a vida 

carece de transcendência114.  

Impactos ainda maiores para a consciência moral, provindos da filosofia, vieram com 

os chamados mestres da suspeita115. Karl Marx (1818-1883), Friedrich Wilhelm Nietzsche 

(1844-1900) e Sigmund Freud (1856-1939) colocam em xeque o edifício moral construído 

sobre uma ideia clara e distinta a respeito da consciência e de seu papel na ética do sujeito. 

Como afirma M. C. von Zuben, esses pensadores questionaram profundamente os poderes da 

consciência:  

Segundo Ricoeur, a partir de Nietzsche, Marx e Freud, a consciência passa a ser 

considerada como consciência falsa, isso querendo dizer que, a partir deles, 

estabeleceu-se a crítica à ideia cartesiana de que o sentido e a consciência do sentido 

coincidem. Eles instauraram a dúvida sobre os poderes da consciência em apreender 

o sentido do mundo e de si mesma de maneira evidente, de maneira clara e distinta. 

Segundo Ricoeur, o cogito cartesiano “penso, logo existo”, a auto-apreensão imediata 

do sujeito foi posta em questão pela descoberta do inconsciente em Freud, do ser 

social em Marx e da vontade de poder em Nietzsche116. 

Essa nova hermenêutica filosófica considera, portanto, não mais o sujeito ideal do 

racionalismo, mas o sujeito que se vê confrontado com as relações sociais, com os valores 

 
113 REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da Filosofia: Do humanismo a Kant. 8.ed. São Paulo: Paulus, 

2007. v. 2. (Filosofia), p. 871. 
114 “La fórmula de Kant es: homo sibil ex et finis, el hombre es quien se da la ley moral y él mismo es el destinatario 

de ella. El poder legislador de la razón pública es el principio único de moralidad. La autonomía se convierte 

en el fundamento de la eticidad. El hombre existe como persona libre, portadora de una dignidad y 

fundamentada sobre la ley moral, que lleva dentro de sí. El sujeto encuentra la verdad dentro de sí mismo, una 

verdad sin referentes trascendentales, puesto que el conocimiento sólo funciona a través de la experiencia. El 

hombre, según Kant, es un fin en sí mismo, puesto que la vida carece de trascendencia”. DUQUE, Roberto 

Esteban. La voz de la consciencia. Madri: Encuentro, 2015, p. 48. Tradução nossa.  
115 Expressão cunhada por Paul Ricoeur para se referir às filosofias desses três grandes expoentes do pensamento 

ocidental do séc. XIX.  
116 VON ZUBEN, Marcos de Camargo. Ricoeur, Foucault e os mestres da suspeita: em torno da hermenêutica e 

do sujeito. Trilhas Filosóficas, [S.l.], v. 1, n. 1, p. 35, jan./jun. 2008. DOI: 10.25244/tf. Disponível em: 

https://periodicos.apps.uern.br/index.php/RTF/article/view/1537. Acesso em: 25 set. 2023. 

https://periodicos.apps.uern.br/index.php/RTF/article/view/1537


 

80 

 

morais e consigo mesmo. A descoberta do ser social feita por Marx confronta a consciência 

com o mundo a partir do materialismo, que nega toda transcendência e se funda na imanência 

da história, no jogo das relações econômicas do mundo do trabalho e das classes sociais. 

Nietzsche, ao romper com a metafísica, confronta a consciência e a provoca a assumir valores 

novos, autônomos. Por fim, Freud, ao apresentar a interioridade humana entre id, ego e 

superego põe às claras a fragilidade da razão humana tão propalada pela filosofia precedente. 

Ele demonstra que as ações do sujeito não são guiadas somente pela razão, mas sobretudo pelos 

impulsos instintivos.    

Na esteira das críticas provindas da filosofia, era necessário também o questionamento 

da teologia acerca de suas fundamentações. No campo teológico moral, Domenico Capone 

reflete profunda e criticamente e identifica um defeito grave na elaboração teológico-moral 

casuística, e afirma a necessidade de retomar o pensamento de Santo Tomás de Aquino para a 

renovação da moral católica.   

O defeito [dos detentores da moral casuística] era iniciar a proposta da teologia moral 

ou com a doutrina que se refere às leis categoriais ou com a doutrina que diz respeito 

à consciência categorial. Necessitava, daquele momento em diante, começar com o 

encontro personalista do homem com Deus em tensão finalística; o que S. Tomás já 

havia feito117. 

Para que o referido encontro personalista do homem com Deus em tensão finalística 

fosse concretizado na teologia do Concílio Vaticano II, um grande caminho foi percorrido. 

Anjos identifica três grandes fatores que movimentaram esse processo118.  

O primeiro foi o contato fecundo da Teologia moral com o pensamento moderno, que 

exigiu da reflexão teológica mais cientificidade para atender às interpelações do método 

científico. O segundo se refere ao contato com as interpelações éticas vindas da realidade 

sociopolítica: a lógica perversa e destruidora das duas grandes guerras mundiais e a resposta da 

sociedade mundial com a Declaração Universal dos Direitos Humanos, em 1948119.  

Em âmbito eclesial e eclesiástico, destaca-se a crescente participação dos leigos com a 

Associação Católica da Juventude Francesa, em 1886. Com a Encíclica Rerum Novarum, em 

 
117 “Il loro difetto [dos detentores da moral casuística] era quello di iniziare la proposta della teologia morale o con 

la dottrina che riguarda le leggi categoriali o con la dottrina che riguarda la coscienza categoriale. Bisognava 

d’ora in poi cominciare con l’incontro personalistico dell’uomo con Dio in tensione finalistica. Cosa che aveva 

fatto già S. Tommaso”. CAPONE, Domenico. La teologia della coscienza morale nel concilio e dopo il concilio. 

Studia Moralia, Roma, v. 24, n. 2, p. 223, luglio/ago. 1986. Tradução nossa. 
118 ANJOS, Teologia Moral, p. 941-942. 
119 O texto da Declaração pode ser conferido em: NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal dos Direitos 

Humanos. Brasília: ONU Brasil / Centro de Informação das Nações Unidas para o Brasil (UNIC Rio), 2025. 

20 p. Disponível em: https://brasil.un.org/sites/default/files/2025-

03/ONU_DireitosHumanos_DUDH_UNICRio_20250310.pdf. Acesso em: 15 set. 2025. 

https://brasil.un.org/sites/default/files/2025-03/ONU_DireitosHumanos_DUDH_UNICRio_20250310.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://brasil.un.org/sites/default/files/2025-03/ONU_DireitosHumanos_DUDH_UNICRio_20250310.pdf?utm_source=chatgpt.com


 

81 

 

1891, de Leão XIII120, inicia-se oficialmente a Doutrina Social da Igreja, levando os valores da 

fé para refletir a condição dos operários. Para Anjos, “A TM se via assim provocada não só em 

temas de ética social, mas na própria construção de seus fundamentos, como se vê no perfil de 

novos manuais elaborados nesse período”121.  

O terceiro e último fator se refere ao papel decisivo que teve a Escola de Tübingen no 

movimento de renovação, cujos teólogos criticavam o predomínio do clero sobre a disciplina 

moral católica e começaram, definitivamente, deixar de seguir os manuais voltados para o clero 

e a abrir espaço para a participação ativa dos leigos. Anjos destaca de modo sintético os 

principais Teólogos dessa Escola e suas contribuições:  

A Escola de Tubingen se destacou pela elaboração de manuais feitos para clérigos e 

leigos, com nítido empenho em imprimir na moral cristã o dinamismo da caridade, 

(como o faz Sailer, †1832); a realização do Reino de Deus na história da Humanidade 

(Hirscher, †1865); a centralização da moral na cristologia (Weber, †1888); Linsenman 

(†1898), leva adiante as intuições dos dois primeiros, com realce à perspectiva paulina 

da vocação cristã que preside a moral; e Tillmann (1934), exegeta, desenvolve em 4 

volumes sua proposta de moral cristã como Imitação de Cristo, constituindo os dois 

primeiros volumes em fundamentos filosóficos e psicológicos, pela colaboração de 

dois colegas. Em outros contextos se destaca a obra de Mersch construída sobre a 

Moral do Corpo Místico (1933); Thils buscando aproximar a moral do conjunto da 

vida real em Teologia das realidades terrestres (1949); e o empenho de Gilleman em 

desenvolver o Primado da Caridade em Teologia Moral (1952). Em 1954 Häring 

publica A Lei de Cristo, obra mais conhecida entre nós, integrando esta expressiva 

rede de buscas pela renovação da TM no período pré-conciliar122. 

Esses três fatores exigiam que a Teologia moral deixasse sua trincheira jurídica, fechada 

em suas próprias normas e regras, cuja pretensão era oferecer soluções aos problemas morais 

de modo silogístico. Era preciso assumir posturas dialogantes com os movimentos de 

transformação vividos pela grande sociedade, assumindo, portanto, a complexidade da vida dos 

sujeitos morais e institucionais no interior da trama social. A moral católica, então marcada pela 

proposta afonsiana e pelas reflexões inovadoras da Escola de Tübingen, foi duramente impelida 

a se renovar. A mudança de métodos implicava, no fundo, uma nova consciência da Igreja 

enquanto instituição, tendo de rever seriamente suas posturas diante da sociedade.  

Esse processo não foi nada pacífico junto ao Magistério da Igreja, cujas posturas eram 

pouco afeitas às mudanças sociais, como se pode ver na encíclica Mirari Vos, de Gregório XVI, 

 
120 LEÃO XIII. Rerum Novarum: carta encíclica sobre a condição dos operários. Roma, 15 maio 1891. Disponível 

em: https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-

novarum.html. Acesso em: 21 dez. 2022.  
121 ANJOS, Teologia Moral, p. 941. 
122 ANJOS, Teologia Moral, p. 941-942. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html


 

82 

 

de 15 de agosto de 1832123, Quanta Cura, de 8 de dezembro de 1864, e Syllabus124, ambos de 

Pio IX. Anjos nota que esse movimento de resistência à Modernidade se mostra com evidência 

no Concílio Vaticano I:  

No conjunto da Igreja Católica, convicta de sua missão salvífica no mundo, 

predomina, entretanto, a preocupação em garantir sua autonomia institucional 

ameaçada pelos estremecimentos gerados por concepções trazidas pela Modernidade. 

A definição da infalibilidade do papa em questões de fé e moral, proferida no Concílio 

Vaticano I (1870-71), correspondia a um processo interno de formulação da fé e de 

organização eclesial, mas também significava marcar posições de sua autonomia e 

resistência diante das concepções modernas. Mas se tornava cada vez mais difícil 

sustentar a formulação da fé e da moral cristã à margem de uma maior inserção nos 

novos tempos125. 

Bernard Sesboüé analisa as interpelações trazidas pelos tempos modernos e as 

consequentes exigências de novas posturas por parte do Magistério eclesiástico: “A nova figura 

da fé nos Tempos modernos é a de uma fé ‘razoável’ e fundamentada, inevitavelmente 

crítica”126. O autor enfatiza que se trata de uma fé adulta, por meio da qual o fiel não apenas 

assume uma postura crítica em relação às propostas eclesiásticas, mas também quer apresentar 

seus anseios existenciais. 

A gradativa emergência dos sujeitos morais individuais ganha espaço e importância em 

relação aos sujeitos morais institucionais, o que passou a demandar mais diálogo dentro da 

sociedade que passava por grandes transformações políticas, econômicas e sociais. Foi a partir 

desse contexto em ebulição que o Papa João XXIII surpreendeu a cúpula da Igreja Católica ao 

anunciar, em 25 de janeiro de 1959, a realização do Concílio Ecumênico Vaticano II127.  

 

1.5.2 O Concílio Vaticano II e a proposta teológico-moral autoimplicativa 

 

O Concílio Vaticano II (11 de outubro de 1962 – 8 de dezembro de 1965) foi um evento 

paradigmático para a Igreja no início da segunda metade do século XX. Desde o trabalho das 

 
123 GREGÓRIO XVI. Mirari Vos: enciclica. Roma, 15 ag. 1832. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/gregorius-xvi/it/documents/encyclica-mirari-vos-15-augusti-1832.html. 

Acesso em: 20 dez. 2022. 
124 PIO X. Quanta Cura: enciclica. Roma, 08 dic. 1864. Disponível em: https://www.vatican.va/content/pius-

ix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-1864.html. Acesso em: 20 dez. 2022. 
125 ANJOS, Teologia Moral, p. 941. 
126 SESBOÜÉ, Bernard. Magistério e Consciência. Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 44, n. 124, p. 401, 

set./dez. 2012. DOI: https://doi.org/10.20911/21768757v44n124p399/2012. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/2895. Acesso em: 07 dez. 2022. 
127 JOÃO XXIII. Allocuzione del Santo Padre Giovanni XXIII con la quale annuncia il Sinodo Romano, il Concilio 

Ecumenico e l’aggiornamento del Codice di Diritto Canonico. Roma, 25 genn. 1959. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1959/documents/hf_j-

xxiii_spe_19590125_annuncio.html.  Acesso em: 20 dez. 2022. 

https://www.vatican.va/content/gregorius-xvi/it/documents/encyclica-mirari-vos-15-augusti-1832.html
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-1864.html
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-1864.html
https://doi.org/10.20911/21768757v44n124p399/2012
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/2895
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1959/documents/hf_j-xxiii_spe_19590125_annuncio.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1959/documents/hf_j-xxiii_spe_19590125_annuncio.html


 

83 

 

comissões preparatórias até os documentos finais fica evidente a tensão entre manter o status 

quo e acolher e implementar o anseio por renovação128. Os movimentos de renovação se 

sobressaíram, chegando a todos os setores da vida da Igreja. As quatro constituições, os nove 

decretos e as três declarações encerram a letra e o espírito do Concílio129. Junto à letra está o 

espírito de renovação, impulsionado pelo movimento de abertura ao diálogo franco e direto com 

a grande sociedade:  

As alegrias e as esperanças, as tristezas e as angústias dos homens de hoje, sobretudo 

dos pobres e de todos aqueles que sofrem, são também as alegrias e as esperanças, as 

tristezas e as angústias dos discípulos de Cristo; e não há realidade alguma 

verdadeiramente humana que não encontre eco no seu coração. Porque a sua 

comunidade é formada por homens, que, reunidos em Cristo, são guiados pelo Espírito 

Santo na sua peregrinação em demanda do reino do Pai, e receberam a mensagem da 

salvação para a comunicar a todos. Por este motivo, a Igreja sente-se real e 

intimamente ligada ao gênero humano e à sua história (GS, n. 1)130.  

Não há nenhum documento conciliar específico sobre a Teologia moral, mas a sua 

renovação permeia os principais documentos. A preocupação com a formação do clero está 

presente, como outrora esteve no Concílio de Trento. No entanto, o horizonte hermenêutico do 

decreto Optatam Totius131 sobre a formação sacerdotal apresenta uma reformulação profunda 

em seus pressupostos em vista da nova relação da Igreja com o mundo contemporâneo. Uma 

 
128 Conferir ANJOS, Teologia Moral, p. 942-943. 
129 Por letra e espírito dos textos conciliares entende-se a necessidade de se considerar, para interpretá-los correta 

e frutuosamente, o que de fato a assembleia conciliar produziu e foi aprovado (letra), e as inspirações de fundo 

no qual surgiram (espírito) esses importantes documentos. Nesse sentido, por exemplo, afirmam Waldecir 

Gonzaga e Ronny Santos de Abreu: “A adoção de uma agenda pró-Vaticano II tem custado reações ao 

Pontificado de Francisco, que vive uma batalha teológico-eclesial fomentada pelos grupos e movimentos 

tradicionalistas. Se antes a rejeição era velada e se dirigia com mais intensidade à interpretação do evento e do 

seu espírito, agora ela se mostra aberta e alveja a própria letra dos documentos conciliares e sua teologia”. 

GONZAGA, Waldecir; ABREU, Ronny Santos de. Concílio Vaticano II: entre a perspectiva sinodal e o 

esmorecimento do entusiasmo. Pesquisas em Teologia, Rio de Janeiro, v. 5, n. 10, p. 285, jul./dez. 2022. 

Doi: http://dx.doi.org/10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2022v5n10p267. Disponível em: 

<https://periodicos.puc-rio.br/index.php/pesquisasemteologia/article/view/1846>. Acesso em: 03 mar. 2025.   
130 A abertura de Gaudium et Spes está em plena sintonia com o propósito que o Papa João XXIII comunicou à 

assembleia conciliar na abertura dos trabalhos do Concílio Vaticano II. Após rememorar as posturas de rigidez 

e condenação a erros, no passado, afirma: “Agora, porém, a esposa de Cristo prefere usar mais o remédio da 

misericórdia do que o da severidade. Julga satisfazer melhor às necessidades de hoje mostrando a validez da 

sua doutrina do que renovando condenações”. JOÃO XXIII. Discurso de Sua Santidade Papa João XXIII na 

abertura solene do SS. Concílio. Roma, 11 out. 1962, n. 2. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-

council.html. Acesso em: 12 nov. 2024. A postura misericordiosa, mais propositiva que coercitiva, foi de suma 

importância para a instauração de um novo estilo eclesial. 
131 Josef Neuner afirma na abertura de seu comentário ao decreto Optatam Totius: “The Council was fully aware 

of the importance of the decree on the seminaries for the renewal of the Church. […] The new self-

understanding of the Church, reflection on the word of God as its origin, the open attitude to the world in which 

we live, must be realized in the training of a new generation of priests”. NEUNER, Josef. Decree on Priestly 

Formation. In: VORGRIMLER, Herbert (Ed.). Commentary on the Documents of Vatican II. London: Burns 

& Oates Limited, 1968. v. II, p. 371.  

http://dx.doi.org/10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2022v5n10p267
https://periodicos.puc-rio.br/index.php/pesquisasemteologia/article/view/1846
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html


 

84 

 

das preocupações presentes nesse documento é a elaboração de uma nova Ratio Formationis 

que retomasse as fontes da Sagrada Escritura, com ênfase no mistério de Cristo, e da Tradição 

em consonância com a cientificidade exigida pelo novo contexto pastoral. Destaca-se aqui, 

considerando o tema da presente pesquisa, a solicitação dos padres conciliares dirigidas 

especificamente à Teologia moral:  

De igual modo, renovem-se as restantes disciplinas teológicas por meio do contato 

mais vivo com o mistério de Cristo e a história da salvação. Ponha-se especial cuidado 

em aperfeiçoar a teologia moral, cuja exposição científica, mais alimentada pela 

Sagrada Escritura, deve revelar a grandeza da vocação dos fiéis em Cristo e a sua 

obrigação de dar frutos na caridade para vida do mundo (OT, n. 16).  

Nota-se que, embora o documento verse sobre a formação sacerdotal, o foco não é 

restrito ao clero, muito menos ao sacramento da penitência, mas seu alcance abrange o clero132 

e o laicato com acentos muito fortes, conforme destacado por Anjos ao comentar os termos-

chave deste documento conciliar: 

1°) Coloca todas as disciplinas teológicas no contexto da indispensável tarefa de 

subsidiarem a fé e alimentarem o dinamismo espiritual da vida cristã; 2°) com o 

conceito de científico, acena para uma exposição argumentada e não reduzida a um 

discurso de proibições, prescrições e conselhos moralizantes. Abre também o discurso 

ético teológico para o método interdisciplinar, através do qual se dá o diálogo com as 

ciências, em busca de bases científicas para os temas éticos em pauta; 3°) a explícita 

referência à fundamentação bíblica sugere duas dimensões inspiradoras para a 

elaboração da TM: a inserção da moral no mistério de Cristo e não em disposições 

jurídicas, e o uso de novos métodos da leitura bíblica em vista de superar 

fundamentalismos acríticos; 4°) a tarefa de mostrar a grandeza da vocação cristã 

representa, nesse programa, retomar as fontes inspiradoras da moral, bastante claras 

nos tempos apostólicos, centrada na vocação à filiação divina e santidade, e ao 

seguimento de Cristo e ao discipulado, abrindo-se deste modo à concepção 

comunitária da moral cristã; 5°) o amor é posto como fundamento das exigências 

éticas na moral cristã; no contraponto está uma elaboração de uma moral defensiva e 

amedrontada pela excessiva centralização no pecado, na culpa e medo da condenação 

eterna; aqui se propõe o princípio espiritual da fecundidade cristã no agir; 6°) e 

enfatiza, ao final, a dimensão comunicativa da moral centrada no amor; gerar frutos 

para a vida do mundo assinala a superação de uma moral cristã intimista, 

individualmente puritana, mas estéril para a vida das pessoas; aqui se assinala a 

indispensável dimensão social da moral cristã. Esta formulação programática e 

sintética dá autoridade ao processo de renovação da TM que fermentava nos tempos 

 
132 Especificamente sobre os estudantes de teologia, Neuner considera quatro aspectos importantes de OT, n. 16, 

que se aplicam não só ao clero, mas para teólogos e teólogas leigos/as: “1) The theology student must draw 

doctrines from the sources and is not to be satisfied with derivative formulate. 2) He must fully understand the 

doctrine, not simply memorize it, as he has to face the problems of the world today. 3) He has to make it fruitful 

for his own life, as in his theology he is to understand more deeply and embrace mor consciously his own 

vocation and mission. 4) He is to study it for others, so that he is able to communicate it to men of his time and 

environment in the service of the word. All this must happen in the light of faith, since what we are dealing 

with is not a secular subject of study, but the deeper understanding of faith, and that under the direction of the 

Church, because true theology exists only in the living community of the Church, which is assured of the spirit 

of truth”. NEUNER, Decree on Priestly Formation, p. 397.  

 



 

85 

 

pré-conciliares, mas ao mesmo tempo assinalava caminhos em grande parte a serem 

construídos133. 

Nesses seis pontos fica evidente o caráter dinâmico, vocacional e propositivo da 

Teologia moral conciliar. Todo esse esforço se volta para tirar a reflexão moral do equilíbrio 

estável do silogismo casuístico e abraçar a complexidade da vida humana em tempos de 

grandes, profundas e rápidas mudanças em todos os setores da vida social. Muito mais que 

oferecer soluções prontas para as questões éticas complexas, passa-se a exigir o discernimento 

prudencial para se compreender as grandes questões colocadas pelo cenário mundial 

efervescente da década de sessenta e seguintes. Os princípios morais não são abolidos, mas 

reinterpretados em um contexto em que o discernimento prudente precisa, definitivamente, 

ocupar lugar de destaque.  

Nesse sentido, Gaudium et Spes é de grande importância dentro da dinâmica conciliar, 

que não deseja por nada encerrar a moral nos círculos acadêmicos, mas quer colocá-la na 

dinamicidade da vida de fé de todos e cada um dos cristãos. Dentro desse grande objetivo, 

elabora-se uma nova reflexão sobre a consciência moral:   

No fundo da própria consciência, o homem descobre uma lei que não se impôs a si 

mesmo, mas à qual deve obedecer; essa voz, que sempre o está a chamar ao amor do 

bem e fuga do mal, soa no momento oportuno, na intimidade do seu coração: faze 

isto, evita aquilo. O homem tem no coração uma lei escrita pelo próprio Deus; a sua 

dignidade está em obedecer-lhe, e por ela é que será julgado. A consciência é o núcleo 

mais secreto e o sacrário do homem, no qual se encontra a sós com Deus, cuja voz se 

faz ouvir na intimidade do seu ser. Graças à consciência, revela-se de modo admirável 

aquela lei que se realiza no amor de Deus e do próximo. Pela fidelidade à voz da 

consciência, os cristãos estão unidos aos demais homens, no dever de buscar a verdade 

e de nela resolver tantos problemas morais que surgem na vida individual e social. 

Quanto mais, portanto, prevalecer a reta consciência, tanto mais as pessoas e os grupos 

estarão longe da arbitrariedade cega e procurarão conformar-se com as normas 

objetivas da moralidade. Não raro, porém, acontece que a consciência erra, por 

ignorância invencível, sem por isso perder a própria dignidade. Outro tanto não se 

pode dizer quando o homem se descuida de procurar a verdade e o bem e quando a 

consciência se vai progressivamente cegando, com o hábito de pecar (GS, n. 16).  

Além de superar a proposta heterônoma predominante da Teologia moral pré-conciliar, 

afirma-se que o agir ético parte do interior da pessoa humana, resgatando e potencializando 

aqui a noção de consciência enquanto syneidesis, presente na Sagrada Escritura. O sitz in leben 

do discernimento moral rompe com a moral pré-definida, à qual a experiência existencial tinha 

de se adequar: “A consciência é este núcleo privilegiado do encontro do sujeito humano, em 

suas particularidades, com a experiência de Deus”134, conforme bem ressalta Anjos.  

 
133 ANJOS, Teologia Moral, p. 943-944. 
134 ANJOS, Teologia Moral, p. 946. 



 

86 

 

A consciência, enquanto centro mais secreto e local de encontro da pessoa humana com 

Deus, é descrita pelos padres conciliares como instância que se abre dialogicamente para os 

demais sujeitos que compartilham a fé para, pelo discernimento, buscar constantemente a 

verdade em modo coletivo. A verdade deixa de ser garantida estaticamente dentro dos manuais 

do clero para ser o fundamento da busca de sentido existencial de todos e cada um dos fiéis 

cristãos dento da eclesiologia conciliar. Segundo Anjos, “esta proposta de consciência não 

representa, portanto, fechamento subjetivista e relativismo moral, pois a razão imperativa do 

bem se impõe nas exigências relacionais que transcendem as individualidades e 

subjetividades”135. 

A reflexão conciliar sobre a consciência moral coloca a dignidade da pessoa humana 

como princípio para a reflexão ético-teológica, conforme fica demonstrado no gigantesco passo 

dado ao considerar e defender a liberdade religiosa fundamentada na dignidade da consciência, 

conforme expresso na Declaração Dignitatis Humanae (DHnae)136:  

Este Concílio Vaticano declara que a pessoa humana tem direito à liberdade religiosa. 

Esta liberdade consiste no seguinte: todos os homens devem estar livres de coação, 

quer por parte dos indivíduos, quer dos grupos sociais ou qualquer autoridade humana; 

e de tal modo que, em matéria religiosa, ninguém seja forçado a agir contra a própria 

consciência, nem impedido, dentro dos devidos limites, de proceder segundo a 

mesma, em particular e em público, só ou associado com outros. Declara, além disso, 

que o direito à liberdade religiosa se funda realmente na própria dignidade da pessoa 

humana, qual a palavra revelada de Deus e a própria razão a dão a conhecer. Este 

direito da pessoa humana à liberdade religiosa, na ordem jurídica da sociedade, deve 

ser de tal modo reconhecido que se torne um direito civil (DHnae, n. 2). 

Esta proposição manifesta como a Igreja, enquanto sujeito moral institucional, foi capaz 

de rever seu posicionamento a partir das interpelações do contexto mundial. A postura de 

renovação, motivada pela volta às fontes em vista da fidelidade evangélica, exigiu que duras 

decisões fossem tomadas como consequência necessária do próprio processo de renovação. 

Nesse sentido, Gaudium et Spes mostra o grau de maturidade e responsabilidade que se passou 

a exigir da vivência adulta da fé por parte do laicato: 

Dos sacerdotes, esperam os leigos a luz e força espiritual. Mas não pensem que os 

seus pastores estão sempre de tal modo preparados que tenham uma solução pronta, 

para qualquer questão, mesmo grave, que surja, ou que tal é a sua missão. Antes, 

esclarecidos pela sabedoria cristã, e atendendo à doutrina do Magistério, assumam por 

si mesmos as próprias responsabilidades. [...] Os leigos, que devem tomar parte ativa 

em toda a vida da Igreja, não devem apenas impregnar o mundo com o espírito cristão, 

 
135 ANJOS, Teologia Moral, p. 946. 
136 CONCÍLIO VATICANO II. Dignitatis Humanae: declaração sobre a liberdade religiosa. Roma, 07 dez. 1965. 

In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. 

(Documentos da Igreja). p. 411-429.  



 

87 

 

mas são também chamados a serem testemunhas de Cristo, em todas as circunstâncias, 

no seio da comunidade humana (GS, n. 43). 

Giovanni Ancona, refletindo sobre essa passagem importante a respeito dos leigos, 

enfatiza a importância do discernimento para a tomada de decisão, evitando assim, uma 

uniformidade estéril:  

Isso não quer dizer que as soluções que eles adotarão para resolver os problemas sejam 

sempre as mesmas. As opiniões são frequentemente diversas e legítimas; os cristãos 

não precisam necessariamente pensar todos do mesmo modo. A avaliação da 

realidade, de fato, é variada, assim como variadas são as opções políticas. Em todo 

caso, ainda que todas essas opiniões e opções sejam relacionadas à mensagem 

evangélica, a ninguém é lícito reivindicar a autoridade da Igreja em favor da própria 

escolha. Tal afirmação é fundamental no que diz respeito à liberdade da Igreja. Uma 

última observação acerca dos deveres dos leigos recorda que esses deveres não se 

esgotam na animação das atividades temporais, mas se estendem ao testemunho da fé 

na sociedade137. 

Extrapola o objetivo desta tese abarcar todo o significado que teve o Concílio Vaticano 

II, seja na letra que no espírito, para a Teologia moral. O fundamental para a reflexão sucessiva 

é o destaque dos elementos principais para a renovação da Teologia moral e o novo modo como 

a consciência vem considerada a partir da nova eclesiologia conciliar. Em decorrência disso, 

coube destacar como a moral passou a ter um caráter autoimplicativo na vida do clero e do 

laicato, enquanto povo de Deus gerado no batismo, cuja missão é abrir-se a toda a comunidade 

humana para dar frutos na caridade para vida do mundo (OT, n. 16). 

 

NOTAS CONCLUSIVAS 

 

O objetivo da reflexão deste primeiro capítulo foi analisar os principais pontos do 

percurso histórico do tratado da consciência moral da tradição católica ocidental. Demonstrou-

se que o modo como a consciência moral é, ou não, considerada determina toda a elaboração 

da Teologia moral. Os dois termos gregos syneidesis e synderesis, balizaram esse percurso 

reflexivo, mostrando que a consciência moral não pode ser reduzida a um ato de aplicação de 

 
137 “Ciò non vuol dire che le soluzioni che essi adotteranno per risolvere i problemi siano sempre le stesse. Le 

opinioni sono spesso diverse e legittime; i cristiani non necessariamente devono pensarla tutti allo stesso modo. 

La valutazione della realtà, infatti, è variegata, così come variegate sono le opzioni politiche. In ogni caso, 

anche se tutte queste opinioni e opzioni vengono connesse al messaggio evangelico, a nessuno è lecito 

rivendicare l'autorità della Chiesa a favore della propria scelta. Tale affermazione è fondamentale, in ordine 

alla libertà della Chiesa. Un'ultima annotazione circa i doveri dei laici ricorda che questi doveri non si 

esauriscono nell'animazione delle attività temporali, ma si allargano alla testimonianza della fede nella società”. 

ANCONA, Giovanni. La Chiesa e la vocazione dell’uomo. Parte I. Introduzione e commento. In: NOCETI, 

Serena; REPOLE, Roberto (A cura di). Commentario ai documenti del Vaticano II: Gaudium et spes. Bologna: 

EDB, 2020. v. 8, p. 289. Tradução nossa.  



 

88 

 

princípios, mas deve manter-se sempre como centro integrador e irradiador da pessoa, conforme 

foi mostrado ao se considerar a perspectiva bíblica. As contribuições de S. Agostinho e S. 

Tomás de Aquino, enquanto ilustres representantes da Patrística e Escolástica respectivamente, 

foram fundamentais para se compreender a importância da consciência moral na elaboração 

ético-teológica sobre o agir cristão. 

Ao fazer este percurso a partir dos sujeitos individuais e institucionais diante das 

interpelações dos diversos contextos culturais, foi possível perceber como a heteronomia foi se 

fortalecendo ao longo do processo de elaboração teológico-moral. O processo de elaboração 

racional da moral, sobretudo na Idade Média, contribuiu para que a teoria fosse, 

progressivamente se afastando da vida concreta e tornando-se tema de “especialistas”. Os 

resultados obtidos na pesquisa deste primeiro capítulo possibilitaram identificar o Concílio de 

Trento como auge dessa postura heterônoma da Igreja em relação aos fiéis. A Teologia moral 

pós-tridentina se consolida como disciplina autônoma, fechada no esquema jurídico e 

desvinculada da seiva teológica, espiritual e bíblica. 

Mesmo nesse esquema teórico rígido, ficou comprovado que a abertura às interpelações 

culturais de cada período pôde suscitar também a renovação. Assim fez Santo Afonso Maria de 

Ligório ao se dedicar à pastoral missionária nas periferias sociais e existenciais do Reino de 

Nápoles do séc. XVIII. Ainda que tenha permanecido, em linhas gerais, no esquema da moral 

casuística pós-tridentina, Afonso colocou um germe de renovação ao considerar a importância 

e a dignidade da consciência moral dentro da consideração sobre a ação ética a partir da fé 

cristã. Ao nutrir sua proposta teológico-moral com a espiritualidade, a prática da caridade e o 

contato pastoral com os pobres mais abandonados, Afonso foi capaz de assumir para si a 

complexidade que a vida traz para a reflexão moral e o quanto a reflexão é interpelada pela vida 

concreta das pessoas. 

Tal postura, assumida gradativamente pelas gerações posteriores, marcou a reflexão 

moral e, juntamente com os novos horizontes colocados pela Escola de Tübingen, confluíram 

para o processo tenso e fecundo de renovação empreendido pelo Concílio Vaticano II. Os 

padres conciliares, mesmo não produzindo um documento específico sobre a Teologia moral e 

sobre a consciência moral, ofereceram as balizas necessárias para uma renovação da ética 

teológica à luz das interpelações culturais provindas do séc. XIX e da primeira metade do séc. 

XX138.  

 
138 “Alla teologia morale, chiamata a perfezionarsi, il Concilio non dedica un documento specifico. Il complesso 

cammino conciliare conseguente all’abandono del De Ordini Morali, offre però alla riflessione teologico-

 



 

89 

 

A postura autoimplicativa da Teologia moral conciliar em relação à hierarquia e ao 

laicato significou uma mudança radical em relação às posturas jurídicas moralizantes do 

período da moral casuística. Assim, ganha espaço o caráter vocacional da moral à luz da fé 

cristã, cuja missão não é fechar-se em si mesma, mas colocar-se em diálogo com a comunidade 

humana em busca constante e comunitária pela verdade.  

O próximo capítulo analisará a relação entre a Igreja e os meios de comunicação social 

a partir das interpelações éticas da nova cultura comunicacional. O recorte histórico abrangerá 

os principais documentos do Magistério eclesiástico que trataram da questão, desde a invenção 

da Prensa (Séc. XV) até os dias de hoje. O objetivo será analisar como as compreensões ético-

teológicas sobre a consciência moral influenciam o Magistério na abordagem dos desafios 

trazidos pelos avanços dos meios de comunicação e pelas novas tecnologias digitais. O próximo 

capítulo focará na relação entre a moral eclesiástica e os meios de comunicação, com ênfase no 

modo como a consciência moral foi considerada diante do complexo e árduo surgimento de um 

novo cenário cultural global. 

 
morale numerose indicazioni e fondamentali punti dottrinali”. DONATO, Antonio. Il rinnovamento teologico 

della proposta morale a partire da Optatam totius: il contributo di D. Capone. Materdomini: San Gerardo, 

2014, p. 19. Nessa obra, Donato dedica o primeiro capítulo (p. 17-82) à questão da renovação da Teologia 

moral como ciência, examinando os documentos Gaudium et Spes e Optatam Totius, frisando a importância de 

Domenico Capone nesse audacioso projeto. 



 

91 

 

2 IGREJA E MEIOS DE COMUNICAÇÃO SOCIAL 

 

Para bem identificar e refletir sobre os desafios emergentes na cultura digital para a 

elaboração da ética cristã faz-se necessário analisar documentos magisteriais sobre a relação da 

Igreja com os meios de comunicação ao longo da história, perguntando-se: como o Magistério 

eclesiástico considerou e tem considerado as questões éticas emergentes dos avanços da 

tecnologia dos meios de comunicação? A atenção aos sujeitos morais, considerada no primeiro 

capítulo, continua sendo chave hermenêutica importante para este próximo passo da pesquisa. 

Com ela, será destacada a evolução progressiva da autoridade eclesiástica, que se desloca de 

uma postura impositiva e fechada ao diálogo para uma forma de autoridade caracterizada pela 

abertura, pelo diálogo e pela atenção às questões culturais emergentes. A análise dos 

documentos selecionados está organizada em antes e depois do Concílio Vaticano II. Será 

demonstrado como e por que esse concílio foi um divisor de águas na postura ética do 

Magistério da Igreja em relação aos meios de comunicação, cada vez mais evoluídos 

tecnologicamente e com implicações éticas cada vez mais complexas.  

 

2.1 A Igreja e os meios de comunicação antes do Concílio Vaticano II 

 

A relação do Magistério da Igreja com os meios de comunicação social foi sempre 

intensa, mas nem sempre pacífica. A pesquisadora Joana Puntel1 destaca que, desde o 

testemunho das primeiras comunidades, a Igreja foi se aperfeiçoando em seu modo de 

comunicar o Evangelho nas diversas culturas, sempre buscando novas linguagens para a 

evangelização. Esse processo foi exigido fortemente pela expansão da fé cristã e pelo 

consequente processo de institucionalização e hierarquização da Igreja.  

A consolidação da autoridade hierárquica, a partir dos imperadores Constantino e 

Teodósio no séc. IV, tornou-se um elemento-chave para analisar a relação da Igreja com os 

meios de comunicação séculos mais tarde. Em sua pesquisa, Puntel destaca o significado desse 

momento da história da Igreja: “Podemos imaginar, portanto, que daí por diante é sob o signo 

da autoridade, ditando normas e estabelecendo modelos de comportamento, que a comunicação 

pode ser analisada [pelo Magistério da Igreja], sobretudo por meio de seus documentos”2. 

 
1 PUNTEL, Igreja e sociedade. 
2 PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 16. 



 

92 

 

O séc. XI é um marco importante na história da Igreja pelo fato de o Papa Gregório VII 

ter reforçado o poder absoluto do Romano Pontífice no famoso documento Dictatus Papae3, 

em 1075. A autoridade temporal e espiritual do Papa foi definida com abrangência universal, 

cujo exercício consistia, grandemente, em censurar e condenar o que estivesse em desacordo 

com a ortodoxia e a moral católicas.  

 

2.1.1 A Igreja e as questões éticas emergentes na Imprensa 

 

A comunicação escrita foi e permanece amplamente utilizada pela Igreja nos diversos 

âmbitos de sua estrutura, tanto apostólicos como institucionais. É inegável o valor das 

bibliotecas medievais para a cultura atual por terem abrigado o trabalho árduo de tantos monges 

copistas que registraram o pensamento da época para deixar esse gigantesco legado à história. 

O advento da imprensa, com J. Gutenberg, no entanto, revolucionou a humanidade a partir da 

primeira metade do séc. XV com a agilidade na publicação de livros e, por conseguinte, na 

divulgação do conhecimento. Esse avanço aguçou a vigilância do Magistério eclesiástico sobre 

as publicações, visto que também a instituição eclesiástica fez uso desta nova técnica e conhecia 

seu potencial. Romeu Dale comenta a primeira relação do Magistério da Igreja com a assim 

chamada tipografia: 

Em Mogúncia (Alemanha), no ano de 1454, Gutenberg imprimia para o Papa Nicolau 

V uma carta de indulgências; e, no ano seguinte, a primeira Bíblia. Sobretudo a partir 

de 1462, depois da conquista de Mogúncia pelo arcebispo Adolfo de Nassau, a 

tipografia, já bastante difundida na Alemanha, espalha-se rapidamente pela Itália, 

França e Espanha4. 

O contato com esse novo meio de comunicação foi paradoxal para a Igreja, como afirma 

Puntel: “[...] apenas decorridos quarenta anos da publicação do primeiro livro por Gutenberg, a 

Universidade de Colônia, sob os aplausos do Papa Sisto IV (1471-1484), instituiu a censura 

prévia e mandou à fogueira os livros heréticos”5. Em 1487, Papa Inocêncio VIII publica a 

Constituição Inter Multiplices6, considerada o primeiro documento da Igreja sobre a Imprensa.  

 
3 GREGÓRIO VII. Dictatus Papae. Roma, 1075. In: CASPAR, Erich. (Ed.). Das register Gregors VII: 

Monumenta Germaniae Historica, Epistolae Selectae. Berlin: Weidmann, 1920. v. II. p. 202-208. Uma versão 

em português está disponível em: https://www.deuslovult.org/2011/04/16/dictatus-Papae-gregorio-vii/. Acesso 

em: 14 jul. 2022. 
4 DALE, Romeu (Org.). Igreja e comunicação social. São Paulo: Paulinas, 1973. (Comunicação Social), p. 33. 
5 PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 20. 
6 INOCÊNCO VIII. Inter Multiplices. 17 nov. 1487. In: DALE, Romeu (Org.). Igreja e comunicação social. São 

Paulo: Paulinas, 1973. (Comunicação Social). p. 34-37.  

https://www.deuslovult.org/2011/04/16/dictatus-papae-gregorio-vii/


 

93 

 

O controle sobre as publicações continuou acirrado, sendo a autoridade eclesiástica a 

instância suprema de definição sobre o que podia ou não ser impresso e divulgado7. Papa Leão 

X mantém a postura rígida em relação à imprensa na Constituição Inter Sollicitudines, de 04 de 

maio de 15158. Consolida-se, neste documento, um modo de aproximação aos meios de 

comunicação que perdurará na linguagem dos documentos eclesiásticos posteriores: destaque 

dos pontos positivos da nova tecnologia e, em seguida, elenco dos riscos decorrentes para a 

moral cristã:  

Com efeito, ainda que alguém possa facilmente instruir-se mediante a leitura, e que a 

providencial invenção da imprensa, hoje tão aperfeiçoada, traga inúmeros benefícios 

aos homens; e como é possível produzir numerosos livros, com pouco gasto, que 

muito facilitarão o aperfeiçoamento dos espíritos, para o cultivo das letras; e 

facilmente haverá homens eruditos em toda espécie de idiomas, sobretudo, porém, 

entre os católicos, como esperamos que os tenha em abundância a Santa Igreja 

Romana, que saibam e possam instruir os infiéis, nas ciências sagradas, e conquistá-

los salutarmente para a sociedade dos fiéis, mediante o ensino da fé cristã. Surgiram, 

porém, muitas queixas entre nós, ouvidas igualmente pela Sé Apostólica, a respeito 

de alguns mestres impressores que, em diversas partes do mundo, mandam imprimir 

e ousam vender publicamente, livros em latim, traduzidos do grego, do hebraico, do 

árabe, do caldaico, como também outros em latim e vernáculo, contendo erros em 

matéria de fé e doutrinas perniciosas contrárias também à religião cristã, e atacando a 

fama de altos dignitários eclesiásticos. A leitura de tais livros não só não edifica os 

leitores, mas os induz aos maiores erros na fé, na vida e nos costumes, tendo daí 

surgido muitas vezes escândalos (como no-lo ensina a experiência); e teme-se que no 

futuro ainda causem maiores danos9. 

Desde o início do contato da Igreja com os meios de comunicação social, o instrumento 

em si é considerado como eticamente neutro, criado para a glória divina, como se afirma ao n. 

2. A questão moral que se coloca é sempre em relação ao uso que se faz do instrumento, sobre 

o qual se impõem muitas censuras. No caso desse documento de Leão X, publicado durante o 

V Concílio de Latrão (1512-1517), são apresentadas duas justificativas para tal postura, a saber: 

combater os erros doutrinais disseminados pela imprensa e evitar que se deturpe a imprensa em 

si:  

Nós, portanto, para que esta invenção não se deturpe nem prejudique a salvação dos 

fiéis, pois foi criada para a glória divina, aumento da fé e propagação das belas artes, 

resolvemos tomar a nosso cuidado a impressão de livros, para que de resto os 

espinhos não venham a crescer juntamente com as boas sementes, nem o veneno se 

misture com o remédio. Com a intenção, pois, de dar um paradeiro oportuno a esses 

abusos, com a aprovação deste Santo Concílio, e para que melhor se resolva este 

assunto da impressão de livros, empregar-se-á doravante o máximo de atenção e 

cautela. Em vista disso, decretamos e ordenamos, para todo o sempre, que ninguém 

 
7 PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 20.  
8 LEÃO X. Inter Sollicitudines. 04 maio 1515. In: DALE, Romeu (Org.). Igreja e comunicação social. São Paulo: 

Paulinas, 1973. (Comunicação Social). p. 39-41. 
9 LEÃO X, Inter Sollicitudines, n. 1. 



 

94 

 

imprima nem ouse mandar imprimir livro ou qualquer outra matéria escrita, tanto 

em Roma como nas outras cidades e dioceses, sem exame prévio10.  

A instauração da censura prévia expressa a grande preocupação do Magistério da Igreja 

diante da nova revolução cultural trazida pela imprensa. Tal controle absoluto, conforme 

proposto por Leão X, foi questionado duramente pela Reforma Protestante (1517), cuja irrupção 

impactou fortemente as estruturas da Igreja católica já fragilizadas11. A repercussão no campo 

da imprensa foi notável: “[...] Lutero, [...] ao ser excluído da comunhão católica, arrastou 

consigo quase toda a nobreza alemã e boa parte dos seus súditos; revelou-se um grande 

comunicador social ao furar o bloqueio imposto por Roma sob severas penas, desarticulando 

seu poder político e religioso”12.  

Diante do abalo da Reforma Protestante, a Igreja Católica buscou se reforçar 

institucionalmente com as definições doutrinais e os anátemas do Concílio de Trento (1545-

1563). As definições tridentinas tinham o foco exclusivo sobre o reforço e consolidação da 

identidade católica abalada, deixando claras as condições para estar na comunhão da Igreja ou 

fora dela (anatema sit). Coube ao Ofício da Sacra Romana e Universal Inquisição, criada pelo 

Papa Paulo III, instaurar a vigilância doutrinal, em 154213. Posteriormente, em 1559, Papa Paulo 

IV criou o Index Librorum Prohibitorum, cuja finalidade era tirar livros de circulação e queimá-

los publicamente.  

 

2.1.2 Vigilanti Cura e os meios de comunicação audiovisuais  

 

As definições tridentinas para o campo da moral influenciaram fortemente no 

fechamento da Igreja em relação ao desenvolvimento cultural que se seguiu. No séc. XIX, com 

 
10 LEÃO X, Inter Sollicitudines, n. 2. 
11 Libânio compara a Reforma Protestante a um abalo sísmico para falar de seus efeitos nas estruturas eclesiásticas 

do catolicismo (LIBÂNIO, A volta à grande disciplina, p. 28). No tópico “Luta contra as próprias deficiências” 

(LIBÂNIO, A volta à grande disciplina, p. 30-38), o teólogo jesuíta pontua as crises que marcavam a vida da 

Igreja no período denominado por ele como “final da cristandade medieval”. Um subtópico é reservado às falhas 

na estrutura eclesiástica (LIBÂNIO, A volta à grande disciplina, p. 33-37), as quais foram fortemente criticadas 

pela Reforma Protestante e, consequentemente, foram assumidas em vista da Reforma Católica no Concílio de 

Trento. Libânio aborda tais questões no tópico “fatores da construção” (LIBÂNIO, A volta à grande disciplina, 

p. 38-77). 
12 PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 22. 
13 No séc. XX, Paulo VI assim comenta: “El día 21 de julio de 1542 Nuestro Predecesor de venerada memoria 

Paulo III, por medio de la Constitución Apostólica Licet ab initio, fundó la Sagrada Congregación de la 

Inquisición Romana y Universal, a la que encomendó el objetivo exclusivo de descubrir las herejías, y, 

consiguientemente, de reprimir los delitos contra la fe, prohibir libros y nombrar inquisidores en toda la Iglesia. 

Estos tuvieron con frecuencia potestad en otros asuntos, ya por su dificultad específica, ya por su singular 

importancia”. PAULO VI. Integrae Servandae: carta apostólica motu proprio. Roma, 07 dez. 1965, não 

paginado. Disponível em: https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-

proprio_19651207_integrae-servandae.html. Acesso em: 26 abr. 2023. 

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19651207_integrae-servandae.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19651207_integrae-servandae.html


 

95 

 

Pio IX, a Igreja atingiu o auge de sua postura antimodernista, fortalecendo sua autoridade e 

supremacia em relação ao mundo moderno. O rechaço aos avanços “modernistas” ainda ecoava 

fortemente nas estruturas centrais da Igreja na primeira metade do séc. XX, quando Pio XI 

inaugurou, em 12 de fevereiro de 1931, a Statio Radiophonica Vaticana14. A nova tecnologia é 

criticada nos pontos destoantes à fé e moral cristãs, mas assumida pela Igreja com o objetivo 

de replicar a voz do Papa para as comunidades espalhadas pelo orbe católico.  

Outro meio de comunicação que a Igreja utilizou e sobre o qual exerceu forte vigilância 

e controle foi o Cinema, cujo tema foi abordado na primeira metade do séc. XX pelo Papa Pio 

XI, na Carta Encíclica Vigilanti Cura (VC), publicada em 29 de junho de 193615. O Papa inicia 

reconhecendo a vigilante atenção dos Bispos estadunidenses que instauraram a chamada 

“Legião da Decência”16 para combater as imoralidades e valores antirreligiosos presentes na 

arte cinematográfica. Pio XI, após recordar outros pronunciamentos seus sobre o tema, se 

propõe a estender a tratativa para toda a Igreja. O modo de aproximação continua o mesmo: ver 

na técnica os avanços e combater os riscos e perigos que atentam contra a ordem moral e a 

religião, bem como contra os próprios instrumentos de comunicação. 

Com efeito, é mui necessário e urgente cuidar para que os progressos da ciência e da 

arte, e mesmo das artes da indústria técnica, verdadeiros dons de Deus, sejam dirigidos 

de tal modo à glória de Deus, à salvação das almas, à extensão do reino de Jesus Cristo 

sobre a terra, que todos, como a Igreja nos faz rezar, “aproveitemos os bens temporais 

de modo a não perder os bens eternos”. Ora, facilmente todos podem verificar que os 

progressos do cinema, quanto mais maravilhosos se tornam, mais perniciosos foram 

para a moralidade e para a religião, e mesmo para a honestidade do Estado civil 

(VC, n. 6)17. 

A saída encontrada, para além da condenação das imoralidades, vícios e atentados contra 

a religião cristã, constitui-se no incentivo para a “produção cinematográfica, inspirada 

completamente nos princípios da moral [trabalho para o qual se necessita a] competência de 

técnicos e não de meros diletantes, para evitar prejuízo de dinheiro e de energia” (VC, n. 29).  

Nota-se aqui uma atitude que não se restringe à vigilância moralizante sobre os valores 

veiculados no cinema e a consequente crítica a seus produtores, mas incentiva-se o 

 
14 CAROLIS, Alessandro de. 12 de fevereiro de 1931, dia em que o Papa inaugurou a Rádio Vaticano. Vatican 

News. Cidade do Vaticano, 12 fev. 2019. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2019-

02/12-fevereiro-aniversario-88-anni-radio-vaticana-pio-xi-marconi.html. Acesso em: 27 mar. 2023.  
15 PIO XI. Vigilanti Cura: carta encíclica sobre o cinema. Roma, 29 jun. 1936. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_29061936_vigilanti-cura.html. 

Acesso em: 27 mar. 2023.  
16 “Nesta gravíssima situação, Veneráveis Irmãos, fostes vós os primeiros a estudar o meio de defender contra o 

perigo iminente as almas confiadas aos vossos cuidados; instituístes a “Legião da Decência” como uma cruzada 

santa, fundada para reanimar enfim os ideais da honestidade moral e cristã” (VC, n. 9). 
17 Grifo nosso. 

https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2019-02/12-fevereiro-aniversario-88-anni-radio-vaticana-pio-xi-marconi.html
https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2019-02/12-fevereiro-aniversario-88-anni-radio-vaticana-pio-xi-marconi.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_29061936_vigilanti-cura.html


 

96 

 

protagonismo católico na produção dos filmes concordes à fé e à moral da Igreja. Ao se fazer 

uso desse meio de comunicação, Pio XI alerta para a necessidade de ir além da fruição lúdica, 

chegando à motivação para a prática do bem, questão de suma relevância moral: “Os filmes não 

devem somente ocupar as horas vagas de lazer, mas podem e devem, por sua força magnífica, 

ilustrar as mentes dos espectadores e dirigi-los positivamente para todas as virtudes” (VC, n. 

33). Para isso, Pio XI pede que os filmes sejam classificados segundo padrões estabelecidos em 

uma lista com os seguintes pontos:  

[...] quais os filmes permitidos a todos, quais os filmes permitidos com reserva, quais 

os filmes prejudiciais ou positivamente maus. Isto exige confecção de listas e sua 

publicação regular, em forma de boletins, em que, a miúdo, se classifiquem os filmes 

em forma acessível a todos (VC, n. 35). 

A preocupação moral se traduz na tentativa de controlar os meios de comunicação 

social. Tal postura deixa transparecer a concepção segundo a qual os desvios morais devem ser 

contidos com o reforço das leis que regulamentam os meios. Essa atitude, portanto, 

desconsidera a autonomia, liberdade e iniciativa da consciência dos sujeitos individuais no 

processo. Em contrapartida, enfatiza-se a vulnerabilidade diante dos perigos e ameaças 

sobretudo à moral, à qual se pretende remediar com as normas e regras.  

O próximo documento magisterial analisado é Miranda Prorsus, cujo enfoque se amplia 

diante das questões apresentadas pelos novos meios de comunicação. 

  

2.1.3 Miranda Prorsus e os avanços tecnológicos do cinema, rádio e TV 

 

A preocupação da Igreja católica com os meios de comunicação social continuou com 

Pio XII. Na carta encíclica Miranda Prorsus (MP), de 1957, o Pontífice manifesta sua 

preocupação com o cinema e vai além, colocando sob o crivo da moralidade e da religião 

católicas o rádio e a televisão.  

Após tecer elogios à tecnologia da comunicação (MP, n. 1), nota-se um diferencial: o 

tom da censura moralizante, apesar de presente, fica mais diluído e a aproximação com os 

referidos meios audiovisuais tende a ser maior: “Com particular alegria, mas também com 

prudência vigilante de Mãe, procurou, desde o princípio, a Igreja seguir e proteger os seus filhos 

no caminho maravilhoso do progresso das técnicas de difusão” (MP, n. 4). Nota-se que a dureza 

da autoridade se dilui na postura maternal atribuída ao Magistério eclesiástico em relação aos 

fiéis, nomeados como filhos.  



 

97 

 

A compreensão mais ampla sobre o significado ético dos meios de comunicação está ao 

afirmar que tais instrumentos difusores “têm poderoso influxo no modo de pensar e agir dos 

indivíduos e comunidades” (MP, n. 5). Essa percepção vai ganhando contornos cada vez mais 

definidos com a evolução dos meios de comunicação social. Constata-se o início dos esforços 

do Magistério eclesiástico para se pensar os meios de comunicação para além da dimensão 

puramente técnica/instrumental e chegar às questões éticas emergentes na nova cultura que vai 

se constituindo. Mais que enfatizar os perigos da comunicação de contravalores, reconhece-se 

que há uma influência ética subjacente ao desenvolvimento das mídias.  

O amplo alcance dos meios de comunicação, ainda que em estágios relativamente 

rudimentares, potencializa a ação evangelizadora (MP, n. 6) ao mesmo tempo que traz 

questionamentos e interpelações éticas para as estruturas da Igreja. É nesse sentido que Pio XII, 

ao n. 11 de Miranda Prorsus, faz referência à criação da Pontifícia Comissão para a 

cinematografia, o rádio, e a televisão, em 16 de dezembro de 195418, cujo objetivo é estudar 

problemas surgidos no cinema, no rádio e na televisão que estejam em contradição com a fé e 

a moral católicas, conforme o artigo n. 2 do estatuto da referida comissão19. Tal órgão da Santa 

Sé se constitui como um braço da hierarquia eclesiástica, cuja ação de controle/censura 

sobressai em seus objetivos. 

Pio XII é mais enfático ao demostrar os benefícios e riscos dos meios de comunicação 

social: “Não só grandes bens, mas também tremendos perigos podem nascer dos progressos 

técnicos, já realizados ou que se continuam a realizar, nos importantíssimos setores do cinema, 

da rádio e da televisão” (MP, n. 17). A visão dualista, com ênfase no lado negativo, dificulta o 

diálogo do Magistério da Igreja com os responsáveis pelos avanços tecnológicos na 

comunicação. Nota-se, no ensinamento magisterial, uma postura mais moralizante do que 

samaritana ao se pronunciar sobre o desenvolvimento das mídias. Tal postura se faz presente 

em uma configuração da moral católica que continua centrada no confessionário, com ênfase 

no pecado, deixando a dimensão social da consciência do fiel bastante obscurecida.  

Pio XII compara a relação entre o ser humano e as tecnologias da comunicação à das 

demais técnicas industriais, destacando a preocupação com a possível escravidão do ser humano 

 
18 Conferir SEGRETERIA DI STATO VATICANO. Statuto della Pontificia Commissione per la Cinematografia, 

la Radio e la Televisione. Roma, 16 dic. 1954. AAS 46(1954), p. 783-784. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-46-1954-ocr.pdf. Acesso em: 02 maio 2023.  
19 “La Pontificia Commissione per la Cinematografia, la Radio e la Televisione è l’Organo della Santa Sede per lo 

studio dei problemi del cinema, della radio e della televisione, che hanno attinenza con la fede e con la morale”. 

SEGRETERIA DI STATO VATICANO. Statuto della Pontificia Commissione per la Cinematografia, la Radio 

e la Televisione, Articolo 2. 

https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-46-1954-ocr.pdf


 

98 

 

pela máquina20. A tônica do documento, ao considerar essa realidade, continua sendo o combate 

ao mau uso da tecnologia dos meios de comunicação:  

O mal moral, certamente, não pode provir de Deus, perfeição absoluta; nem das 

técnicas em si mesmas, que são dons preciosos Seus; mas só do homem, que, sendo 

dotado de liberdade, abusa dessas técnicas e difunde conscientemente o mal moral, 

colocando-se do lado do príncipe das trevas e constituindo-se inimigo de Deus: “Foi 

um homem inimigo que fez isto” (Mt 13,28) (MP, n. 27).  

Ao trazer o tema do mal moral em relação ao uso mal intencionado dos meios de 

comunicação social, colocam-se três elementos: Deus, a técnica, e o ser humano. Ao invés de 

integrar a visão de fé, segundo a qual a humanidade cria e aperfeiçoa a técnica por graça e dom 

divinos, Pio XII faz opção por uma reflexão ética fragmentada. A relação entre Deus, técnica e 

ser humano é analisada com acento demasiado na teologia do pecado original, segundo a qual 

o mal moral vem do ser humano em sua rebeldia ao senhorio de Deus. A neutralidade ética da 

técnica passa a ser um fator que dificulta a compreensão e ponderação integradas da questão. 

Do mesmo modo, a visão de um Deus que é o sumo bem, parece não interagir com o ser humano 

pecador e conduzi-lo ao bem na cultura marcada pela tecnologia.  

O tema da liberdade de expressão é também foco de preocupação moral por parte do 

Magistério, ao perceber o abuso dessa liberdade em alguns setores da sociedade:  

Nem se pode aceitar a teoria que, não obstante as ruínas morais e materiais causadas 

por tais doutrinas no passado, defende a chamada “liberdade de expressão”, não no 

sentido nobre por Nós indicado acima, mas significando liberdade de difundir sem 

quaisquer peias tudo quanto apeteça, ainda que seja imoral ou perigoso para a fé e os 

bons costumes (MP, n. 34).  

As afirmações de Pio XII deixam transparecer a realidade de uma Igreja que vai se 

percebendo à margem dos avanços da sociedade, cuja lógica não apenas destoa dos princípios 

da fé cristã, mas os desconsidera. Daí a tentativa do Pontífice de reforçar a missão vigilante, a 

qual vem sustentada em Miranda Prorsus, n. 35, com uma citação da Sagrada Escritura: 

“Experimentai tudo: o que é bom, conservai-o. Abstende-vos de toda a experiência de mal” 

(1Ts 5,21-22). A citação bíblica sobre a busca do bem e a fuga do mal, no contexto em que vem 

colocada, tem por objetivo consolidar uma posição de superioridade da Igreja enquanto 

detentora da verdade em oposição ao momento cultural em ebulição vivido pela grande 

sociedade. Veta-se, mais uma vez, a via do diálogo para optar pela força da autoridade.  

 
20 “Como no progresso das técnicas industriais do século passado, não souberam evitar sempre a escravização do 

homem à máquina, que era destinada a servi-lo, e gerações inteiras ainda nos nossos dias estão a pagar bem à 

sua custa esses erros do passado” (MP, n. 20). 



 

99 

 

A finalidade dos meios de comunicação também é vista com dualismo: lazer e distração 

ou meios para a formação nos valores humanos? A ênfase é na segunda opção.  

As três principais técnicas audiovisuais de comunicação — o cinema, a rádio e a 

televisão — não são, pois, simples meios de lazer e distração (ainda que grande parte 

dos ouvintes e espectadores as consideram principalmente sob este aspecto) mas 

constituem verdadeira e própria transmissão de valores humanos, sobretudo 

espirituais, e podem constituir, portanto, nova e eficaz forma de promover a cultura 

no seio da sociedade moderna (MP, n. 42). 

A preocupação do Pontífice continua ao relacionar as técnicas audiovisuais com a 

imprensa. O foco específico é sobre o poder maior de influência sociocultural que os meios 

audiovisuais têm em relação ao livro (MP, n. 43). Dada essa grande influência, a verdade e o 

bem são colocados como critérios absolutos para o desenvolvimento e atuação dessas técnicas 

em contínuo progresso (MP, n. 44). 

A educação das massas faz parte da pauta reflexiva de Pio XII (MP, n. 57-67). O n. 57 

do documento traz a preocupação da formação do espectador/ouvinte, para que compreenda 

bem a linguagem de cada meio de comunicação e, com a consciência formada segundo os 

valores cristãos, tenha postura crítica sobre o conteúdo recebido. Mesmo com tal postura crítica, 

não é concedida ao público a liberdade de escolha em relação aos programas, a qual sempre 

estará submetida à conformidade com “a doutrina da Igreja e as indicações relativas ao seu 

valor moral e religioso, publicadas pelas entidades competentes da Igreja” (MP, n. 59). A 

justificativa para a formação das massas está assim apresentada:  

Formar os espectadores para assistir duma maneira consciente e não passiva aos 

espetáculos, fará diminuir os perigos morais, permitindo ao mesmo tempo ao cristão 

aproveitar de todos os conhecimentos novos do mundo para elevar o espírito até à 

meditação das grandes verdades de Deus (MP, n. 61). 

A afirmação deixa entrever a força de persuasão dos meios de comunicação de massa, 

cujo efeito de massificação vai contra a dignidade humana e o bem comum. O documento traz 

a reflexão sobre a nova dinâmica comunicativa radiofônica e televisiva, a partir da qual as 

informações não somente têm ampla abrangência, mas chegam às massas em uma dinâmica 

diferente da imprensa e do cinema (MP, n. 64). A preocupação com a transmissão televisiva 

decorre do fato de levar as informações diretamente aos lares, enquanto o cinema exige o 

deslocamento dos espectadores até as salas públicas. 

Trata-se de um avanço tecnológico que é considerado pela autoridade eclesiástica com 

grande preocupação. Daí se colocar a necessidade de adaptações dos conteúdos para cada fase 

do desenvolvimento humano nos campos intelectual, emotivo e moral (MP, n. 63). Um convite 



 

100 

 

é feito diretamente aos jovens, convidando-os à prática da prudência no contato com os meios 

de comunicação social: “Aos jovens recomendamos, com afeto paternal e confiante, que 

mostrem prudência e moderação cristã, quanto à assistência a espetáculos. Devem dominar a 

inata curiosidade de ver e ouvir, e conservar o coração livre para as alegrias verdadeiras do 

espírito” (MP, n. 66). 

Nas considerações específicas sobre cada meio de comunicação, Pio XII volta sua 

atenção particular primeiramente ao cinema. Insiste na importância da classificação moral dos 

filmes (MP, n. 78-84), cujos “fins principais da classificação moral é esclarecer a opinião 

pública e educá-la no respeito e apreço dos valores morais; sem estes não se pode ter nem 

verdadeira cultura nem civilização” (MP, n. 81).  

Aos produtores e diretores de produção cinematográfica declara: “Estamos, porém, 

convencidos que o remédio mais radical para orientar eficazmente o cinema no sentido da altura 

do ‘filme ideal’ é o aprofundamento da formação cristã de todos quantos tomam parte na criação 

de obras cinematográficas” (MP, n. 100). Ainda que a formação cristã seja, de fato, uma questão 

essencial para a interação com a nova cultura, apresentá-la como “remédio radical” parece soar 

muito mais como doutrinação do que verdadeira formação da consciência.  

Para isso, apela-se à responsabilidade ética dos radiouvintes. Mais uma vez, a tecnologia 

é considerada eticamente neutra, sendo o uso que dela se faz o que pode incliná-la ao bem ou 

ao mal:   

Todos sabem quão grande virtude educativa podem ter as boas transmissões; mas ao 

mesmo tempo, o uso da rádio importa responsabilidades, porque também ela, como 

as outras técnicas, pode ser empregada para o bem e para o mal. Pode-se aplicar à 

rádio a palavra da Escritura: “Nela bendizemos a Deus e ao Pai: e nela amaldiçoamos 

os homens, que foram feitos à imagem de Deus. Da mesma boca procede a bênção e 

a maldição (Tg 3,9-10)” (MP, n. 113). 

O senso crítico na recepção dos programas é um desdobramento necessário da 

responsabilidade do rádio ouvinte. O Papa compara essa responsabilidade com a que se deve 

ter ao permitir que outra pessoa adentre a própria casa: “A transmissão radiofônica não deve 

ser um intruso, mas um amigo que entra no lar, mediante convite consciente e livre. Ai daquele 

que não sabe escolher os amigos que introduz no santuário da família!” (MP, n. 114).  

Outro ponto importante de Miranda Prorsus é a função educativa que os meios de 

comunicação social precisam desempenhar. Nesse sentido, a preocupação com os jovens é 

destacada com força e insistência:  



 

101 

 

Os Pastores de almas lembrarão, por isso, aos fiéis que a lei de Deus proíbe ouvir 

transmissões prejudiciais para a sua fé ou para a sua vida moral, e exortarão os que 

têm o cuidado da juventude à vigilância e à sapiente educação do sentido das 

responsabilidades, perante o uso do aparelho receptor admitido no lar (MP, n. 119).  

Além da responsabilidade de escolher bem os programas, cabe também aos radiouvintes 

interagir e reagir eticamente ao conteúdo veiculado:  

Os radiouvintes, devem, portanto, colaborar na formação duma opinião pública 

esclarecida que permita exprimir, nas devidas formas, aprovações, encorajamentos e 

objeções, e contribuir para que a rádio conformemente à sua missão educativa, se 

ponha ‘ao serviço da verdade, da moralidade, da justiça e do amor’ [Pio XII, Discurso 

3 out. 1947. Discorsi e Radiomessaggi di S.S. Pio XII, vol. IX, p. 267]” (MP, n. 120)21.  

Pio XII, ao se referir à televisão, nota como as suas particularidades trazem também 

novas interpelações éticas, pois influencia no modo de ver e perceber a realidade em uma nova 

lógica espaço-temporal.  

A televisão, além dos aspectos comuns com as duas precedentes técnicas de 

comunicação, possui também características próprias. Permite, com efeito, assistir de 

forma simultaneamente auditiva e visiva, a acontecimentos realizados à distância e no 

próprio instante em que acontecem, com aquela sugestão que se aproxima do contato 

pessoal e cuja feição e forma imediata é aumentada pela sensação de intimidade e 

confiança própria da vida familiar (MP, n. 139). 

Cresce, assim, a percepção de que os avanços tecnológicos dos meios de comunicação 

influenciam, cada um a seu modo, na cultura e na vida das pessoas e no modo de ver e interagir 

com a realidade. Mais do que a velocidade com que as mensagens chegam à casa do 

telespectador, o foco recai sobre a capacidade de aproximá-lo do acontecimento, transformando 

sua compreensão e julgamento crítico. Daí a preocupação com o impacto do mau uso da 

televisão dentro da família, compreendida como santuário, um ambiente de santificação das 

relações.  

A responsabilidade ética na elaboração dos conteúdos é exigida não só em relação aos 

produtores, mas também aos telespectadores:  

Todavia, nem mesmo a boa vontade e a conscienciosa atividade profissional de quem 

transmite, são suficientes para assegurarem o pleno proveito da maravilhosa técnica 

da pequena tela dum aparelho televisivo, nem suficiente também para afastar todo o 

perigo. A vigilância prudente e avisada de quem recebe em sua casa a transmissão é 

 
21 O texto, citado apenas em parte neste número de Miranda Prorsus, está disponível no site do Vaticano: PIO XII. 

Discorso ai partecipanti al “Congresso internazionale per il cinquantenario della scoperta marconiana della 

radio”. Dicastero per la Comunicazione. Roma, 03 ott. 1947. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1947/documents/hf_p-xii_spe_19471003_cinquantenario-

radio.html. Acesso em: 03 maio 2023. 

https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1947/documents/hf_p-xii_spe_19471003_cinquantenario-radio.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1947/documents/hf_p-xii_spe_19471003_cinquantenario-radio.html


 

102 

 

insubstituível22. A moderação no uso da televisão, a admissão prudente dos filhos a 

presenciar programas segundo a sua idade, a formação do caráter e do reto juízo acerca 

dos espetáculos vistos e, finalmente, o afastá-los dos programas inconvenientes, 

incumbem, como grave dever de consciência, aos pais e aos educadores. Bem 

sabemos que, especialmente este último ponto, poderá criar situações delicadas e 

difíceis, e o sentido pedagógico muitas vezes exigirá dos pais darem bom exemplo 

também com o sacrifício pessoal em renunciarem a determinados programas. Mas 

seria porventura demasiado pedir aos pais um sacrifício, quando está em jogo o bem 

supremo dos filhos? (MP n. 147-149). 

De fato, o avanço tecnológico do rádio e da televisão trouxe uma nova concepção acerca 

do significado da comunicação para a cultura humana. Esses dois meios mostraram a habilidade 

em conjugar a comunicação de massa com a cultura cada vez mais individualista. A informação 

que passa a chegar ao lar dos radiouvintes e telespectadores, sem dúvida, teve forte impacto 

cultural e suscitaram sérias questões éticas, seja em nível de regulamentações quanto de 

formação da consciência moral.  

 

2.1.4 Um breve balanço dos posicionamentos eclesiásticos pré-Vaticano II 

 

O percurso feito até este ponto mostra como a hierarquia eclesiástica foi tomando 

contato e assimilando as novas dinâmicas dos meios de comunicação social. Foi possível 

também perceber que o período pré-Vaticano II foi marcado pela presença forte da autoridade 

eclesiástica na orientação, regulação e punição sobre os usos dos meios de comunicação. A 

ênfase na defesa da religião e da moral cristãs, marcada por um tom fortemente moralizante, 

acabou por dificultar o diálogo com a cultura comunicacional emergente. A abordagem, 

centrada na tecnologia, com forte viés instrumental, também contribuiu para o fechamento do 

discurso a outras perspectivas de cunho antropológico. 

Mesmo com tantas restrições e ressalvas no campo moral, não se encontra uma negação 

absoluta dos avanços tecnológicos na área da comunicação por parte do Magistério da Igreja. 

No entanto, ficou evidente como tais tecnologias, desde a imprensa até a televisão, abalaram as 

bases da hierarquia eclesiástica no tocante ao pretendido controle sobre a sociedade. A cultura 

marcada pelos meios de comunicação colocou sérias interpelações éticas às quais o Magistério, 

fortemente marcado pela autorreferencialidade, foi respondendo em cada momento de sua 

caminhada histórica. Como afirma Cebollada, “Nos meios de comunicação social, os elogios 

 
22 Grifo nosso. 



 

103 

 

correram juntos com os anátemas. Foi um caminho difícil que levou a Igreja a rejeitá-los, aceitá-

los, valorizá-los e usá-los”23. 

Nos tópicos a seguir, busca-se demonstrar como a comunicação social entrou na pauta 

do Concílio Vaticano II e de que maneira a nova autocompreensão eclesial e moral dos padres 

conciliares contribuiu para um reposicionamento da Igreja em relação aos meios de 

comunicação. Essa mudança deve ser entendida dentro do lento processo de recepção da 

proposta conciliar. É importante considerar que, mesmo na era digital, os documentos 

magisteriais permanecem amplamente desconhecidos pelos fiéis — e ainda mais pela sociedade 

em geral. 

 

2.2 A Igreja e os meios de comunicação social a partir do Concílio Vaticano II 

 

O Concílio Vaticano II (1962-1965) marcou a história recente da Igreja ao potencializar 

um processo dinâmico e progressivo de abertura dialógica do Magistério eclesiástico com o 

mundo contemporâneo. Foi uma opção decisiva de passar da autorreferencialidade institucional 

à atenção acurada aos sinais dos tempos e à sua interpretação segundo o Evangelho (GS, n. 4). 

O enfoque personalista abriu novos horizontes para a Igreja rever seu modo de presença em 

uma sociedade com grandes mudanças em todos os setores. A necessária abertura dialógica 

almejada pelos padres conciliares encontra um novo horizonte reflexivo a partir da renovada 

maneira de considerar os meios de comunicação e seu poder de influência cultural.  

 

2.2.1 Novas posturas no diálogo entre Igreja e Sociedade 

 

Após o longo período marcado por resistências e fechamentos em relação à sociedade 

moderna, mas também de anseios por renovação e pequenos passos nesse sentido, a Igreja se 

vê necessitada de uma revisão institucional profunda em vista de sua missão de ser anunciadora 

do Evangelho de Cristo a todos os povos. Puntel afirma que Papa João XXIII contribuiu 

fortemente neste difícil e necessário processo de abertura da Igreja à sociedade ao colocar o 

tema da comunicação na pauta conciliar, sob as inspirações de Miranda Prorsus24. Com isso, a 

reflexão sobre o tema da comunicação não visou apenas a dimensão técnica e suas vantagens 

 
23 “En los medios de comunicación social, los elogios han corrido parejos con los anatemas. Ha sido un camino 

difícil que ha llevado a la Iglesia a rechazarlos, aceptarlos, valorarlos y utilizarlos”. CEBOLLADA, Pasqual 

(Org.). Del Génesis a Internet. Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 2005, p. LII. Tradução nossa.  
24 PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 29. 



 

104 

 

para a evangelização e os riscos de seu mau uso. O que se passa a fazer é um estudo mais 

aprofundado sobre a ampla influência cultural exercida pelos meios de comunicação na 

sociedade do século XX.  

Uma decisão importante e inovadora foi tomada sobre a censura em relação à publicação 

de livros, um dia antes do encerramento do Concílio Vaticano II. A vigência do Index com 

caráter de lei eclesiástica permaneceu até a década de 60 do século XX, quando Paulo VI, com 

a carta apostólica motu proprio Integrae Servandae, publicada em 07 de dezembro de 1965, 

flexibiliza as regras:  

Examinam-se os livros que lhe são apresentados, proibindo-os se julgar conveniente 

depois de ouvir o autor, dando-lhe a oportunidade de se defender também por escrito, 

e não sem avisar o Ordinário, conforme prevê a constituição Sollicita ac provida, de 

Nosso Predecessor, de venerada memória, Bento XIV25. 

Coube à Congregação para a Doutrina da Fé, reformulada por Paulo VI em 07 de 

dezembro de 196526, dar a última orientação sobre este procedimento acerca da censura sobre 

os livros, mantendo, de certa forma, o procedimento, mas sem valor de lei eclesiástica. A 

notificação, de 14 de junho de 1966, declara: 

“[...] esta S. Congregação para a Doutrina da Fé, depois de discorrer com o Santo 

Padre, declara que o Índice conserva sua força moral, enquanto adverte a consciência 

dos fiéis que, por exigir-lhe o direito natural, abstenham-se de ler aqueles escritos que 

possam prejudicar a fé e os bons costumes; em tempo, declara que tal Índice não tem 

valor de lei eclesiástica com as censuras que o acompanhavam. [...] A Igreja confia 

na amadurecida consciência dos fiéis27, especialmente dos autores e dos editores 

católicos, e de quantos se dedicam à formação dos jovens. Tem firme esperança na 

vigilante solicitude de cada um dos Ordinários e das Conferências Episcopais, os quais 

têm o direito e o dever de examinar os livros nocivos, e se o caso o requer, refutá-los 

e reprová-los28. 

A confiança “na amadurecida consciência dos fiéis” deixa entrever certo lampejo do que 

será a reflexão da Teologia moral pós-conciliar, cujo enfoque científico e fundado na Sagrada 

Escritura evidenciará a perspectiva vocacional do agir cristão (OT, n. 16). A nova postura ética, 

 
25 “Examina los libros que se le presenten, prohibiéndolos si lo creyera conveniente después de escuchar al autor, 

dándole posibilidad de defenderse incluso por escrito, y no sin avisar al Ordinario, según está previsto en la 

constitución Sollicita ac provida, de Nuestro Predecesor, de venerada memoria, Benedicto XIV”. PAULO VI, 

Integrae Servandae, n. 5. Tradução nossa.  
26 Sobre a mudança do nome de Sagrada Congregação do Santo Ofício para Congregação para a Doutrina da Fé e 

suas atribuições, conferir: PAULO VI, Integrae Servandae, n. 1.  
27 Grifo nosso.  
28 CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ. Notificação sobre a situação do “Índice” de livros proibidos.  

Roma, 14 jun. 1966. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19660614_de-

indicis-libr-prohib_po.html. Acesso em: 28 abr. 2023, não paginado.  

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19660614_de-indicis-libr-prohib_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19660614_de-indicis-libr-prohib_po.html


 

105 

 

consequentemente, embasa a nova relação com a cultura em geral, e com os meios de 

comunicação, de modo particular. À luz da macro proposta conciliar, passa-se a analisar o 

documento dedicado exclusivamente ao tema da comunicação social, colocando em destaque 

elementos éticos que emergem de suas reflexões.  

 

2.2.2 Inter Mirifica: a comunicação social na pauta conciliar  

 

A postura eclesial renovada sobre os meios de comunicação social, pedida pelos padres 

conciliares, ficou registrada em Inter Mirifica (IM), decreto sobre os meios de comunicação 

social publicado em 4 de dezembro de 1963. A importância desse decreto, primeiramente, está 

no fato de fazer constar o tema da comunicação social entre os 16 documentos do Concílio, o 

que é um fato inédito na história dos concílios gerais29. Em segundo lugar, vale destacar que, 

apesar de breve e sem muito aprofundamento teórico/doutrinal, os padres conciliares dão novo 

rumo ao estudo sobre o tema ao escolher o conceito “Comunicação Social” para abordar a 

temática.  

Com isso, a reflexão ficou mais abrangente, indo além da questão instrumental, até então 

traduzida nos conceitos “técnica de difusão”, “instrumentos audiovisuais”. O termo 

“Comunicação de massa” (“mass media”) também não aparece no decreto em decorrência do 

novo olhar da Igreja sobre a sociedade. Com isso, a comunicação social passa a ser vista de 

modo mais amplo, levando em conta as implicações antropológicas e éticas em todo o processo 

comunicacional30. 

Os padres conciliares dispunham de muitos temas para refletir sobre a comunicação 

social, considerando o extenso percurso e o impacto sociocultural das mídias, desde a prensa 

de Gutenberg (1452) até a televisão (1923)31. O documento Inter Mirifica, no entanto, é bastante 

sucinto e, como observa a pesquisadora Puntel, deixa de lado questões mais complexas, como 

publicidade, marketing, relações públicas e propaganda32. 

A breve extensão do documento e a pouca profundidade na tratativa dos temas é fruto 

de um processo marcado por críticas e polêmicas internas e externas às discussões conciliares. 

Mesmo sendo o documento aprovado com maior número de votos contrários entre os 16 

 
29 “Aprovado a 4 de dezembro de 1963, assinala a primeira vez que um concílio geral da Igreja se volta para a 

questão da comunicação”. PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 39. 
30 DARIVA, Comunicação Social na Igreja, p. 68. 
31 Para um elenco das principais datas de invenções e desenvolvimentos dos Meios de Comunicação Sociais, 

conferir PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 37-38. 
32 PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 39. 



 

106 

 

documentos, Inter Mirifica registrou a importância que o tema da comunicação precisava ter 

dentro da renovação eclesial apresentada pelo Concílio33.  

Sobre o esquema do decreto, Puntel comenta:  

Ainda que o texto original do Inter Mirifica tenha [sido] reduzido de 114 para 24 

artigos, o documento foi mais positivo e mais matizado do que os demais documentos 

pré-conciliares. Os 24 artigos que compõem o decreto conciliar estão assim divididos: 

uma breve introdução (2 artigos); o capítulo 1, com 10 artigos destinados à doutrina; 

o capítulo 2, com 10 artigos referentes à ação pastoral; e os 2 artigos da conclusão34.  

A relevância, o significado e a importância dos meios de comunicação social ficam 

evidentes na abertura do decreto:  

Entre as maravilhosas invenções da técnica que, sobretudo no nosso tempo, a 

inteligência humana, com o auxílio de Deus, depreendeu das coisas criadas, a santa 

Igreja com especial solicitude acolhe e promove aquelas que de preferência dizem 

respeito ao espírito do homem e abriram novos caminhos para a fácil comunicação de 

toda espécie de informações, ideias e ensinamentos. Entre essas invenções sobressaem 

os meios que, por sua natureza, são capazes de atingir e movimentar não somente os 

indivíduos, mas toda a sociedade humana, como a imprensa, o cinema, o rádio, a 

televisão e outras invenções deste gênero, que por isso mesmo podem ser chamadas: 

meios de comunicação social (IM, n. 1). 

A preocupação materna da Igreja com a dimensão ética, presente nesse decreto, destaca-

se ao refletir sobre os avanços dos meios de comunicação, que são vistos como “maravilhosas 

conquistas técnicas” com potencial para congregar os seres humanos na promoção do bem 

comum35. Esse documento conciliar abre novos horizontes a respeito dos meios de 

comunicação, tanto em sua dimensão técnica como em seu significado humano. A dimensão 

ético-antropológica é a que vai demorar mais para ganhar espaço e profundidade na reflexão 

pós-conciliar. Puntel destaca o otimismo eclesial presente no início desse processo e o quanto 

ele ainda precisa avançar: 

 
33 Visto que o estudo minucioso de Inter Mirifica escapa aos objetivos desta pesquisa, indica-se aqui uma obra de 

precioso valor reflexivo e documental sobre o decreto Inter Mirifica, cujo autor, jesuíta, participou como 

membro da comissão preparatória do referido decreto: BARAGLI, Enrico. L’Inter Mirifica: introduzione, storia, 

discussione, commento, documentazione. Roma: [s.n.], 1969. (Magisterium, 2). 676 p. Outra referência 

significativa por sua síntese e profundidade é: SCHMIDTHÜS, Karlbeinz. Decree on the Instruments of Social 

Communications. In: VORGRIMLER, Herbert (Ed.). Commentary on the Documents of Vatican II. London: 

Burns & Oates Limited, 1968. v. I, p. 89-104. Uma abordagem mais resumida deste decreto conciliar encontra-

se em: PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 39-45.  
34 PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 41. 
35 A expressão “bem comum” é compreendida segundo o Concílio Vaticano II: “A interdependência, cada vez 

mais estreita e progressivamente estendida a todo o mundo, faz com que o bem comum – ou seja, o conjunto 

das condições da vida social que permitem, tanto aos grupos como a cada membro, alcançar mais plena e 

facilmente a própria perfeição – se torne hoje cada vez mais universal e que, por esse motivo, implique direitos 

e deveres que dizem respeito a todo o gênero humano. Cada grupo deve ter em conta as necessidades e legítimas 

aspirações dos outros grupos e mesmo o bem comum de toda a família humana” (GS, n. 26). 



 

107 

 

A Igreja quis assumir assim uma visão mais otimista da comunicação ante as ‘questões 

sociais’. Em outras palavras, quis não apenas abarcar o fator técnico, mas também o 

aspecto humano e relacional, isto é, o agente que opera as técnicas (e os que o 

recebem), além da consideração dos instrumentos de comunicação. Tal intenção foi 

sem dúvida importante, mas ao longo de sua história e, ainda hoje, a Igreja continua, 

em grande parte, “presa” ao discurso dos instrumentos, à utilização das técnicas, 

enquanto o discurso da comunicação já se tornou mais amplo e complexo, incluindo 

uma gama de variedades e interferências na cultura midiática atual36. 

Inter Mirífica, portanto, inaugura a nova postura da Igreja diante dos meios de 

comunicação social, cujo amadurecimento de ideias, visões e propostas virão posteriormente. 

Uma das principais estratégias para manter o Magistério da Igreja em sintonia com este novo 

campo de evangelização e diálogo com os meios de comunicação foi a celebração anual do Dia 

Mundial das Comunicações Sociais.  

Para que o multiforme apostolado da Igreja a respeito desses meios de comunicação 

social, se consolide eficazmente em todas as dioceses do mundo, segundo o parecer 

dos bispos, todos os anos celebre-se um dia no qual os fiéis sejam instruídos sobre 

suas obrigações nesta matéria, sejam convidados a rezar por esta intenção e a 

contribuir com suas ofertas para este fim, ofertas que serão cuidadosamente aplicadas 

no sustento e incremento das instituições e iniciativas promovidas pela Igreja neste 

setor, conforme as necessidades do orbe católico (IM, n. 18). 

Paulo VI levou a proposta adiante, confiando-a à Pontifícia Comissão para as 

Comunicações Sociais, criada em 1966. A primeira celebração do Dia Mundial das 

Comunicações Sociais aconteceu no dia 07 de maio de 1967. A mensagem de Paulo VI para 

essa celebração inaugural foi publicada em 01 de maio desse mesmo ano. Nela se destacam as 

mudanças trazidas pelos meios de comunicação e seu significado para a sociedade:  

Graças a essas maravilhosas técnicas, a convivência humana assumiu dimensões 

novas: o tempo e o espaço foram superados, e o homem tornou-se um cidadão do 

mundo, co-participante e testemunha dos acontecimentos mais distantes e das 

vicissitudes de toda a humanidade37.  

A Pontifícia Comissão para as Comunicações Sociais foi encarregada de rever a relação 

da Igreja com os meios de comunicação e sintonizá-la com os avanços constantes nesta área a 

partir da postura mais aberta e dialógica, conforme pediu o Concílio. Esse propósito ficou bem 

 
36 PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 41-42. 
37 PAULO VI. “Os meios de comunicação social”: mensagem para o 1º dia mundial das comunicações sociais. 

Cidade do Vaticano, 02 maio 1967, não paginado.  Disponível em: https://www.vatican.va/content/paul-

vi/pt/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19670507_i-com-day.html. Acesso em: 07 nov. 

2023. Observação: O site coloca erroneamente a data de publicação como sendo em 12 de maio de 1967, quando 

na verdade foi em 02 de maio de 1967 (conferir AAS-59-1967, p. 517. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-59-1967-ocr.pdf. Acesso em: 07 nov. 2023). Isso se nota 

pelo primeiro parágrafo do documento: “Dirigimo-nos a vós, irmãos e filhos queridos, na iminência do ‘Dia 

Mundial das Comunicações Sociais’, que será celebrado, pela primeira vez, no domingo, 7 de maio”. 

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19670507_i-com-day.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19670507_i-com-day.html
https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-59-1967-ocr.pdf


 

108 

 

claro na mensagem inaugural de Paulo VI: “A Igreja também quer dar sua contribuição para o 

ordenamento do progresso do mundo da comunicação: contribuição de inspiração, de 

encorajamento, de exortação, de orientação, de colaboração”38. Nota-se uma mudança radical 

do Magistério eclesiástico em relação ao período pré-conciliar. A autorreferencialidade é 

deixada de lado a fim de colocar-se a caminho com a humanidade e, juntos, promover a 

dignidade humana na cultura marcada pelos meios de comunicação. 

Para os objetivos desta tese, convém destacar como a abertura da Igreja para os meios 

de comunicação em chave dialógica estão em sintonia com a nova proposta moral vinda do 

mesmo Concílio. Essa postura renovada teve implicações no modo de compreensão e exercício 

da autoridade magisterial no período pós-conciliar e, consequentemente, no reconhecimento da 

capacidade que o povo de Deus tem para discernir as questões da vida à luz da fé. Em Gaudium 

et Spes, n. 43, a hierarquia não vem desconsiderada em sua missão de orientar os fiéis, mas 

também não é colocada como portadora de soluções prontas para todo e qualquer dilema 

enfrentado pelo Povo de Deus. É nítido o apelo que vem feito à consciência moral bem formada 

e sua relação direta com a responsabilidade ética de todos os cristãos leigos:   

Compete à sua consciência, previamente bem formada, imprimir a lei divina na vida 

da cidade terrestre. Dos sacerdotes, esperam os leigos a luz e força espiritual. Mas não 

pensem que os seus pastores estão sempre de tal modo preparados que tenham uma 

solução pronta, para qualquer questão, mesmo grave, que surja, ou que tal é a sua 

missão. Antes, esclarecidos pela sabedoria cristã, e atendendo à doutrina do 

Magistério, assumam por si mesmos as próprias responsabilidades. [...] Os leigos, que 

devem tomar parte ativa em toda a vida da Igreja, não devem apenas impregnar o 

mundo com o espírito cristão, mas são também chamados a serem testemunhas de 

Cristo, em todas as circunstâncias, no seio da comunidade humana (GS, n. 43).  

Nesse sentido, é de fundamental importância a menção feita em Inter Mirifica sobre a 

lei moral no contexto dos meios de comunicação social: 

Para o reto uso destes meios é absolutamente necessário que todos os que se servem 

deles conheçam as normas da moral a este respeito e as sigam fielmente. Considerem, 

portanto, o conteúdo do que é comunicado, de acordo com a natureza particular de 

cada instrumento; igualmente tenham presente todas as circunstâncias, isto é, a 

finalidade, as pessoas, o lugar, o tempo, e outros dados pelos quais se atua a própria 

comunicação e que podem mudar ou inteiramente alterar sua bondade moral39. Entre 

estes enumera-se o modo de agir próprio de cada instrumento, isto é, a sua força de 

sugestão que chega a ser tão grande que os homens, sobretudo se insuficientemente 

preparados, dificilmente poderão percebê-la, dominá-la e, se for o caso, rejeitá-la (IM, 

n. 4). 

 
38 PAULO VI, “Os meios de comunicação social”, não paginado.  
39 Grifo nosso. 



 

109 

 

É importante frisar o modo como os padres conciliares colocam suas preocupações 

éticas ligadas com a especificidade de cada um dos meios de comunicação. No início da década 

de 60, essas tecnologias eram ainda elementares e analógicas, e a renovação da moral católica 

apenas iniciava seu longo e complexo percurso pós-conciliar.  

Inter Mirifica, ainda que publicado dois anos antes de Gaudium et Spes, já acentua a 

importância da formação da consciência dos assim chamados “receptores”. A quem recebe os 

conteúdos é cobrada a responsabilidade ética, visto que os meios de comunicação em si podem 

veicular programas que favoreçam tanto o bem quanto o mal.  

Deveres particulares competem a todos os receptores, isto é, leitores, espectadores e 

ouvintes, que por pessoal e livre escolha recebem as comunicações difundidas por 

esses meios. Na realidade, a boa escolha exige que favoreçam em tudo as 

comunicações que sobressaem pela virtude, ciência e arte, e que evitem, pelo 

contrário, as que forem causa ou ocasião de prejuízo espiritual para si mesmos, ou 

que, pelo mau exemplo, possam expor os outros ao perigo, ou dificultem as boas 

comunicações e promovam as más: o que frequentemente acontece, contribuindo 

economicamente para empresas que somente atendem ao lucro com a utilização 

desses meios. Assim, pois, os receptores para cumprirem a lei moral, não deixem de 

se informar oportunamente sobre as determinações dadas a este respeito pela 

autoridade competente e de segui-las segundo as normas de uma reta consciência40. 

Para que possam resistir mais facilmente às más sugestões e fomentar as boas, 

procurem orientar e formar a própria consciência com meios adequados (IM, n. 9). 

Percebe-se aqui uma mudança gradual na forma como o Magistério eclesiástico 

compreende sua própria autoridade na sociedade moderna. Já não se espera apenas a obediência 

às normas eclesiásticas, mas ganha importância a corresponsabilidade dos fiéis diante do 

mundo, a partir da fé que professam. Essa nova postura fundamenta o diálogo fecundo que o 

Concílio Vaticano II estabeleceu entre a Igreja e a sociedade. 

A Igreja pós-conciliar, no contato com os meios de comunicação, tem sua atenção 

voltada para dois polos: o primeiro se refere à importância que as tecnologias dão ao anúncio 

do Evangelho, ou seja, sua capacidade técnica amplificadora. O segundo polo é a preocupação 

com as implicações éticas desses avanços para a vida humana em sociedade e para a vivência 

dos valores da fé e da moral cristãs. Tal preocupação se nota já nas Mensagens de Paulo VI e 

chegam aos dias atuais, como fazem notar Corazza e Puntel:  

Como líder da Igreja, ele [Paulo VI] manifesta sua preocupação em relação ao ser 

humano, às crianças, aos jovens, às famílias, aos valores humanos e espirituais que 

vão modificando os hábitos com a influência das tecnologias, por isso, reafirma o 

 
40 Grifo nosso. 



 

110 

 

lugar do ser humano, preconizando, sem dúvida alguma, o que estamos presenciando 

na era digital41. 

Nesse sentido, os meios de comunicação precisam estar a serviço do bem comum, cujo 

critério de reflexão e ação é o ser humano em suas relações fundamentais com Deus, consigo 

mesmo, com o próximo e com o meio ambiente. Cientes da relevância e complexidade do tema, 

bem como das limitações do decreto Inter Mirifica, os padres conciliares fizeram um apelo 

explícito pelo aprofundamento dessa questão fundamental para a Igreja e a sociedade. 

Para que todos os princípios deste sagrado Concílio e as normas acerca dos 

meios de comunicação social se levem a efeito, publicar-se-á, por expresso 

mandato do Concílio e com a colaboração de peritos de várias nações, uma 

instrução pastoral; a sua publicação ficará a cargo do organismo da Santa Sé 

[...] (IM, n. 23). 

Estava, portanto, aberto um novo caminho para a tratativa dos meios de comunicação 

dentro do grande projeto da Igreja pós-conciliar. O profundo reposicionamento ético pautado 

pela abertura dialógica permitiu que a Pontifícia Comissão para as Comunicações pudesse abrir 

novos horizontes para a relação cada vez mais intensa entre a Igreja e os meios de comunicação. 

 

2.2.3 Communio et Progressio e a comunicação social pós-conciliar 

 

A Pontifícia Comissão para as Comunicação Sociais atendeu ao expresso mandato 

conciliar e produziu a Instrução Pastoral Communio et Progressio (CP), publicada em 23 de 

maio de 1971, no quinto Dia Mundial das Comunicações Sociais42. O documento está 

organizado em três grandes partes, iniciando por uma introdução (n. 1-5), na qual se explicitam 

os destinatários e os frutos que essa instrução busca promover:  

Espera-se que esta Instrução seja favoravelmente acolhida por todos os que se 

empenham no progresso da família humana e, em especial, por quem trabalha 

profissionalmente no campo da comunicação social. Dessa forma, graças ao diálogo 

e à colaboração mútua, as vastas possibilidades dos meios de comunicação reverterão 

para o bem de todos (CP, n. 5).   

O diferencial desse documento é o tom positivo sobre os meios de comunicação e o 

acento sobre a responsabilidade pessoal, seja dos profissionais que operam os meios como dos 

 
41 CORAZZA; PUNTEL, Os Papas da comunicação, p. 31. 
42 PONTIFÍCIA COMISSÃO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Communio et Progressio: instrução 

pastoral sobre os meios de comunicação social. Roma, 23 maio 1971. In: DARIVA, Comunicação Social na 

Igreja, p. 81-135.  



 

111 

 

que os utilizam. Por ser considerada uma Instrução, a dimensão formativa tem destaque 

especial. A atitude dialógica demonstra um novo modo de considerar a realidade dos meios de 

comunicação, apostando na mútua colaboração de todos como caminho seguro para que as 

novas tecnologias sirvam ao bem de todos. As considerações de Dariva sobre esse documento 

pós-conciliar se concentram na positividade demonstrada pelo Magistério da Igreja em relação 

aos anteriores:   

A Instrução Communio et Progressio é considerada um dos documentos mais 

positivos da Igreja sobre a comunicação social. [...] Enquanto os documentos 

anteriores preocupavam-se em dar ordens e tornar claros os direitos e deveres da 

Igreja, esta Instrução pastoral baseia-se sobretudo sobre a responsabilidade pessoal43. 

É notável a crescente consciência do Magistério eclesiástico sobre a expansão dos meios 

de comunicação e suas implicações éticas, especialmente no que diz respeito à influência 

exercida por tais tecnologias sobre a vida das pessoas. 

Com o desenvolvimento técnico destes meios, aumenta a facilidade com que maior 

número de pessoas e cada um em particular pode ter acesso a eles; aumenta também 

o grau de penetração e influência na mentalidade e comportamento das mesmas 

pessoas” (CP, n. 1).  

A Pontifícia Comissão para as Comunicações Sociais, ciente da rápida evolução dos 

meios de comunicação, delimita o enfoque da reflexão ao afirmar que a Instrução Pastoral “não 

descerá a aplicações de pormenor; tais aplicações só poderão ser feitas em função das 

circunstâncias particulares de tempo e lugar” (CP, n. 3). Há um posicionamento menos rígido, 

uma postura de respeito pela diversidade cultural do orbe católico, cujas responsabilidades são 

subsidiariamente compartilhadas:  

Tal tarefa pertence aos bispos e suas conferências Episcopais ou Sínodos (nas Igrejas 

Orientais), que a desempenharão em espírito colegial — pedindo a colaboração de 

especialistas e dos conselhos diocesanos, nacionais e internacionais — e tendo em 

vista a unidade de toda a Igreja. Para este fim, as Conferências Episcopais acolham e 

promovam a colaboração que sacerdotes, religiosos e leigos lhes poderão oferecer, 

cada um segundo seu talento, já que um adequado uso dos meios de comunicação 

social reverte em favor de todo o povo de Deus (CP, n. 4).  

A responsabilidade colegial e sinodal que transparece no documento não só é coerente 

com as orientações conciliares, mas com a própria dinâmica dos meios de comunicação. A 

hierarquia eclesiástica é interpelada a agir a partir da diaconia à sociedade imersa na cultura da 

informação e a acolher a diaconia que também a sociedade pode oferecer ao seu processo de 

 
43 DARIVA, Comunicação Social na Igreja, p. 82. 



 

112 

 

renovação. Os meios de comunicação, nesse sentido, não se configuram como uma pauta 

isolada da nova eclesiologia, mas como elemento integrador e propulsor da Igreja pós-conciliar. 

A primeira parte do documento se concentra na apresentação dos elementos da doutrina 

cristã sobre os meios de comunicação (CP, n. 6-18), elemento essencial que carecia de 

sistematização até o momento. O elemento da comunhão é relacionado com a importância dos 

meios de comunicação social “para estreitar os laços de união entre os homens. Ora, este é o 

princípio fundamental que determina a avaliação cristã das possibilidades que aqueles 

instrumentos oferecem à prosperidade do homem” (CP, n. 6).  

A fundamentação teológico-trinitária do referido estreitamento de laços da humanidade 

entre si, no qual os meios de comunicação podem colaborar grandemente, está expressa da 

seguinte forma:  

Pela sua própria natureza, a comunicação social contribui para que os homens, 

comunicando-se entre si, adquiram uma consciência mais profunda da vida 

comunitária. E assim cada homem, unido a todos os seus irmãos, coopera nos 

desígnios que Deus tem sobre a história, como que levado pela mão divina. Por vez, 

esta união e solidariedade entre os homens, fim principal de toda comunicação, 

encontra segundo a fé cristã seu fundamento e figura no mistério primordial da 

intercomunicação eterna entre o Pai, o Filho e o Espírito Santo, que vivem uma única 

vida divina (CP, n. 8).   

A advertência sobre os benefícios e os malefícios dos meios de comunicação estão 

presentes também nesta Instrução. No entanto, diferentemente dos documentos anteriores, esse 

texto articula de forma mais consistente o mau uso dos meios de comunicação à luz da 

antropologia teológica cristã sobre o pecado, entendido como ruptura da comunhão e da 

solidariedade inscritas no coração humano. 

É evidente, portanto, que os meios de comunicação muito podem contribuir para a 

união entre os homens. Onde, no entanto, há falta de consciência44 e boa vontade, o 

emprego destes meios é capaz de produzir precisamente o efeito contrário: poderá 

agravar os fatores de desinteligência e discórdia, com as suas tristes consequências; é 

frequente, com efeito, verificarmos que determinados valores humanos são negados 

ou adulterados pelos meios de comunicação. Ao ver estes abusos, a consciência 

cristã45 não pode deixar de sentir a necessidade que o homem tem de ser libertado do 

pecado, que entrou no mundo desde a origem da humanidade (CP, n. 9).  

A questão assim apresentada possibilita o aprofundamento da dimensão ética ao 

destacar pontos de atenção que continuam trazendo graves problemas nos diversos níveis da 

sociedade. A desinteligência, a discórdia e a distorção dos valores humanos intensificaram-se 

 
44 Grifo nosso. 
45 Grifo nosso. 



 

113 

 

ainda mais nas redes sociais, fortemente moldadas pela lógica algorítmica da inteligência 

artificial. Nota-se, portanto, que o novo horizonte hermenêutico representa um grande passo da 

Igreja na compreensão da influência dos meios de comunicação na sociedade a partir do 

testemunho operante da consciência cristã.  

Communio et Progressio, ao n.10, continua a destacar os elementos teológicos, agora 

dando destaque à graça de Deus que socorre o ser humano para libertá-lo do pecado e conduzi-

lo novamente à graça em Cristo, Filho de Deus encarnado, morto e ressuscitado. Nesse sentido, 

a redenção em Cristo se dá novamente pela dimensão profunda da comunicação. É justamente 

nessa dimensão que o ser humano precisa ser redimido pela comunicação da graça, plenamente 

revelada em Cristo.  

A referência ao mistério da Encarnação do Verbo incide diretamente na tratativa do 

tema dos meios de comunicação, os quais precisam estar a serviço dessa comunicação 

encarnada nas diversas culturas como caminho de crescimento integral para toda a humanidade:  

Durante a sua permanência na terra, Cristo manifestou-se como perfeito comunicador. 

Pela “Encarnação” fez-se semelhante àqueles que haviam de receber a sua mensagem; 

mensagem que comunicava com a palavra e com a vida. Não falava como que “de 

fora”, mas “de dentro”, a partir do seu povo; anunciava-lhe a palavra de Deus, toda a 

palavra de Deus, com coragem e sem compromissos; e, no entanto, adaptava-se à sua 

linguagem e mentalidade, encarnado como estava, na situação a partir da qual falava 

(CP, n. 11).  

A comunicação, compreendida a partir da revelação cristã, tem implicações éticas muito 

claras. Ela não pode se configurar como imposição de ideias e valores, e muito menos como 

massificação e exploração, mas sim como elemento que dê bases e fortaleça o diálogo entre as 

pessoas e culturas e as una de modo articulado na construção do bem comum. Trata-se de uma 

séria interpelação a todos os meios de comunicação, mesmo os conduzidos pela Igreja, a 

fazerem um processo kenótico de suas dinâmicas mais profundas para de fato darem conta da 

sua missão comunicativa em favor da dignidade humana em tempos de globalização.   

É nessa perspectiva que a Instrução Pastoral continua a enfatizar as implicações da fé 

cristológica na comunicação social:  

Mas comunicar não é apenas exprimir ideias ou manifestar sentimentos; no seu mais 

profundo significado, é doação de si mesmo, por amor; ora, a comunicação de Cristo, 

é Espírito e vida (Jo 6,23). Assim, pela instituição da eucaristia, ele legou-nos a mais 

perfeita comunhão a que o homem na terra pode aspirar: a comunhão entre Deus e os 

homens, que traz consigo o mais alto grau de união dos homens entre si; comunicou-

nos em seguida o seu Espírito vivificador, princípio de unidade e fermento de 

congregação. Na Igreja, enfim, Corpo Místico e plenitude escondida de Cristo 

glorificado, o mesmo Cristo tudo abraça e tudo consuma (Ef 1,23;4,10). Integrados, 

pois, nesta Igreja e provocados pela Palavra e Sacramentos que nos comunica, 



 

114 

 

caminhamos na esperança daquela comunhão definitiva, quando “Deus for tudo em 

todos” (1Cor 15,28) (CP, n. 11). 

Ao apresentar Cristo como o perfeito comunicador, amplia-se a compreensão sobre a 

comunicação humana para mostrar que a dignidade dos filhos e filhas de Deus é o fundamento 

irrenunciável para a consideração ética dos avanços dos meios de comunicação social. A 

comunicação de Cristo se dá pela palavra e pela vida, cujo objetivo fundamental é restaurar a 

comunhão do gênero humano em si e com Deus Pai. Uma vez mais, é o critério da comunhão 

que transparece com toda a força ao se tratar do tema da comunicação social.  

Na segunda parte, os meios de comunicação social são considerados como fatores do 

progresso humano. Esta parte está organizada em dois capítulos. No primeiro (CP, n. 19-62) a 

atenção se volta para a ação dos meios de comunicação na sociedade. É o momento de ver a 

realidade e colher suas interpelações. A análise é marcada pela positividade: “Os modernos 

meios de comunicação reúnem os homens de nosso tempo, como que em mesa-redonda, para o 

convívio fraterno e a ação comum” (CP, n. 19)46. 

O tópico 3 tem relevantes considerações éticas que merecem destaque por terem 

implicações diretas sobre os temas da educação, cultura e tempo livre, os quais incidem 

diretamente na formação da consciência moral. Nesse sentido, o documento destaca as 

múltiplas possibilidades que os meios de comunicação ofereceram para ampliar o processo 

educacional e o contato com a diversidade cultural. O acesso à informação não pode, por si só, 

conseguir dar esse passo social importante sem o senso crítico dos assim denominados 

“receptores” dos conteúdos veiculados pelos meios de comunicação.  

Communio et Progressio incentiva os agentes pedagógicos a utilizarem os meios de 

comunicação de modo a favorecerem o respeitoso confronto de opiniões diversas e o 

rompimento do que hoje, na cultura digital, se denominam “bolhas de filtro”:  

Na medida do possível, tal trabalho [de integração dos meios de comunicação no 

ensino] deveria promover a criatividade e apresentar-se como verdadeiro diálogo. 

Desse modo, o aluno não se limitaria a amontoar conhecimentos, mas aprenderia a 

exprimir-se, utilizando esses meios (CP, n. 48).  

 
46 Esse posicionamento carece de senso crítico, conforme analisa Puntel: “É preciso considerar também, dentro de 

uma análise mais acurada, que o documento louva a ideia do progresso tecnológico, mas perpassado de 

idealismo. O texto trata da mídia como se ela fosse destinada a desenvolver-se numa sociedade na qual não há 

tensão interna. Os sete anos empregados na preparação do documento não foram suficientes, na verdade, para 

que a Igreja, em suas várias instâncias, descobrisse a íntima relação entre comunicação social e política: a 

comissão não conseguiu alcançar os aspectos políticos da mídia”. PUNTEL, Igreja e sociedade, p. 73. A crítica, 

de fato, não desmerece a tratativa de temas fundamentais em 5 tópicos: 1. Opinião pública (CP, n. 24-32); 2. 

Direito à informação e direito de informar (CP, n. 33-47); 3. Educação, cultura e tempo livre (CP, n. 48-53); 4. 

Gêneros artísticos (CP, n. 54-58); 5. Publicidade (CP, n. 59-62). 



 

115 

 

Ao concluir essa reflexão, o acento recai sobre a capacidade dialógica dentro da nova 

cultura: “Qualquer homem poderá assim, facilmente, usando estes meios, enriquecer a sua 

cultura, contanto que mantenha sempre uma atitude crítica, e frequente confronto de pontos de 

vista com outras pessoas” (CP, n. 50).  

Essa nova realidade interativa é apresentada no documento como um passo significativo 

para a superação das desigualdades econômico-sociais (CP, n. 49). A história, no entanto, 

testemunha que a formação da consciência e a consequente formação do senso crítico formam 

o elo mais precioso e o mais frágil no enfrentamento da massificação e dominação exercidas 

pelos meios de comunicação sociais. Nesse sentido, a preocupação do Magistério da Igreja para 

com os meios de comunicação não vem somente por seu potencial formativo, mas também por 

sua forte inserção na dimensão do lazer e do tempo livre. Por isso, chama-se em causa a 

responsabilidade pessoal.  

Ora, nos tempos de hoje, graças aos meios de comunicação, as melhores 

manifestações artísticas estão à disposição, para descanso e prazer, de um número 

crescente de pessoas que deles têm necessidade no meio de sociedade tão complicada. 

É importante tal descanso, enquanto liberta o homem do peso das preocupações 

cotidianas e ocupa, de modo útil, o tempo livre. [...] Deverão, contudo, os leitores ou 

espectadores saber-se regular, de modo que não se deixem absorver pela beleza ou 

curiosidade e venham a descuidar os seus deveres principais ou perder tempo (CP, n. 

52). 

A questão da autoadministração do tempo de fruição das mídias sociais é bem colocada 

pelo documento, servindo de estímulo para enfrentar a atual monetização da atenção por meio 

dos algoritmos.  

O segundo capítulo de Communio et Progressio, entre os temas abordados47, analisa a 

relação dos meios de comunicação com o autêntico progresso humano, enfatizando que, para 

isso, “[...] é preciso ter em conta, no seu funcionamento e antes de tudo, a importância do fator 

humano; fator que está muito para além dos admiráveis recursos e instrumentos mecânicos 

eletrônicos” (CP, n. 63). Essa consideração personalista é fruto da nova proposta ética pós-

conciliar, mas que enfrentará dificuldades para desabrochar e frutificar devido à excessiva 

relevância dada à dimensão técnico-instrumental dos meios de comunicação.  

Nota-se aqui a importância da formação dos sujeitos envolvidos no processo de 

comunicação, englobando os que atuam diretamente na operação, produção e difusão das 

informações e conteúdos lúdicos, como os que recebem os conteúdos midiáticos. A formação 

 
47 Os destaques são: 1. A formação (CP, n. 64-72); 2. As oportunidades e obrigações, considerando tanto os 

comunicadores quanto os que recebem a comunicação (CP, n. 73-83); 3. A cooperação entre cidadãos e 

autoridades, entre as diversas nações e entre todos os cristãos, crentes e homens de boa vontade (CP, n. 84-100). 



 

116 

 

técnica e humana são fundamentais para que os meios de comunicação colaborem, de fato, na 

comunhão e progresso dos povos. A questão crucial da liberdade vem considerada justamente 

nesse contexto da reflexão:  

É preciso, em primeiro lugar, estimular conhecimento dos princípios que regem o uso 

dos meios de comunicação; tais princípios, como os que têm sido desenvolvidos nesta 

instrução, é evidente que todos os homens os devem conhecer. Se, com efeito, 

compreenderem bem a sua índole e função, estes meios de comunicação podem 

contribuir para um verdadeiro crescimento do espírito; se, pelo contrário, só 

superficialmente captarem a sua incidência, a sua própria liberdade pode vir a 

sofrer48. Por isso, a educação deve incluir princípios bem definidos para cada um dos 

meios de comunicação e respectivo papel na comunidade local, bem como a melhor 

maneira de os utilizar, tendo sempre em vista o bem do homem e da sociedade (CP, 

n. 64).  

O novo horizonte hermenêutico permite ao Magistério eclesiástico captar questões 

éticas de extrema importância que permanecem como desafio na contemporânea cultura digital. 

Ao se pedir compreensão acurada sobre a índole e função dos meios de comunicação em geral, 

bem como a necessidade de princípios para cada um dos meios de comunicação, fica evidente 

que cada uma das mídias incide de uma maneira diversa na vida das pessoas e, 

consequentemente, na cultura. Esse fato precisa ser considerado pela reflexão ética.  

A terceira e última parte (CP, n. 101-180) trata do empenho ético dos fiéis no campo 

dos meios de comunicação, alertando que “o Concílio Vaticano II exorta os católicos a tomarem 

consciência e a examinar cuidadosamente, à luz da fé, os problemas e responsabilidades que os 

meios de comunicação social lhes apresentam” (CP, n. 101)49.  

A conclusão do documento (CP, n. 181-187) reconhece não ter dado a palavra final 

sobre as comunicações sociais por estarem em contínuo avanço. Os questionamentos, ao final 

do documento, são bastante provocativos:  

Neste tempo, um problema difícil se nos depara: estamos ou não no limiar duma nova 

era da comunicação social? Por outras palavras, todo o progresso que acabamos de 

descrever comporta apenas mudanças quantitativas, ou também qualitativas? É difícil 

responder a esta pergunta, mas uma coisa é certa: dados os recentes progressos 

científicos e técnicos, sobretudo os relacionados com as comunicações via satélite, 

 
48 Grifo nosso.  
49 Na terceira parte, o capítulo primeiro destaca os benefícios que a comunidade cristã católica pode prestar à 

comunicação social (CP, n. 102-113). O segundo capítulo faz o sentido inverso da reflexão, mostrando agora os 

benefícios que os meios de comunicação podem prestar aos católicos. Os temas em destaque são: 1. Opinião 

pública e a mútua comunicação na vida da Igreja (CP, n. 114-125); 2. A utilidade dos meios de comunicação 

para a propagação do Evangelho (CP, n. 126-134). O terceiro capítulo discorre sobre o papel e iniciativas dos 

católicos, colocando em destaque “os seus deveres e contributos, em cada um desses meios de comunicação 

‘católicos’, quer se trate de outros, em que os fiéis são chamados a colaborar” (CP, n. 135). Os meios de 

comunicação abordados são: 1. Imprensa (CP, n. 136-141); 2. Cinema (CP, n. 142-147); 3 Rádio e Televisão 

(CP, n. 148-157); 4. Teatro (CP, n. 158-161). O capítulo quarto se volta para a questões de equipamento, pessoal 

e organização (CP, n. 162-180). 



 

117 

 

muito brevemente informações de toda ordem difundidas pelo rádio e televisão 

chegarão simultaneamente ao conhecimento de todo o mundo. Por outro lado, a 

gravação e a transmissão destes programas será motivo de distração e formação 

cultural. Assim, todos os povos estarão cada vez mais informados sobre a vida uns 

dos outros e terão mais possibilidades de trabalhar juntos pela união da humanidade e 

pelo estabelecimento da paz (CP, n. 181). 

O leitor atual se admira com esse questionamento ao presenciar que a mudança em curso 

era, de fato, não só quantitativa e qualitativa, mas também marcava o início de grandes 

transformações culturais em nível global. Mas à época, a Internet não tinha ainda atingido seu 

alcance global, revolucionando definitivamente os meios de comunicação e a cultura. No 

entanto, é de se ressaltar a visão bastante acertada em Communio et Progressio, ao vislumbrar 

a realidade atual da cultura digital em seus principais elementos50.  

É justamente a questão da comunicação digital que, aos poucos, começa a fazer parte 

dos documentos da Igreja sobre a temática da comunicação social. João Paulo II marca o início 

desse árduo percurso de relacionar a fé cristã com a nova dinâmica comunicacional trazida pela 

Internet. 

 

2.2.4 Redemptoris Missio e a relação entre comunicação digital e cultura  

 

A Carta Encíclica Redemptoris Missio (RM)51, de João Paulo II, publicada em 07 de 

dezembro de 1990 marcou uma mudança significativa na reflexão do Magistério da Igreja sobre 

os meios de comunicação social. Mesmo que este documento pontifício não seja 

especificamente voltado para a comunicação social, o número 37 é relevante para a temática 

dentro da dinâmica missionária de toda a Igreja. Considera-se o mundo das comunicações como 

“o primeiro areópago dos tempos modernos” (RM, n. 37). Em seguida, o Papa critica o certo 

descuido em relação aos mass media, especialmente por terem sido “deixados à iniciativa de 

particulares ou de pequenos grupos, entrando apenas secundariamente na programação 

pastoral” (RM, n. 37). Por fim, João Paulo II oferece os elementos que mudam o olhar da Igreja 

 
50 As novas linhas de reflexão e a nova postura eclesial, presentes nesta orientação pastoral, nortearam diversos 

posicionamentos da Igreja sobre questões específicas. Citamos apenas dois: CONGREGAÇÃO PARA A 

EDUCAÇÃO CATÓLICA. Orientação para a formação dos futuros sacerdotes sobre os meios de comunicação 

social. Roma, 19 mar. 1986. In: DARIVA, Comunicação Social na Igreja, p. 137-159; PONTIFÍCIO 

CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Pornografia e violência nos meios de comunicação: 

uma resposta pastoral. 07 maio 1989. In: DARIVA, Comunicação Social na Igreja, p. 161-172. Isso mostra o 

quanto os meios de comunicação interpelaram o Magistério da Igreja, provocando-o a refletir de modo mais 

aprofundado sobre a nova cultura que ia surgindo. 
51 JOÃO PAULO II. Redemptoris Missio: carta encíclica sobre a validade permanente do mandato missionário. 

Roma, 07 dez. 1990. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%241Q. Acesso em: 20 jun. 

2023.  

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%241Q
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%241Q


 

118 

 

sobre os meios de comunicação. Trata-se do influxo dos denominados mass media na cultura 

moderna:  

O uso dos mass-média, no entanto, não tem somente a finalidade de multiplicar o 

anúncio do Evangelho: trata-se de um fato muito mais profundo porque a própria 

evangelização da cultura moderna depende, em grande parte, da sua influência. Não 

é suficiente, portanto, usá-los para difundir a mensagem cristã e o Magistério da 

Igreja, mas é necessário integrar a mensagem nesta “nova cultura”, criada pelas 

modernas comunicações. É um problema complexo, pois esta cultura nasce, menos 

dos conteúdos do que do próprio fato de existirem novos modos de comunicar com 

novas linguagens, novas técnicas, novas atitudes psicológicas. O meu predecessor 

Paulo VI dizia que “a ruptura entre o Evangelho e a cultura é, sem dúvida, o drama da 

nossa época” [Evangelii Nuntiandi, 20]; e o campo da comunicação moderna 

confirma plenamente este juízo (RM, n. 37). 

De fato, aqui o olhar mais integral sobre a relação entre os meios de comunicação e a 

cultura moderna ganha um patamar significativo na compreensão da cultura midiática, nomeada 

como “nova cultura”. Uma das afirmações mais importantes desse pequeno trecho de 

Redemptoris Missio é o fato de a nova cultura ser fruto da existência de novos modos de 

comunicar, das novas linguagens que passam a surgir das novas técnicas e, sobretudo, das novas 

atitudes psicológicas. Mesmo que a questão ética não apareça explicitamente, o ensinamento 

magisterial apresenta uma reflexão que mostra, nitidamente, a necessidade de ir além da mera 

instrumentalidade dos meios e chegar ao fator ético-antropológico subjacente a todo o processo.  

De fato, não são tanto os conteúdos, mas a nova dinâmica dos meios de comunicação 

que adentra profundamente no tecido social das relações e o transforma significativamente. A 

mudança qualitativa não só é reconhecida em Redemptoris Missio, como passa a ser um foco 

indispensável para manter o anúncio do Evangelho “conectado” à sociedade nesta “nova 

cultura”.   

 

2.3 A Igreja e o advento da Internet 

 

A reviravolta da Igreja no modo de compreender os meios de comunicação no início da 

década de 90 tem um motivo: o crescimento da Internet. Criada na década de 60 como 

ARPANET (Advanced Research Projects Agency Network), nos Estados Unidos da América, 

essa nova tecnologia tinha fins militares, podendo ser compreendida na dinâmica de disputa 

entre os Estadunidenses e os Russos (Étic. na Int., n. 8)52. A proteção de dados em uma rede de 

 
52 PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Igreja e Internet; Ética na Internet. 

Cidade do Vaticano, 22 fev. 2002. In: DARIVA, Noemi (Org.). Comunicação Social na Igreja: documentos 

 



 

119 

 

computadores ainda muito incipiente, tinha como um dos objetivos principais preservar as 

informações em diferentes bases. Tratava-se de uma intranet munida de computadores de 

grandes dimensões, mas que já tinha em sua gênese o compartilhamento de uma mesma 

informação com diferentes terminais.  

O sistema de comunicação em rede foi a grande inovação trazida pela comunicação 

digital, cuja revolução continua em ritmo cada vez mais acelerado. As interpelações éticas 

desses avanços tecnológicos foram sendo percebidas pelo Magistério eclesiástico em meio às 

grandes turbulências da implementação do Concílio Vaticano II. Para a continuidade da 

pesquisa, é de suma importância trazer ao lume esse contexto de crises, mudanças e avanços 

experimentados pela Igreja e pelos meios de comunicação social.  

 

2.3.1 O horizonte ético pós-conciliar frente ao advento da Internet  

 

A história da Internet tem dois elementos importantes para o presente estudo. O primeiro 

é que a década de sua criação coincide com o maior evento eclesial do séc. XX, o Concílio 

Vaticano II (1962-1965). Justamente nesse momento de grande abertura da Igreja para o mundo 

contemporâneo sob uma nova perspectiva ética, está em germe a rede mundial de 

computadores, que causará a grande revolução nos meios de comunicação e, 

consequentemente, na cultura mundial. Segundo Sbardelotto, “junto com o desenvolvimento 

de um novo meio, como a Internet, vai nascendo também um novo ser humano e, por 

conseguinte, um novo sagrado e uma nova religião”53. Dentro da perspectiva desta pesquisa, 

pode-se afirmar que surgem novas interpelações éticas54.  

Conforme ficou demonstrado nos documentos eclesiásticos analisados acima, o aspecto 

tecnológico e instrumental prevaleceu sobre o significado antropológico, cultural e ético. A 

orientação personalista, mais receptiva da Igreja Conciliar em relação aos meios de 

comunicação, ainda carecia de maiores aprofundamentos. Não foi diferente na história da 

Internet. Desde sua origem, essa nova tecnologia foi enaltecida por sua rapidez e eficácia no 

envio e recebimento de informações (dados). Esse fator instrumental foi significativo para a 

 
fundamentais. Comemorando os 40 anos do Decreto Inter Mirifica do Concílio Vaticano II sobre os meios de 

comunicação social: 1963-2003. São Paulo: Paulinas, 2003, p. 253-283. Nas abreviações: Igreja e Internet (Igr. 

e Int.); Ética na Internet (Étic. na Int.). 
53 SBARDELOTTO, Moisés. Igreja e internet: uma relação de amor e ódio. Entrevista especial com Moisés 

Sbardelotto. Instituto Humanitas Unisinos. São Leopoldo, 25 jun. 2011, não paginado. Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/159-entrevistas/44693-igreja-e-internet-uma-relacao-de-amor-e-odio-

entrevista-especial-com-moises-sbardelotto. Acesso em: 20 jun. 2023. 
54 O tema das interpelações éticas da cultura digital será aprofundado no terceiro capítulo desta pesquisa. 

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/159-entrevistas/44693-igreja-e-internet-uma-relacao-de-amor-e-odio-entrevista-especial-com-moises-sbardelotto
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/159-entrevistas/44693-igreja-e-internet-uma-relacao-de-amor-e-odio-entrevista-especial-com-moises-sbardelotto


 

120 

 

ampliação processual de seu uso na sociedade moderna. Sbardelotto considera esse avanço não 

do ponto de vista do determinismo tecnológico, mas da coevolução dessa nova tecnologia com 

todas as dimensões da sociedade, sobretudo a religiosa55. 

É justamente no contexto da expansão da Internet que emerge o segundo elemento 

ligado à missão da Igreja. Após uma fase inicial restrita aos círculos militares e científicos, essa 

nova tecnologia de armazenamento e compartilhamento de dados passou a ocupar um espaço 

significativo no campo educacional. A interação cibernética possibilitava um intercâmbio ágil 

de informações entre universidades, acelerando o desenvolvimento de novas pesquisas. A 

relação com a Igreja se estabelece, portanto, na medida em que a formação acadêmica adquire 

relevância crescente nos discursos eclesiais sobre os meios de comunicação. 

No entanto, essa relação era muito tênue, pois a educação cristã vai muito além do 

acesso à informação. Seu objetivo maior é a formação humana a partir dos valores éticos que 

norteiam o bem viver em comunidade. Essa relação se fortalece à medida que os documentos 

eclesiásticos reconhecem dois aspectos fundamentais da educação no campo dos meios de 

comunicação: a capacidade da tecnologia de ampliar o acesso ao vasto universo do 

conhecimento e a necessidade de uma formação adequada para a interação crítica com esses 

meios. 

Mesmo que o advento da Internet e a realização do Concílio Vaticano II sejam 

coetâneos, passariam ainda décadas para que esse avanço tecnológico adentrasse, de fato, em 

todos os setores da sociedade, inclusive da Igreja. Além do meio científico, militar e 

universitário, a comunicação em rede (net) teve amplo espaço na dimensão comercial, entrando 

para ficar também no mundo dos negócios, seguindo a lógica neoliberal. Ao se configurar como 

um sistema cada vez mais ágil e versátil, que coadunava perfeitamente com o funcionamento 

do capitalismo, a Internet rapidamente expandiu seu alcance para os demais setores da 

sociedade, especialmente o político e o religioso. Nem mesmo as dimensões mais corriqueiras 

do cotidiano ficaram de fora.  

Sbardelotto, em sua pesquisa, considera esse avanço vertiginoso da Internet e constata 

que o encontro mais efetivo da Igreja com as tecnologias digitais se deu na década de 90, 

marcado por hesitações da parte da hierarquia católica diante da revolução comunicacional56. 

Nesse momento a ARPANET já havia cedido espaço para a nova revolução digital. O inglês 

Tim Berners-Lee foi o responsável por levar esse novo meio de comunicação para dimensões 

 
55 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”, p. 54. 
56 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”, p. 39-50. O tema do encontro da Igreja com a Internet vem tratado no 

tópico “Religião ou internet: hesitações diante da ‘revolução comunicacional’”.  



 

121 

 

globais ao propor seu projeto de hipertexto – HTTP (Hyper Text Transfer Protocol) como meio 

digital de trabalho em conjunto. Foi essa inovação que ganhou amplitude e se configurou como 

“WWW”, sigla em inglês para World Wide Web, que em português ficou conhecida como Rede 

Mundial de Computadores. 

Considerando que o alcance mundial da Internet consolidou um novo paradigma 

comunicacional, passa-se a considerar o que significou a irrupção dessa nova tecnologia de 

alcance global para a Igreja em sua consciência de universalidade. Objetiva-se demonstrar 

como a assunção dessa nova tecnologia por parte da Igreja levou esse grande sujeito 

institucional a uma profunda revisão da consciência de si próprio e de seu modo de relacionar-

se com a cultura midiática digital, sem perder de vista sua missão de ser corpo místico de Cristo.  

 

2.3.2 A universalidade da Igreja na dinâmica da comunicação global 

 

Mesmo com as referidas hesitações, a Igreja mantém sua postura de abertura dialogal 

com a grande sociedade e entra, aos poucos, neste novo projeto comunicacional com alcance 

mundial. Essa amplitude tem relação com a própria catolicidade da Igreja, isto é, sua 

universalidade.  

Em nível internacional, o órgão máximo da Igreja Católica, a Santa Sé, lançou sua 

página online ainda nas origens da rede mundial como a conhecemos hoje, em 1995. 

Essa primeira versão continha apenas a mensagem do Papa João Paulo II por ocasião 

do Natal desse ano. Na Páscoa de 1997, o site passou a contar com seções navegáveis 

- Santo Padre, Cúria Romana, Serviços de Informação, Arquivo. Hoje [2012], o site 

oficial da Igreja Católica já está disponível em oito idiomas, incluindo o português e 

também o latim, língua oficial do Vaticano, com uma imensa quantidade de 

documentos e atualidades sobre o Papa e a vida da Igreja57.  

A presença oficial da Igreja na Internet se deu, portanto, no pontificado de João Paulo 

II, conhecido por sua habilidade midiática. Quais teriam sido seus posicionamentos sobre esse 

novo avanço da comunicação digital? Além de notar que os novos avanços na era da 

comunicação faziam surgir uma nova cultura, conforme registrado em Redemptoris Missio n. 

37, quais outros elementos importantes se podem destacar em seus pronunciamentos?  

Para responder a essas perguntas, é importante mencionar, primeiramente, o que afirma 

a pesquisadora Puntel ao identificar uma ausência de reflexões mais extensas e aprofundadas 

sobre a comunicação por parte do Magistério eclesiástico sobre os avanços que estavam em 

curso:  

 
57 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”, p. 39. 



 

122 

 

De 1971 a 1992, a Igreja praticamente silenciou em termos de documentos sobre a 

comunicação. São vinte e um anos, numa época caracterizada por profundas 

transformações no campo midiático em que assistimos à passagem da era analógica 

para a digital58.  

Essa dura constatação evidencia o contraste entre a rapidez dos avanços tecnológicos do 

processo de digitalização comunicacional e a lenta elaboração reflexiva magisterial sobre a 

temática. Diante desse grande descompasso, é importante analisar as mensagens anuais dos 

Pontífices para o Dia Mundial das Comunicações Sociais a partir de 1990, ano da grande 

expansão da Internet. Para celebrar a XXIV edição do evento, o Papa João Paulo II publicou o 

texto intitulado “A mensagem cristã na cultura informática atual”59. Após um breve resgate da 

teologia da criação sobre a missão do ser humano no mundo, o Papa retoma Gaudium et spes 

n. 34 para falar do trabalho humano como prolongamento da ação criadora de Deus. E ao citar 

o n. 05 do mesmo documento conciliar, reflete sobre o progresso da tecnologia e afirma que “a 

Igreja está no coração do progresso humano, partícipe das experiências do resto da humanidade, 

para procurar compreendê-las e interpretá-las à luz da fé”60.  

A Internet é vista como um instrumento a ser usado criativamente para o bem: “É 

próprio dos fiéis do povo de Deus o dever de fazer uso criativo das novas descobertas e 

tecnologias para o bem da humanidade, e a realização do desígnio de Deus para o mundo”61. A 

consideração de que a Internet influencia a cultura já é notada aqui, ainda que a dimensão 

instrumental continue prevalecendo nas reflexões pontifícias:  

Hoje, por exemplo, não se pensa ou não se fala mais de comunicações sociais como 

simples instrumento ou tecnologias. São, antes, considerados como parte de uma 

cultura sempre em evolução cujas implicações ainda não se veem com precisão e cujas 

potencialidades são, no momento, só parcialmente desfrutadas62.  

Os benefícios elencados por João Paulo II são colocados ao ver se realizar o que já se 

previa em Communio et Progressio, n. 8: diálogo entre povos longínquos, intercâmbio universal 

de ideias e aspirações, conhecimento e compreensão recíprocos, fortalecimento da fraternidade 

para além das barreiras de espaço, tempo, cultura etc. Para o interno da Igreja, o Pontífice 

reconhece que as telecomunicações computadorizadas e sistemas computadorizados de 

 
58 PUNTEL, Comunicação, p. 53.  
59 JOÃO PAULO II. “A mensagem cristã na cultura informática atual”: mensagem para o 24° dia mundial das 

comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 1990, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-

ii_mes_24011990_world-communications-day.html. Acesso em: 07 nov. 2023.   
60 JOÃO PAULO II, “A mensagem cristã na cultura informática atual”, não paginado.  
61 JOÃO PAULO II, “A mensagem cristã na cultura informática atual”, não paginado. 
62 JOÃO PAULO II, “A mensagem cristã na cultura informática atual”, não paginado. 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011990_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011990_world-communications-day.html


 

123 

 

participação trouxeram novos meios para que a Igreja cumpra sua missão: fortalecimento da 

unidade por meio de uma comunicação agilizada e diálogo entre seus membros; 

aprofundamento do diálogo com o mundo contemporâneo etc.  

A evangelização na nova cultura em processo de midiatização entra em um parágrafo à 

parte: “A Igreja deve, evidentemente, valer-se também dos novos recursos oferecidos pela 

pesquisa no campo da tecnologia do computador e do satélite para a sua sempre mais 

estimulante tarefa de evangelização”63. Em seguida, retoma o trecho de Evangelii Nuntiandi64 

n. 45, afirmando que “a Igreja sentir-se-ia culpável diante do Senhor se não empregasse estes 

meios poderosos que a inteligência humana torna cada dia mais aperfeiçoados. Servindo-se 

deles a Igreja ‘prega sobre os telhados’ a mensagem da qual é depositária”65.  

João Paulo II se mostra agradecido pelo fato de a nova tecnologia armazenar nas 

memórias artificiais66 tantos arquivos valiosos da Igreja Universal e local, até mesmo a Sagrada 

Escritura. Os jovens são apresentados em destaque, considerados como aqueles que “estão se 

adaptando rapidamente à cultura do computador e à sua ‘linguagem’, e este seguramente é um 

motivo de satisfação. Confiemos nos jovens!”67. A confiança vem seguida de uma exortação à 

juventude ao afirmar que:  

Caberá a eles [os jovens] descobrir os modos com os quais os novos sistemas de 

conservação e intercâmbio de dados podem ser utilizados para uma contribuição à 

promoção de uma maior justiça universal, de um maior respeito dos direitos humanos, 

de um sadio desenvolvimento de todos os indivíduos e povos, e das liberdades que 

são essenciais para uma vida plenamente humana68.  

Constata-se que o Papa constrói sua mensagem com muita abertura e em um tom muito 

positivo sobre a Internet. A preocupação com as implicações éticas decorrentes dos avanços da 

 
63 JOÃO PAULO II, “A mensagem cristã na cultura informática atual”, não paginado. 
64 PAULO VI. Evangelii Nuntiandi: exortação apostólica sobre a evangelização no mundo contemporâneo. Roma, 

08 dez. 1975. Disponível em: https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-

vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html. Acesso em: 15 jul. 2023. 
65 JOÃO PAULO II, “A mensagem cristã na cultura informática atual”, não paginado. 
66 Vale mencionar o pensamento de Pierre Lévy em uma entrevista, na qual relaciona ciberespaço e memória: “O 

ciberespaço é fundamentalmente uma tecnologia da memória, correto? Ou seja, as coisas são registradas 

digitalmente, em vez de serem impressas - digamos - ou gravadas em fitas magnéticas, e ficam acessíveis online. 

Desse modo, para mim, a grande novidade é que - concretamente, é o que está para acontecer - toda a memória 

da humanidade está em vias de ser digitalizada e disponibilizada online. E isso é completamente novo, porque 

em geral havia a memória de uma comunidade. Ou seja, havia memórias fragmentadas, umas ao lado das outras, 

elas não estavam reunidas em conjunto. Agora é como se nós tivéssemos uma única biblioteca reunindo todas 

as bibliotecas, todos os centros de documentação, todos os jornais etc. - tudo reunido exatamente no mesmo 

espaço e automaticamente manipulável por meio de programas”. LÉVY, Pierre. Memória e cibercultura. [S.l.], 

jun. 2008. Entrevista, não paginado. Disponível em: 

http://www.letras.ufmg.br/atelaeotexto/entrevista_levy.html. Acesso em: 15 jul. 2023.  
67 JOÃO PAULO II, “A mensagem cristã na cultura informática atual”, não paginado. 
68 JOÃO PAULO II, “A mensagem cristã na cultura informática atual”, não paginado. 

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
http://www.letras.ufmg.br/atelaeotexto/entrevista_levy.html


 

124 

 

tecnologia da comunicação é evidente, mas sem o tom já conhecido de elencar possiblidades e 

riscos com acento moralizante. 

Por fim, a responsabilidade ética diante dessa nova fase da comunicação é atribuída a 

todo o Povo de Deus, de todas as idades:  

Todos, jovens e velhos, acolhamos o desafio das novas descobertas e tecnologias, 

enquadrando-as numa visão moral fundada sobre a nossa fé religiosa, sobre o nosso 

respeito para com a pessoa humana, e sobre o nosso empenho de transformar o mundo 

conforme o desígnio de Deus69! 

A mensagem do ano seguinte, 1991, teve como referência a Instrução Pastoral 

Communio et Progressio por ocasião de seu 20º aniversário de publicação. Em sua breve 

mensagem intitulada “Os meios de comunicação para a unidade e o progresso da família 

humana”70 João Paulo II reforça a importância dos meios de comunicação para a Igreja, mas 

alerta sobre as possibilidades e riscos da nova cultura comunicacional.  

Não há referência específica à Internet, como fez na mensagem do ano anterior. 

Produtores de programas e consumidores são chamados à responsabilidade sobre o papel dos 

meios de comunicação, tidos como eticamente neutros. Diante da presumida neutralidade ética 

dos meios, a responsabilidade ética ressalta o protagonismo humano em todas as etapas do 

processo comunicacional: “Se os meios servem para enriquecer ou empobrecer a natureza do 

homem, vai depender da visão moral e da responsabilidade ética dos que estão envolvidos no 

processo de comunicação, e dos que são destinatários da mensagem dos meios de 

comunicação”71.  

A persistência de uma visão instrumental, mesmo diante dos avanços nos meios de 

comunicação, deve-se em grande parte ao fato de que a Internet ainda se encontrava em sua 

fase inicial, funcionando basicamente como um sistema informático de troca de dados e 

informações em páginas estáticas. Foi apenas com a virada do milênio que as novas tecnologias 

digitais passaram a configurar uma verdadeira ambiência cultural, cujas implicações 

antropológicas e éticas se tornaram mais evidentes.  

 
69 JOÃO PAULO II, “A mensagem cristã na cultura informática atual”, não paginado. 
70 JOÃO PAULO II. “Os meios de comunicação para a unidade e o progresso da família humana”: mensagem 

para o 25º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 1991, não paginado. Disponível 

em: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-

ii_mes_24011991_world-communications-day.html. Acesso em: 07 nov. 2023.   
71 JOÃO PAULO II, “Os meios de comunicação para a unidade e o progresso da família humana”, não paginado.  

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011991_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011991_world-communications-day.html


 

125 

 

Na mensagem de 1992, “A proclamação da mensagem de Cristo nos meios de 

comunicação”72, o Pontífice polonês reconhece e incentiva a participação dos fiéis nos meios 

de comunicação. Sua mensagem convida, sobretudo, ao testemunho que expresse com a vida 

os princípios e valores da fé cristã. A alegria e agradecimento pelos benefícios trazidos pelos 

meios de comunicação contrastam com a tristeza e a queixa pela amplificação da maldade 

humana nestes novos canais midiáticos:  

A nossa celebração, que é essencialmente de alegria e de agradecimento, é 

necessariamente temperada pela tristeza e pela queixa. Os meios de comunicação que 

estamos celebrando recordam-nos constantemente as limitações da nossa condição 

humana, a presença do mal nos indivíduos e na sociedade, da violência insensata e da 

injustiça que os seres humanos exercem, um contra outro, com inumeráveis pretextos. 

Diante dos meios de comunicação frequentemente nos encontramos na posição de 

espectadores indefesos, que assistem a atrocidades cometidas em todo o mundo, por 

causa de rivalidades históricas, de preconceitos raciais, de desejos de vingança, da 

sede de poder, da avidez de possuir, do egoísmo, da falta de respeito pela vida humana 

e pelos direitos humanos. Os cristãos lamentam estes fatos e as suas motivações. Mas 

são chamados a fazer muito mais; devem esforçar-se para vencer o mal com o bem73. 

Nesse parágrafo é colocada em destaque a preocupação ética do Papa ao considerar os 

meios de comunicação como amplificadores das limitações humanas causadoras de maldades 

na sociedade permeada pelos meios de comunicação. Já se nota a grande presença da veiculação 

de desgraças e catástrofes, alertando para o fato de os jornais terem se tornado expositores das 

maldades humanas. Antes que promover o bem, a paz, a comunhão e o progresso, o enfoque 

dado pelos meios de comunicação tende a recair sobre as mazelas da humanidade e por meio 

delas alcançar mais audiência. Daí se compreende a exortação do Pontífice aos cristãos: não 

desanimar, mas fazer triunfar o bem sobre o mal. Emerge, assim, uma perspectiva ética, ao 

mesmo tempo prospectiva e autoimplicativa, que busca romper com o marasmo pessimista 

provocado pelo sentimento de impotência diante do constante bombardeio de notícias 

negativas. 

É notável como as questões éticas vão emergindo em meio à nova cultura permeada 

pelos meios de comunicação. A justa consideração desse ponto é fundamental para se 

compreender as reais interpelações para a consciência moral cristã em meio às novas dinâmicas 

comunicacionais que incidem diretamente na cultura. Justamente sobre a relação entre os meios 

 
72 JOÃO PAULO II. “A proclamação da mensagem de Cristo nos meios de comunicação”: mensagem para o 26º 

dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 1992, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-

ii_mes_24011992_world-communications-day.html. Acesso em: 07 nov. 2023.  
73 JOÃO PAULO II, “A proclamação da mensagem de Cristo nos meios de comunicação”, não paginado. 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011992_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011992_world-communications-day.html


 

126 

 

de comunicação e o tecido cultural é que o Magistério eclesiástico buscará oferecer sua próxima 

contribuição.   

 

2.3.3 Aetatis Novae e a integração entre comunicação social e cultura 

 

A nova Instrução Pastoral, intitulada Aetatis Novae (AN)74, foi publicada em 1992 para 

celebrar os 20 anos de Communio et Progressio. Apesar do tempo transcorrido entre os dois 

documentos, não se notam grandes avanços na reflexão, embora os meios de comunicação 

tenham evoluído muito. O texto se organiza entre introdução, cinco capítulos, conclusão e um 

anexo intitulado “Elementos para um plano de pastoral de comunicação” (AN, n. 23-33).  

A Instrução considera, já ao introduzir a temática, o avanço irrefreável dos meios de 

comunicação e sua influência direta na cultura:  

Ao aproximarmo-nos de uma nova época, dá-se uma considerável expansão nas 

comunicações, que influencia profundamente as culturas de todo o mundo. As 

revoluções tecnológicas representam apenas um aspecto deste fenômeno. Não existe 

lugar onde não seja sentido o impacto dos mass media no comportamento religioso e 

moral, nos sistemas políticos e sociais, e na educação (AN, n. 1).   

O documento evidencia que a mudança não é só tecnológica, mas que os avanços na 

técnica têm implicações antropológicas, éticas e eclesiológicas profundas, o que consiste em 

uma  

[...] transformação completa de tudo o que é necessário à humanidade para 

compreender o mundo que a envolve, e para verificar e expressar a percepção dele 

[...]. A revolução das comunicações afeta, de igual modo, a percepção que se pode ter 

da Igreja, e contribui para a modelação das próprias estruturas e funcionamento (AN, 

n. 4).  

As interpelações da cultura em processo de midiatização são descritas com grande 

desconforto pela hierarquia da Igreja. Fica patente, cada vez mais, que a dinâmica da nova 

cultura questiona a organização eclesiástica e sua cosmovisão. Tais interpelações levaram o 

Magistério eclesiástico a avançar, superando discursos moralizantes e assumindo atitude 

proativa, marcada pela participação ativa na construção da nova cultura.  

 
74 PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Aetatis Novae: instrução pastoral sobre 

as comunicações sociais no XX aniversário da Communio et Progressio. 22 fev. de 1992. In: DARIVA, Noemi 

(Org.). Comunicação Social na Igreja: documentos fundamentais. Comemorando os 40 anos do Decreto Inter 

Mirifica do Concílio Vaticano II sobre os meios de comunicação social: 1963-2003. São Paulo: Paulinas, 2003, 

p. 185-208. 



 

127 

 

Diante das interpelações cada vez mais profundas, a atenção se volta para a dinâmica 

nova que surge do contato com os novos meios de comunicação e suas repercussões para todas 

as dimensões da Igreja. Nesse sentido, o documento solicita “a elaboração de uma antropologia 

e uma verdadeira teologia da comunicação” (AN, n. 8). 

A partir do n. 12, Aetatis Novae abre o tópico intitulado Desafios atuais. A primeira 

preocupação é avaliar criticamente os meios de comunicação e suas repercussões na cultura. 

Nessa análise é recorrente o apelo à responsabilidade do usuário que precisa adentrar essa nova 

cultura com “valores sadios e escolhas prudentes” (AN, n. 12). Mais uma vez, ressalta-se a 

importância da “consciência amadurecida” dos fiéis, cabendo ao Magistério da Igreja 

estabelecer orientações, enquanto as decisões concretas competem aos indivíduos de todos os 

segmentos da sociedade, abrangendo tanto as esferas privadas quanto as governamentais. 

O documento identifica alguns obstáculos colocados pela nova cultura midiática: “o 

secularismo, o consumismo, o materialismo, a desumanização e a ausência de interesse pela 

condição dos pobres e dos desprotegidos” (AN, n. 13). O Magistério vê na formação humana 

consistente, fundamentada nos valores e na busca apaixonada pela verdade, o caminho para 

levar a bom termo a nova cultura.  

As implicações éticas da questão política, sobretudo no que tange à negação do direito 

fundamental à informação, são também abordadas pelo documento. Segundo sua análise, essa 

realidade política contraria a própria lógica dos meios de comunicação:  

Tudo isso é contrário aos objetivos fundamentais e à própria natureza dos meios de 

comunicação, cujo papel social particular e necessário é contribuir para a garantia do 

direito do homem à informação, à promoção da justiça, à procura do bem comum, à 

assistência aos indivíduos, aos grupos e povos em busca da verdade (AN, n. 14). 

A ampla abrangência dos meios de comunicação cresce cada vez mais, o que leva o 

Magistério a não os considerar de modo estanque, mas sim como uma realidade transversal na 

missão da Igreja:  

O trabalho dos meios de comunicação católicos não é só uma atividade complementar 

que se vem juntar às outras atividades da Igreja: a comunicação social tem, com efeito, 

um papel a desempenhar em todos os aspectos da missão da Igreja. Não é suficiente, 

também, ter um plano pastoral de comunicação, mas é necessário que a comunicação 

faça parte integrante de todos os planos pastorais, visto que a comunicação tem, de 

fato, um contributo a dar a qualquer outro apostolado, ministério ou programa (AN, 

n. 17). 

A preocupação com o plano pastoral para melhor integrar os meios de comunicação no 

anúncio e vivência do Evangelho mostra a necessidade de mudanças profundas na dinâmica 



 

128 

 

eclesial. Mais uma vez, é importante destacar o papel fundamental dos meios de comunicação 

para a maior consciência eclesial sobre as questões éticas emergentes na sociedade. Essa 

percepção ética mais acurada sobre a nova cultura é o fundamento para anunciar o Evangelho 

de modo inculturado e encarnado na situação real e concreta das pessoas.  

 

2.3.4 Os avanços da Internet e as implicações na comunicação social 

 

As reflexões contidas na Instrução Pastoral Aetatis Novae, ainda que levantem questões 

éticas pertinentes até os dias atuais, enquadram-se em um estágio bastante primitivo da 

Internet75. Mesmo se configurando como uma rede mundial de computadores, seu projeto 

técnico se configura no estágio denominado Web 1.0, que se consolidou em 1995. Os sites, 

basicamente, são compostos por páginas estáticas com informações, cujas conexões entre uma 

página e outra se dão por meio de hiperlinks.  

Mesmo sendo páginas somente para leitura, sem nenhuma interação significativa do 

usuário com elas, os conteúdos já abarcavam diversas áreas de interesse em diversos segmentos 

da sociedade.  Nesse estágio, a passividade da maioria dos usuários é evidente, cabendo apenas 

a fruição de conteúdos oferecidos por empresas e instituições, dentre elas a Igreja Católica.  

Mesmo sem a possibilidade de o internauta interagir ativamente com os conteúdos, 

“uma das vantagens da Web 1.0 era que, por conta do acesso unificado, apenas o criador podia 

realizar alterações no conteúdo. Sem a sua permissão, a informação disponibilizada era 

intocável — representando um nível de segurança altíssimo”76.  

Com menos de uma década a Internet deu um dos passos mais importantes de seu 

desenvolvimento, passando a se configurar como Web 2.0. Com isso, passou a ser possível a 

criação, modificação e compartilhamento de informações pelos usuários. Longo e Tavares 

assim localizam no tempo o nascimento e a consolidação desse novo avanço digital: “O termo 

Web 2.0 foi utilizado pela primeira vez em 1999 como a Internet voltada para um sistema que 

engaja ativamente o usuário. O termo Web 2.0 tornou-se notável após a primeira Conferência 

O’Reilly de Mídia Web 2.0, em 2004”77.   

Com isso, a chegada do novo milênio foi marcada pela presença das redes sociais 

digitais, nas quais o compartilhamento de mensagens, fotos e vídeos foi transformando a 

 
75 A descrição dos principais avanços da Internet se baseia, em grande parte, nas informações contidas no anexo 3 

do livro: LONGO, Walter; TAVARES, Flávio. Metaverso: onde você vai viver e trabalhar em breve. Rio de 

Janeiro, 2022, p. 175-183.  
76 LONGO; TAVARES, Metaverso, p. 176. 
77 LONGO; TAVARES, Metaverso, p. 177. 



 

129 

 

Internet em um espaço antropologicamente qualificado78. Muito mais que compartilhar 

documentos e informações, a Web 2.0 abriu novos horizontes de compartilhamento das 

experiências existenciais dos sujeitos individuais e coletivos que passam a se encontrar e 

interagir por afinidades declaradas em seus perfis online. Além das redes sociais, blogs, fóruns 

e games imersivos passaram a compor os espaços digitais, abrindo novos horizontes para o 

ensino e aprendizagem no campo da educação.  

A Web 2.0 facilitou as interações sociais e a colaboração entre estudantes, professores, 

especialistas, profissionais de várias áreas e uma variedade de outras pessoas que 

compartilham interesses comuns. Com a introdução de tecnologias Web 2.0, ocorreu 

uma mudança de paradigma do ensino, resultando em uma aprendizagem “centrada 

no aluno”79. 

O comércio também se beneficiou grandemente desse avanço digital, iniciando e 

consolidando rapidamente as compras online e pagamentos digitais. Junto ao avanço 

tecnológico e do consequente acúmulo de dados pessoais online, a insegurança digital e a perda 

da privacidade são questões que ganham cada vez mais repercussão no debate sobre a cultura 

digital.  Na análise de Longo e Tavares, “o tipo de sistema centralizado possui todos os dados 

e é responsável por informações das vidas dos usuários de várias maneiras. Como resultado, 

este cenário representa um risco significativo para a privacidade das pessoas”80.   

Torna-se evidente que os avanços tecnológicos da Internet trazem profundas 

implicações éticas ao introduzirem novas formas de comunicação e interação online. Por isso, 

esse upgrade da Web 1.0 para a 2.0 se configurou como uma verdadeira revolução cultural. 

Hardwares e softwares foram se configurando para estarem cada vez mais presentes no 

cotidiano de seus usuários.   

Buscando maior imersão no cotidiano das pessoas, o acesso à Internet deixou de estar 

restrito a locais fixos e a computadores, tornando-se ubíquo com a popularização da telefonia 

móvel digital. Inicia-se, assim, a era dos smartphones e demais dispositivos digitais. A 

tecnologia Wi-Fi foi decisiva para consolidar a lógica do “sempre conectados” (always on). 

Acesso, conexão, velocidade de transmissão de dados ocupam o centro da 

operacionalização da Internet nesse novo avanço. A conexão constante, agregada à tecnologia 

de geolocalização vão se fazendo presentes em dispositivos digitais cada vez menores e 

 
78 A qualificação antropológica das ambiências digitais diz respeito à crescente atenção dos desenvolvedores à 

dimensão humana em seus projetos. Mais do que simples espaços de uso, essas ambiências são altamente 

performativas e impactam, não raras vezes, negativamente na realização do sujeito ético em sua dimensão 

relacional. 
79 LONGO; TAVARES, Metaverso, p. 177. 
80 LONGO; TAVARES, Metaverso, p. 179. 



 

130 

 

discretos. A capacidade de memória de celulares vai ultrapassando a de grandes computadores 

do passado recente.  

Os dispositivos digitais, para além de não estarem mais fixos a um espaço determinado, 

vão rapidamente integrando os meios de comunicação tradicionais. Se até então cada aparelho 

estava circunscrito a um meio de comunicação, agora a mudança é radical: TV, rádio, telefone, 

câmeras fotográficas, computador etc. passam a ser acessíveis em um único dispositivo digital.  

Essas mudanças vão incidindo, cada vez mais, em categorias antropológicas que são 

essenciais para a consideração ética. Tempo, espaço intencionalidade marcam fortemente as 

ações humanas. Todo avanço tecnológico que toque e altere de alguma forma essas dimensões 

repercute, certamente, na dimensão ética do sujeito.  

Essa preocupação levou o Pontifício Conselho para as Comunicações Sociais a refletir, 

principalmente, sobre as questões éticas emergentes dos meios digitais de comunicação. A 

Internet entra no título de dois breves documentos que se complementam e marcam a visão do 

Magistério eclesiástico sobre o acelerado processo de digitalização dos meios de comunicação 

no início de um novo milênio.   

   

2.3.5 Igreja e Internet e Ética na Internet: considerações éticas na virada do milênio 

 

A Igreja, uma vez mais, marcou presença nas reflexões sobre este novo avanço da 

tecnologia digital. Em 22 de fevereiro de 2002, uma década, portanto, após a última Instrução 

Pastoral Aetatis Novae, dois documentos são publicados pelo mesmo Conselho Pontifício para 

as comunicações sociais: Igreja e Internet (Igr. e Int.) e Ética na Internet (Étic. na Int.). Mesmo 

tendo sido publicados juntos, cada documento é independente quanto ao conteúdo abordado.  

 

2.3.5.1 Relação entre Igreja e Internet: nova compreensão e novos posicionamentos 

 

A reflexão do documento Igreja e Internet reafirma o interesse e o apreço da Igreja pelas 

tecnologias digitais, em sintonia com o Concílio Vaticano II, e afirma que a pura restrição e 

censuras em relação ao uso dos meios digitais são ineficientes tanto quanto inapropriadas para 

a formação ética dentro do novo contexto (Igr. e Int., n. 1)81. 

 
81 Para isso, cita o documento do mesmo Conselho Pontifício sobre “Pornografia e violência nas comunicações 

sociais: uma resposta pastoral”, n. 30, para afirmar que: “uma atitude de pura restrição ou de censura por parte 

da Igreja diante destes meios não resulta suficiente nem apropriada”. Nesse sentido, vale considerar também 

 



 

131 

 

O documento constata que cresce a influência da Web 2.0 no cotidiano da vida das 

pessoas. As observações continuam deixando transparecer o esforço para ir além da visão 

técnico-instrumental para se chegar às influências da tecnologia digital na dimensão ética do 

ser humano em sociedade:  

[A Internet] está contribuindo para promover transformações revolucionárias no 

comércio, na educação, na política, no jornalismo e nas relações transnacionais e 

interculturais, mudanças estas que se manifestam não só no modo de os indivíduos se 

comunicarem entre si, mas na forma de as pessoas compreenderem a sua própria vida 

(Igr. e Int., n. 2).  

O Magistério da Igreja, tendo ciência da grande abrangência da comunicação digital, 

reconhece nesta nova tecnologia mais possibilidades de anúncio e vivência do Evangelho. Por 

isso afirma a urgência de se compreender as dinâmicas mais profundas que as novas tecnologias 

apresentam e quais suas implicações:  

[...] atualmente a Igreja precisa compreender a Internet82. Isso é necessário a fim de 

que ela possa comunicar-se eficazmente com os indivíduos — de modo especial com 

os jovens — que se encontram mergulhados na experiência desta nova tecnologia, e 

também com relação a fazer bom uso da mesma (Igr. e Int., n. 5).  

Ao analisar a Internet estritamente como um instrumento, segundo a lógica 

online/offline, o documento constata nada mais que uma potencialização do que os meios de 

comunicação tradicionais já realizavam: “A tecnologia é nova, mas a ideia não” (Igr. e Int., n. 

6). Será necessário um longo percurso para superar a visão estritamente técnica e instrumental 

da Internet e reconhecê-la como uma nova ambiência que permeia e transforma as múltiplas 

dimensões da cultura. Superar o dualismo online/offline permanece como um dos desafios 

centrais para uma compreensão integral e atualizada da cultura digital em constante 

transformação.  

A mudança radical na comunicação e, portanto, na relação entre a hierarquia da Igreja 

e os fiéis é considerada no documento com grande perspicácia:  

Já não se trata da comunicação unilateral e vertical do passado. Dado que um número 

cada vez maior de pessoas adquire familiaridade com essa característica da Internet 

 
esse mesmo documento que, após declarar a necessidade de elaboração e aplicação de códigos éticos para o 

campo da comunicação e da publicidade, afirma: “O autocontrole é sempre o melhor controle, assim como a 

autodisciplina, no seio dos próprios meios, é a primeira e mais desejável das linhas de defesa contra os que 

buscam proveito mediante a produção de programas pornográficos e violentos que envilecem os meios de 

comunicação e corrompem a própria sociedade”. PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES 

SOCIAIS, Pornografia e violência nas comunicações sociais, n. 23.  
82 Grifo nosso.  



 

132 

 

em outros setores de sua vida, é provável que recorram a ela também para aquilo que 

diz respeito à religião e à Igreja (Igr. e Int., n. 6).  

Ciente dessas profundas transformações, o apelo do Magistério eclesiástico à educação 

e à formação torna-se central no novo contexto digital em expansão. Destaca-se tanto a 

importância de um preparo técnico para o uso das novas tecnologias quanto a necessidade de 

uma formação humana que forneça critérios morais sólidos para orientar a ação nos ambientes 

cibernéticos: 

A educação e a formação constituem outra área de oportunidade e de necessidade [...]. 

No que diz respeito à Internet, a educação e o treinamento devem constituir uma parte 

dos programas compreensivos de formação a respeito dos meios de comunicação, 

disponíveis para os membros da Igreja. Na medida do possível, os programas pastorais 

para as comunicações sociais deveriam prever esta preparação no contexto da 

formação dos seminaristas, sacerdotes, religiosos e pessoal leigo comprometido na 

pastoral, assim como dos professores, dos pais e dos estudantes [...]. Assim, a 

formação sobre a Internet e as novas tecnologias exige muito mais do que o ensino 

das técnicas; os jovens têm necessidade de aprender como agir corretamente no 

mundo do espaço cibernético, discernir os juízos de acordo com critérios morais 

sólidos a respeito daquilo que nele encontram e lançar mão das novas tecnologias para 

o seu desenvolvimento integral e o benefício dos outros (Igr. e Int., n. 7).  

O documento reflete sobre as implicações dessa realidade online/offline para a liturgia 

e os sacramentos. Teme-se que dimensão eclesial online seja afetada pela dinâmica consumista 

e individualista, fortemente presente nas interações digitais. A questão ainda mais séria se refere 

aos sacramentos. O fato de a dimensão online ser considerada como realidade virtual, no sentido 

de não-real-concreto, marca e determina a reflexão a respeito da presença dos sacramentos na 

Internet:  

[...] a realidade virtual do espaço cibernético apresenta algumas implicações 

preocupantes, tanto para a religião como para outros setores da vida. A realidade 

virtual não substitui a presença real de Cristo na eucaristia, a realidade ritual dos 

outros sacramentos e o culto compartilhado no seio de uma comunidade humana feita 

de carne e de sangue. Na Internet não existem sacramentos83; e até mesmo as 

experiências religiosas nela possíveis pela graça de Deus são insuficientes, dado que 

se encontram separadas da interação do mundo real com outras pessoas na fé84. Este 

é outro aspecto da Internet que exige estudo e reflexão. Ao mesmo tempo, os projetos 

pastorais deveriam pensar em como orientar as pessoas no espaço cibernético para a 

verdadeira comunidade e como, através do ensino e da catequese, a Internet pode vir 

a ser utilizada em ordem a apoiá-las e a enriquecê-las no seu compromisso cristão 

(Igr. e Int., n. 9). 

A questão principal não está em afirmar a inexistência de sacramentos na Internet, mas 

sim em não conseguir adentrar na nova lógica e dinâmica comunicacionais que passam, com a 

 
83 Grifo nosso. 
84 Grifo nosso. 



 

133 

 

Web 2.0, a abarcar a dimensão da existência humana. A dualidade online/offline impede de 

colher o significado mais profundo das interações sociais das pessoas, que também abarca a 

dimensão religiosa e de fé. A oposição entre a comunidade “de carne e sangue” e os “espaços 

cibernéticos” é a grande questão a ser estudada e aprofundada, segundo o documento.  

Tal compreensão dualista sobre a comunicação digital se vê claramente na palavra que 

o documento dirige aos pais. Após chamar em causa a responsabilidade dos pais para orientar 

os filhos sobre o uso prudente da Internet, constata o choque geracional no que toca ao 

conhecimento das novas tecnologias: “[...] os pais têm a séria obrigação de orientar e vigiar 

sobre o uso que seus filhos fazem da Internet. Se isso significa ter de aprender mais sobre a 

Internet do que já sabem, será muito bom” (Igr. e Int., n. 11). 

Para essa tarefa se indica o uso dos filtros na proteção e controle da navegação online 

dos filhos. Além dessa proteção técnica, propõe-se o diálogo: “Os pais e os filhos devem 

dialogar em conjunto sobre aquilo que se vê e se experimenta no espaço cibernético” (Igr. e 

Int., n. 11).  

Interessante notar que a palavra às crianças e jovens sobre a Internet vem por meio da 

imagem da “porta aberta para um mundo maravilhoso e fascinante, dotado de uma poderosa 

influência formativa; não obstante, nem tudo o que se encontra do outro lado desta porta é 

seguro, sadio e verdadeiro” (Igr. e Int., n. 11). Nota-se a autenticidade da preocupação. No 

entanto, é nítida a dificuldade de se considerar que o espaço cibernético se estende para a vida 

offline, compreendido como contexto físico das relações, a partir da nova cosmovisão que vai 

sendo construída na nova cultura digital.  

 

2.3.5.2 Posicionamento ético diante dos avanços da Internet 

 

O documento Ética na Internet se detém na consideração ética das novas e radicais 

mudanças trazidas pelos avanços da cultura em processo de digitalização. E afirma sem rodeios 

que “a questão ética consiste em saber se isto está contribuindo para um desenvolvimento 

humano autêntico e ajudando os indivíduos e os povos a corresponder à verdade do seu destino 

transcendente”. E declara em seguida: “E, naturalmente, de muitas formas, a resposta é 

positiva” (Étic. na Int., n. 1).  

Também neste contexto, a positividade é destacada a partir do reconhecimento do poder 

dos novos instrumentos e de seu impacto no desenvolvimento de diversos setores da sociedade. 

Em seguida, apresentam-se os riscos decorrentes do mau uso da tecnologia digital: “Contudo, 



 

134 

 

esta moeda tem também o seu reverso. Os meios de comunicação que devem ser utilizados para 

o bem das pessoas e das comunidades podem ser usados também para explorar, manipular, 

dominar e corromper” (Étic. na Int., n. 1). Coloca-se assim, a questão ética a partir da 

neutralidade ética dos instrumentos e da responsabilidade dos que deles fazem uso, seguindo a 

lógica dos documentos anteriores:  

Qual será o seu uso, positivo ou negativo, é, em grande medida, uma questão de 

escolha, uma opção em relação à qual a Igreja contribui com dois elementos de 

enorme importância: o seu compromisso em benefício da dignidade da pessoa humana 

e a sua longa tradição de sabedoria moral (Étic. na Int., n. 2). 

O documento Ética na Internet apresenta o bem comum como “segundo princípio 

básico para a avaliação ética das comunicações sociais” (Étic. na Int., n. 3). A preocupação com 

o bem comum vem refletida em sintonia com a solidariedade dentro do processo de 

globalização, no qual os meios de comunicação contribuíram grandemente, sobretudo a 

Internet. A crítica, no entanto, consiste em mostrar que tais avanços tecnológicos não são, em 

si e por si, capazes de superar as abissais desigualdades sociais em vista da instauração de uma 

nova ordem social mais digna econômica e culturalmente (Étic. na Int., n. 4). 

Ao mesmo tempo em que as crises são constatadas, coloca-se uma confiança grande no 

bom uso dos meios de comunicação, atribuindo a essa atitude um efeito grandioso: “Essas 

tecnologias podem constituir um modo de resolver os problemas humanos, de promover o 

desenvolvimento integral das pessoas e de criar um mundo governado pela justiça, a paz e o 

amor” (Étic. na Int., n. 5).   

A referência específica sobre a Internet elenca as principais características da Web 2.0 

que fazem dela a protagonista de uma revolução digna de toda atenção e estudo. As 

características elencadas incidem diretamente nas questões cotidianas e no modo como as 

pessoas se relacionam em um mundo globalizado. Daí se explica o fato de a Internet ser 

assumida pela sociedade mundial com tanta facilidade: 

A Internet possui uma série de características impressionantes. Ela é instantânea, 

imediata, de alcance mundial, descentralizada, interativa, expansível até ao infinito 

em termos de conteúdo e de alcance, flexível e adaptável a um nível surpreendente 

(Étic. na Int., n. 7).  

A instantaneidade e imediatez abrem a lista com referência clara à temporalidade 

redinamizada pela Internet. É o que os documentos da Igreja apontam como “superação do 



 

135 

 

tempo”85. O ser humano, enquanto ser marcado pela temporalidade em sua constituição física 

e psíquica, é profundamente afetado em sua elaboração de sentido pelas novas dinâmicas 

temporais emergentes.  

A instantaneidade, além da agilidade na transmissão de dados, também alude àquilo que 

é efêmero, passageiro. Isso leva a questionar sobre o modo com que essa dinâmica pode 

contribuir para a transmissão e consolidação de valores éticos, conforme se espera dos meios 

de comunicação. O imediato também faz referência a tudo que se consegue sem mediação, por 

si mesmo, direto. Trata-se de outra dinâmica que pode contradizer a mediação dialógica tão 

necessária para a consolidação e transmissão de valores éticos.  

O alcance mundial e a descentralização do sistema questionam seriamente a estrutura 

da Igreja em sua organização abrangente, mas centralizada. A postura da Igreja conciliar traçou 

caminhos de colegialidade, sinodalidade e participação mais ampla dos leigos86. No entanto, 

pouco se avançou nessa direção ao longo do processo ainda em curso de implementação do 

Concílio Vaticano II. A abrangência descentralizada e global da Internet desafia a Igreja a 

adotar posturas mais ousadas de abertura e diálogo, especialmente no que diz respeito à 

interatividade com a cultura contemporânea.  

A expansão até ao infinito, a flexibilidade e a adaptabilidade mostram que a Internet, 

diferentemente dos outros instrumentos de comunicação, não está fechada e delimitada apenas 

a uma função. Na verdade, sua tecnologia, a rigor, não consiste em um instrumento de uso para 

funções específicas, mas na conexão de dados que coloca os mais diferentes dispositivos em 

ação para realizar as tarefas antes inimagináveis em todos os setores da humanidade. Estando 

presente nos mais diversos dispositivos, a Internet passa a ser necessária na sociedade atual, 

não por ser ela a executar tais tarefas, mas porque os dispositivos, por mais evoluídos que sejam, 

necessitam da conexão à rede para executar a maioria de seus programas e funções. 

As inúmeras plataformas digitais representam uma das manifestações mais visíveis do 

poder da Internet na atualidade. Por serem o palco das interações dos usuários, é na lógica que 

orienta o funcionamento de cada uma delas que se revelam tanto as possibilidades quanto os 

desafios da nova cultura digital. A Internet é considerada em Ética na Internet da seguinte 

forma:  

 
85 MP, n. 107; Paulo VI, “Os meios de comunicação social”; CP, n. 20.  
86 CONCÍLIO VATICANO II. Apostolicam Actuositatem: decreto sobre o apostolado dos leigos. Roma, 18 nov. 

1965. In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). São Paulo: Paulus, 

1997. (Documentos da Igreja). p. 369-409. 



 

136 

 

É igualitária, no sentido de que, qualquer pessoa que disponha do equipamento 

necessário e de uma modesta capacidade técnica, pode constituir uma presença ativa 

no espaço cibernético, transmitir a sua mensagem para o mundo e reivindicar um 

público seu. Ela permite às pessoas o luxo de permanecer no anonimato, de 

desempenhar uma determinada função, de devanear e também de formar uma 

comunidade com as outras pessoas e de nela participar. Em conformidade com os 

gostos do usuário, ela presta-se tanto à participação ativa como ao isolamento passivo 

em “um mundo narcisista, que tem a si mesmo como ponta de referência, feito de 

estímulos cujos efeitos são semelhantes aos dos narcóticos” [Ética nos meios de 

comunicação social, n. 2] (Étic. na Int., n. 7).  

Nesse aspecto, observa-se, no Magistério, a preocupação de se considerar as 

potencialidades e os desafios da Web 2.0. A grande questão passa a ser o papel interativo e 

colaborativo do usuário que, de consumidor passivo, torna-se criador de conteúdo online e, sem 

sombra de dúvidas, habitante das redes87.  

A dinâmica das plataformas digitais, a princípio, parece se contrapor à comunicação 

massificadora, na qual um meio de comunicação emite seu conteúdo para um grande número 

de receptores passivos88. A comunicação digital passa a imagem do usuário como sujeito livre 

que pode escolher em qual site navegar e para oferecer seu próprio conteúdo e interagir com o 

que os demais internautas postam. No entanto, tal aparência não se confirma totalmente na 

prática, por mais sedutora que seja a proposta. Desde 2002 já se observa que, no revés dessa 

dinâmica interativa, estão os estímulos viciantes das plataformas e dispositivos, especialmente 

pelos sistemas dos algoritmos de filtros e notificações, o que se constitui como um desafio ainda 

mais árduo para a formação da consciência moral.  

O olhar crítico do Magistério eclesiástico se volta, portanto, para a questão ética da 

liberdade dentro da dinâmica digital. A “visão idealista do livre intercâmbio de informação e 

de ideias” (Étic. na Int., n. 8) baseada na “mentalidade oposta a qualquer tentativa de controle 

por parte da responsabilidade pública” (Étic. na Int., n. 8), levava a identificar a ambiência 

digital como o espaço “onde era permitido qualquer tipo de expressão e onde a única lei 

consistia na liberdade individual total, de fazer o que quisesse” (Étic. na Int., n. 8). Por trás da 

defesa da liberdade de ação e expressão no ambiente digital, identificam-se claramente 

interesses em disseminar ódio e violência, bem como de buscar desenfreadamente lucros, 

segundo a lógica do mercado. 

 
87 A rede como espaço habitável está bem documentada nos diversos estudos da obra: GIACCARDI, Chiara (A 

cura di). Abitanti della rete: giovani, relazioni e affetti nell’epoca digitale. Milano: Vita e Pensiero, 2010. 
88 A passividade aqui referida pode ser considerada tanto no fato de que os receptores recebem a comunicação já 

pronta, sem poder interagir com ela de modo ativo, mas também no sentido ético do enfraquecimento ou pouco 

exercício do juízo crítico sobre os conteúdos recebidos.  



 

137 

 

Antes de o documento considerar “algumas áreas de preocupação”, faz-se uma análise 

sobre a nova tecnologia digital sob a visão ambivalente entre pontos positivos e negativos:  

A Internet pode unir as pessoas, mas também as pode dividir, tanto no âmbito 

individual como em grupos mutuamente suspeitos, separados por ideologias, 

políticas, posses, raças, etnias, diferenças de geração e até mesmo de religião. Ela já 

tem sido utilizada de maneiras agressivas, quase como se fosse uma arma de guerra, 

e já se tem falado do perigo do “terrorismo cibernético”. Seria dolorosamente irônico 

se este instrumento de comunicação, com um potencial tão elevado para unir as 

pessoas, voltasse às suas origens da Guerra Fria e se tornasse uma arena para o conflito 

internacional (Étic. na Int., n. 9).  

A conectividade global da Internet é questionada eticamente pelo Pontifício Conselho 

para as Comunicações Sociais ao colocar a séria questão da divisão digital que repercute e 

aprofunda a já existente divisão entre as classes sociais e de gênero. A desigualdade no acesso 

à Internet, na cultura digital, é sinônimo de discriminação que impede seriamente o 

desenvolvimento humano integral. E alerta:  

Neste caso, deve-se ter em mente que as causas e as consequências da divisão não são 

unicamente econômicas, mas também técnicas, sociais e culturais. Assim, por 

exemplo, outra “divisão” da Internet contribui para a desvantagem das mulheres, e 

também ela precisa ser eliminada (Étic. na Int., n. 10).  

Há preocupação também com o imperialismo cultural e o consequente 

comprometimento do diálogo intercultural necessário em um mundo globalizado. O equilíbrio 

entre a abrangência da comunicação digital e o respeito às culturas locais é colocado como 

desafio urgente: “As culturas têm muito a aprender umas das outras, e meramente impor a visão, 

os valores e até mesmo a linguagem mundial de uma determinada cultura sobre as outras não 

significa diálogo, mas imperialismo cultural” (Étic. na Int., n. 11).  

Preservar a liberdade de expressão na Internet, manter a seriedade e a profundidade do 

jornalismo são também preocupações sérias colocadas pelo documento nos n. 12 e 13. Por fim, 

critica-se a ideologia do liberalismo radical: 

A ideologia do liberalismo radical é tanto errônea quanto prejudicial — não em menor 

medida, quando visa tornar legítima a livre expressão a serviço da verdade. O erro 

encontra-se na exaltação da liberdade “até ao ponto de se tornar um absoluto, que seria 

a fonte dos valores [...]. Deste modo, porém, a imprescindível exigência de verdade 

desaparece em prol de um critério de sinceridade, de autenticidade, de ‘acordo consigo 

próprio’” [João Paulo II, Carta Encíclica Veritatis Splendor, 32.] (Étic. na Int., n. 14).  

Mesmo com um tom de abertura e diálogo, o Magistério eclesiástico manifesta grande 

preocupação quanto às dinâmicas da nova comunicação digital e suas implicações éticas para a 



 

138 

 

liberdade. A Internet, nesse sentido, entra como parte essencial da nova cultura que coloca o 

indivíduo e a busca e exercício da liberdade em primeiro plano. No entanto, as armadilhas que 

permeiam as plataformas digitais são, na verdade, grandes empecilhos para o êxito dessa busca.   

O documento reflete também sobre importância e necessidade da formação para a 

cultura digital que possibilitava cada vez mais a interação dos usuários no início do novo 

milênio, o que nos tempos atuais ainda não teve o devido êxito. 

As escolas e as outras instituições e programas de educação para as crianças e os 

adultos deveriam oferecer uma formação para discernir o uso da Internet89 como 

parte de uma educação abrangente sobre os meios de comunicação social, incluindo 

não apenas a formação da capacidade técnica — “introdução à informática” e outras 

matérias análogas —, mas também a capacidade de uma avaliação ponderada e 

judiciosa do seu conteúdo. Aquelas pessoas, cujas decisões e ações contribuem para 

formar a estrutura e o conteúdo da Internet, têm o dever particularmente sério de 

praticar a solidariedade e o serviço do bem comum (Étic. na Int., n. 15). 

Os documentos Igreja e Internet e Ética na Internet, considerados conjuntamente, 

demonstram a preocupação do Magistério eclesiástico em responder às interpelações da nova 

cultura digital em um de seus estágios mais significativos e situar-se em meio à revolução 

digital em curso. Os upgrades tecnológicos marcam, progressivamente, a passagem de um 

espaço cibernético de dados a um mundo de interações, no qual as redes sociais digitais se 

tornam lugares de encontro antropologicamente qualificados e significativos. Dessa intensa 

dinâmica tecnológica emergem, como aponta o Pontifício Conselho, questões éticas 

profundamente desafiadoras. Mais uma vez, serão as mensagens para o Dia Mundial Das 

Comunicações Sociais que possibilitarão colher a percepção do Magistério da Igreja a respeito 

dessa grande cultura em processo de digitalização durante os anos seguintes. 

 

2.4 Considerações éticas sobre as ambiências digitais nas mensagens pontifícias 

 

A partir de 2002, as plataformas digitais foram ganhando mais espaço na sociedade, 

especialmente no campo das relações humanas com as redes sociais, consolidando-se como 

Web 2.0 em 2004. As mensagens pontifícias, publicadas anualmente para celebrar o dia das 

comunicações sociais, mostram a compreensão gradual do Magistério eclesiástico sobre a 

expansão das redes sociais digitais.  

As mensagens de João Paulo II continuaram a demonstrar o entendimento e as 

preocupações do Magistério a respeito da ambiência digital. Em 2002, no 36º Dia Mundial das 

 
89 Grifo nosso. 



 

139 

 

Comunicações Sociais, o título foi: “Internet: um novo foro para a proclamação do 

Evangelho”90. Citando alguns trechos da Mensagem, Sbardelotto mostra que “o Papa relaciona 

a internet a um ‘foro’ e a uma ‘fronteira’, duas imagens que remetem a trocas e negociações de 

diversos tipos, a um ambiente em que se desenrola ‘uma boa parte da vida social da cidade’, 

com seus prós e contras”. E continua: “Portanto, a internet é vista como um ‘suplemento e um 

apoio’ da ‘vida concreta, litúrgica e sacramental da Igreja’, que ocorre em outro ambiente, 

offline”91. Com isso, fica nítida a dificuldade de integração da dimensão digital na trama da 

vida social, considerando a Internet como “um mundo à parte”92. 

Para Sbardelotto, coube ao Papa Bento XVI iniciar um processo mais arrojado na 

reflexão sobre a Internet em uma sociedade permeada pela midiatização. Em 2009, o Pontífice 

dá o seguinte título à 43ª mensagem para o Dia mundial das Comunicações Sociais: “Novas 

tecnologias, novas relações. Promover uma cultura de respeito, de diálogo, de amizade”93. 

Nela o Papa reconhece que as mídias digitais provocam mudanças fundamentais no modo como 

as pessoas se comunicam dentro da assim chamada “geração digital”.  

Sbardelotto observa que, mesmo nessa nova compreensão, a Igreja continua com sua 

hermenêutica voltada para o instrumental das mídias digitais, sem, portanto, considerá-las como 

ambiência. Nessa perspectiva, o foco da mensagem se volta para a qualidade dos conteúdos a 

serem publicados94. As metáforas para se referir à cultura digital mostram, segundo a análise 

de Sbardelotto, a compreensão do Magistério eclesiástico sobre cultura digital:  

[...] embora Bento XVI dê um passo à frente ao reconhecer o surgimento de uma “nova 

cultura da comunicação”, não percebe sua dimensão, pois convoca os jovens, que se 

encontram “quase espontaneamente em sintonia com estes novos meios de 

comunicação”, a assumir “a tarefa de evangelização deste ‘continente digital’”. As 

mídias digitais, portanto, afastam-se ainda mais no horizonte do imaginário 

tecnológico da Igreja: antes havia dois territórios separados por uma “fronteira”; 

depois, dois ambientes separados por uma “porta”. Agora a distância aumenta: surge 

um “continente” à parte da sociedade em geral que precisaria ser conquistado pela 

Igreja e evangelizado95. 

 
90 JOÃO PAULO II. “Internet: um novo foro para a proclamação do Evangelho”: mensagem para a celebração 

do 36º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2002, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-

ii_mes_20020122_world-communications-day.html. Acesso em: 07 nov. 2023.    
91 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”, p. 41.  
92 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”, p. 42. 
93 BENTO XVI. “Novas tecnologias, novas relações. Promover uma cultura de respeito, de diálogo, de amizade”: 

mensagem para o 43º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2009, não paginado. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-

xvi_mes_20090124_43rd-world-communications-day.html. Acesso em: 03 jul. 2023.  
94 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”, p. 43. 
95 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”, p. 43-44. 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_20020122_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_20020122_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20090124_43rd-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20090124_43rd-world-communications-day.html


 

140 

 

No 44º Dia Mundial das Comunicações Sociais, em 2010, intitulada “O Sacerdote e a 

pastoral no mundo digital: os novos media ao serviço da Palavra” nota-se o empenho por uma 

nova interpretação da cultura digital:  

[...] a divulgação dos “multimédia” e o diversificado “espectro de funções” da própria 

comunicação podem comportar o risco de uma utilização determinada principalmente 

pela mera exigência de marcar presença e de considerar erroneamente a internet 

apenas como um espaço a ser ocupado. Ora, aos presbíteros é pedida a capacidade de 

estarem presentes no mundo digital em constante fidelidade à mensagem evangélica, 

para desempenharem o próprio papel de animadores de comunidades, que hoje se 

exprimem cada vez mais frequentemente através das muitas “vozes” que surgem do 

mundo digital, e anunciar o Evangelho recorrendo não só aos media tradicionais, mas 

também ao contributo da nova geração de audiovisuais (fotografia, vídeo, animações, 

blogues, páginas  internet) que representam ocasiões inéditas de diálogo e meios úteis 

inclusive para a evangelização e a catequese96. 

Ao analisar essa a mensagem em seu conjunto, Sbardelotto nota que as metáforas 

“encruzilhada” e “autoestrada” aludidas à ambiência digital por Bento XVI97, continuam ainda 

insuficientes para captar o verdadeiro significado da complexa temática: “Assim, na visão da 

Igreja, a ambiência digital hoje [...] é apenas algo pelo qual simplesmente passamos [...] sem 

afetar a Igreja e sem sofrer afetações por parte da sociedade”98.  

No ano seguinte, 2011, Papa Bento XVI reflete sobre o tema “Verdade, anúncio e 

autenticidade de vida, na era digital”. Nessa mensagem se nota um grande avanço na reflexão 

ao incluir a dinâmica das redes sociais digitais. Assim afirma o Pontífice:  

As novas tecnologias estão a mudar não só o modo de comunicar, mas a própria 

comunicação em si mesma, podendo-se afirmar que estamos perante uma ampla 

transformação cultural. Com este modo de difundir informações e conhecimentos, 

está a nascer uma nova maneira de aprender e pensar, com oportunidades inéditas de 

estabelecer relações e de construir comunhão99.  

 
96 BENTO XVI. “O Sacerdote e a pastoral no mundo digital. Os novos media ao serviço da Palavra”: mensagem 

para o 44º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2010, não paginado. Disponível 

em: https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-

xvi_mes_20100124_44th-world-communications-day.html. Acesso em: 04 jul. 2023.  
97 “A Palavra poderá assim fazer-se ao largo no meio das numerosas encruzilhadas criadas pelo denso emaranhado 

das auto-estradas que sulcam o ciberespaço e afirmar o direito de cidadania de Deus em todas as épocas, a fim 

de que, através das novas formas de comunicação, Ele possa passar pelas ruas das cidades e deter-se no limiar 

das casas e dos corações, fazendo ouvir de novo a sua voz: ‘Eu estou à porta e chamo. Se alguém ouvir a minha 

voz e Me abrir a porta, entrarei em sua casa, cearei com ele e ele comigo’ (Ap 3,20)”. BENTO XVI, “O 

Sacerdote e a pastoral no mundo digital. Os novos media ao serviço da Palavra”, não paginado. 
98 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”, p. 45. 
99 BENTO XVI. Verdade, anúncio e autenticidade de vida, na era digital: mensagem para o 45º dia mundial das 

comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2011, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-

xvi_mes_20110124_45th-world-communications-day.html. Acesso em: 04 jul. 2023. 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20100124_44th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20100124_44th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20110124_45th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20110124_45th-world-communications-day.html


 

141 

 

Com esse passo dado na reflexão magisterial, compreende-se que a dinâmica das redes 

sociais digitais não pode mais ser considerada como uma realidade paralela à vida cotidiana, 

pois “tornou-se parte integrante da vida humana”, afirma Bento XVI na mesma Mensagem. Tal 

compreensão está embasada nesta firmação, a qual representa um grande avanço na 

compreensão das dinâmicas digitais ao tratar da dicotomia online/offline:  

O ambiente digital não é um mundo paralelo ou puramente virtual, mas faz parte da 

realidade quotidiana de muitas pessoas, especialmente dos mais jovens. As redes 

sociais são o fruto da interação humana, mas, por sua vez, dão formas novas às 

dinâmicas da comunicação que cria relações: por isso uma solícita compreensão por 

este ambiente é o pré-requisito para uma presença significativa dentro do mesmo100. 

O termo virtual, utilizado no contexto das redes sociais digitais, foi e continua sendo 

compreendido por muitos como não real, que não toca a realidade da existência. Essa 

compreensão representa um obstáculo para se compreender a dinâmica digital e suas 

implicações éticas, configuradas como espaço das ações humanas101. Este é, pois, o motivo de 

se considerar o avanço na reflexão por parte do Magistério. Aprofundando mais a reflexão, 

Bento XVI afirma que “A web está contribuindo para o desenvolvimento de formas novas e 

mais complexas de consciência intelectual e espiritual, de certeza compartilhada”102.  

 
100 BENTO XVI, Verdade, anúncio e autenticidade de vida na era digital, não paginado. 
101 Sobre a questão axiológica dos ambientes digitais, conferir PISANO, Luca. L’identità virtuale. Teoria e tecnica 

dell’indagine socio-pedagogica on-line. Milano: Franco Angelini, 2016. O autor é psicólogo, psicoterapeuta e 

atua na área da psicologia jurídica, especialmente com menores e jovens (conferir o site 

https://ordinepsicologilazio.it/albo/lucapisano).  Em sua pesquisa, o autor demonstra a relação entre identidade 

virtual e o sentido de si virtual nos adolescentes e jovens: “La ricerca ha allora evidenziato che il campione di 

giovani, di età compresa tra i tredici e i diciannove anni, ‘spesso o sempre’ non concettualizza adeguatamente 

la propria identità virtuale. I post, le chat, le foto e i video sono considerati ‘raramente o qualche volta’ 

manifestazioni del modo di essere e quindi epifenomeni dell’identità virtuale e reale. Sotto questo profilo gli 

elementi emersi hanno confermato i risultati delle precedenti indagini riportate nel paragrafo 2.1.5: adulti e 

minori non possiedono una rappresentazione sufficientemente chiara dell’identità virtuale e non riescono di 

conseguenza a decodificare il rapporto che intercorre tra l’identità reale e identità virtuale. Forse anche per 

questo motivo molti giovani continuano a farsi coinvolgere nel cyberbullismo, nel sexting o in altre condotte 

online a rischio. Non percependo di avere un’identità virtuale, non riescono a pensarla, concettualizzarla e 

proteggerla, con il risultato che non ‘sempre’ prestano adeguata attenzione alle attività che compiono nel web. 

Sembrano invece possedere una semplice coscienza del loro esserci online, il senso del sé virtuale, che si 

distingue dalla consapevolezza autoriflessiva dell’identità virtuale. I giovani appaiono infatti consci di 

manifestare online la capacità di agire, provare emozioni e ricordare ciò che hanno vissuto e, quindi, di 

sperimentare una prospettiva soggettiva primaria che organizza l’esperienza sociale online”. PISANO, 

L’identità virtuale, p. 64. Em torno a essa constatação o autor argumenta, ao longo da obra, a ineficácia dos 

métodos tradicionais de investigação de crimes que não consideram a dimensão online. A pedagogia educativa, 

sobretudo familiar, também é abordada pelo autor no mesmo sentido. Na investigação de crimes cometidos 

online por adolescentes e jovens, autor propõe que a tradicional visita à família do infrator seja complementada 

pela visita domiciliar online: “Allo stesso modo con cui si visita la casa tradizionale si può pensare di visitare 

anche la casa virtuale, l’ambiente in cui opera e interagisce la persona, ossia, ‘il sistema di spazi virtuali in cui 

si compiono abitualmente le attività online’. Anche la casa virtuale può infatti rivelare le caratteristiche 

psicologiche e sociali dell’utente, essendo una forma di linguaggio che trasmette informazioni sulla persona e 

la sua soggettività, la modalità di vivere e di essere”. PISANO, L’identità virtuale, p. 73-74. 
102 BENTO XVI, Verdade, anúncio e autenticidade de vida, na era digital, não paginado. 

https://ordinepsicologilazio.it/albo/lucapisano


 

142 

 

Outro ponto significativo desta Mensagem consiste em pontuar que 

a distinção clara entre o produtor e o consumidor da informação aparece relativizada, 

pretendendo a comunicação ser não só uma troca de dados, mas também e cada vez 

mais uma partilha. Esta dinâmica contribuiu para uma renovada avaliação da 

comunicação, considerada primariamente como diálogo, intercâmbio, solidariedade e 

criação de relações positivas103.  

A dinâmica de que fala o Papa é, justamente, a das redes sociais digitais. Foram essas 

plataformas de relacionamento que, definitivamente, colocaram a comunicação digital em um 

outro patamar em relação aos meios analógicos e aos primeiros estágios da comunicação digital. 

Aqui a dimensão humana é como que absorvida pela dinâmica digital, como afirma o Pontífice: 

“As dinâmicas próprias dos social network mostram que uma pessoa acaba sempre envolvida 

naquilo que comunica. Quando as pessoas trocam informações, estão já a partilhar-se a si 

mesmas, sua visão de mundo, suas esperanças, seus ideais”104. 

Nos anos seguintes, fica cada vez mais nítida a compreensão de que as redes sociais 

digitais ultrapassam a mera dimensão instrumental para se tornar ambiências de relações entre 

as pessoas e, por consequência, espaços de vivência e expressão da fé. Em sua última 

mensagem, no ano de 2013, Bento XVI refletiu sobre “Redes sociais: portais de verdade e de 

fé; novos espaços de evangelização”105, insistindo que a autenticidade dos sujeitos está na base 

dos relacionamentos também nas plataformas digitais.  

Segundo o Pontífice, “a cultura das redes sociais e as mudanças nas formas e estilos da 

comunicação colocam sérios desafios àqueles que querem falar de verdades e valores”106. Isso 

porque, nas redes sociais, nem sempre é o conteúdo que importa, mas sim a popularidade ou a 

celebridade que veicula o conteúdo, com os métodos de persuasão. O excesso de informação 

nas redes está entre as preocupações elencadas por Bento XVI pelo fato de poderem ofuscar e 

abafar “a voz discreta da razão”107.  

Sobre o discernimento, o Pontífice afirma: “Mesmo no ambiente digital, onde é fácil 

que se ergam vozes de tons demasiado acesos e conflituosos e onde, por vezes, há o risco de 

que o sensacionalismo prevaleça, somos chamados a um cuidadoso discernimento”108. Essa é 

 
103 BENTO XVI, Verdade, anúncio e autenticidade de vida, na era digital, não paginado. 
104 BENTO XVI, Verdade, anúncio e autenticidade de vida, na era digital, não paginado.  
105 BENTO XVI. “Redes sociais. Portais de verdade e de fé; novos espaços de evangelização”: mensagem para o 

47º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2013, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-

xvi_mes_20130124_47th-world-communications-day.html. Acesso em: 04 jul. 2023.  
106 BENTO XVI, “Redes sociais. Portais de verdade e de fé; novos espaços de evangelização”, não paginado.  
107 BENTO XVI, “Redes sociais. Portais de verdade e de fé; novos espaços de evangelização”, não paginado. 
108 BENTO XVI, “Redes sociais. Portais de verdade e de fé; novos espaços de evangelização”, não paginado. 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20130124_47th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20130124_47th-world-communications-day.html


 

143 

 

uma das tarefas mais exigentes no ambiente online, no qual a resposta imediata e emotivamente 

impulsiva encontra amplo espaço.  

O Pontífice reconhece que o ambiente digital e a dimensão da espiritualidade estão em 

sintonia, seja para oferecer “novas oportunidades de oração” como também intermediar e 

conduzir para o encontro pessoal na comunidade. Aqui, online e offline se complementam e se 

integram.  

Procurando tornar o Evangelho presente no ambiente digital, podemos convidar as 

pessoas a viverem encontros de oração ou celebrações litúrgicas em lugares concretos 

como igrejas ou capelas. Não deveria haver falta de coerência ou unidade entre a 

expressão da nossa fé e o nosso testemunho do Evangelho na realidade onde somos 

chamados a viver, seja ela física ou digital. Sempre e de qualquer modo que nos 

encontremos com os outros, somos chamados a dar a conhecer o amor de Deus até 

aos confins da terra109. 

Ao se referir ao tema do testemunho de fé nas ambiências digitais, Bento XVI chega à 

essência do ser cristão na cultura digital. Quanto mais as dinâmicas digitais abarcam as 

dimensões da vida humana, mais o testemunho cristão é interpelado a responder 

esperançosamente aos desafios éticos a partir do Evangelho. 

 

2.4.1 A cultura do encontro e a cultura digital 

 

Na base de toda a Sagrada Escritura está a dinâmica do encontro amoroso de Deus com 

seu povo. Nesse sentido, a força ética que emerge do testemunho cristão visa nutrir as relações 

humanas de uma perspectiva salvífica que vá além de meras conexões. Justamente nesse ponto 

essencial da fé cristã que Papa Francisco vai se basear para refletir sobre as redes sociais 

digitais.  

Em 2014, o Pontífice argentino não fez referência à era digital no título da mensagem 

para o Dia Mundial das Comunicações Sociais, mas a considera ao tratar da “Comunicação ao 

serviço de uma autêntica cultura do encontro”110. Trata-se de um empenho a ser assumido na 

contemporaneidade, pois a cultura do encontro não se dá espontaneamente e não depende 

exclusivamente dos avanços da comunicação digital. Nesse sentido, Francisco aponta questões 

problemáticas que são verdadeiros limites da dinâmica comunicacional digital: descompasso 

 
109 BENTO XVI, “Redes sociais. Portais de verdade e de fé; novos espaços de evangelização”, não paginado. 
110 FRANCISCO. “Comunicação ao serviço de uma autêntica cultura do encontro”: mensagem para o 48º dia 

mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2014, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/Papa-

francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 04 jul. 2023.  

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html


 

144 

 

entre a velocidade da informação e a capacidade humana de reflexão e discernimento; risco de 

fechamento ao diálogo com pensamentos e ideias diferentes, interesses políticos e econômicos 

de outras pessoas e grupos; forte tendência ao isolamento das pessoas que estão próximas, bem 

como da exclusão111. Nesse sentido, o Pontífice coloca a urgência de se conquistar a 

comunicação digital a partir do enfoque antropológico, mais que tecnológico:  

Estes limites são reais, mas não justificam uma rejeição dos mass-media; antes, 

recordam-nos que, em última análise, a comunicação é uma conquista mais humana 

que tecnológica. Portanto haverá alguma coisa, no ambiente digital, que nos ajuda a 

crescer em humanidade e na compreensão recíproca? Devemos, por exemplo, 

recuperar um certo sentido de pausa e calma. Isso requer tempo e capacidade de fazer 

silêncio para escutar. Temos necessidade também de ser pacientes, se quisermos 

compreender aqueles que são diferentes de nós: uma pessoa expressa-se plenamente 

a si mesma, não quando é simplesmente tolerada, mas quando sabe que é 

verdadeiramente acolhida. Se estamos verdadeiramente desejosos de escutar os 

outros, então aprenderemos a ver o mundo com olhos diferentes e a apreciar a 

experiência humana tal como se manifesta nas várias culturas e tradições. Entretanto 

saberemos apreciar melhor também os grandes valores inspirados pelo Cristianismo, 

como, por exemplo, a visão do ser humano como pessoa, o matrimônio e a família, a 

distinção entre esfera religiosa e esfera política, os princípios de solidariedade e 

subsidiariedade, entre outros112. 

É na parábola do Bom Samaritano (Lc 10,25-37) que Francisco busca o fundamento 

para repensar a comunicação na cultura digital em chave de proximidade. A atitude de se 

aproximar é a condição para tomar contato com as violências presentes na atual dinâmica 

comunicativa das redes sociais digitais. Nesse sentido, Francisco afirma:  

[...] quando a comunicação tem como fim predominante induzir ao consumo ou à 

manipulação das pessoas, encontramo-nos perante uma agressão violenta como a que 

sofreu o homem espancado pelos assaltantes e abandonado na estrada, como lemos na 

parábola [do Bom Samaritano]113. 

Francisco considera a importância de a conexão digital não se desconectar da realidade 

humana do encontro e comunhão, a fim de se chegar às periferias humanas. Um passo 

significativo também é dado na compreensão sobre a questão da neutralidade ética dos mass 

media:  

 
111 Nas palavras do Pontífice: “a velocidade da informação supera a nossa capacidade de reflexão e discernimento, 

e não permite uma expressão equilibrada e correta de si mesmo. A variedade das opiniões expressas pode ser 

sentida como riqueza, mas é possível também fechar-se numa esfera de informações que correspondem apenas 

às nossas expectativas e às nossas ideias, ou mesmo a determinados interesses políticos e econômicos. O 

ambiente de comunicação pode ajudar-nos a crescer ou, pelo contrário, desorientar-nos. O desejo de conexão 

digital pode acabar por nos isolar do nosso próximo, de quem está mais perto de nós. Sem esquecer que a pessoa 

que, pelas mais diversas razões, não tem acesso aos meios de comunicação social corre o risco de ser excluído”. 

FRANCISCO, “Comunicação ao serviço de uma autêntica cultura do encontro”, não paginado. 
112 FRANCISCO, “Comunicação ao serviço de uma autêntica cultura do encontro”, não paginado. 
113 FRANCISCO, “Comunicação ao serviço de uma autêntica cultura do encontro”, não paginado. 



 

145 

 

A rede digital pode ser um lugar rico de humanidade: não uma rede de fios, mas de 

pessoas humanas. A neutralidade dos mass-media é só aparente114: só pode constituir 

um ponto de referimento quem comunica colocando-se a si mesmo em jogo. O 

envolvimento pessoal é a própria raiz da fiabilidade dum comunicador. É por isso 

mesmo que o testemunho cristão pode, graças à rede, alcançar as periferias 

existenciais115. 

Desde o início de seu pontificado, Papa Franciso pensa e propõe uma Igreja que se cure 

da autorreferencialidade e se coloque em saída missionária, conforme fez questão de registrar 

em Evangelii Gaudium (EG)116. A comunicação também é compreendida a partir desse 

horizonte eclesiológico-missionário que convoca à conversão na cultura digital. Tal conversão 

implica ressignificar as ambiências digitais a partir do testemunho cristão. Essa perspectiva é 

nítida ao final da mensagem do Pontífice:  

Não tenhais medo de vos fazerdes cidadãos do ambiente digital. É importante a 

atenção e a presença da Igreja no mundo da comunicação, para dialogar com o homem 

de hoje e levá-lo ao encontro com Cristo: uma Igreja companheira de estrada sabe 

pôr-se a caminho com todos. Neste contexto, a revolução nos meios de comunicação 

e de informação são um grande e apaixonante desafio que requer energias frescas e 

uma imaginação nova para transmitir aos outros a beleza de Deus117.  

O Pontífice fará menção direta à temática referente à era digital no título das mensagens 

de 2018 “‘A verdade vos tornará livres’ (Jo 8,32). Fake news e jornalismo de paz”118 e 2019 

“‘Somos membros uns dos outros’ (Ef 4,25): das comunidades de redes sociais à comunidade 

humana”119. 

 
114 O entendimento de Francisco, segundo o qual os mass-media não são eticamente neutros, está inserido em sua 

compreensão sobre a técnica em geral, conforme exposto em Laudato Si’, n. 107: “É preciso reconhecer que 

os produtos da técnica não são neutros, porque criam uma trama que acaba por condicionar os estilos de vida e 

orientam as possibilidades sociais na linha dos interesses de determinados grupos de poder. Certas opções, que 

parecem puramente instrumentais, na realidade são opções sobre o tipo de vida social que se pretende 

desenvolver”. FRANCISCO. Laudato Si’: carta encíclica sobre o cuidado do meio ambiente. 24 maio 2015. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/Papa-

francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html. Acesso em: 04 jul. 2023. Nas abreviações: LS. 
115 FRANCISCO, “Comunicação ao serviço de uma autêntica cultura do encontro”, não paginado. 
116 FRANCISCO. Evangelii Gaudium: exortação apostólica sobre o anúncio do Evangelho no mundo atual. 24 

nov. 2013. Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/Papa-

francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html. Acesso em: 15 jul. 2023. 
117 FRANCISCO, “Comunicação ao serviço de uma autêntica cultura do encontro”, não paginado. 
118 FRANCISCO. “‘A verdade vos tornará livres’ (Jo 8,32). Fake news e jornalismo de paz”: mensagem para o 

52º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2018, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/Papa-

francesco_20180124_messaggio-comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 04 jul. 2023.  
119 FRANCISCO. “‘Somos membros uns dos outros’ (Ef 4,25). Das comunidades de redes sociais à comunidade 

humana”: mensagem para o 53º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2019, não 

paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/Papa-

francesco_20190124_messaggio-comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 04 jul. 2023.  

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20180124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20180124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20190124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20190124_messaggio-comunicazioni-sociali.html


 

146 

 

Em 2018, as fakes news e a política estavam fortemente atreladas, prejudicando 

seriamente os processos democráticos em diversos países, inclusive no Brasil. Papa Francisco 

faz uma analogia entre Gn 3,1-15 e as fakes news, mostrando como a questão principal está na 

distorção da verdade no processo de comunicação. Trata-se de uma desinformação que leva à 

morte e compromete os planos de vida que Deus tem para a humanidade.  

A falsidade que se aparenta plausível é a força das fake news, alerta o Papa, as quais 

encontram na manipulação das redes sociais digitais a dinâmica propícia para a disseminação 

incontrolável de seus conteúdos. A manipulação inescrupulosa das plataformas digitais 

promove a lógica da desinformação, que se torna um verdadeiro drama da cultura digital atual: 

“O drama da desinformação é o descrédito do outro, a sua representação como inimiga, 

chegando-se a uma demonização que pode fomentar conflitos”120. E Francisco, em seguida, traz 

a triste realidade da intolerância, da arrogância e do ódio: “Deste modo, as notícias falsas 

revelam a presença de atitudes simultaneamente intolerantes e hipersensíveis, cujo único 

resultado é o risco de se dilatar a arrogância e ódio. É a isto que leva, em última análise, à 

falsidade”121.     

Essa realidade demonstra o contraste existente na sociedade da informação. A lógica da 

desinformação trai profundamente o projeto comunicacional voltado para a verdade e o bem 

comum e trai a si mesma em favor de interesses particulares. Para isso Francisco indica um 

antídoto contra a lógica da desinformação, a qual atenta contra a dignidade humana:  

O antídoto mais radical ao vírus da falsidade é deixar-se purificar pela verdade. Na 

visão cristã, a verdade não é uma realidade apenas conceptual, que diz respeito ao 

juízo sobre as coisas, definindo-as verdadeiras ou falsas. A verdade não é apenas 

trazer à luz coisas obscuras, “desvendar a realidade”, como faz pensar o termo que a 

designa em grego: aletheia, de a-lethès, “não escondido”. A verdade tem a ver com a 

vida inteira122.  

Mais uma vez, convoca-se ao exercício do discernimento para não cair nas armadilhas 

das fake news: “Para discernir a verdade, é preciso examinar aquilo que favorece a comunhão 

e promove o bem e aquilo que, ao invés, tende a isolar, dividir e contrapor”. E, por fim, enfatiza-

se ainda mais a importância da pessoa humana e sua dignidade no processo de comunicação: 

O melhor antídoto contra as falsidades não são as estratégias, mas as pessoas: pessoas 

que, livres da ambição, estão prontas a ouvir e, através da fadiga dum diálogo sincero, 

 
120 FRANCISCO, “‘A verdade vos tornará livres’ (Jo 8,32). Fake news e jornalismo de paz”, não paginado. 
121 FRANCISCO, “‘A verdade vos tornará livres’ (Jo 8,32). Fake news e jornalismo de paz”, não paginado. 
122 FRANCISCO, “‘A verdade vos tornará livres’ (Jo 8,32). Fake news e jornalismo de paz”, não paginado. 



 

147 

 

deixam emergir a verdade; pessoas que, atraídas pelo bem, se mostram responsáveis 

no uso da linguagem123.   

A mensagem é para todas as pessoas, mas Francisco dirige-se especialmente aos 

jornalistas, nomeados como “guardiães das notícias”. Evitar que a lógica da audiência tire o 

foco da verdade da informação é a tarefa principal dos profissionais comprometidos com o bem 

comum de toda a sociedade, sendo, portanto, um jornalismo de paz.  

Já em 2019, ao falar sobre as redes sociais, Francisco parte da antropologia para refletir 

o ser humano como ser-em-relação:  

Com esta Mensagem, gostaria de vos convidar uma vez mais a refletir sobre o 

fundamento e a importância do nosso ser-em-relação e descobrir, nos vastos desafios 

do atual panorama comunicativo, o desejo que o homem tem de não ficar encerrado 

na própria solidão124. 

Dentre os desafios das redes elencados nesta mensagem, está o cyberbullying, baseado 

no “uso manipulador dos dados pessoais, visando obter vantagens no plano político ou 

econômico, sem o devido respeito pela pessoa e seus direitos”125. Diante dessa grave situação, 

Papa Francisco reflete sobre a metáfora da rede e da comunidade a partir da dimensão 

antropológica:  

Reconduzida à dimensão antropológica, a metáfora da rede lembra outra figura densa 

de significados: a comunidade. Uma comunidade é tanto mais forte quanto mais for 

coesa e solidária, animada por sentimentos de confiança e empenhada em objetivos 

compartilháveis. Como rede solidária, a comunidade requer a escuta recíproca e o 

diálogo, baseado no uso responsável da linguagem126. 

Diante da disseminação de ódio e cancelamentos nas redes sociais digitais, o Papa 

recorre à metáfora do corpo, tão cara ao apóstolo Paulo (Rm 12,4-5; 1Cor 12,12-26), para 

propor um caminho de superação do isolamento que leva a excluir uma pessoa do círculo de 

amizade e tê-la como inimiga.  

A metáfora do corpo e dos membros leva-nos a refletir sobre a nossa identidade, que 

se funda sobre a comunhão e a alteridade. Como cristãos, todos nos reconhecemos 

como membros do único corpo cuja cabeça é Cristo. Isto ajuda-nos a não ver as 

pessoas como potenciais concorrentes, considerando os próprios inimigos como 

pessoas. Já não tenho necessidade do adversário para me autodefinir, porque o olhar 

 
123 FRANCISCO, “‘A verdade vos tornará livres’ (Jo 8,32). Fake news e jornalismo de paz”, não paginado. 
124 FRANCISCO, “‘Somos membros uns dos outros’ (Ef 4,25)”, não paginado. 
125 FRANCISCO, “‘Somos membros uns dos outros’ (Ef 4,25)”, não paginado. 
126 FRANCISCO, “‘Somos membros uns dos outros’ (Ef 4,25)”, não paginado. 



 

148 

 

de inclusão, que aprendemos de Cristo, faz-nos descobrir a alteridade de modo novo, 

ou seja, como parte integrante e condição da relação e da proximidade127. 

Mais uma vez, a preocupação trazida pelas redes sociais digitais tem como foco a pessoa 

humana e sua necessária abertura para a dinâmica da alteridade. Somente essa base 

antropológica é capaz de dar outra orientação ética às dinâmicas digitais e promover uma 

cultura do respeito ao diferente. Tal comunhão, reforça o Papa Francisco, está fundamentada 

na relação do Deus Trindade: “Deus não é Solidão, mas Comunhão; é Amor e, 

consequentemente, comunicação, porque o amor sempre comunica; antes, comunica-se a si 

mesmo para encontrar o outro”128. Comunhão aberta à alteridade, ao diferente, sob a lógica 

fundamental do amor. Essa perspectiva mostra como a fé pode contribuir para levar as relações 

na cultura digital a um patamar humano mais elevado.  

O último parágrafo demonstra a complementariedade que deve permear e legitimar as 

ambiências digitais. Ainda que se possa notar uma visão instrumental nesta mensagem, a 

proposta está voltada para colocar a pessoa humana ao centro da reflexão, como critério 

fundamental para se analisar o avanço tecnológico digital129. Segundo o Pontífice, é preciso 

passar do “Like” ao “Amen”:  

A imagem do corpo e dos membros recorda-nos que o uso da social web é 

complementar do encontro em carne e osso, vivido através do corpo, do coração, dos 

olhos, da contemplação, da respiração do outro. Se a rede for usada como 

prolongamento ou expectação de tal encontro, então não se atraiçoa a si mesma e 

permanece um recurso para a comunhão. Se uma família utiliza a rede para estar mais 

conectada, para depois se encontrar à mesa e olhar-se olhos nos olhos, então é um 

recurso. Se uma comunidade eclesial coordena a sua atividade através da rede, para 

depois celebrar juntos a Eucaristia, então é um recurso. Se a rede é uma oportunidade 

para me aproximar de casos e experiências de bondade ou de sofrimento distantes 

fisicamente de mim, para rezar juntos e, juntos, buscar o bem na descoberta daquilo 

que nos une, então é um recurso. Assim, podemos passar do diagnóstico à terapia: 

abrir o caminho ao diálogo, ao encontro, ao sorriso, ao carinho... Esta é a rede que 

queremos: uma rede feita, não para capturar, mas para libertar, para preservar uma 

comunhão de pessoas livres. A própria Igreja é uma rede tecida pela Comunhão 

Eucarística, onde a união não se baseia nos gostos “like”, mas na verdade, no “amen” 

com que cada um adere ao Corpo de Cristo, acolhendo os outros”. 

A passagem do Like à resposta consciente do Amen nas ambiências digitais, a partir da 

metáfora paulina do corpo humano, tem um significado profundo que engloba a dimensão da 

comunhão compreendida dentro da antropologia teológica. Com isso, Francisco avança na 

integração da realidade digital com as dimensões da vida cotidiana, especialmente ao dar o 

 
127 FRANCISCO, “‘Somos membros uns dos outros’ (Ef 4,25)”, não paginado. 
128 FRANCISCO, “‘Somos membros uns dos outros’ (Ef 4,25)”, não paginado. 
129 FRANCISCO, “‘Somos membros uns dos outros’ (Ef 4,25)”, não paginado. 



 

149 

 

devido destaque à vivência da fé cristã em comunidade. Nesse mesmo sentido é que o próximo 

pronunciamento magisterial analisado oferecerá uma significativa contribuição. 

 

2.5 Rumo à Presença Plena: novas reflexões, novas posturas 

 

Em 28 de maio de 2023 foi publicado pelo Dicastério para a Comunicação o documento 

Rumo à Presença Plena: uma reflexão pastoral sobre a participação nas redes sociais 

(RPP)130, o primeiro documento magisterial da Igreja assinado por um leigo, o jornalista italiano 

Paolo Ruffini131. Duas décadas se passaram desde a publicação de Igreja e Internet e Ética na 

Internet, o que é muito tempo ao se considerar o rápido avanço da digitalização na área da 

comunicação.  

O documento afirma que “muitos cristãos pedem inspiração e orientação, uma vez que 

as redes sociais, que representam uma expressão da cultura digital, tiveram um impacto 

profundo quer nas nossas comunidades de fé, quer nas nossas jornadas espirituais individuais” 

(RPP, n. 2). Diante desse cenário, o documento também registra a proatividade dos fiéis, em 

grupo e individualmente, ao se lançarem neste novo modo de viver e testemunhar a fé cristã:  

Existem abundantes exemplos de participação fiel e criativa nas redes sociais em todo 

o mundo, tanto de comunidades locais como de indivíduos que dão testemunho da sua 

fé em tais plataformas, muitas vezes de maneira mais abrangente do que a Igreja 

institucional132. Também existem numerosas iniciativas pastorais e educacionais, 

desenvolvidas por Igrejas locais, movimentos, comunidades, congregações, 

universidades e indivíduos (RPP, n. 2). 

Se por um lado a proatividade dos indivíduos e grupos está em consonância com o 

espírito conciliar (GS, n. 43), por outro é evidente a dificuldade que tem o Magistério para 

acompanhar a cultura cada vez mais acelerada, marcada pela rapidación (LS, n. 18), como bem 

constatou Papa Francisco. Ao fazer uma análise cultural a partir dos meios de comunicação, 

Santaella afirma: “o que mais impressiona não é tanto a novidade do fenômeno, mas o ritmo 

 
130 DICASTÉRIO PARA A COMUNICAÇÃO. Rumo à Presença Plena: uma reflexão pastoral sobre a 

participação nas redes sociais. Cidade do Vaticano, 28 maio 2023. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_pt.html. Acesso 

em: 06 jul. 2023. A reflexão está estruturada em 4 partes, precedidas por 6 parágrafos introdutórios. Em 

primeiro lugar, faz-se necessário ter “atenção às ciladas nas rodovias digitais” (RPP, n. 7-24). Só então se pode 

passar “da consciência ao verdadeiro encontro”, cujo parâmetro reflexivo é a parábola lucana do Bom 

Samaritano (RPP, n. 25-44); para os que se deixam levar pela dinâmica da compaixão, faz-se necessário um 

passo a mais para ir “do encontro à comunidade” (RPP, n. 45-63). A partir desses passos, a comunidade assume 

“um estilo distintivo” marcado pelo amor (RPP, n. 64-82). 
131 Paolo Ruffini foi nomeado por Papa Francisco como prefeito do Dicastério para a Comunicação em julho de 

2018, sendo o primeiro dicastério presidido por um leigo na história da Cúria Romana. 
132 Grifo nosso. 

https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_pt.html


 

150 

 

acelerado das mudanças tecnológicas e os consequentes impactos psíquicos, culturais, 

científicos e educacionais que elas provocam”133. Rumo à Presença Plena, ao refletir as redes 

sociais como criadoras de nova cultura, atém-se a essas implicações ou impactos diversos na 

vida das pessoas.  

A chave de leitura da era digital proposta pelo documento é o amor ao próximo a partir 

da parábola do Bom Samaritano (Lc 10,25-37). Reconhece-se como o avanço tecnológico está 

atrelado às relações humanas em todos os níveis sociais, com forte incidência sobre grupos mais 

vulneráveis.  

Desde o primeiro parágrafo coloca-se a tensão entre o encontro digital e o físico, não 

mais na modalidade dualista anterior, mas em uma perspectiva de integração, como se notará 

mais adiante: “As redes sociais são, em particular, um ambiente em que as pessoas interagem, 

compartilham experiências e cultivam relacionamentos como nunca antes” (RPP, n. 1). Nesse 

sentido, busca-se compreender como as redes sociais digitais, por meio de suas plataformas e 

dinâmicas específicas, permitiram que as pessoas interagissem e colaborassem na cocriação das 

ambiências digitais:  

Sobressaiu a consciência de que estas plataformas podem evoluir até se tornar espaços 

cocriados, não apenas algo que usamos de maneira passiva. Os jovens – assim como 

as gerações mais velhas – pedem para ser encontrados onde estão, inclusive nas redes 

sociais, pois o mundo digital é uma “parte integrante da identidade dos jovens e do 

seu modo de viver” [Sínodo dos Bispos, Doc. Final Encontro pré-sinodal em 

preparação para a XV Assembleia Geral Ordinária, “Os jovens, a fé e o discernimento 

vocacional”, 19-24 mar. 2018, n. 4] (RPP, n. 1).  

Quanto mais se compreende e se assume que as plataformas digitais não são apenas 

meros instrumentos, mais vai se destacando a dimensão ética que precisa ser levada a sério na 

cultura em processo acentuado de digitalização. A triste realidade da pandemia de COVID-19 

forçou o avanço da compreensão mais integral entre realidade instrumental das mídias digitais 

e sua capacidade de criar ambiências de interações humanas, também no campo da religiosidade 

(RPP, n. 4).  

A cultura digital se constrói, de modo cada vez mais intenso, sob novas modalidades de 

compreensão das categorias tempo/espaço e vai se tornando um ambiente “quente” de 

relacionamentos humanos que se abrem para a confidencialidade, não “frio”, restrito somente 

em hardwares e softwares134. 

 
133 SANTAELLA, Lucia. Culturas e artes do pós-humano: da cultura das mídias à cibercultura. São Paulo: Paulus, 

2003. (Comunicação), p. 18. 
134 SPADARO, Ciberteologia, p. 59-62. 



 

151 

 

É fato que o desafio de se estabelecer bons relacionamentos marcou todas as culturas ao 

longo da história. Mas a dinamicidade da cultura digital exige novas perspectivas éticas para se 

compreender os reais desafios e possibilidades colocados diante do ser humano que é, 

essencialmente, relacional. Diante do avanço da tecnologia, a atenção se volta sempre para o 

ser humano e sua dignidade:  

O desafio de promover relacionamentos pacíficos, significativos e atenciosos nas 

redes sociais suscita um debate tanto nos círculos acadêmicos e profissionais como 

nos círculos eclesiásticos. Que tipo de humanidade se reflete na nossa presença nos 

ambientes digitais? Em que medida nossos relacionamentos digitais são fruto de uma 

comunicação profunda e autêntica, e em que medida são meramente modelados por 

opiniões inquestionáveis e reações apaixonadas? Até que ponto nossa fé encontra 

expressões digitais vivas e revigorantes? E quem é meu “próximo” nas redes sociais? 

(RPP, n. 5). 

Todas essas questões demonstram que a humanidade vive um momento crucial da 

história, com profundas mudanças nos relacionamentos humanos e na cultura em geral. Por 

isso, ao se colocar a pessoa humana ao centro da reflexão, cai-se por terra a ingênua crença de 

que a tecnologia levará, por si mesma, a humanidade a um patamar ético mais elevado. Ao 

mesmo tempo, qualquer argumentação que negue ou considere a tecnologia como algo maligno 

em si mesma torna-se incoerente. Exige-se, portanto, discernimento na reflexão de um tema tão 

crucial para considerar a digitalização em curso sem negar os relacionamentos humanos, e vice-

versa. Essa integração é indispensável para a reflexão crítica sobre o ser humano dentro da 

cultura hodierna.  

O olhar de Jesus para a pessoa humana, aplicado ao contexto da cultura digital pelo 

documento, não é anacrônico. A leitura da parábola do Bom Samaritano (Lc 10,25-37) é, pois, 

inculturada ao atual contexto para mostrar como os valores éticos presentes na narrativa bíblica 

continuam válidos e provocadores de novas modalidade de interação nas ambiências digitais.  

Como o estudo acima demonstrou, Papa Francisco já tinha feito uma leitura 

hermenêutica da cultura digital a partir dessa passagem lucana em sua primeira mensagem para 

o Dia Mundial das Comunicações Sociais, em 2014, quando tratou da Cultura do Encontro135. 

Essa parábola paradigmática volta, portanto, plena de sentido em Rumo à Presença Plena para 

abordar a necessidade de se resgatar a importância da alteridade e se sentir interpelado 

moralmente por ela.   

O empenho para inculturar a referida parábola lucana no contexto digital é evidente e 

necessário para considerar o modo como a Internet abarcou todas as dimensões da vida humana. 

 
135 FRANCISCO, “Comunicação ao serviço de uma autêntica cultura do encontro”. 



 

152 

 

O ser, o fazer e o sentir estão imersos nesse grande processo que trouxe rápida e profunda 

revolução para a humanidade. A noção de tempo e espaço foram fortemente alteradas com 

sérias implicações na (auto)compreensão do humano e de suas relações. O documento faz 

referência ao empenho dos países na atualização jurídica e legislativa para dar conta de 

acompanhar a dinamicidade da cultura digital (RPP, n. 7).  

Constata-se que a chegada em alguns anos da Web 5.0136 apresentarão mais 

questionamentos éticos ao colocar os robôs, chamados “bots”, muito próximo dos humanos, 

interferindo cada vez mais no modo como se experimenta a realidade e com ela se interage:  

Atualmente testemunhamos o desenvolvimento de máquinas que trabalham e tomam 

decisões por nós, que podem aprender e prever nossos comportamentos; de sensores 

na nossa pele, capazes de medir nossas emoções; de máquinas que respondem às 

nossas perguntas e aprendem com nossas respostas, ou que usam os registros da ironia 

e falam com a voz e as expressões das pessoas que não estão mais conosco. Nessa 

realidade em evolução constante, ainda há muitas perguntas a responder (RPP, n. 8). 

Trata-se de um processo interativo e colaborativo cada vez mais estreito entre 

hardwares/softwares com o corpo humano e seus órgãos sensoriais por meio das IAs que 

interferem diretamente na compreensão que o ser humano tem de si mesmo, do próximo, de 

Deus e do ambiente que o cerca. Essa simbiose crescente do processo de digitalização busca 

romper, de forma definitiva, com a distinção entre o digital e o físico, ou entre o online e o 

offline. Em seu lugar, propõe-se o que o documento nomeia como onlife. Nesse novo cenário, 

migrantes e nativos digitais interagem em uma teia de relações que pode, sim, comportar 

tensões, mas não dicotomias:   

As consideráveis mudanças que o mundo experimentou desde o lançamento da 

Internet provocaram também novas tensões. Alguns nasceram nesta cultura e são 

“nativos digitais”; outros ainda procuram acostumar-se com ela, como “imigrantes 

digitais”. Seja como for, agora nossa cultura é digital137. Para superar a antiga 

dicotomia entre “digital” e “face a face”, alguns já não falam de “online” e “offline”, 

mas somente de “onlife”, incorporando a vida humana e social nas suas várias 

expressões, tanto em espaços digitais como físicos (RPP, n. 9). 

 
136 Muitas são as hipóteses tecnológicas sobre o futuro próximo da Internet. Atualmente, é consenso entre os 

expertos no ramo que a Web 2.0 está em vigor e que a Web 3.0 já está se implementando e marcando os inícios 

da terceira geração da Internet. Segundo Longo e Tavares, “o movimento 3.0 está sendo impulsionado por uma 

mudança na forma como nós, como sociedade, vemos e valorizamos a internet, um conceito auxiliado pelas 

novas tecnologias. O objetivo da Web 3.0 é criar uma internet que funcione para as pessoas e seja propriedade 

delas. Pode ser considerada como uma internet aberta, construída em protocolos e redes blockchain 

transparentes, acessível a todos os usuários. Isso vai alterar fundamentalmente a maneira como humanos e 

máquinas interagem, permitindo segurança em transferências de dados, pagamentos automatizados de 

criptomoedas e até mesmo simplificar transferências de propriedades”. LONGO; TAVARES, Metaverso, p. 

179. 
137 Grifo nosso. 



 

153 

 

Nesse sentido, observa-se como o documento propõe superar a reflexão dicotomizada 

em vista de uma compreensão integral do ser humano na cultura digital, na qual “as redes sociais 

desempenham um papel decisivo como um fórum em que se modelam nossos valores, crenças, 

linguagem e suposições a respeito da vida diária”. E complementa: “Muito além do ato de usar 

as redes sociais como um instrumento, vivemos em um ecossistema plasmado na sua essência 

pela experiência da partilha social” (RPP, n. 10). A compreensão das ambiências digitais como 

ecossistema é resultado da abertura em direção a uma hermenêutica mais integral sobre a cultura 

digital.  

Essa dinâmica onlife exige a superação do olhar ingênuo sobre as tecnologias digitais, 

próprio dos inícios da Internet, quando se tinha “a esperança de que o mundo digital seria um 

feliz espaço de compreensão comum, informações gratuitas e colaboração” (RPP, n. 11). 

Nos n. 12-18, Rumo à Presença Plena aponta fatos que desmascaram essa visão idílica 

sobre o projeto da Internet. A visão mais abrangente e integrada sobre as crises sociais trazidas 

pelo capitalismo neoliberal permite constatar como a desigualdade no acesso às mídias digitais 

se soma à desigualdade no acesso a outros bens básicos para a vida humana digna.  

A divisão criada no tecido social pelas plataformas digitais é outra contradição 

encontrada na dinâmica das redes sociais. A própria lógica algorítmica, ao invés de promover 

o diálogo com o diferente, tende a isolar pessoas nas chamadas “bolhas de filtro”. Este é um 

dos principais fatores que geram as polarizações políticas que assolam a democracia ao redor 

do mundo, bem como os relacionamentos nos âmbitos familiares, religiosos e de amizade. 

Essa mesma lógica, movida por interesses políticos e pela lógica do lucro, faz dos dados 

privados produtos rentáveis para a indústria do marketing. Na lógica capitalista das empresas 

que oferecem as plataformas digitais, os usuários não são apenas produtores de conteúdos e 

consumidores, mas também produtos.  

Aderindo às declarações de missão das empresas de redes sociais, as pessoas aceitam 

também “termos de acordo” que normalmente não leem nem entendem. Tornou-se 

popular compreender tais “termos de acordo” segundo um velho ditado que diz: “Se 

você não pagar pelo produto, o produto é você”. Em poucas palavras, ele não é 

gratuito: pagamos com minutos da nossa atenção e bytes dos nossos dados (RPP, n. 

13). 

A maior contradição da lógica da Internet apontada no documento é o modo como as 

redes sociais paradoxalmente dão espaço e potencializam o individualismo na atual cultura. 

Uma rede de conexões, quando não promove o diálogo entre diferentes, acaba por reunir iguais 

que reforçam as próprias ideias e cosmovisões. Trata-se de uma lógica social toda ela permeada 

pelo individualismo, cuja raiz gera os frutos maus da cultura do descarte, globalização e 



 

154 

 

normalização da indiferença, de polarizações e de extremismos (RPP, n. 19).  Neste cenário, 

portanto, o documento aponta a alteridade evangélica expressa na parábola do Bom Samaritano 

como via de superação do individualismo que permeia a cultura digital.  

Aceitar o “outro”, alguém que assume posições opostas às minhas, ou que parece 

“diferente”, com certeza não é uma tarefa fácil. “Por que eu me deveria importar?” 

pode muito bem ser nossa primeira reação. Podemos encontrar esta atitude também 

na Bíblia, começando pela rejeição de Caim de ser o guardião do seu irmão (Gn 4,9) 

e continuando com o escriba, que perguntou a Jesus: “Quem é meu próximo?” (Lc 

10,29). O escriba queria fixar um limite em relação a quem é e quem não é meu 

próximo. Parece que gostaríamos de encontrar uma justificativa para nossa própria 

indiferença; sempre procuramos traçar uma linha entre “nós” e “eles”, entre “alguém 

que devo tratar com respeito” e “alguém que posso ignorar”. Deste modo, quase sem 

perceber, chegamos a tornar-nos incapazes de sentir compaixão pelos outros, como se 

seus sofrimentos fossem responsabilidade deles e não tivéssemos nada a ver com isso 

(RPP, n. 20). 

O desafio da alteridade chama em causa a ação voluntária. Não se vence o egoísmo com 

os mecanismos viciantes dos algoritmos nem se cresce humanamente ficando nas zonas de 

conforto das bolhas de filtro. O apelo à vontade tem como objetivo resgatar a liberdade criativa 

e sentir-se desafiado por ela. O crescimento humano é fruto de uma decisão pessoal, de uma 

opção fundamental ancorada na busca do bem comum e no Sumo Bem, Deus, que oferece sua 

misericórdia como força que resgata e promove a dignidade humana.  

[...] a parábola do Bom Samaritano desafia-nos a enfrentar a “cultura do descarte” 

digital e a ajudar uns aos outros a sair da própria zona de conforto, fazendo um esforço 

voluntário para alcançar o outro. Isto só é possível, se nos esvaziarmos a nós mesmos, 

compreendendo que cada um de nós faz parte da humanidade ferida e recordando que 

alguém olhou para nós e teve compaixão de nós (RPP, n. 21). 

 A dinâmica onlife requer, portanto, uma ação concreta e decisiva, segundo o 

documento: “Podemos e deveríamos ser aqueles que passam do entendimento da mídia digital 

como experiência individual para uma sua compreensão como experiência que se fundamenta 

no encontro mútuo, promovendo a construção da comunidade” (RPP, n. 22). Como se pode 

observar, não é uma visão contrária à digitalização, mas um clamor à humanização desse 

processo irrefreável da sociedade tecnológica, com sérias implicações éticas a partir da 

alteridade.  

Como crentes, somos chamados a ser comunicadores que caminham intencionalmente 

rumo ao encontro. Deste modo, podemos procurar encontros que sejam significativos 

e duradouros, não superficiais nem efêmeros. Com efeito, orientando as conexões 

digitais para o encontro com pessoas reais, criando relacionamentos reais e edificando 

uma comunidade real, na realidade nutrimos nossa própria relação com Deus. Dito 

isto, nossa relação com Deus deve ser alimentada também através da oração e da vida 



 

155 

 

sacramental da Igreja que, devido à sua essência, nunca podem ser reduzidas 

simplesmente à esfera ‘digital’ (RPP, n. 24). 

No resgate da alteridade, vem colocada a dimensão da escuta como condição básica para 

a autêntica comunicação. O documento se refere à escuta intencional, voluntária (RPP, n. 25-

29), para ir ao encontro do outro diferente de mim. A atitude da escuta intencional abre 

caminho para enfrentar o excesso de informações e a dinâmica das reações espontâneas e 

irrefletidas aos conteúdos veiculados pelas redes sociais. A escuta intencional requer que se 

passe da informação à interação com qualidade, capaz de fortalecer os laços da comunidade.  

A “atenção parcial contínua”, fruto da lógica “always on” — sempre conectados —, é 

um elemento que se liga à lógica viciante de ver tudo sem se aprofundar em nada, ao ponto de 

o documento afirmar que “um significativo desafio da cultura digital é nossa perda de 

capacidade de pensar profunda e objetivamente” (RPP, n. 33). Uma vez mais se reforça que a 

dinamicidade das redes está intrinsecamente ligada ao “imediatismo da cultura digital” (RPP, 

n. 37).  

Além da escuta, o silêncio também é necessário no contexto da cultura digital. O 

documento relaciona essa atitude nada espontânea, mas voluntária, a um processo de 

desintoxicação digital para dar espaço à concentração e ao diálogo e, sobretudo, ao 

discernimento para aprofundar a relação com Deus e com o próximo.  

A escuta emerge do silêncio e é fundamental para cuidar dos outros. Quando 

escutamos, damos as boas-vindas a alguém, oferecemos hospitalidade e 

demonstramos respeito por aquela pessoa. Escutar é inclusive um ato de humildade 

da nossa parte, dado que reconhecemos a verdade, a sabedoria e o valor, além do nosso 

próprio limitado ponto de vista. Sem a disposição para a escuta, não somos capazes 

de receber o dom do outro (RPP, n. 36). 

A escuta cordial da Palavra de Deus, do outro e da realidade é o caminho para humanizar 

a cultura digital e fazer florescer a dignidade humana em todas as suas dimensões. “Se tivermos 

em mente que, por detrás da tela, nos conectamos com outras pessoas, o exercício da escuta 

pode ampliar a receptividade às histórias dos outros e começar a gerar relacionamentos” (RPP, 

n. 40).  

Relacionamento requer proximidade e presença. Esses dois conceitos, embora tenham 

sentido bastante semelhante, tornam-se cada vez mais complexos na cultura digital. Nem 

sempre o estar próximo significa ser presença. O distanciamento dos próximos e a aproximação 

dos distantes não é uma realidade só das plataformas digitais, mas da atual cultura digital 

globalizada. Por isso, a pergunta-chave da parábola do Bom Samaritano “Quem é o meu 

próximo?” não só oferece elementos para o discernimento do modo e qualidade da presença 



 

156 

 

nas redes sociais, mas leva à necessária reflexão sobre a importância da alteridade dentro da 

cultura digital. Esse é o tema que Rumo à Presença Plena aprofunda nos números 41 a 44, ao 

convocar a um discernimento atento e criterioso sobre a forma de presença nos relacionamentos 

online. 

“Próximo” é um conceito complexo nas redes sociais digitais por não se prender à 

proximidade no espaço físico. Além disso, outros “interlocutores” complexificam ainda mais 

esse conceito. Trata-se da presença sempre mais presente e atuante dos “bots da Internet” e dos 

“deepfakes”. Com isso, o documento insiste em demonstrar que as plataformas não são neutras, 

mas estão permeadas por programas voltados a objetivos bem precisos de “autoridades 

externas” que lucram com a navegação dos internautas (RPP, n. 42).  

Se é um fato que o mundo digital é um ambiente no qual se habita, é fato também que 

esse “ecossistema” está permeado pela lógica capitalista. Discernir a presença nas redes sociais 

não é tarefa fácil. O exame de consciência, enquanto prática da tradição cristã, ganha sua 

importância também na cultura digital em vista dos relacionamentos nela construídos:  

Considerando as redes sociais como um espaço não apenas para conexões, mas em 

última análise para relacionamentos, um “exame de consciência” apropriado a 

respeito da nossa presença nas redes sociais deveria incluir três relações vitais: com 

Deus, com o próximo e com o meio ambiente ao nosso redor. Nossos relacionamentos 

com os outros e com nosso meio ambiente deveriam alimentar nossa relação com 

Deus, e nossa relação com Deus, que é a mais importante, deve ser visível nos nossos 

relacionamentos com os outros e com nosso meio ambiente (RPP, n. 44). 

O discernimento é uma dimensão da vivência ética que requer a ação voluntária de ir 

além do imediatamente dado para buscar horizontes de sentido mais amplos e profundos para 

a compreensão da realidade. Nos n. 45-63 o documento traz a reflexão sobre a importância do 

encontro na cultura digital. A primeira preocupação deste terceiro passo da reflexão é integrar 

as modalidades de presença, sem dicotomia. Para isso se buscam exemplos do relacionamento 

epistolar dos apóstolos com as comunidades cristãs primitivas, nas quais a presença física e a 

presença mediada pelas cartas se complementavam (RPP, n. 46). O encontro “face a face”, 

enquanto conditio sine qua non para a verdadeira alteridade, precisa ser valorizado e integrado 

às interações digitais.  

Na realidade cada vez mais onlife do mundo de hoje, é necessário superar a lógica do 

“ou, ou”, que pensa os relacionamentos humanos no âmbito de uma lógica dicotômica 

(digital versus real-físico-pessoal), e assumir uma lógica do “ambos, e”, baseada na 

complementaridade e na integralidade da vida humana e social. As relações 

comunitárias nas redes sociais deveriam fortalecer as comunidades locais, e vice-versa 

(RPP, n. 47). 



 

157 

 

Compreender integralmente os diversos modos de presença na cultura digital tem um 

objetivo central: fortalecer a ambiência online como espaço de encontro com o diferente. A 

partir do diálogo, espera-se promover o crescimento humano. Esse crescimento se expressa na 

capacidade de compreender, acolher e servir desinteressadamente ao outro, à semelhança do 

Bom Samaritano da parábola.  

Todos nós podemos ser viandantes nas rodovias digitais – simplesmente “conectados” 

– ou podemos fazer algo como o samaritano, permitindo que as conexões evoluam em 

verdadeiros encontros. O viandante casual torna-se próximo quando cuida do homem 

ferido, tratando suas chagas. Cuidando do homem, tenciona sarar não apenas as 

feridas físicas, mas igualmente as divisões e a animosidade existentes entre seus 

grupos sociais (RPP, n. 52). 

O acento recai, mais uma vez, sobre a atitude voluntária e comprometida de construir 

uma nova cultura pautada pelo respeito ao outro, à luz do testemunho cristão. Ao considerar os 

desafios ampliados pela cultura digital, o fator ético permanece como o núcleo central da 

reflexão. A propagação de ódio e a fragmentação, inclusive entre comunidades cristãs, 

constituem um contratestemunho nas ambiências digitais, por se oporem à mensagem do 

Evangelho. Divulgar ideias sem consideração pelo interlocutor fere a lógica ético-testemunhal 

própria da fé cristã e exige, por isso, uma postura de escuta e respeito ao ponto de vista do outro. 

Faz-se necessário querer superar a lógica das bolhas digitais para se estabelecer o diálogo com 

fecundidade.  

A participação nas redes sociais deve ir além do intercâmbio de opiniões pessoais ou 

da emulação de comportamentos. A ação social mobilizada através das redes sociais 

tem tido um impacto maior e com frequência é mais eficaz na transformação do 

mundo do que um debate superficial a respeito de ideias. Em geral, os debates são 

limitados pelo número de caracteres permitidos e pela velocidade de reação das 

pessoas aos comentários, sem mencionar os argumentos emocionais ad hominem – 

ataques dirigidos contra a pessoa que fala, independentemente do tema geral em 

discussão. [...] Assim como o doutor da lei, também nós, na nossa presença na mídia 

digital, somos convidados a “ir e fazer o mesmo”, promovendo assim o bem comum. 

Como podemos ajudar a curar um ambiente digital tóxico? Como podemos promover 

a hospitalidade e as oportunidades de cura e de reconciliação? (RPP, n. 56). 

Tudo isso requer uma postura ética mais ousada, que questione a própria lógica das 

plataformas digitais para se promover ambiências digitais mais humanizadas (RPP, n. 58).  

A quarta e última parte do documento tem como foco a lógica ético-testemunhal (RPP, 

n. 64-80). O objetivo é “refletir o ‘estilo’ de Deus nas redes sociais” (RPP, n. 64). A primeira 

atitude é ir além das estratégias na elaboração e publicação de conteúdo para focar no modo 

como se comunica. Assim, faz-se necessário comunicar a dinâmica do amor de Jesus Cristo 

com todo o ser.  



 

158 

 

Em primeiro lugar, deveríamos recordar que tudo o que compartilhamos nas nossas 

postagens, comentários e likes, com palavras pronunciadas ou escritas, com filmes ou 

imagens animadas, deveria estar em sintonia com o estilo que aprendemos com Cristo, 

que transmitiu sua mensagem não apenas mediante discursos, mas com todas as 

atitudes da sua vida, revelando que a comunicação, no seu nível mais profundo, reside 

na oferta de si mesmo no amor (RPP, n. 65). 

Partindo da pessoa de Jesus, o comunicador por excelência (CP, n. 11), é preciso dar o 

passo decisivo na construção da comunidade. Dela deriva a autenticidade do conteúdo 

comunicado, pois “uma mensagem é mais facilmente persuasiva quando aquele que a comunica 

pertence a uma comunidade. Há necessidade urgente de agir não apenas como indivíduos, mas 

como comunidades” (RPP, n. 67).  

A dimensão da narratividade vem colocada como elemento questionador da lógica das 

plataformas digitais, a fim de colocar em destaque a necessidade do sentido humano nos 

relacionamentos.    

A cultura digital está repleta de informações e as suas plataformas são, na maior parte 

dos casos, ambientes caóticos. As histórias oferecem uma estrutura, uma maneira de 

dar sentido à experiência digital. Mais “encarnadas” do que um mero argumento e 

mais complexas do que as reações superficiais e emocionais que frequentemente se 

encontram nas plataformas digitais, elas ajudam a restabelecer relações humanas, 

oferecendo às pessoas a oportunidade de narrar suas histórias ou de compartilhar 

aquelas que as transformaram (RPP, n. 69). 

A realidade dos “influencers” e seus seguidores é abordada como um fator que pode vir 

a contribuir com a fragmentação das ambiências digitais e nas já mencionadas bolhas de filtro 

que estão na base das “viralizações” (RPP, n. 72-73). Uma reinterpretação dessa realidade 

também é possível no âmbito do testemunho da fé cristã, segundo o qual não se testemunha a 

si mesmo, mas Jesus Cristo: 

Todos nós deveríamos encarar nossa “influência” seriamente. Não existem apenas 

macroinfluencers com um grande público, mas também microinfluencers. Cada 

cristão é um microinfluencer. Cada cristão deveria estar ciente da sua influência 

potencial, seja qual for o número de seguidores que tiver. [...] Cada seguidor de Cristo 

tem o potencial de estabelecer um vínculo, não consigo mesmo, mas com o Reino de 

Deus, até para o menor círculo dos seus relacionamentos. “Crê no Senhor Jesus e serás 

salvo, tu e tua família” [At 16,31] (RPP, n. 74).  

Ao convidar cada pessoa a ser reflexiva e não reativa diante dos conteúdos online, há 

uma referência crítica para o interno da Igreja:  

O problema da comunicação polêmica, superficial e, portanto, divisiva, é 

particularmente preocupante quando provém da liderança da Igreja: bispos, pastores 

e líderes leigos eminentes. Eles não só causam divisão na comunidade, mas também 



 

159 

 

dão autorização e legitimidade a fim de que inclusive outros promovam um tipo 

semelhante de comunicação (RPP, n. 75).  

Se o testemunho cristão brota e se sustenta na comunidade, também o esforço para 

humanizar a cultura digital precisa adotar a lógica da sinodalidade (RPP, n. 76), não a lógica 

interesseira do lucro presente na sociedade capitalista: “Não estamos presentes nas redes sociais 

para ‘vender um produto’. Não fazemos publicidade, mas comunicamos a vida, a vida que nos 

foi concedida em Cristo. Por isso, cada cristão deve ter o cuidado de não fazer proselitismo, 

mas dar testemunho” (RPP, n. 77).  

O testemunho da fé até as últimas consequências sempre foi e continuará sendo fruto de 

uma atitude ética arrojada e alicerçada em Cristo. Ele é a fonte, o modelo e a razão do 

testemunho na cultura digital. O desafio é proposto de modo direto pelo documento, exigindo 

uma verdadeira e profunda metanoia diante da busca incessante por likes e compartilhamentos:  

Seguindo os passos de Jesus, deveríamos ter como prioridade reservar espaço 

suficiente para uma conversa pessoal com o Pai, permanecendo em sintonia com o 

Espírito Santo, o qual sempre nos recordará que na Cruz tudo foi invertido. Não houve 

“likes” e praticamente nenhum “seguidor” no momento da maior manifestação da 

glória de Deus! Todas as medidas humanas de “sucesso” são relativizadas pela lógica 

do Evangelho (RPP, n. 79). 

O testemunho da compaixão pelo outro ferido à beira do caminho, portanto, é a chave 

de leitura que permeia todo o documento. Somente o testemunho de Jesus, o Bom Samaritano 

da humanidade, é capaz de manter vivo o empenho de promover a presença plena nas 

ambiências digitais em frenética evolução. Novas modalidades de presença vão trazendo 

questionamentos éticos profundos para o tempo presente, no qual não servem respostas 

absolutas com pretensões de serem definitivas. As orientações do último número resumem o 

núcleo da proposta cristã para a cultura digital:  

Portanto, pode ser que a partir de nossa presença amorosa e genuína nestas esferas 

digitais da vida humana, possa abrir-se um caminho para aquilo a que São João e São 

Paulo aspiravam nas suas cartas: o encontro face a face de cada pessoa ferida com o 

Corpo do Senhor, a Igreja, a fim de que, em um encontro pessoal, de coração a 

coração, suas e nossas feridas possam ser curadas e “nossa alegria seja perfeita” [2Jo 

12] (RPP, n. 82). 

Em Rumo à Presença Plena, portanto, o Magistério da Igreja reflete sobre as redes 

sociais digitais com enfoque no ser humano e sua dimensão relacional à luz da fé cristã. Ao 

apresentar a parábola lucana do Bom Samaritano, o enfoque do ensinamento recai sobre as 

fragilidades da humanidade no atual contexto civilizacional, ao mesmo tempo que aponta 

caminhos de superação dos desafios e para a prática da verdadeira caridade. Não se trata, 



 

160 

 

portanto, de negar os avanços tecnológicos digitais. O desafio é atribuir a eles um verdadeiro 

significado humano e direcionar os seus progressos tendo a dignidade humana como referência. 

Isso exige uma atitude fundamental voltada à promoção do bem, em chave de solidariedade 

com os mais fracos e necessitados, a exemplo de Jesus, o Bom Pastor da humanidade.   

 

NOTAS CONCLUSIVAS 

 

O objetivo deste segundo capítulo foi investigar a relação entre a Igreja e os meios de 

comunicação sociais, desde a Prensa de Gutenberg até os dias de hoje. Os resultados da pesquisa 

evidenciaram que os meios de comunicação vão muito além da técnica em si, pois o fator ético-

antropológico inerente ao processo implica diretamente na cultura. A Igreja, em seus 

documentos, nunca reprovou ou condenou os meios de comunicação, mas sempre colocou 

sérias questões éticas quanto ao seu uso, cujo enfoque é a promoção da dignidade humana por 

meio do constante apelo para que os desenvolvimentos tecnológicos tenham sempre em conta 

o bem comum. 

Essas preocupações éticas tiveram mudanças nítidas entre antes e depois do Concílio 

Vaticano II. Antes, a censura teve destaque nos pronunciamentos eclesiásticos, impondo 

severas penas para produtores que não obedecessem às regras eclesiásticas. Tais regras visavam 

proteger os fiéis dos conteúdos tidos como impróprios, que atentavam contra os princípios da 

religião e da moral cristãs. Essa postura eclesiástica se enquadra no período da moral normativa, 

que ganhou força no Concílio de Trento e chegou até o Concílio Vaticano II como Moral do 

Confessionário. 

Com o Concílio Vaticano II, que contemplou seriamente o tema da comunicação social, 

o tema ganhou novas perspectivas. A Igreja, acolhendo os anseios e iniciativas de renovação já 

presentes, abre-se definitivamente ao diálogo com o mundo moderno e assume nova postura 

moral. A consciência moral dos fiéis passa a ser considerada a partir de sua sacralidade e 

dignidade. A partir daí, evoca-se a liberdade responsável e criativa dos cristãos frente aos 

desafios emergentes na sociedade. O decreto conciliar Inter Mirifica e o documento Communio 

et Progressio assumiram e integraram a comunicação dentro do macro projeto conciliar de 

abertura da Igreja ao mundo.  

A partir daí, o Magistério da Igreja deixou de lado as censuras para assumir posturas 

mais dialógicas, procurando aproximar-se tanto dos fiéis quanto dos operadores e produtores 

dos meios de comunicação sociais. Da postura judicante, assumiu-se o compromisso de 



 

161 

 

colaborar e participar com o desenvolvimento dos meios de comunicação e orientá-los para o 

bem comum de toda a sociedade.  

Os documentos, a partir de então, analisam as potencialidades, limites e riscos dos novos 

meios de comunicação. O conhecimento mais acurado de seus funcionamentos e de suas 

dinâmicas possibilitou ao Magistério eclesiástico aprofundar o significado antropológico e as 

implicações éticas de cada meio de comunicação específico: cinema, rádio, televisão e, 

sobretudo, a Internet.  

Apesar da lentidão em oferecer reflexões mais profundas sobre os rápidos avanços dos 

meios de comunicação, é louvável a preocupação de se oferecer uma mensagem a cada ano 

sobre a temática, no Dia Mundial das Comunicações Sociais. Essas breves considerações e 

exortações dos Santos Padres, a partir de Paulo VI, contribuíram para a tomada de consciência 

eclesial sobre a nova cultura que ia surgindo e dos desafios emergentes, especialmente na 

cultura digital. Os resultados obtidos na pesquisa deste capítulo evidenciaram como os 

Pontífices foram, lentamente, deixando de considerar as tecnologias como eticamente neutras 

e, assim, passaram a oferecer reflexões mais integrais a respeito do significado antropológico, 

cultural e ético dos meios de comunicação.  

A pesquisa foi grandemente enriquecida com a última publicação do Dicastério para a 

Comunicação, em 28 de maio de 2023: Rumo à Presença Plena: uma reflexão pastoral sobre 

a participação nas redes sociais. Dentre os pontos abordados pelo documento, merece destaque 

para esta pesquisa a integração entre as dimensões offline e online da cultura digital. Essa visão 

integral sobre a presença dos fiéis e comunidades nas redes sociais, representada no documento 

com o termo onlife, oferece as condições essenciais para se analisar, com mais profundidade, a 

consciência moral em tempos digitais.  

No próximo capítulo serão analisados os desafios emergentes na cultura digital para a 

elaboração da ética cristã. Gaudium et Spes, n. 16 e Optatam Totius, n. 16 serão as principais 

chaves hermenêuticas para refletir sobre as rápidas e profundas transformações que interpelam 

diretamente a consciência moral enquanto centro integrador e irradiador da pessoa humana. 

Trata-se de um momento que exige lucidez, escuta e coerência entre fé e vida. A ética teológica 

não pode se furtar a exercer sua função diaconal ao povo de Deus e a toda a humanidade nesta 

mudança epocal.  



 

163 

 

3 ANÁLISE DE DESAFIOS EMERGENTES NA CULTURA DIGITAL PARA A 

ELABORAÇÃO DA ÉTICA CRISTÃ 

 

O estudo realizado nos capítulos precedentes revelou dois elementos fundamentais que 

sustentam e orientam a presente pesquisa. O primeiro se refere à importância dada à consciência 

moral e o quanto sua compreensão está ligada à dinâmica cultural. O percurso feito, de recorte 

ético-teológico, mostra como a experiência de Deus e a decorrente vivência da fé, em contextos 

diferentes, faz referência sempre à consciência moral. Tanto a dimensão da afetividade e das 

emoções quanto uma concepção mais intelectualizada e racional estão presentes na abordagem 

sobre a consciência1.  

O segundo elemento é a relação da temática da consciência moral com os meios de 

comunicação social. Desde a escrita, passando pelo cinema, rádio, televisão e Internet, a 

preocupação do Magistério eclesiástico sempre considerou a consciência moral em seus 

discursos, primeiramente com um acento fortemente restritivo e controlador, e, sobretudo a 

partir do Concílio Vaticano II, passou-se a enfatizar a liberdade responsável de todos os 

envolvidos no processo comunicacional. A ênfase na formação2 da consciência moral ganha, 

 
1 A importância das dimensões afetivas/emocionais e cognitivas/racionais para a consciência é amplamente 

estudada pela psicologia do desenvolvimento moral. Dario Bacchini, em seu estudo, cujas bases são Piaget e 

Kohlberg, mostra a existência de linhas de reflexão que dão primazia a uma ou outra na consideração sobre a 

dinâmica do desenvolvimento moral. Ao considerar as linhas que enfatizam a importância da afetividade, o autor 

destaca a importância dos diversos níveis de desenvolvimento da empatia enquanto “un costrutto 

multidimensionale, consistente nel riconoscimento e nella condivisione dello stato emotivo di un altro”. 

BACCHINI, Dario. Lo sviluppo morale. Roma: Carocci, 2011. (Dimensioni della psicologia, 54), p. 73. 
2 Os termos “formação” e “educação” se referem ao desenvolvimento humano emocional, intelectual e ético. A 

esses dois termos, pode-se ainda acrescentar “instrução”, este voltado mais especificamente para a aprendizagem 

de conhecimentos e habilidades. Ciente da pluralidade semântica de cada termo, opta-se por seguir o 

entendimento apresentado em artigo científico por ORTIZ OCAÑA, Alexandre; SANCHES BUITRAGO, Jorge. 
Educar, instruir y formar: una configuración tríadica. Plumilla Educativa, Santa Marta, v. 26, n. 2, p. 63-101, 

jul./dic. 2020. DOI: 10.30554/pe.2.4040.2020. Disponível em: 

https://revistasum.umanizales.edu.co/ojs/index.php/plumillaeducativa/article/view/4040/6318. Acesso em: 28 

mar. 2025. Sobre a relação entre “instrução” e “educação”, afirmam: “En la actualidad si bien es cierto que aún 

se considera a la instrucción como un puente hacia la educación, la distinción principal que se hace entre ellas, 

es que la instrucción está encaminada solamente al aprendizaje de conocimientos y habilidades, mientras que la 

educación, además de estos componentes, incluye los valores, de manera que la instrucción se relaciona con la 

dimensión cognitiva e intelectual del ser humano, que propende por el aprendizaje de conceptos y destrezas, y 

la educación está relacionada con la dimensión afectiva y emocional del ser humano, que implica el aprendizaje 

de actitudes y emociones”. ORTIZ OCAÑA; SANCHES BUITTRAGO, Educar, instruir y formar, p. 73. Sobre 

os conceitos de “educação” e “formação”, a relação é apresentada da seguinte forma: “Si bien es cierto que la 

educación implica el aprendizaje de conocimientos, habilidades y valores, aún en ella la configuración axiológica 

del ser humano se despliega detrás de un plano ocupado por los conceptos y las destrezas, en cambio en la 

formación, las actitudes y valores ocupan el primer plano y tienen la prioridad. Ambos procesos tienen en cuenta 

las tres principales configuraciones humanas: cognitiva-intelectual, afectiva-emocional, instrumental o 

praxiológica; la diferencia consiste en la prioridad e importancia que se le da a cada una de ellas. En la formación 

lo más importante y significativo es la configuración afectiva y axiológica del sujeto, y en la educación, a pesar 

de que no descuida estos procesos afectivos y emocionales, su mayor acción recae en el aprendizaje conceptual 

 

https://revistasum.umanizales.edu.co/ojs/index.php/plumillaeducativa/article/view/4040/6318


 

164 

 

portanto, mais espaço dentro do grande projeto de aggiornamento da Igreja pós-conciliar. Esses 

dois elementos, portanto, mostram a importância de se aprofundar a reflexão sobre a 

consciência moral em perspectiva teológica no atual contexto marcado pelo vertiginoso 

processo de digitalização que permeia todas as dimensões da sociedade tecnológica.  

Justamente diante dessa necessidade evidente é que se coloca o objetivo principal deste 

terceiro capítulo, ao buscar responder a seguinte pergunta: quais são os desafios emergentes na 

cultura digital que interpelam a reflexão da ética teológica sobre a consciência moral? Para esse 

caminho reflexivo será tomada como referência a reflexão sobre a consciência moral 

apresentada na constituição dogmática sobre a Igreja no mundo de hoje, Gaudium et Spes, n. 

16, do Concílio Vaticano II. Os elementos essenciais do ensinamento conciliar sobre a 

consciência moral serão confrontados com os desafios éticos mais relevantes que emergem na 

cultura digital. Dessa forma, busca-se retomar e repropor na cultura hodierna a solicitação dos 

padres conciliares: “Vivam, pois, os fiéis em estreita união com os demais homens e procurem 

compreender perfeitamente o seu modo de pensar e sentir, qual se exprime pela cultura” (GS, 

n. 62).  

A reflexão seguirá os seguintes passos: contextualização do número 16 de Gaudium et 

Spes dentro do projeto de aggiornamento de toda a Igreja a partir da segunda metade do séc. 

XX. A seguir, a proposta conciliar sobre a consciência moral será confrontada com os desafios 

emergentes na cultura digital a partir de três perspectivas: desafios à relação entre interioridade 

e exterioridade da consciência moral; desafios ao discernimento ético na dinâmica cultural 

contemporânea entre o sólido e o líquido (Bauman), entre o pesado e o leve (Lipovetsky); 

desafios à ética cristã para a formação da consciência moral em tempos digitais.  

 

 

 

 

 

 
y procedimental: mientras que en la formación, el mayor énfasis se hace en el aprendizaje actitudinal y 

valorativo”. ORTIZ OCAÑA; SANCHES BUITTRAGO, Educar, instruir y formar, p. 83. Nesse sentido, os 

termos “formação” e “educação” serão utilizados nesta pesquisa inter-relacionadamente em vista de uma 

abordagem mais integral do desenvolvimento e da maturidade do sujeito moral. Pois, como afirma José Rubio 

Carracedo, “[...] uma educação moral completa exige não somente a madureza do juízo moral, mas também a 

formação de hábitos de ação ou virtudes morais, que acarretam estratégias educativas específicas para potenciar 

a capacidade de auto-regulação ou o reforço da vontade racional comunicativa ante os impulsos egoístas 

instintivos e o peso dos hábitos deficientes adquiridos”. CARRECEDO, José Rubio. Educação Moral. In: 

VIDAL, Marciano (Org.). Ética Teológica: conceitos fundamentais. Petrópolis: Vozes, 1999, p. 266. 



 

165 

 

3.1 Gaudium et Spes, n. 16 e sua articulação com a temática conciliar 

 

O número 16 de Gaudium et Spes se constitui como um eixo fundamental no grande 

projeto de aggiornamento solicitado pelo Concílio Vaticano II3. Um dos objetivos primordiais 

de Papa João XXIII ao convocar a assembleia conciliar foi reelaborar a autopercepção e a 

missão da Igreja no mundo4. A segunda metade do século XX marcou, assim, o tempo histórico 

deste grande acontecimento eclesial.  

Nesse sentido, é importante ter presente que, ao dedicar um parágrafo sobre a consciência 

moral, os padres conciliares não visavam apenas o sujeito ético individual, mas buscavam 

abarcar também o sujeito ético eclesial-institucional. A reflexão sobre a dimensão individual 

de cada fiel está, portanto, imbricada na consideração mais ampla, isto é, da dimensão eclesial, 

segundo a qual a Igreja é Povo de Deus. Trata-se, pois, de uma dialética que não pode ser 

transcurada ao se considerar a fundamentação ético-teológica sobre a consciência moral 

apresentada no espírito e na letra de Gaudium et Spes e de outros documentos que serão 

considerados a seguir.  

 

 
3 Juan A. Ruiz de Gopegui, especialmente no ponto 1, aborda as intenções de João XXIII ao escolher o termo 

aggiornamento e suas implicações para o grande evento conciliar. Conferir: RUIZ DE GOPEGUI, Juan A. O 

Concílio Vaticano II quarenta anos depois. Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 37, n. 101, p. 11-30, 

jan./abr. 2005. DOI: 10.20911/21768757v37n101p11/2005. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/412. Acesso em: 05 nov. 2024. Em uma 

reflexão específica sobre GS, n. 16, Luiz Alfredo Anaya apresenta a importância da consciência moral para o 

projeto conciliar ao destacar sua dimensão filial: “También la conciencia moral es expresión de la esperanza 

conciliar, cuando es comprendida – como lo hizo implícitamente el Concilio – como conciencia moral filial. 

¿Por qué lo afirmamos con absoluta certeza? En razón de su vinculación con Jesucristo como fundamento del 

obrar moral del hombre, última respuesta a la vocación del hombre, clave, centro y fin de toda la historia 

humana”. ANAYA, Luis Alfredo. La conciencia moral en Gaudium et spes 16: Una expresión filial que sostiene 

la esperanza. Studium. Filosofía y Teología, Buenos Aires, v. 8, n. 16, p. 334, 2005. Disponível em: 

https://revistas.unsta.edu.ar/index.php/Studium/article/view/730. Acesso em: 26 fev. 2025. 
4 Importante considerar a análise apresentada por Francesco Scanziani sobre a gênese de Gaudium et Spes, no que 

que diz respeito à relação da Igreja com o mundo atual. Após destacar a importância do processo de elaboração 

do texto em relação ao resultado final, Scanziani se refere ao modo como João XXIII, de alguma forma, 

influencia este último documento conciliar: “Una delle premesse più autorevoli [della genesi di GS] va ritrovata 

nel pensiero di Giovanni XXIII, pur senza retroproiettare il futuro sulle sue intenzioni. Infatti, ‘chi rilegge i 

numerosi testi, allocuzioni e documenti consacrati direttamente o indirettamente al concilio dal sommo pontefice 

prima dell’11 settembre 1962, non troverà molti accenni al rapporto fra il programma del concilio e i problemi 

del mondo contemporaneo, realisticamente considerati’ [De Riedmatten, Storia della costituzione pastorale, p. 

23]. Le sue preoccupazioni si concentravano sull’unità dei cristiani e la vita interna della Chiesa. Tuttavia, 

appaiono significativi i diversi passaggi in cui il pontefice esplicita la questione del rapporto tra Chiesa e mondo 

e l’esemplificazione dei nodi da affrontare. Essi sono quantomeno il segno di una progressiva presa di coscienza 

delle istanze crescenti nella Chiesa e nella società del tempo”.  SCANZIANI, Francesco. Introduzione. Gaudium 

et spes: nel conflitto delle interpretazioni. In: NOCETI, Serena; REPOLE, Roberto (A cura di). Commentario ai 

documenti del Vaticano II: Gaudium et spes. Bologna: EDB, 2020. v. 8, p. 22.  

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/412
https://revistas.unsta.edu.ar/index.php/Studium/article/view/730


 

166 

 

3.1.1 Nova proposta ética sobre a consciência moral à luz da nova consciência 

eclesiológica 

 

O termo “Igreja” é abordado em Lumen Gentium (LG)5, documento exclusivamente 

dedicado a refletir sobre a eclesiologia, cuja aprovação se deu em 21 de novembro de 1964. Ali 

se mostra, no capítulo primeiro, que a Igreja é, antes de tudo, uma realidade mistérica ao ser 

portadora da Luz dos Povos, que é Cristo. No segundo capítulo, a realidade visível da Igreja se 

mostra como Povo de Deus, cuja base é eclesial, e não apenas eclesiástica. É o que se pode 

notar logo na abertura do capítulo terceiro, ao tratar da constituição hierárquica da Igreja, 

especialmente do episcopado:   

Cristo Nosso Senhor, com o fim de apascentar o povo de Deus e aumentá-lo sempre 

mais, instituiu na sua Igreja vários ministérios que se destinam ao bem de todo o 

corpo. Na verdade, os ministros que são revestidos do poder sagrado, estão ao serviço 

de seus irmãos, para que todos os que pertencem ao Povo de Deus e gozam, portanto, 

da verdadeira dignidade cristã, todos juntos tendam livre e ordenadamente para o 

mesmo fim e cheguem à salvação (LG, n. 18).  

Isso significa que não é apenas a hierarquia da Igreja que precisa rever sua 

autopercepção e missão no mundo atual, mas é um projeto audacioso que envolve todos os fiéis 

batizados que, por serem inseridos na realidade mistérica da Igreja, formam o único “Corpo 

místico de Cristo” (LG, n. 7).  

Para isso, foi de fundamental importância para o Concílio Vaticano II retornar às fontes 

da Sagrada Escritura e da Sagrada Tradição para reelaborar a compreensão magisterial sobre a 

consciência moral em vista da necessária imersão eclesial na cultura contemporânea. Daí a 

sintonia entre Gaudium et Spes, n. 16 com a visão conciliar sobre a Revelação Divina, exposta 

na Constituição Dogmática Dei Verbum (DV). No Capítulo I, ao tratar da “revelação em si 

mesma”, os padres conciliares resgatam o significado e a importância da consciência moral a 

partir da imagem bíblica do coração e da essencial moção do Espírito Santo para o crescimento 

na fé:  

A Deus que revela é devida a “obediência da fé” [Rm 16,26; Rm 1,5; 2Cor 10,5-6]; 

por ela, entrega-se o homem todo, livremente, a Deus, oferecendo “a Deus revelador 

o obséquio pleno da inteligência e da vontade” [Const. dogm. De fide catholica, cap. 

3 de fide: Denz. 1789] e prestando voluntário assentimento à sua revelação. Para 

prestar esta fé, é necessária a graça divina que se antecipa e continua a ajudar, e o 

auxílio interior do Espírito Santo, auxílio requerido para mover e converter a Deus os 

 
5 CONCÍLIO VATICANO II. Lumen Gentium: constituição dogmática sobre a Igreja. Roma, 21 nov. 1964. In: 

DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. 

(Documentos da Igreja). p. 101-197. 



 

167 

 

corações, abrir os olhos da alma, e dar “a todos a suavidade, no assentimento e na 

adesão à verdade” [Conc. Araus. II, can. 7: Denz, 180; Conc. Vat. I, 1. c.: Denz. 1791]. 

Para entendermos cada vez mais profundamente a Revelação, o Espírito Santo 

aperfeiçoa sem cessar a fé mediante os seus dons (DV, n. 5).  

A consciência moral é reconhecida pelo Concílio, ainda que sem mencionar aqui o termo 

específico, como espaço privilegiado da revelação divina, cuja obediência não se dá por 

imposição, mas pelo diálogo de amor paternal/filial entre Deus e a pessoa humana. A revelação 

divina é apresentada como experiência gradualmente conduzida pelo Espírito, por meio do qual 

o coração humano vai se convertendo aos desígnios de salvação revelados por Cristo no 

Evangelho.   

Aprouve a Deus, na sua bondade e sabedoria, revelar-se a Si mesmo e dar a conhecer 

o mistério da sua vontade [Ef 1,9], mediante o qual os homens, por meio de Cristo, 

Verbo encarnado, têm acesso no Espírito Santo ao Pai e se tornam participantes da 

natureza divina [Ef 2,18; 2Pd 1,4]. Em virtude dessa Revelação, Deus invisível [Cl 

1,15; 1Tm 1,17], no seu imenso amor, fala aos homens como amigos [Êx 33,11; Jo 

15,14-15] e conversa com eles (Br 3,38), para os convidar e admitir a participarem da 

sua comunhão (DV, n. 2). 

Essa exposição sobre a revelação em si mesma, na qual Deus é apresentado como aquele 

que se revela no diálogo amistoso e amoroso com os seres humanos, teve forte incidência na 

revisão da proposta cristã católica sobre a consciência moral. O esquema juridicista 

compreendia a consciência moral em relação às normas eclesiásticas, tratando a des-obediência 

pela minuciosa casuística do confessionário. Esse modelo foi totalmente reformulado a partir 

do personalismo cristão e do dinamismo científico com ênfase vocacional, conforme 

apresentado em Optatam Totius. 

Ponha-se especial cuidado em aperfeiçoar a teologia moral, cuja exposição científica, 

mais alimentada pela Sagrada Escritura, deve revelar a grandeza da vocação dos fiéis 

em Cristo e a sua obrigação de dar frutos na caridade para vida do mundo (OT, n. 16). 

Observa-se, portanto, que a abordagem sobre a consciência moral se dá na interrelação 

entre três dimensões essenciais do ensinamento conciliar: a eclesiologia (LG), a revelação 

divina (DV) e a formação (OT). Essa articulação é que permite aos padres conciliares elaborar 

uma nova compreensão sobre a consciência moral, capaz de levar a Igreja enquanto Instituição 

e enquanto Corpo Místico de Cristo a se posicionar diante dos desafios dos novos tempos, já 

próximos à chegada do novo milênio.  

Tendo delineado os pontos essenciais da reflexão conciliar sobre a consciência moral e 

demonstrado sua articulação temática no grande projeto de aggiornamento da Igreja, passa-se 

a examinar mais acuradamente o documento Gaudium et Spes, a fim de evidenciar a força 



 

168 

 

articuladora do n. 16 nas tratativas dos árduos desafios a serem enfrentados pela Igreja no 

mundo contemporâneo.  

 

3.1.2 A importância da consciência moral dentro de Gaudium et Spes 

 

A reflexão específica sobre a consciência moral cristã, presente em Gaudium et Spes, n. 

16, articula as duas grandes partes deste documento conciliar6: I – A Igreja e a Vocação do 

Homem, e II – Alguns problemas mais urgentes. O n. 16 está no primeiro capítulo da primeira 

parte, cujo título é “A dignidade da pessoa humana”. A partir da consideração de que o ser 

humano é criado à imagem e semelhança de Deus (n. 12), mas ferido pelo pecado (n. 13), 

afirma-se que sua dignidade provém de sua constituição criatural (n. 14).   

A dignidade da inteligência, a verdade e a sabedoria, em GS, n. 15, cuja referência é 

ao notável desenvolvimento da ciência, da técnica e da arte ao longo da história, está em 

referência direta com a busca da verdade profunda, ligada à sabedoria que lança a pessoa 

humana na busca do bem. Por sua vez, a dignidade do entendimento está relacionada com a 

excelência da liberdade (GS, n. 17). A afirmação é contundente: “Mas é só na liberdade que o 

homem pode se converter ao bem” (GS, n. 17). Neste mesmo parágrafo se insiste que a 

liberdade só é grandeza para o ser humano quando se desvencilha do egoísmo que o mantém 

fechado somente ao que o agrada, e o abre para a transcendência divina: “A liberdade verdadeira 

é um sinal privilegiado da imagem divina no homem” (GS, n. 17). É na relação com Deus que 

o ser humano é capaz de retomar sua vocação original à liberdade e exercitá-la com base na 

dignidade humana e em sua promoção. 

Todo a dedicação e empenho dos padres conciliares para repropor o significado e a 

importância da ação missionária da Igreja diante dos novos desafios do séc. XX tocam os temas 

do entendimento humano e da liberdade articulados pela consciência moral7. Essa articulação, 

por sua vez, visa defender e promover a dignidade humana à luz da fé cristã. A partir daí, os 

temas da imortalidade e da morte (GS, n. 18), do ateísmo e da consequente atitude da Igreja 

 
6 Análises detalhadas da história de Gaudium et Spes e de cada um de seus números encontram-se em 

VORGRIMLER, Herbert (Ed.). Commentary on the Documents of Vatican II. London: Burns & Oates Limited, 

1968. v. V, 413 p.; NOCETI, Serena; REPOLE, Roberto (A cura di). Commentario ai documenti del Vaticano 

II: Gaudium et spes. Bologna: EDB, 2020. v. 8, 583 p.; CONGAR, Y. M.-J.; PEUCHMAURD, M. (Dir.). 

L’Église dans le monde de ce temps : Constitution pastorale “ Gaudium et spes ”. Paris : Les Éditions du Cerf, 

1967. 3 v. (Unam Sanctam, 65 a, b, c). 
7 GONÇALVES, Paulo Sérgio Lopes. Gaudium et Spes. In: PASSOS, João Décio; SANCHEZ, Wagner Lopes 

(Dirs.). Dicionário do Concílio Vaticano II. São Paulo: Paulus, 2015. (Dicionários), p. 395-400. Um dos pontos 

abordados pelo autor é “A Igreja no mundo contemporâneo”, no qual reflete sobre os desafios para a ação da 

Igreja: pluralismo religioso e cultural, diálogo com todos os setores da grande sociedade, sobretudo com as 

ciências, a liberdade religiosa etc.  



 

169 

 

diante dessa realidade (GS, n. 19-21) concluem-se com a renovação da humanidade em Cristo, 

homem novo.  

Na realidade, só no mistério do Verbo encarnado se esclarece verdadeiramente o 

mistério do homem. Adão, o primeiro homem, era efetivamente figura daquele futuro, 

isto é, de Cristo Senhor. Cristo, novo Adão, na própria revelação do mistério do Pai e 

do seu amor, revela o homem a si mesmo e descobre-lhe a sua vocação sublime. Não 

é por isso de admirar que as verdades acima ditas tenham nele a sua fonte e nele 

atinjam a plenitude (GS, n. 22).     

A fé em Cristo não remete somente à realidade futura, mas ilumina a pessoa humana em 

sua própria autocompreensão enquanto peregrina no mundo entre inúmeras vicissitudes. A 

dimensão vocacional constitui-se como realidade dinamizadora entre Deus que chama e a 

pessoa humana que responde8.  

 

3.1.3 A dignidade da consciência moral 

 

Para articular a dignidade do entendimento na busca da verdade com a grandeza da 

liberdade é colocada a dignidade da consciência moral9. Eis o texto:  

No fundo da própria consciência, o homem descobre uma lei que não se impôs a si 

mesmo mas à qual deve obedecer; essa voz, que sempre o está a chamar ao amor do 

bem e fuga do mal, soa no momento oportuno, na intimidade do seu coração: faze 

isto, evita aquilo. O homem tem no coração uma lei escrita pelo próprio Deus; a sua 

dignidade está em obedecer-lhe, e por ela é que será julgado [Rm 2,15-19]. A 

consciência é o núcleo mais secreto e o sacrário do homem, no qual se encontra a sós 

com Deus, cuja voz se faz ouvir na intimidade do seu ser [Pio XII, Radiomensagem, 

AAS 44 (1952), p. 271]. Graças à consciência, revela-se de modo admirável aquela 

lei que se realiza no amor de Deus e do próximo [Mt 22,37-40; Gl 5,14]. Pela 

fidelidade à voz da consciência, os cristãos estão unidos aos demais homens, no dever 

 
8 Luis Alfredo Anaya ressalta o modo como o Concílio analisa essa dinâmica responsorial do ser humano a Deus: 

“Dentro del campo moral, el contenido de la llamada será el de amar el bien para practicarlo y rechazar el mal. 

Es una voz imperativa, una neta advertencia, dictamen que no admite apelación: haz esto; evita aquello. El 

Concilio se sitúa en el caso del hombre creado a imagen de Dios; no ingresó aún en el plano de la recreación en 

Cristo. Esta es la ley moral de la cual se ocupa la afirmación antecedente: ley que emerge de su condición de 

criatura, según la cual todas las cosas están dotadas de consistencia, verdad y bondad propias. En una palabra, 

el hombre está frente al reclamo interior de la ley como lenguaje común a la creación”. ANAYA, La conciencia 

moral en Gaudium et spes 16, p. 337. 
9 Gaudium et Spes, n. 16 integra a parte em que os padres conciliares lançam, entre os n. 12 e 18, grandes linhas 

antropológicas à luz da fé: “L’objet propre du chapitre, c’est de donner les « grandes lignes » d’une 

anthropologie, si bien que « l’homme et as condition » soient « comme l’âme du schéma » (Mrg Garrone, Tx II, 

Relat. Annexe, p. 7). Bien entendu, cette anthropologie n’est ni historique, ni phénoménologique, ni 

philosophique […] ; elle est théologique, dans la mesure où elle part de la Révélation pour éclairer la réalité et 

l’expérience humaine. Le Concile n’a pas voulu envisager purement et simplement une anthropologie 

surnaturelle, parce que celle-ci, qui se cherche de toutes parts, n’existe pas encore comme un ensemble 

solidement constitué, largement accepté, et parce qu’il entendait parler à tous les hommes”. MOUROUX, J. 

Situation et signification du chapitre I : Sur la dignité de la personne humaine. In: CONGAR, Y. M.-J.; 

PEUCHMAURD, M. (Dir.). L’Église dans le monde de ce temps : Constitution pastorale “ Gaudium et spes ”. 

Paris : Les Éditions du Cerf, 1967. v. II. (Unam Sanctam, 65 b). p. 229-230.    



 

170 

 

de buscar a verdade e de nela resolver tantos problemas morais que surgem na vida 

individual e social. Quanto mais, portanto, prevalecer a reta consciência, tanto mais 

as pessoas e os grupos estarão longe da arbitrariedade cega e procurarão conformar-

se com as normas objetivas da moralidade. Não raro, porém, acontece que a 

consciência erra, por ignorância invencível, sem por isso perder a própria dignidade. 

Outro tanto não se pode dizer quando o homem se descuida de procurar a verdade e o 

bem e quando a consciência se vai progressivamente cegando, com o hábito de pecar 

(GS, n. 16). 

Os padres conciliares partem da interioridade da consciência moral para, em um 

segundo momento, relacioná-la com as normas objetivas da moralidade. Segundo a visão 

personalista do Concílio, por interioridade da consciência moral entende-se a intimidade mais 

profunda da pessoa, de sua inalienável dignidade, na desafiante tarefa de ponderar, discernir e 

agir com responsabilidade livre e criativa dentro da cultura em que habita, em união com as 

demais pessoas10.   

O sujeito ético precisa, portanto, voltar-se a si mesmo11. É um exercício nada fácil de 

interiorização para tomar contanto com essa lei divina originária, cuja voz chama ao amor do 

bem e à fuga do mal, e, na prática, fazer o bem e evitar o mal. A partir de Rm 2, 15-19, afirma-

se que se trata de uma lei que Deus mesmo escreve no coração de cada pessoa, não como 

imposição, mas como caminho de vida plena12. Essa lei divina presente no mais íntimo da 

pessoa humana não dispensa o exercício do discernimento em sua ação concreta. Obedecê-la 

não significa sacrificar a liberdade humana, mas sim levá-la à plenitude. Segundo Jean 

Mouroux,  

A consciência está situada no coração, o centro mais secreto do homem, ali onde Deus 

lhe fala e onde ele O escuta. Ela é um diálogo, nesse ponto sagrado em que se realiza 

 
10 Josef Ratzinger, baseando-se no pensamento de Cardeal Newman e Kierkegaard, considera que a descrição da 

consciência moral apresentada em GS, n. 16 representa a reconhecida importância do indivíduo em relação à 

instituição e contra o crescente totalitarismo. “This emphasis on the individual, whose conscience confronts him 

with a supreme and ultimate tribunal, and one which in the last resort is beyond the claim of external social 

groups, even of the official Church, also establishes a principle in opposition to increasing totalitarianism. 

Genuine ecclesiastical obedience is distinguished from any totalitarian claim which cannot accept any ultimate 

obligation of this kind beyond the reach of its dominating will”. RATZINGER, Josef. The Church and Man’s 

Calling. Introductory article and chapter I. The Dignity of the Human Person. In: VORGRIMLER, Herbert (Ed.). 

Commentary on the Documents of Vatican II. London: Burns & Oates Limited, 1968. v. V, p. 134.  
11 Utiliza-se o termo “sujeito” consciente de que ele não está presente nos textos do Concílio Vaticano II. Quem 

ressalta essa questão conceitual é Márcio Fabri do Anjos: “Os textos conciliares não utilizam o termo sujeito ou 

subjetividade, mas assumem sua conceituação básica para propor a consciência moral em estreita relação com o 

elaborado íntimo da pessoa com suas particularidades”. ANJOS, Teologia Moral, p. 945. 
12 Anaya aborta essa importante fundamentação bíblica sobre a consciência moral: ANAYA, La conciencia moral 

en Gaudium et spes 16, p. 338-341. 



 

171 

 

a opção decisiva pelo bem ou pelo mal, portanto a favor ou contra Deus; assim, 

envolve o ato supremo da liberdade13.  

No mesmo sentido, o teólogo francês continua sua reflexão afirmando que:  

Essa “lei”, portanto, não é externa ao homem: ela se enraíza no movimento radical 

que o orienta para Deus como seu fim; nem é juridicista: o preceito, aqui, apenas 

exprime um aspecto do impulso natural — atravessado por obstáculos — rumo à 

comunhão do homem com Deus e com os outros homens; nem é traumatizante: não 

se trata, em primeiro lugar, nem do pecado, nem da culpa, nem, com maior razão 

ainda, do medo. A consciência é orientada para o amor como dom de si, e essa tomada 

de consciência é o próprio início da vida moral14. 

É justamente o fato de Deus se revelar dialogicamente na consciência humana que a 

torna sagrada, um sacrário, um lugar de encontro profundo e a sós com Ele15. Como bem 

observa Anaya,  

A frase foi retirada do discurso radiofônico do papa Pio XII sobre a formação da 

consciência nos jovens. Introduzida na etapa final de redação do projeto, ela confere 

à consciência uma densidade particular, superando a possibilidade de considerá-la 

simplesmente como lugar da norma”16. 

A condição criatural do humano o faz, então, dialógico desde sua mais profunda 

interioridade. A consciência ética, na visão personalista cristã, não deixa brechas para o 

individualismo, para o fechamento ao outro e ao totalmente Outro, mas é relação de amor que 

alimenta o árduo discernimento em vista do bem comum que pressupõe sempre a doação de si.  

A consciência moral, então, não se constitui somente pela dimensão da interioridade, 

mas também pela exterioridade que a vincula com as diversas relações que compõem a 

existência de cada pessoa humana. Por isso, a consciência não representa a essência do sujeito 

ético somente por compor seu interior mais íntimo, mas por compor o humano-em-relação.  

 
13 “La conscience est située dans le cœur, le centre le plus secret de l’homme, là où Dieu lui parle et où il l'écoute. 

Elle est un dialogue, en ce point sacré où se réalise l’option décisive pour le bien ou le mal, donc pour ou contre 

Dieu ; elle engage ainsi l’acte suprême de la liberté. MOUROUX, J. Situation et signification du chapitre I : Sur 

la dignité de la personne humaine”, p. 243. Tradução nossa.  
14 “Cette « loi » n'est donc ni extérieure à l’homme : elle s’enracine dans le mouvement radical qui l’oriente à Dieu 

comme à sa fin ; ni juridisante : le précepte, ici, ne fait qu’exprimer un aspect de l’élan naturel — traversé 

d’obstacles — vers la communion de l’homme avec Dieu et les hommes ; ni traumatisante : il ne s’agit ni du 

péché d’abord, ni de la culpabilité d’abord, ni, à plus forte raison, de la peur. La conscience est orientée à l’amour 

comme don de soi, et cette prise de conscience est le commencement même de la vie morale”. MOUROUX, J. 

Situation et signification du chapitre I : Sur la dignité de la personne humaine”, p. 244. Tradução nossa.  
15 Conferir: ANAYA, La conciencia moral en Gaudium et spes 16, p. 341-343. 
16 “La frase está tomada del discurso radiofónico del papa Pío XII sobre la formación de la conciencia en los 

jóvenes. Introducido en la etapa final de redacción del proyecto, le da a la conciencia una densidad particular, 

superando la posibilidad de considerarla simplemente como lugar de la norma”. ANAYA, La conciencia moral 

en Gaudium et spes 16, p. 341. Tradução nossa.  



 

172 

 

A busca da verdade, pessoal e comunitária, assim como propõe Gaudium et Spes, n. 16, 

está em estreita relação com a dignidade humana, tanto na ordem pessoal como na comunitária 

e social. Trata-se da opção fundamental que guia o indivíduo e a coletividade a buscarem 

sempre conjuntamente a verdade e o bem. Nesse sentido, a pessoa humana é convidada a 

assumir, gradualmente, a busca da verdade como sujeito moral livre e responsável. É só agindo 

assim que a dignidade humana é respeitada, conforme afirma Majorano:  

O homem tem o dever da busca incessante e generosa da verdade, mas esta busca não 

pode lhe ser imposta: deve ser reconhecida pela consciência. Além do mais, somente 

respeitando as exigências da consciência é possível chegar à verdade de uma maneira 

coerente com a dignidade do homem17. 

A consciência errônea vem considerada pelos padres conciliares ao final do parágrafo 

em análise. Trata-se da fragilidade humana em relação à busca do bem e da verdade, e que 

precisa ser considerada à luz da nova proposta personalista18. A distinção entre a ignorância 

invencível e vencível tem relação direta com o dever de agir segundo a consciência, como 

afirma o decreto Dignitatis Humanae, quando trata da liberdade religiosa da pessoa e a 

vinculação do homem a Deus: 

Mas a verdade deve ser buscada pelo modo que convém à dignidade da pessoa humana 

e da sua natureza social, isto é, por meio de uma busca livre19, com a ajuda do 

magistério ou do ensino, da comunicação e do diálogo, com os quais os homens dão 

a conhecer uns aos outros a verdade que encontraram ou julgam ter encontrado, a fim 

de se ajudarem mutuamente na inquirição da verdade, à qual, uma vez conhecida, 

deve-se aderir com firme assentimento pessoal. O homem ouve e reconhece os 

ditames da lei divina por meio da consciência, que ele deve seguir fielmente em toda 

a sua atividade, para chegar ao seu fim, que é Deus. Não deve, portanto, ser forçado 

a agir contra a própria consciência. Nem deve também ser impedido de atuar segundo 

ela20, sobretudo em matéria religiosa (DHnae, n. 3).   

Na essência da reciprocidade entre a interioridade e exterioridade da consciência, à luz 

da moral personalista, está a busca sincera e honesta da verdade e do bem. Autonomia e 

heteronomia estão sempre em tensão na consciência humana, a qual precisa ser sempre 

respeitada. E justamente considerando a dignidade da consciência quando erra por ignorância 

 
17 MAJORANO, A Consciência, p. 114. 
18 Conferir: ANAYA, La conciencia moral en Gaudium et spes 16, p. 350-351. 
19 Justamente nesse ponto insiste Gaudium et Spes, ao considerar a importância da liberdade humana no seu 

acolhimento à revelação divina: “A liberdade verdadeira é um sinal privilegiado da imagem divina no homem. 

Pois Deus quis ‘deixar o homem entregue à sua própria decisão’ (Eclo 15,14), para que busque por si mesmo o 

seu Criador e livremente chegue à total e beatífica perfeição, aderindo a ele. Exige, portanto, a dignidade do 

homem que ele proceda segundo a própria consciência e por livre decisão, ou seja, movido e determinado 

pessoalmente desde dentro e não levado por cegos impulsos interiores ou por mera coação externa” (GS, n. 17). 
20 Grifo nosso.  



 

173 

 

invencível é que os padre conciliares reprovam-na quando erra culpavelmente, ou seja, quando 

rompe com o compromisso de buscar a verdade, deixando-se cegar pelo hábito de pecar.  

A compreensão conciliar sobre a consciência moral, conforme se pode notar, é 

redimensionada a partir de uma nova antropologia que aponta para a integralidade da pessoa 

humana em suas relações. Segundo Almeida, “independentemente das suas funções ou 

faculdades, a consciência na perspectiva conciliar, em continuidade com a tradição, foi proposta 

como aquela que integra a pessoa na sua totalidade”21.  

Na cultura atual, porém, em meio aos inúmeros benefícios trazidos pelas novas 

tecnologias digitais, têm também emergido sérios desafios e questionamentos em relação a essa 

proposta conciliar sobre a consciência moral. A centralidade da pessoa humana, 

existencialmente compreendida em suas relações, não tem encontrado a devida consideração 

no cenário tecnológico atual. Conforme será demonstrado na sequência, a lógica dos algoritmos 

de IA22 encontra acesso à interioridade humana pela via dos afetos e emoções e se “instalam” 

em todas as dimensões da existência com seu poder manipulador sobre a consciência moral, o 

que atenta gravemente contra a dignidade humana.  

 

3.2 Desafios à interioridade e exterioridade da consciência moral na dinâmica digital 

 

A interioridade e a exterioridade23 da consciência moral, compreendida como centro 

integrador e irradiador da pessoa humana, tem sua articulação na dimensão dialógica. 

Interiormente, com Deus24 que fala à pessoa como a um amigo (DV, n. 2); exteriormente, a 

reciprocidade entre as consciências se faz pela via dialógica pautada na busca sincera da 

 
21 ALMEIDA, A teologia da consciência, p.107. 
22 Segundo Martín Carbajo Núñez, Inteligência Artificial é um conceito complexo por se referir a uma ampla gama 

de tecnologias desenvolvidas a partir do conhecimento de inúmeras ciências, teorias e técnicas. Para o autor, o 

mais correto seria utilizar o termo no plural, “Inteligências Artificiais”. É justamente na complexidade de seu 

desenvolvimento e funcionamento que estão os desafios de uma reflexão ética e jurídica sobre esse 

desenvolvimento tecnológico inédito, o que acaba favorecendo as chamadas Big Techs: “A ausência de uma 

definição unívoca complica o trabalho daqueles que tentam regular seu uso e, ao mesmo tempo, facilita para 

algumas empresas a possibilidade de contornarem os limites impostos por eventuais regulamentações”. 

CARBAJO-NÚÑEZ, Inteligência artificial e humanismo de fraternidade, p. 482. 
23 Vidal utiliza os conceitos de subjetividade e objetividade para abordar a totalidade da dimensão moral da pessoa: 

“A dimensão moral é, ao mesmo tempo, subjetiva e objetiva. Vista da polaridade objetiva, ela indica a 

construção (ou a destruição) da realidade humana; vista da polaridade subjetiva, exprime o grau de coerência 

(ou incoerência) da pessoa humana responsável. A síntese dialética das polaridades constitui a totalidade da 

dimensão moral”. VIDAL, Nova moral fundamental, p. 638. 
24 Almeida ressalta a dimensão dialógica entre a pessoa humana e Deus: “Podemos dizer que o ser humano dialoga 

com Deus quando escuta com o seu coração e observa a lei. Enfatizamos que o ser humano, na sua consciência, 

é chamado a encontrar-se diante de um Deus pessoal que o chama. Não é apenas um cumpridor de uma lei a 

executar, sem envolver a totalidade do seu dinamismo prudencial. Este dá-se quando o ser humano envolve toda 

a sua complexidade ética numa postura de crítica frente à decisão e à vida externa com as suas implicações”. 

ALMEIDA, A teologia da consciência, p. 109. 



 

174 

 

verdade e do bem (GS, n. 16). A via dialógica desvela a importância da alteridade para a 

constituição e desenvolvimento da consciência moral. É nas relações tecidas a partir da 

alteridade que a pessoa humana vai, progressivamente, assumindo sua posição de sujeito ético 

diante de seus círculos relacionais, desde os mais próximos aos mais distantes. É nítido, 

portanto, que o desenvolvimento dinâmico da interioridade e exterioridade da consciência 

moral permeia o ser humano no todo de seu desenvolvimento existencial pela via da 

alteridade25.  

A alteridade, por sua vez, é reconhecida pela via da relação comunicacional. 

Antropologicamente compreendido, o ato de comunicar não se limita à pura e simples 

transmissão de informações, mas é um processo que implica o todo da dimensão existencial, 

conforme afirma o documento Rumo à Presença Plena, do Dicastério para a Comunicação, ao 

afirmar que “o verdadeiro comunicador dá o máximo, dá tudo de si. Comunicamo-nos com 

nossa alma e com nosso corpo, com nossa mente, com nosso coração, com nossas mãos, com 

tudo” (RPP, n. 64). Por isso a trama comunicativa está atrelada não só à dimensão exterior das 

relações humanas, mas sobretudo com a interioridade da pessoa que se comunica, isto é, com a 

profundidade e a complexidade de sua própria consciência.  

É justamente nessa articulação entre interioridade e exterioridade da consciência moral 

que a cultura digital apresenta um grande desafio à ética teológica cristã. Ao se configurar como 

um meio de comunicação que se organiza em redes, as ambiências digitais podem interferir na 

dimensão mais profunda e complexa da consciência humana, que é sua dimensão relacional do 

si mesmo com o outro26. Considerando que qualquer interferência ou violação nesse núcleo do 

sujeito ético compromete a pessoa humana em seu desenvolvimento gradual e integral, faz-se 

 
25 Pagliacci reflete sobre a densidade axiológica da alteridade embasando-se principalmente no pensamento de E. 

Lévinas e H. Arendt. O rosto do outro é colocado em destaque como manifestação da unicidade radiosa do outro 

que interpela o eu sem se deixar ontologicamente ser aprisionado por ele. Por isso é fonte de novidade sempre 

na dinâmica relacional eu-outro. E afirma: “A noi spetta il compito dell’altro: la sua serenità e possibilità di 

esistenza sono nelle nostre mani e tutto ciò è assolutamente e inderogabilmente reversibile nel senso che anche 

noi siamo consegnati nelle mani di altri, la nostra vita e la capacità di riconoscimento nostro e altrui sono legate 

all’esperienza che facciamo con e dell’altro”. PAGLIACCI, Oltre il tempo della solitudine, p. 22. 
26 Eric Chown e Fernando Nascimento abordam a relação humano-tecnologias digitais, colocando em destaque o 

poder da metáfora, não tanto como recurso linguístico conforme estudado na oratória, mas como criação de 

sentidos. Os autores, um filósofo e outro um cientista cognitivo, ambos imersos em tecnologias, afirmam que 

as metáforas moldam o mundo do falar, do pensar, do sentir e do agir. Na utilização das metáforas digitais está 

a capacidade extrema das novas tecnologias de mudarem, ou melhor, moldarem a compreensão de mundo das 

pessoas na cultura atual. Afirmam os autores: “As metáforas fazem sua mágica através de um truque 

fundamental, uma forma de ilusão cognitiva e linguística. Elas nos pedem para ver uma coisa como se fosse 

outra. Esse jogo de ‘ver-como’ é fundamental para entendermos como as metáforas dizem algo novo sobre o 

mundo”. CHOWN, Eric; NASCIMENTO, Fernando. Tecnologias digitais que interferem no pensar e viver. São 

Paulo: Ideias & Letras, 2024, p. 54. 



 

175 

 

necessário refletir e questionar sobre as implicações dos avanços das novas tecnologias para a 

elaboração ética cristã em tempos digitais.  

A relação entre a interioridade e a exterioridade da consciência moral na cultura digital 

precisa ser entendida a partir de um processo historicamente anterior e mais amplo, cujos abalos 

ético-antropológicos são evidentes, segundo a análise de Anjos:  

[...] vale lembrar muitas análises que em décadas passadas já apontavam a gradativa 

transferência de prerrogativas humanas para os instrumentos, deixando se guiar por 

uma “razão instrumental” mais eficiente e precisa; o deslocamento da interioridade 

para a exterioridade, determinando uma “era do vazio”, onde tudo vai se tornando 

“líquido” e de “consumo” imediato, com prejuízo do pensar e cultivar valores 

consistentes27.  

Por trás dos conceitos colocados entre aspas estão grandes pensadores como Gilles 

Lipovetsky, e Zygmunt Bauman, cujas teorias sobre a cultura serão abordadas abaixo. Esses 

autores deixam claro que a cultura não é apenas uma construção exterior, pois suas raízes são 

fortemente instaladas no mais profundo dos sujeitos que a compõem.  

O desafio que emerge da relação entre as ambiências digitais e a consciência moral está 

justamente no fato de elas terem envolvido o sujeito ético tanto em sua interioridade quanto na 

sua exterioridade. Essa é a razão pela qual se pode afirmar que a cultura atual é propriamente 

digital. A pesquisadora alemã Rebekka Klein, ao analisar as propostas de digitalização da 

mente, ou mind uploading28, na sigla em inglês, insiste na necessidade de se ampliar o foco 

analítico e perceber as implicações éticas subjacentes ao processo de digitalização em geral 

para se chegar às implicações culturais, sociais, antropológicas e éticas.  

Mais do que isso [transferência de funções cerebrais para um computador], [a 

digitalização] deve ser entendida como uma prática de informática que transforma de 

modo abrangente a cultura e a sociedade, que redefine significativamente a maneira 

como as pessoas vivem por meio de formatos culturais gerados tecnologicamente, e 

que representa uma ruptura com práticas culturais de informação anteriores e com a 

consequente autocompreensão dos seres humanos. Nesse sentido, o tema da 

 
27 ANJOS, Márcio Fabri dos. Apresentação à edição brasileira. In: JANSEN, Ludger; KLEIN, Rebekka A. (Orgs.). 

Alma digital: digitalização da mente, consciência virtual e esperança de ressurreição. São Paulo: Ideias & Letras, 

2024, p. 12. 
28 Klein considera a questão o projeto do mind uploading dentro pós-humanismo tecnológico da seguinte forma: 

“A temática de uma antropologia sobre [o] corpo tem sido também desenvolvida nesse contexto [de teorias a 

partir de visões específicas do ser humano em vista do aprimoramento e superação dos limites humanos], em 

perspectivas do pós-humanismo tecnológico, concretamente visando uma substituição do corpo por um meio 

digital de existência humana, chamada de mind uploading, transferido para um computador”. KLEIN, Rebekka 

A. Renascer digital como um Outro? Do dualismo mente-corpo ao sujeito como produto cultural. In: JANSEN, 

Ludger; KLEIN, Rebekka A. (Orgs.). Alma digital: digitalização da mente, consciência virtual e esperança de 

ressurreição. São Paulo: Ideias & Letras, 2024, p. 158. 



 

176 

 

digitalização da alma deve ser recolocado no horizonte de um desenvolvimento 

cultural que se realiza coletivamente sobre o sentido da existência humana29.  

É grande a importância dada por Klein às implicações antropológicas e éticas desse 

processo cultural no qual os sujeitos são fortemente transformados e redefinidos pelo fenômeno 

da digitalização. Trata-se de uma influência que não toca o humano somente a partir de fora, 

mas também de dentro. A visão dualista mente-corpo é severamente criticada por Klein ao ser 

colocada na base do projeto disruptivo do mind uploading por não dar a devida importância à 

integralidade que subjaz à existência humana compreendida globalmente.  

A partir dessa consideração inicial sobre a interioridade e exterioridade da consciência 

moral dentro da cultura digital, faz-se necessário abordar separadamente cada uma dessas 

dimensões para melhor compreender os desafios emergentes na atual cultura para a elaboração 

da ética cristã. 

 

3.2.1 Desafios da cultura digital à interioridade da consciência moral 

 

A relação entre a interioridade da consciência moral e a cultura digital se dá, 

necessariamente, pelo jogo de influências que as plataformas online exercem sobre os usuários. 

O próprio fato de as pessoas que acessam as plataformas digitais serem chamadas usuários 

aponta para uma visão instrumental sobre tais espaços de interação30. Ao ser considerado como 

usuário, quem acessa as plataformas online é levado a crer que tem diante de si apenas 

instrumentos à sua disposição. Com isso, as influências que os dispositivos exercem sobre a 

elaboração humana de sentido ficam eclipsadas, o que leva a pensar que eles são instrumentos 

eticamente neutros e prontos para serem utilizados para o bem ou para o mal. Nesse sentido, 

Häring já considerava que a influência dos meios de comunicação sobre o público deveria ser 

considerada seriamente para que a reflexão ética pudesse, de fato, influenciar as pessoas.   

 
29 KLEIN, Renascer digital como um Outro?, p. 161. Grifo nosso. 
30 A crítica de Giovanni Giuffrida, ao mostrar os limites e até mesmo a ingenuidade de abordagens focadas na 

instrumentalidade das mídias parece favorecer essa ingenuidade também nas pessoas que têm nas mãos um 

dispositivo digital: “Due sono i modi ricorrenti di considerare l’influenza dei media nella società e cultura. Il 

primo, ancora abbastanza comune, è quello di pensare che i cambiamenti che ne derivano siano conseguenti 

soltanto a come si usa il mezzo e al contenuto del messaggio che attraverso di esso si trasmette. Un tale approccio 

ha il limite di considerare i media come puri strumenti di comunicazione che, come qualsiasi altro utensile, 

vengono deposti quando non servono più senza provocare cambiamenti nel soggetto che li utilizza e 

nell’ambiente in cui viene utilizzato. [...] Molti studi, seppure con sfumature diverse, sono stati dedicati a questo 

approccio che possiamo chiamare strumentale e che, con una certa dose di ingenuità, considera i media neutri 

in ordine al cambiamento sociale e antropologico”. GIUFFRIDA, Giovanni. I media e i mutamenti sociali e 

antropologici: come cambia l’esperienza umana nella cultura digitale. Studia Patavina, Padova, v. 60, n. 2, p. 

295-234, magg./ag. 2013. p. 297-298. 



 

177 

 

A base da teologia moral é o conhecimento de Deus ao lado do conhecimento do 

homem. Antes de podermos falar inteligentemente sobre nossa responsabilidade no 

uso dos meios de comunicação social, devemos perguntar até que ponto o homem 

moderno já se acha influenciado por eles e, consequentemente, de que modo as 

reflexões éticas podem atingi-lo e influenciá-lo31.  

Essa reflexão, publicada em 1979, mantém sua atualidade e instiga o pesquisador 

teológico-moral hodierno a ter presente a importância de relacionar o conhecimento de Deus e 

da pessoa humana dentro da dinâmica digital, na qual as pessoas estão onlife (RPP, n. 9). Esse 

neologismo32 aponta para a realidade cultural altamente digitalizada que já não pode mais ser 

considerada dualisticamente entre online e offline. Considerar a condição humana atual a partir 

do conceito onlife visa dar integralidade à reflexão ética para que suas propostas estejam à altura 

de identificar as reais questões que estão subjacentes à busca hodierna por sentido existencial e 

plenitude de vida.  

Um dos grandes desafios da cultura digital à interioridade da consciência moral é o fato 

de suas ambiências serem antropologicamente qualificadas. Isso significa que os dispositivos e 

as plataformas digitais são construídos algoritmicamente em sintonia com os anseios humanos 

mais profundos. Esse processo de algoritmização da vida engloba, além da execução de 

inúmeras tarefas diárias, os sentimentos, os relacionamentos, a amizade, o amor, o sexo33, a 

religião, a política, os esportes, a música, os filmes etc. Com razão os pesquisadores Pierre 

Giorgini e Thierry Magnin apontam para o fato de que a humanidade está entrando na 

civilização de algoritmos:  

Este termo civilização, utilizado no título, é, portanto, propositadamente forte, porque 

desejamos mostrar que a mudança em curso é de ordem, não apenas epistemológica, 

mas, mais amplamente, antropológica. Ela levou para uma nova relação da sociedade 

com o real e com a verdade, principalmente com a verdade científica, no seio de uma 

civilização dominada pelos novos algoritmos34.  

 
31 HAERING, Bernhard. Livres e fiéis em Cristo: Teologia moral para sacerdotes e leigos. A verdade vos libertará. 

São Paulo: Paulinas, 1979. v. 2, p. 164.  
32 Conferir FLORIDI, The Onlife Manifesto: being human in a hyperconnected era. 
33 Longo e Tavares analisam a relação do metaverso com os sentidos e sentimentos humanos em relação à questão 

sexual, campo em que as sextechs têm investido pesado. Cientes da importância da dimensão sexual para o todo 

da pessoa humana, afirmam: “E cá entre nós, quando até o sexo se lança no metaverso, é porque todo o resto já 

foi para lá”. LONGO; TAVARES, Metaverso, p. 61. Nesse sentido, interessante considerar o estudo que o 

sociólogo Vincent Miller publicou em 2011 sobre a influência e as significativas mudanças trazidas pelas 

plataformas digitais em relação ao Cybersex. O pesquisador considera seis fenômenos no campo da relação 

afetiva possibilitados pelas plataformas digitais, os quais constroem uma nova forma de intimidade: 1) distância 

e imediatismo, 2) comunicação enxuta e rica de afetos, 3) anonimato e autorrevelação, 4) continuidade e 

descontinuidade, 5) investimento físico e mental, e 6) relacionamentos distantes. Tais fenômenos não abarcam 

somente a dimensão da intimidade sexual, obviamente, mas toda a intimidade da pessoa vem redinamizada e 

até mesmo transformada. MILLER, Vicent. Understanding Digital Culture. London: Sage, 2011, p.178-179. 
34 GIORGINI; MAGNIN, Entrando na civilização de algoritmos, p. 13-14. 



 

178 

 

Klein, ao direcionar sua pesquisa para as implicações antropológicas no contexto do 

rápido desenvolvimento tecnológico digital, afirma que  

as mídias digitais – computadores, internet, disponibilidade de vídeos, redes sociais e 

jogos de computador – não seriam apenas disseminadoras de informações e dados, 

mas tornaram-se máquinas culturais no sentido de que são ‘portadoras de afetos’ 

[RECKWITZ, Die Gesellschaft der Singularitäten, 2017, p. 234] e estimulam 

continuamente a afetividade das pessoas35. 

Essa reflexão traz ao lume um fato pouco considerado nas reflexões sobre a cultura 

digital. Muito se reflete a respeito da imersão dos sujeitos nas ambiências digitais e na 

decorrente cibercultura. No entanto, sobre a imersão simbólica-afetiva da lógica das 

plataformas digitais na interioridade da pessoa humana pela via dos afetos ainda carece de 

aprofundamentos por parte da ética teológica. Para Eric Chown e Fernando Nascimento, essa 

“imersão digital” no humano não se dá pela tecnologia em si, mas pelas metáforas digitais que 

as acompanham. Para além de entender profundamente o funcionamento técnico de um 

dispositivo, nomeado pelos autores como enablers (facilitadores), o principal para o sucesso 

das tecnologias é que “penetrem no universo semântico dos usuários e possam ser entendidos 

e usados”36. 

Os desenvolvedores das tecnologias digitais buscam cada vez mais se aproximar do 

usuário por meio dos refinados mecanismos de personalização dos dispositivos e aplicativos. 

Os sistemas de desbloqueio por biometria, por exemplo, sugerem um grau profundo de 

“intimidade” entre o ser humano e o dispositivo digital, e vice-versa. A customização das 

ambiências digitais e sua onipresença crossmidiática produzem um espaço não frio, mas quente, 

segundo a metáfora utilizada por Spadaro: “o ciberespaço é um ‘lugar’ emocionalmente quente 

e não tecnologicamente gélido, como se poderia imaginar”37. Fica evidente, portanto, que a 

relação sempre mais estreita entre as tecnologias digitais e o usuário se dá pela via semântica, 

caminho que permite chegar à afetividade e moldá-la38. Klein analisa essa dinâmica de imersão 

da lógica digital na interioridade humana e afirma: 

 
35 KLEIN, Renascer digital como um Outro?, p. 171-172. 
36 CHOWN; NASCIMENTO, Tecnologias digitais que interferem no pensar e viver, p. 22. A questão das 

metáforas digitais é evidenciada no título original da obra: Meaningful Technologies: How Digital Metaphors 

Change the Way We Think and Live. 
37 SPADARO, Ciberteologia, p. 59-62. 
38 A relação entre o potencial de influência e manipulação próprio das tecnologias algorítmicas e a fragilidade da 

consciência moral diante de tais dinâmicas não autoriza a conclusão de um “determinismo tecnológico”. Ainda 

que a consciência moral apresente vulnerabilidades constitutivas, decorrentes de sua exposição contínua a 

ambientes digitais altamente estimulantes, sua configuração antropológica e teológica — marcada pela 

liberdade, pela responsabilidade e pela abertura à transcendência — preserva a possibilidade efetiva de 

 



 

179 

 

Apenas desdobrou um poder de mudar a vida das pessoas e da sociedade ao entrar no 

sujeito por meio de seu poder de aumentar o afeto e as emoções e remodelá-lo. A 

densa interação entre homem e máquina digital tem levado a processos culturais nos 

quais as pessoas experimentam uma constituição significativa de si mesmas 

assumindo uma nova forma. Neles, a emergência da particularidade e da singularidade 

é possibilitada e promovida em variações e formatos sempre novos, ao mesmo tempo 

que se abre mão da ligação à individualidade e particularidade em favor de uma 

generalidade preestabelecida. A tecnologia digital molda assim a cultura de uma nova 

forma, nomeadamente ao garantir a produtibilidade serial e a duplicação de 

identidades únicas e inconfundíveis através de processos de normalização técnica que 

decorrem em segundo plano39. 

A reflexão de Klein ilumina a compreensão sobre o crescimento de casas, equipamentos 

eletrônicos, veículos equipados com a chamada Internet das coisas. Essas tecnologias digitais 

atendem a comandos de voz, agem de acordo com a programação estabelecida pelo usuário e 

tornam tudo de acordo com seus gostos e preferências. Os softwares dos dispositivos, por assim 

dizer, tornam-se espaços para a manifestação da afetividade em uma dinâmica totalmente nova. 

Isso mostra como as mídias digitais vão além da dimensão puramente técnica para entrar na 

dinâmica dos afetos e sentimentos humanos em suas redes de relações. 

Com muita facilidade, os dispositivos e plataformas digitais se tornaram uma extensão 

da interioridade humana, chegando a se configurar como um “sexto sentido”. Neles estão 

informações confidenciais, movimentações financeiras, relacionamentos íntimos, tudo em uma 

lógica empoderada que visa superar e redimensionar os condicionamentos de espaço e tempo40. 

Mas, acima de tudo, os desenvolvedores das tecnologias digitais encontraram, na dimensão 

afetiva, a porta de entrada e o substrato essencial para o êxito da lógica algorítmica. Ao se 

estabelecer uma profunda sintonia com a interioridade humana, os dispositivos digitais são 

como que uma extensão do espaço recôndito, sigiloso, secreto, íntimo da consciência, o que 

justifica serem guardados a “sete chaves” digitais.   

Diferentemente das tecnologias em curso até então, cujo fator instrumental era mais 

evidente, o processo de digitalização tem buscado invisibilizar o quanto possível sua 

instrumentalidade para se imergir na interioridade da consciência humana pela via afetiva, e 

não pela via racional. Spadaro notou bem essa artimanha dos desenvolvedores de tecnologias 

digitais e afirma:  

 
resistência crítica aos processos de condicionamento externo. Assim, longe de se reduzir a uma instância 

passivamente moldada por estímulos algorítmicos, a consciência moral mantém a capacidade de discernimento 

e de autotranscendência, podendo superar estados de anestesiamento crítico gerados pela sobrecarga 

informacional e pelo excesso de estímulos digitais, os quais tendem a favorecer respostas emocionais reativas 

em detrimento de uma deliberação ética reflexiva e responsável. 
39 KLEIN, Renascer digital como um Outro?, p. 173. 
40 Giovanni Giuffrida reflete sobre a influência das novas mídias na experiência subjetiva por meio das 

transformações espaço temporais. GIUFFRIDA, I media e i mutamenti sociali e antropologici, p. 306-315. 



 

180 

 

A rede cada vez mais tende a se tornar transparente e invisível, tende 

exponencialmente a não ser mais “outro” com relação à nossa vida diária. [...] A rede 

é um plano de existência crescentemente integrado com os outros planos e as mídias 

parecem “dissolver-se” no ambiente41. 

As plataformas digitais são acessadas por dispositivos cada vez mais discretos e 

inteligentes para acompanhar todas as experiências humanas nas 24 horas diárias, da vigília ao 

sono, do trabalho ao lazer, das transações bancárias aos momentos de espiritualidade, dos 

relacionamentos afetivos aos corporativos. Ao final do dia, os dispositivos “sabem” por onde o 

usuário passou, quantos passos foram dados, quais aplicativos foram mais usados, o que mais 

se curtiu nas redes sociais etc. A vida está algoritmizada.  

Por isso, as grandes empresas de tecnologia, as chamadas Big Techs42, investem alto em 

tecnologias que maximizem o software e minimizem o hardware dos dispositivos que chegam 

ao uso dos consumidores. Quanto mais fluida e leve as tecnologias digitais se mostram, mais 

elas se imergem na dinâmica da vida humana, não como acessório, mas como uma dimensão 

essencial para a nova autocompreensão dos sujeitos, o que interfere diretamente na 

autocompreensão, bem como na compreensão sobre a realidade e a elaboração de sentido.  

A necessidade constante de conexão para estar sempre online (always on) se torna cada 

vez mais intensa à medida que a expressão de sentimentos e a privacidade são mediadas pela 

dinâmica digital. A dinâmica onlife das plataformas digitais se constrói no encontro entre o soft 

do humano (subjetividade, afetos, sentimentos) com o soft da tecnologia (constante produção 

de softwares43 para abarcar sempre mais a realidade existencial dos usuários). As redes sociais 

digitais são plataformas que exploram o desejo elementar das pessoas de se relacionarem. A 

partir daí, moldam os relacionamentos dentro de uma lógica regida pelo momentâneo e pelo 

 
41 SPADARO, Ciberteologia, p. 18-19. 
42 O termo Big Techs é utilizado nesta pesquisa a partir da seguinte compreensão: “um conjunto limitado de grandes 

empresas, responsáveis pela criação e/ou desenvolvimento de produtos e/ou serviços tecnológicos inovadores, 

que alcançaram parcela significativa do mercado em que se inserem nos últimos anos. São geralmente empresas 

líderes em seus mercados relevantes, que em certa medida têm ditado tendências, criado protagonismos e 

determinado orientações, além de terem obtido adesão substancial por parte da população em geral aos seus 

produtos e/ou serviços digitais”. FLÁVIO DE OLIVEIRA, Amanda. Regulação de big techs no Brasil: 

necessidade ou equívoco? Revista da AGU, Brasília, v. 22, n. 03, p. 51, 2023. DOI: 10.25109/2525-

328X.v.22.n.03.2023.3309. Disponível em: https://revistaagu.agu.gov.br/index.php/AGU/article/view/3309. 

Acesso em: 03 set. 2024. 
43 Eric Chown e Fernando Nascimento enfatizam que são os softwares, e não os hardwares, a se constituírem como 

espaços onde dominam as metáforas digitais. Ao tratar das transformações na dinâmica da conversa humana, 

por exemplo, afirmam: “A metáfora da conversa não parou de evoluir com a criação do celular. Mas, 

curiosamente, os passos seguintes do desenvolvimento metafórico estavam no software, não no hardware. No 

início dos anos 1990, quando o SMS (Short Message Service ou ‘serviço de mensagens curtas’) foi 

disponibilizado aos clientes [...], a metáfora da ‘conversa’ passou de áudio para texto”. CHOWN; 

NASCIMENTO, Tecnologias digitais que interferem no pensar e viver, p. 32. 

https://revistaagu.agu.gov.br/index.php/AGU/article/view/3309


 

181 

 

irrefletido, privilegiando mais o impulso do que a reflexão44. Assim, as Big Techs tiram o 

máximo de lucro financeiro por meio de algoritmos cada vez mais potentes que fazem do 

acúmulo de dados uma mercadoria economicamente e politicamente valiosa. O filósofo francês 

Éric Sadin tece sua crítica à lógica de monetização das redes sociais digitais, colocando 

justamente em destaque a conquista dos sentidos humanos:  

Na conquista dos sentidos está a guerra industrial presente e futura. Há uma 

visualização cada vez mais profunda do comportamento humano nos perfis digitais e 

essa informação é o que se busca vender, em plataformas, a companhias de todo o 

mundo. Trata-se de um estado superior do capitalismo, o “tecnoliberalismo”, no qual 

o Google ocupa um dos primeiros postos, que busca a monetização integral da vida 

mediante o conhecimento também integral do comportamento humano45, e que está 

desenvolvendo a arquitetura necessária para concretizar essa ambição46. 

A lógica digital, atrelada ao tecnoliberalismo, explora inescrupulosamente a 

interioridade humana, a sede dos sentimentos e das pulsões, para exercer o máximo de 

influência e obter o máximo de lucro e poder. Se a exploração do trabalho escravo se mostra 

inconcebível para o atual momento da sociedade, ao menos legalmente, a exploração da 

interioridade humana se torna ainda mais escandalosa e degradante da dignidade do sujeito 

ético imerso no mundo digital. Para o pesquisador belga e filósofo da tecnologia, Coeckelbergh, 

tal exploração é a base do funcionamento dos grandes sistemas de IA e do consequente lucro 

obtido: 

Pode-se dizer que os usuários de mídias sociais são “mão de obra” digital gratuita 

produzindo dados para empresas. Essa forma de exploração também pode envolver 

IA. Como usuários de mídia social, corremos o risco de nos tornarmos força de 

trabalho explorada e não remunerada que produz dados para a IA, que depois analisa 

nossos dados, e, em última instância, para as empresas que usam os dados, as quais 

geralmente também incluem terceiros47.  

O sistema de botões para manifestar emoções nas redes sociais48 foi um dos upgrades 

das plataformas digitais que mais evidenciou essa conquista dos afetos humanos: alegria, raiva, 

 
44 Nesse sentido é que o documento Rumo à Presença Plena coloca como título do n. 75 “Seja reflexivo, não 

reativo”, e afirma: “O estilo cristão nas redes sociais deveria ser reflexivo, não reativo. Portanto, todos nós 

deveríamos prestar atenção para não cair nas armadilhas digitais escondidas em conteúdos intencionalmente 

concebidos para semear o conflito entre os usuários, causando indignação ou reações emocionais” (RPP, n. 75).   
45 Grifo nosso. 
46 SADIN, Éric. Éric Sadin e a era do anti-humanismo radical. In: IHU Newsletter – Instituto Humanitas Unisinos. 

Entrevista ao jornal argentino Rio Negro, 27 jun. 2017, não paginado. Disponível em: 

http://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/569082-eric-sadin-e-a-era-do-anti-humanismo-radical. Acesso em: 19 

mar. 2024. 
47 COECKELBERGH, Ética na inteligência artificial, p. 95. 
48 Nessa matéria se deixa claro todo o estudo minucioso para trazer as emoções para dentro das plataformas digitais 

e, assim, criar maior interação: MOREIRA, Isabela. O botão de gratidão e a ciência por trás das reações do 

 

http://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/569082-eric-sadin-e-a-era-do-anti-humanismo-radical


 

182 

 

riso, choro, espanto etc. passam a ganhar espaço nas plataformas digitais, tornando-as menos 

frias (tecnologia) e mais quentes (ambiência antropologicamente qualificada). Klein faz uma 

crítica incisiva ao processo, tantas vezes dissimulado, de digitalização que exalta o avanço 

tecnológico e oculta os efeitos performativos sobre os sentimentos humanos a cada novo 

upgrade. 

No processo de transformação social chamado de ‘digitalização’, não se trata de tirar 

a mente do corpo, mas de uma dinâmica que mescla cultura e tecnologia, que conduz 

a modalidades e manifestações sempre novas de uma encenação cultural e elaboração 

da subjetividade por meio de deslocamentos permanentes e cada vez mais rápidos. A 

materialidade do sujeito, reorganizada através do aumento do afeto e da 

emocionalidade nas interações homem-máquina49, é caracterizada pelo fato de que 

sempre incorpora a existência significativa do sujeito como único e inconfundível 

entre as demais. No entanto, isso não é de forma alguma uma questão de singularidade 

e característica especial, trazida pela autoexperiência individual de uma pessoa, que 

se daria na interação de natureza e cultura, de sensualidade e sentido, de fisicalidade 

e corporeidade; mas é uma singularidade produzida tecnologicamente, produzida em 

série por algoritmos padronizados executados nos bastidores50, ou seja, por 

operações aritméticas de máquinas que são sempre reprogramadas com novos dados 

existentes51.  

Esse alerta de Klein evidencia que, quanto mais os afetos e as emocionalidades vão 

sendo digitalizados, mais as pessoas vão sentindo necessidade da ambiência digital para 

vivenciar e manifestar seus sentimentos em uma dinâmica totalmente nova, ainda que essa gere 

“singularidades produzidas tecnologicamente”. Já não é somente uma busca por um dispositivo 

eletrônico, mas é a necessidade de uma ambiência antropologicamente qualificada para se 

expressar além das barreiras do tempo e do espaço e das estruturas hard das relações52. As 

próprias sugestões de amizades nas plataformas digitais são feitas por meio de mapeamento 

algorítmico dos gostos e preferências do usuário, e não de encontros, confrontos de ideias, 

visões de mundo etc., conforme analisa Sadin:  

O que está tomando atualmente uma forma totalizante é que, através da digitalização 

de nossas vidas, cada vez mais nossas ações são guiadas por algoritmos com o objetivo 

 
Facebook. Galileu, 09 maio 2016. Disponível em: 

https://revistagalileu.globo.com/blogs/buzz/noticia/2016/05/o-botao-de-gratidao-e-ciencia-por-tras-das-

reacoes-do-facebook.html. Acesso em: 03 jul. 2024. 
49 Grifo nosso. 
50 Grifo nosso. 
51 KLEIN, Renascer digital como um Outro?, p. 174.  
52 As questões patológicas derivadas desse processo de digitalização dos sentimentos e das emocionalidades não 

serão abordadas nesta pesquisa, devido à delimitação teórica estabelecida. Considerando a relevância do tema 

para estudos na área, indica-se este capítulo de livro que, além de uma abordagem clara e objetiva das patologias 

geradas no uso das tecnologias a partir da psicologia e da neurociência, traz muitas referências bibliográficas 

sobre o tema: CARUNCHIO, Beatriz Ferrara. Aspectos neurocientíficos da tecnologia. In: ANJOS, Márcio 

Fabri dos; ZACHARIAS, Ronaldo (Orgs.). Ética entre poder e autoridade: perspectivas de teologia cristã. 

Aparecida: Santuário, 2019. p. 285-306. 

https://revistagalileu.globo.com/blogs/buzz/noticia/2016/05/o-botao-de-gratidao-e-ciencia-por-tras-das-reacoes-do-facebook.html
https://revistagalileu.globo.com/blogs/buzz/noticia/2016/05/o-botao-de-gratidao-e-ciencia-por-tras-das-reacoes-do-facebook.html


 

183 

 

de nos fazer adotar comportamentos, não de forma coercitiva, mas de forma incitante 

através da estimulação do desejo. E isso torna o fenômeno difícil de compreender. 

Pois nós somos colocados sob um regime de sedução induzido pela ergonomia fluida 

das interfaces da dimensão lúdica, tanto das aplicações, quanto da “intuição 

algorítmica”, capaz de nos sugerir recomendações personalizadas. As incitações 

algorítmicas não nos obrigam a fazer nada; ela cria uma sensação de obviedade. É 

quase uma ordem epifânica que nos revela sempre o que supostamente estaríamos 

necessitando53.  

Fica evidente que antes de o sujeito se imergir nas plataformas digitais, houve uma 

imersão simbólico-afetiva da tecnologia digital na interioridade humana para cooptá-la, em 

vista de se transformar o sujeito em usuário. A partir daí a interioridade humana passa não 

somente a ser explorada, mas também manipulada, ao ponto de não se dar conta do processo de 

manipulação a que está submetida.  Nesse sentido, Anjos analisa a abrangência do processo de 

digitalização a partir da quantificação das áreas sensíveis do ser humano feita pelos algoritmos 

de IA e afirma sem rodeios que, “com a possibilidade de quantificar as áreas sensíveis do 

humano que expressam seu lado intangível, sua mente, consciência e liberdade, o humano 

científico se vê com poder de dominar o humano integral”54. Justamente a partir do crescente 

poder dominador do “humano científico” sobre o “humano integral” é que reside a grande 

questão ética atual.  

No próximo tópico, portanto, o foco reflexivo se volta para as metáforas com as quais 

Gaudium et Spes, n. 16 designa a consciência: “núcleo mais secreto” e “sacrário do homem”. 

O confronto de tais metáforas com a imersão da cultura digital na interioridade da consciência 

moral leva a questionar a pertinência de tais metáforas dentro do processo de digitalização do 

humano e de suas relações. 

 

 

 

 
53 “Ce qui actuellement prend une forme totalisante, c’est que par le fait de la numérisation de nos existences, de 

plus en plus de nos gestes sont orientés par des algorithmes en vue de nous faire adopter des comportements, 

non pas de façon coercitive, mais sous une forme incitative par la stimulation du désir. Et cela rend le phénomène 

difficile à saisir. Car nous sommes placés sous le régime de la séduction induite par l’ergonomie fluide des 

interfaces et la dimension ludique des applications, autant que par l’« intuition algorithmique » capable de nous 

suggérer des recommandations personnalisées. L’incitation algorithmique ne nous force à rien, elle crée un 

sentiment d’évidence. Elle relève presque d’un ordre épiphanique à nous révéler continuellement ce dont nous 

sommes supposés avoir besoin”. SADIN, Éric. Le techno-capitalisme cherche à exploiter chaque séquence de 

l’existence. Entretien réalisé par Marissal, Pierric. Sociétés, [S.l.], v. 129, n. 3, p. 73-77, 2015, p. 74. DOI: 

https://doi.org/10.3917/soc.129.0073. Disponível em: https://shs.cairn.info/revue-societes-2015-3-page-

73?lang=fr. Acesso em: 10 abr. 2025. Tradução nossa. Grifo nosso.  
54 ANJOS, Apresentação à edição brasileira, p. 11. 

https://doi.org/10.3917/soc.129.0073
https://shs.cairn.info/revue-societes-2015-3-page-73?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-societes-2015-3-page-73?lang=fr


 

184 

 

3.2.1.1 “O núcleo mais secreto e o sacrário do homem” na lógica digital pervasiva 

 

A consciência moral, descrita pelos padres conciliares como “o núcleo mais secreto e o 

sacrário do homem” (GS, n. 16), necessita passar por uma reavaliação na atual conjuntura de 

constantes avanços tecnológicos digitais disruptivos. Não se trata de declarar que o ensinamento 

conciliar presente neste parágrafo esteja ultrapassado, mas sim de confrontar criticamente suas 

afirmações a partir das interpelações da cultura digital e de sua lógica pervasiva.  

Primeiramente, é importante considerar o fato de a moral católica elaborada nas 

instâncias teológica e magisterial ainda padecer de um certo distanciamento da moral prática 

vivida pelos fiéis. Essa realidade precisa ser questionada seriamente diante do processo de 

digitalização da interioridade humana. Será que a Teologia moral pós-conciliar conseguiu de 

fato compreender e assumir a dimensão afetiva, sentimental, existencial dos sujeitos éticos pós-

modernos para propor a “moral renovada” em tempos digitais? Em que medida o povo de Deus 

encontra uma sintonia entre a proposta moral personalista e seus dramas emocionais e 

existenciais mais profundos vividos na cultura digital? Não estariam a reflexão e o ensino da 

Teologia moral ainda muito acadêmicos, cujo jargão não chega ao quotidiano dos sujeitos 

imersos nas plataformas digitais, deixando de apresentar a verdade moral como verdade prática 

e salvífica diante dos desafios hodiernos? Nesse sentido, vale recordar que, segundo os padres 

conciliares, a formação doutrinal – entenda-se teológica – deve se configurar como uma 

formação que chegue à interioridade humana, ou seja, à consciência, com uma didática 

adequada e uma seleção de temas que realmente tenham relevância para o contexto atual55. 

Tais questionamentos evidenciam o descompasso entre a dinâmica algorítmica das 

plataformas digitais e o modo como a reflexão e transmissão ética acontece no campo teológico 

e magisterial. A pervasividade da lógica digital tem demonstrado seu poder de imersão na 

interioridade humana de maneira impressionante pela via da afetividade. A reflexão ético-

teológica, por sua vez, ao priorizar a via racional, encontra dificuldades para fazer com que a 

proposta ética chegue às pessoas e seja acolhida como auxílio na integração entre fé e vida na 

cultural digital.  

 
55 Os padres conciliares ofereceram orientações sobre a relação entre comunicação, formação e didática nas 

escolas: “Porque a formação doutrinal deve tender não só à mera comunicação de noções, mas à verdadeira e 

íntima formação dos alunos, revejam-se os métodos didáticos, não só quanto às preleções, colóquios e 

exercícios, como quanto ao incitamento ao estudo dos alunos, quer em particular, quer em pequenos grupos. 

Busquem-se com interesse a unidade e a solidez de toda a formação, evitando a demasiada multiplicação das 

matérias e das aulas, omitindo aquelas questões, que não têm quase importância nenhuma, ou devem ser 

remetidas para estudos acadêmicos superiores” (OT, n. 17). 



 

185 

 

A via emocional, fortemente explorada pela lógica digital, dá um acesso infinitamente 

maior à interioridade humana do que a via racional. É no campo emotivo que o digital exerce 

sua influência, podendo manipular o núcleo mais secreto e ao sacrário do homem (GS, n. 16) 

se a consciência não estiver fortalecida em seu potencial crítico para um discernimento mais 

profundo. Sadin oferece elementos para demonstrar o efeito parasita da lógica digital na 

interioridade humana fragmentada e instrumentalizada. Para o pesquisador, “seu efeito maior 

[o das plataformas digitais] está em reduzir a vida e o ser humano a um objeto, eternamente 

mercantil e condenado eternamente a oferecer testemunho de sua vida”56. É nesse sentido que 

as Big Techs promovem usuários e não sujeitos dentro de suas plataformas digitais57. 

Em segundo lugar, é preciso reconsiderar as metáforas presentes no ensinamento 

conciliar ao compreender a consciência moral: “A consciência é o núcleo mais secreto e o 

sacrário do homem, no qual se encontra a sós com Deus, cuja voz se faz ouvir na intimidade do 

seu ser” (GS, n. 16). Esse encontro com Deus, no mais profundo do humano, transmite a ideia 

de um espaço intocado, de um ponto originário garantido para o ser humano se compreender a 

si mesmo diante de Deus, seu criador. A Imago Dei parece ter aí seu espaço privilegiado. É 

desse núcleo originário que surge a interpelação para agir a partir de uma lei que motiva à busca 

do bem e à fuga do mal:  

No fundo da própria consciência, o homem descobre uma lei que não se impôs a si 

mesmo, mas à qual deve obedecer; essa voz, que sempre o está a chamar ao amor do 

bem e fuga do mal, soa no momento oportuno, na intimidade do seu coração: faze 

isto, evita aquilo. O homem tem no coração uma lei escrita pelo próprio Deus; a sua 

dignidade está em obedecer-lhe, e por ela é que será julgado [Rm 2,15-19]. A 

consciência é o núcleo mais secreto e o sacrário do homem, no qual se encontra a sós 

com Deus, cuja voz se faz ouvir na intimidade do seu ser (GS, n. 16).  

A lógica algorítmica pervasiva já provou que pode influenciar e manipular 

profundamente a consciência humana, o que questiona fortemente as metáforas apresentadas. 

Além de núcleo, outra metáfora que se poderia usar, em sintonia com o ensinamento conciliar, 

é fundamento a partir do qual a pessoa se posiciona diante das interpelações constantes para a 

 
56 SADIN, Éric. O tecnoliberalismo lança-se à conquista integral da vida. In: IHU Newsletter – Instituto 

Humanitas Unisinos. Entrevista de Eduardo Febbro, publicada por Página/12, Buenos Aires, 23 jun. 2017, não 

paginado. Disponível em: http://www.ihu.unisinos.br/publicacoes/568991-o-tecnoliberalismo-lanca-se-a-

conquista-integral-da-vida-entrevista-com-eric-sadin#. Acesso em: 19 mar. 2024. 
57 Para Paulo Freire, a educação alienante está na raiz da objetificação da pessoa para explorá-la, negando sua 

capacidade crítica para interagir como sujeito: “A educação das massas se faz, assim, algo de absolutamente 

fundamental entre nós. Educação que, desvestida da roupagem alienada e alienante, seja uma força de mudança 

e de libertação. A opção, por isso, teria de ser, também, entre uma ‘educação’ para a ‘domesticação’, para 

alienação, e uma educação para a liberdade. ‘Educação’ para o homem-objeto ou educação para o homem-

sujeito”. FREIRE, Educação como prática da liberdade, p. 52. 

http://www.ihu.unisinos.br/publicacoes/568991-o-tecnoliberalismo-lanca-se-a-conquista-integral-da-vida-entrevista-com-eric-sadin
http://www.ihu.unisinos.br/publicacoes/568991-o-tecnoliberalismo-lanca-se-a-conquista-integral-da-vida-entrevista-com-eric-sadin


 

186 

 

ação. Nesse sentido, a dinâmica da consciência moral, edificada sobre esse fundamento 

robustecido por um adequado processo educacional-formativo, hoje precisa ser urgentemente 

considerado em estreita relação com o dinamismo das plataformas digitais. As questões 

antropológicas e éticas exigem, neste contexto, uma reconsideração fundamentada tanto na 

fragilidade e na vulnerabilidade constitutivas do ser humano quanto em sua capacidade de 

resistência crítica e de superação das lógicas digitais cada vez mais pervasivas.   

Nesse sentido, a ética teológica é fortemente desafiada a aprofundar suas reflexões 

diante da lógica capitalista que permeia os grandes sistemas digitais. A consciência moral está 

sendo cada vez mais suscetível a manipulações pelas bolhas algorítmicas, as quais isolam os 

usuários em um modo único de ver a realidade por meio da segmentação. O filósofo e teólogo 

Élio Gasda, professor e pesquisador dos grandes desafios ético-morais da cultura 

contemporânea, destaca como a lógica do capitalismo digital é, na verdade, uma grande 

estratégia de dominação.  

O capitalismo digital não deixa nenhum espaço da existência vazio. Tudo é 

monetizado. A tecnologia gerida por algoritmos, fundada em uma espécie de anti-

humanismo radical mina a liberdade e a autonomia, se apossa da consciência moral. 

[...] tudo pode virar negócio, não há lugar intocável, misterioso ou sagrado. Assim 

funciona o capitalismo58.  

Não se pode, portanto, admirar as maravilhas da tecnologia e desconsiderar sua lógica 

pervasiva e dominadora que atenta contra o desenvolvimento humano integral, especialmente 

na dimensão ética da liberdade e da autonomia. O teólogo moral e bioeticista Rogério Gomes 

relaciona o progresso tecnológico digital à luz da Doutrina Social da Igreja a fim de elaborar 

visões críticas desse dito progresso, cujo enfoque também recai sobre a liberdade e a autonomia 

enquanto dimensões irrenunciáveis para a dignidade da pessoa humana: 

No que diz respeito à Doutrina Social da Igreja, [...], existe a preocupação de que o 

progresso tecnológico ocorra dentro de parâmetros que considerem a dignidade, a 

liberdade e a autonomia da pessoa e prestem serviço humanizador, especialmente aos 

mais frágeis. O ser humano é chamado a refletir conscientemente sobre seu papel 

enquanto criatura e cocriador, ao ser capaz de transformar a realidade que o cerca, por 

meio de sua inteligência. O progresso não deriva somente da inteligência humana, 

mas é concebido considerando a interioridade e a contemplação humanas como 

suportes para o agir moral59.  

 
58 GASDA, Élio Estanislau. Algor-ética: ponte entre humanismo e era digital. Disponível em:  

https://faculdadejesuita.edu.br/algor-etica-ponte-entre-humanismo-e-era-digital/ . Acesso em: 06 abr. 2024. 
59 GOMES, Rogério. Vigilância e segurança na sociedade tecnológica: fundamentos éticos. Aparecida: Santuário, 

2014, p. 193. 

https://faculdadejesuita.edu.br/algor-etica-ponte-entre-humanismo-e-era-digital/


 

187 

 

Note-se que as duas dimensões essenciais para o progresso elencadas por Gomes a partir 

de seu estudo da Doutrina Social da Igreja estão sendo desrespeitadas pelas Big Techs. As 

lógicas pervasivas de seus sistemas digitais estão se apossando cada vez mais da interioridade 

da consciência moral para se beneficiar injustamente de suas fragilidades. Comprometem, 

ainda, a capacidade de contemplação, que está na gênese da liberdade criativa, ao submeter a 

consciência à engrenagem da monetização da atenção. Ao manipular a interioridade e a 

contemplação, é o ser mesmo da pessoa humana que é manipulado pelo progresso tecnológico 

das mídias digitais na tentativa de neutralizar a agência do sujeito e seu exercício crítico. Assim, 

A pessoa, dentro dessa lógica, é considerada não como fim, mas como meio para a lógica 

capitalista das Big Techs atingir seus objetivos, contradizendo gravemente o princípio ético 

fundamental kantiano e reafirmado pelo Concílio Vaticano II (GS, n. 25), segundo o qual a 

pessoa jamais pode ser usada ilicitamente como meio para um fim, mas deve sempre ser 

considerada como sujeito e fim em si mesma60.  

Essa presença pervasiva das lógicas algorítmicas na interioridade humana influencia 

também a própria experiência de Deus. Daí se entende a provocação do título que Sbardelotto 

deu à sua obra sobre a comunicação e a experiência religiosa na Internet: “E o verbo se fez 

bit”61. A experiência de Deus e, consequentemente, a experiência religiosa, foram e continuam 

sendo fortemente influenciadas pela lógica digital, especialmente após a pandemia de COVID-

19. O distanciamento social e a necessidade premente da presença digital junto aos fiéis 

mostraram às igrejas a força e as complexidades deste novo modo de viver, testemunhar e 

comunicar a fé na atual cultura digital.  

A experiência religiosa nas ambiências digitais se dá por meio da escolha da melhor 

plataforma, do melhor momento e do influencer que mais agrada o fiel. A fé passa a ser 

comunicada e experimentada “sob medida”, na intimidade do espaço digital, moldado pelos 

algoritmos. Esses espaços celebrativos digitais manifestam sua relevância por meio do número 

de seguidores e pela interatividade nos comentários postados e nos compartilhamentos.  

O desafio que emerge dessa modalidade de vivência da fé cristã se refere diretamente à 

dimensão comunitária enquanto espaço de interação, enfrentamento e superação de conflitos a 

partir da fé em busca do fortalecimento de vínculos que dão substrato ao testemunho cristão (Jo 

 
60 Gaudium et Spes trata a questão a partir da natureza social da pessoa humana e sua necessária relação com as 

instituições sociais: “A natureza social do homem torna claro que o progresso da pessoa humana e o 

desenvolvimento da própria sociedade estão em mútua dependência. Com efeito, a pessoa humana, uma vez 

que, por sua natureza, necessita absolutamente da vida social, é e deve ser o princípio, o sujeito e o fim de todas 

as instituições sociais” (GS, n. 25).  
61 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”. 



 

188 

 

13,35). Seguindo a lógica do Evangelho, a fé cristã é vivenciada na comunidade e é nela que se 

encontra o Ressuscitado (Jo 20,19-29; At 2,42-47). Trata-se de um caminho de conversão 

profunda e de crescimento na capacidade de amar verdadeiramente a partir da lógica da 

comunidade, na qual a comunicação pessoal é um elemento de suma importância.  

Ao afetar as relações comunitárias, a lógica manipuladora das tecnologias digitais 

desafiam também a dimensão da comunicação dentro da constituição antropológica da pessoa 

humana. Para Häring, a comunicação está ligada fortemente à essência humana.  

O homem se comunica mais pelo que ele é do que pelo que diz. Ele não fala apenas 

por meio de palavras que atingem os ouvidos de seus irmãos; fala também aos olhos 

destes e a todos os seus sentidos. O homem comunica-se pela arte, pelas festas, pelo 

canto, pela dança, pelo divertimento e pelo jogo, por inúmeros símbolos que penetram 

as profundezas da compreensão humana. No entanto, somente quando o símbolo, a 

palavra ou a ação demonstram que a pessoa está de fato partilhando o que é, a 

humanidade chega à sua plenitude, à imagem e semelhança de Deus62. 

De fato, as plataformas digitais possuem grande poder de influência na dimensão 

comunicativa humana, com fortes impactos na compreensão ético-teológica da consciência 

moral. Atenta-se contra a imagem divina na pessoa humana quando a capacidade de 

discernimento e de senso crítico é prejudicada. As plataformas digitais colocam as pessoas em 

uma “zona de conforto” oferecida pelos algoritmos, cuja lógica e funcionamento não são 

revelados pelas Big Techs. O objetivo que os desenvolvedores colocam para os algoritmos não 

é oferecer condições para a formação do pensamento crítico, senão para manter os usuários 

conectados o maior tempo possível a uma plataforma para produzir e consumir conteúdos e 

produtos.  

Essa presença pervasiva da dinâmica digital em todas as dimensões da vida faz com que 

um dos produtos mais rentáveis do capitalismo digital seja a atenção63 dos usuários, e não seu 

posicionamento crítico sobre o sistema em si ou sobre a realidade social na qual se está inserido. 

Com razão afirma Häring: “Os poderes mais perigosos são as ideologias geralmente aceitas 

sem críticas e com a inércia típica dos receptores de mensagens transmitidas pelos meios de 

comunicação”64.  

Hoje, muito mais que ideologias transmitidas por mensagens, as próprias ambiências 

digitais estão carregadas de ideologias regidas pelo sistema capitalista neoliberal, no qual o 

 
62 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 154. 
63 O Dicastério para a comunicação também destaca essa intenção deliberada dos programadores das plataformas 

digitais: “Diferentes websites, aplicativos e plataformas são programados para tirar proveito do nosso desejo 

humano de reconhecimento e lutam constantemente para chamar a atenção das pessoas. A atenção por si só 

passou a ser o ativo e a mercadoria mais valiosos” (RPP, n. 32). 
64 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 161. 



 

189 

 

poder tecnocrático busca se impor sobre a consciência dos sujeitos individuais. É novamente 

Häring a oferecer sua reflexão iluminadora para o momento atual:  

Trata-se de um mundo tecnocrático em que o crescimento do poder tecnológico tende 

a impor-se como lei autônoma, em vez de ser medido pelo serviço que presta em favor 

do crescimento das pessoas e das comunidades. Temos que fazer tudo o que nos seja 

possível para superar a ideologia dos tecnocratas, se não quisermos que a tecnologia-

pela-tecnologia se transforme no novo ópio do povo ou para o povo65.  

Essa é uma profecia tristemente cumprida na cultura digital. Papa Francisco, 

especialmente em sua carta encíclica Laudato Si’ (LS, n. 106-114), alerta para o poder 

tecnocrático e sua força destruidora ao focar somente no lucro e explorar tudo o que encontra 

pela frente. No caso das tecnologias digitais, é a consciência humana que mais tem sofrido 

ataques em sua capacidade crítica e argumentativa. A liberdade, como valor e princípio ético 

da pessoa humana e expressão da imagem de Deus, tem sido colocada em xeque pelo modo 

como as ambiências digitais tem entrado no cotidiano dos usuários. Häring já manifestava essa 

grande preocupação:  

O ficar durante um tempo demasiado longo exposto ao mundo imaginário criado e 

transmitido pelos meios de comunicação pode provocar regressão na capacidade de a 

pessoa refletir e enfrentar a vida com realismo. Achamo-nos expostos a tantos 

condicionamentos novos que, a menos que nos preparemos adequadamente, nossa 

liberdade pode ser colocada em risco66. 

Neste cenário, no qual a liberdade e a capacidade crítica estão sendo fortemente 

afetadas, muitas empresas delegam grandes discernimentos e decisões aos algoritmos de IA67. 

Do mesmo modo, pessoas facilmente se tornam disseminadoras de ódio e intolerância devido 

a uma convicção criada por grupos manipuladores que utilizam a lógica algorítmica de modo 

perverso. É notória a falta de senso crítico-reflexivo nas interações online. Soma-se ainda o fato 

de que o percurso pedagógico pouco se atenta para a educação nas virtudes, capaz de integrar 

afeto e razão:  

Nesta conformação que a virtude faz no sujeito, a relação entre afetos e razão é 

decisivo. A educação, portanto, não pode ser reduzida aos seus elementos intelectivos, 

nem compreendida com um simples influxo nos afetos. É na unidade pessoal do 

dinamismo do agir dos afetos e razão que nasce o verdadeiro sentido da ação que a 

pessoa como tal cumpre. É propriamente a verdade do amor que permeia e unifica 

 
65 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 161. 
66 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 166. 
67 Uma das questões cruciais é a explicabilidade do funcionamento dos sistemas de IA, comumente denominado 

na literatura atual como black box. A temática é abordada por Coeckelbergh no capítulo 8 de seu livro: 

COECKELBERGH, Ética na inteligência artificial, p. 102-116. 



 

190 

 

toda a existência, a luz na qual o homem pode compreender e levar a bom termo esse 

sentido da vida68.  

A educação para a formação integral da pessoa, no entanto, não é considerada com a 

devida importância na realidade atual. O pouco investimento na formação crítica da população 

contrasta com os crescentes aportes de recursos ao desenvolvimento das IAs. Assim, 

potencializa-se uma tecnologia disruptiva, cujos avanços suscitam profundas interrogações 

sobre o futuro próximo da humanidade, enquanto as estruturas educativas perdem força. Sendo 

a IA uma fonte de lucro e a consciência moral uma fonte de pensamento crítico, fica evidente 

a opção das Big Techs por investir pesado nas IAs, deixando de lado a formação da 

consciência69. O teólogo e biblista belga Johan Konings critica essa atitude de descaso com a 

educação em um cenário que urge um novo humanismo:  

A renovação da consciência humana começa com a educação, e o descaso da educação 

não é um acaso. Faz parte da ‘dementização’ que é necessária para que o implícito 

projeto do pós-humano possa vigorar. Projeto implícito, talvez nem pensado como tal, 

mas propulsionado pela ‘fé’ de que tudo o que é tecnicamente possível deve ser posto 

em prática. Ora, tal fé é idolatria70. 

A fé idolátrica na tecnologia, a partir do que até aqui foi refletido, mostra o quanto a voz 

divina que ressoa no fundo da própria consciência tem sido relativizada ou mesmo ignorada 

diante da “eficiência” das plataformas digitais. A lógica pervasiva desses meios deixa clara a 

base idolátrica dos desenvolvedores das tecnologias digitais ao pretenderem aplicar os atributos 

divinos de “onipotência”, “onisciência” e “onipresença” em suas plataformas que abarcam 

todas as dimensões da vida.  

Diante desses desafios colocados à interioridade da consciência moral, tal qual propõe 

GS, n. 16, faz-se necessário analisar também os desafios que emergem na presente cultura para 

a sua exterioridade na busca dialógica e comunitária da verdade.   

 

 
68 “In questa conformazione che fa la virtù nel soggetto, il rapporto tra affetti e ragione è decisivo. L’educazione, 

quindi, non può essere ridotta ai suoi elementi intellettivi, né capita come un semplice influsso negli affetti. È 

nell’unità personale del dinamismo dell’agire di affetto e ragione che nasce il vero senso dell’azione che compie 

la persona come tale. È proprio la verità dell’amore che permea e unifica tutta l’esistenza, la luce nella quale 

l’uomo può capire e portare a termine questo senso della vita”. PEREZ-SOBA, Juan José; GOTIA, Oana. Note 

introduttive. In: PEREZ-SOBA, Juan José; GOTIA, Oana (A cura di). Il cammino della vita: l’educazione, una 

sfida per la morale. Città del Vaticano: Lateran University Press, 2007, p. 13. Tradução nossa.  
69 “A relação entre a sociedade e tecnologia é indissociável, e as áreas do conhecimento, bem como a comunicação, 

tem se aprimorado nesse sentido. A educação é desafiada a encontrar métodos de produzir e transmitir saberes 

de maneira dialógica com os movimentos gerados pela modernidade”. LONGO; TAVARES, Metaverso, p. 89. 
70 KONINGS, Johan. Rumo ao pós-humano? Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 50, n. 3, p. 410, set./dez. 

2018. DOI: 10.20911/21768757v50n3p407/2018. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4105. Acesso em: 02 abr. 2024. 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4105


 

191 

 

3.2.2 Desafios da cultura digital à exterioridade da consciência moral   

 

A consciência moral, conforme ensina o Concílio Vaticano II, constitui a essência do 

humano enquanto também o lança para fora de si, em sua exterioridade, na trama das relações 

que envolvem o todo de sua existência. Essa trama relacional que envolve a vida humana é o 

caminho exigente da busca comunitária e dialógica da verdade, conforme afirma o próprio 

Concílio Vaticano II: “Pela fidelidade à voz da consciência, os cristãos estão unidos aos demais 

homens, no dever de buscar a verdade e de nela resolver tantos problemas morais que surgem 

na vida individual e social” (GS, n. 16).  

E aqui se entende “verdade” não como ponto de chegada, mas como caminho constante 

que aponta para a busca de sentido da vida humana em Cristo. A verdade, compreendida como 

“pronta e acabada” é vista como meta inalcançável e de posse de poucos. E esses poucos fazem 

da pretensa verdade a causa de suas dominações, explorações e exclusões daqueles que jamais 

a possuirão. Dessa forma, tal compreensão trai não somente o sentido profundo da verdade 

segundo a compreensão antropológica e ética, mas trai também segundo a dimensão teológica. 

Jesus diz: “Eu sou o caminho a verdade e a vida” (Jo 14,6). Faz todo o sentido a verdade estar 

entre o caminho e a vida, pois Cristo é verdade enquanto é caminho; é caminho enquanto é 

verdade, e é caminho e verdade por ser fonte de vida e vida em plenitude para a humanidade. 

Trata-se, portanto, não de uma verdade lógica, matemática, mas de uma verdade moral, a qual 

está intrinsecamente relacionada à realidade existencial humana. A verdade de Cristo integra-

se no humano não somente por uma verdade clara e distinta, à moda da filosofia cartesiana, mas 

como verdade que toca a existência humana e a ela dá sentido para seu caminho de vida. Nessa 

linha é que os padres conciliares afirmaram:  

Na realidade, só no mistério do Verbo encarnado se esclarece verdadeiramente o 

mistério do homem. Adão, o primeiro homem, era efetivamente figura daquele futuro 

[Fl 1,27], isto é, de Cristo Senhor. Cristo, novo Adão, na própria revelação do mistério 

do Pai e do seu amor, revela o homem a si mesmo e descobre-lhe a sua vocação 

sublime. Não é por isso de admirar que as verdades acima ditas tenham n’Ele a sua 

fonte e n’Ele atinjam a plenitude (GS, n. 22). 

Essa compreensão cristológica da verdade, enquanto verdade moral salvífica, não toca 

apenas a dimensão racional e intelectual, mas a integralidade da pessoa humana enquanto 

vocacionada à plenitude existencial e escatológica71. João Paulo II, em Veritatis Splendor 

 
71 “Na fé cristã, conhecimento e vida, verdade e existência são intrinsecamente unidas. A verdade doada na 

revelação de Deus ultrapassa, evidentemente, as capacidades de conhecimento do homem, mas não se opõe à 

 



 

192 

 

(VS)72, apresenta a relação da pessoa humana com a verdade e com a liberdade por meio da 

imagem do caminho e da busca:  

Precisamente sobre as questões que caracterizam hoje o debate moral e à volta das 

quais se desenvolveram novas tendências e teorias, o Magistério, por fidelidade a 

Jesus Cristo e em continuidade com a tradição da Igreja, sente com maior urgência o 

dever de oferecer o próprio discernimento e ensinamento, para ajudar o homem no 

seu caminho em busca da verdade e da liberdade73 (VS, n. 27). 

Por isso, a busca da verdade moral, diferentemente daquela teórica e abstrata, exige o 

árduo desafio do discernimento, o qual envolve o fator existencial da pessoa humana em sua 

integralidade, sempre aberta à alteridade74. Discernir não é somente considerar uma gama de 

opções e suas respectivas implicações e escolher segundo uma lógica matemática bem precisa, 

como fazem os algoritmos, cujo funcionamento se dá a partir de input e output. O discernimento 

humano autêntico é mais laborioso e, sobretudo, existencialmente autoimplicativo. Tanto o seu 

exercício pessoal quanto comunitário tem uma dupla raiz: no interior da consciência do sujeito 

ético individual, coletivo, institucional, e na exteriorização de uma decisão concretizada pelo 

agir ético. Majorano mostra como a complexidade do discernimento aponta para a 

grandiosidade da ação moral e seu significado para os sujeitos éticos implicados na busca da 

verdade. 

A complexidade dos vários fatores que a decisão moral deve colocar juntos é o dado 

que salta à vista de imediato e com mais força quando nos dedicamos a refletir a 

respeito. Qualquer ação que estou sendo chamado a realizar não é mais simplesmente 

aquela ação considerada em si mesma: é um gesto através do qual expresso e construo 

a mim mesmo, aproximo-me de umas pessoas concretas, num contexto histórico e 

social preciso, com consequências que vão muitas vezes além dos resultados 

imediatos da mesma ação. Todos esses elementos, mesmo que de maneiras diferentes, 

incidem sobre a correção de minha decisão75. 

 
razão humana”. CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ. Donum Veritatis: instrução sobre a vocação 

eclesial do teólogo. Roma, 24 maio 1990, n. 1. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524_theologia

n-vocation_po.html. Acesso em: 19 fev. 2025.   
72 JOÃO PAULO II. Veritatis Splendor: carta encíclica sobre algumas questões fundamentais do ensino moral da 

Igreja. Roma, 06 ago. 1993. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html. Acesso em: 04 jul. 2024.  
73 Grifo nosso.  
74 Papa Francisco, ao reconhecer os limites da razão na compreensão da verdade afirma: “Só de forma muito pobre, 

chegamos a compreender a verdade que recebemos do Senhor. E, ainda com maior dificuldade, conseguimos 

expressá-la. Por isso, não podemos pretender que o nosso modo de a entender nos autorize a exercer um controle 

rigoroso sobre a vida dos outros”. FRANCISCO. Gaudete et Exsultate: exortação apostólica sobre o chamado 

à santidade no mundo atual. Roma, 19 mar. 2018, n. 43. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-

ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html. Acesso em: 11 nov. 2024. 
75 MAJORANO, A Consciência, p. 153. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524_theologian-vocation_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524_theologian-vocation_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


 

193 

 

No exercício do discernimento ético está implicada, portanto, a consciência em sua 

interioridade quanto na sua exterioridade relacional. Majorano, ao refletir sobre a importância 

dos elementos essenciais para a formação da consciência como base para o discernimento, 

apresenta o papel do conhecimento teórico ao lado de outros fatores que precisam ser 

necessariamente considerados: 

Trata-se de elementos decisivos em toda formação, mas que, por sua vez, não devem 

ser realçados de tal maneira que excluam os outros, igualmente importantes, como o 

sentimento e o ambiente. A complexidade de nosso contexto torna ainda mais urgente 

uma visão integral, que enquadre harmoniosamente, conforme a sensibilidade 

específica de cada pessoa, os diferentes componentes. Ao mesmo tempo de ser 

respeitado e desenvolvido o aspecto específico que cada um é chamado a dar ao seu 

caminho formativo, para evitar toda massificação, que sempre anula a 

responsabilidade76. 

O apelo ao discernimento ético, enquanto expressão da consciência moral que sai de si 

para lidar com a exterioridade complexa, precisa ser refletido e reproposto na cultura digital. A 

presença evidente de manipulação política e social por meio de sistemas algorítmicos incitam 

leituras enviesadas da realidade e promovem discursos de ódio e polarizações, o que 

potencializa o lado perverso da humanidade através das “maravilhas tecnológicas”. Pedrinho 

A. Guareschi, filósofo, teólogo e psicólogo social brasileiro, deixa ainda mais evidente a 

necessidade do cuidado para com a dimensão subjetiva humana dentro da cultura digital:  

Há um ataque cada vez mais penetrante e agressivo de mensagens que tomam conta 

da vida humana. Uma nova lavagem cerebral que, além de cerebral, é viral, vital, 

motivacional: a influência é agora sobre a vontade, os desejos, as motivações que 

levam a comprar, votar, divertir-se, consumir, amar e odiar77. 

Essa análise mostra como as lógicas digitais atingem o centro motivador do humano 

que, por sua sensibilidade e abertura ao sentido, se torna alvo preferencial das manipulações 

algorítmicas. O exercício do discernimento na busca dialógica da verdade, dentro da lógica 

digital, é enfraquecido em sua base, ou seja, nas motivações que levam à consideração ética da 

alteridade. Esse abalo atinge a capacidade para o senso crítico e abre as portas para a 

manipulação e dominação de pessoas e grupos dentro das plataformas digitais. Majorano 

destaca a importância da gama de relações que envolvem a ação ética a partir da complexidade 

presente na vida social e suas interações e afirma: 

 
76 MAJORANO, A Consciência, p. 132. 
77 GUARESCHI, Pedrinho A. Sujeitos digitais: entre poderes e fragilidades. In: ANJOS, Márcio Fabri dos; 

ZACHARIAS, Ronaldo (Orgs.). Ética entre poder e autoridade: perspectivas de teologia cristã. Aparecida: 

Santuário, 2019, p. 202-203. 



 

194 

 

A complexidade da nossa sociedade exige uma atenção redobrada às múltiplas 

interações que existem. Podemos, sem sombra de dúvida, dizer que não nos decidimos 

somente por um certo ato, mas de preferência por um sistema de relações que de fato 

se entrecruzam e dão o rosto concreto ao ato que estamos em via de realizar. Por isso 

as repercussões da nossa decisão se projetam sempre muito além do horizonte no qual 

à primeira vista parece que se colocam78. 

A complexidade se torna mais aguda ao se considerar a relação dos sujeitos éticos 

imersos nas novas modalidades e dinâmicas de interação digital. A simples ação de um click 

dado sem muita reflexão tem consequências que estão para além do controle do usuário. O 

próprio login em uma plataforma digital, cuja condição é aceitar um termo de compromisso 

longo e complexo, e por isso quase nunca lido, faz com que o usuário adira a condições sobre 

as quais não tem conhecimento de suas reais implicações.  

A complexidade relacional se dá também no plano cultural mais amplo. O americano 

Jonah Lynch, filósofo, teólogo e educador, coloca um sério questionamento nas páginas iniciais 

de seu livro que versa sobre tecnologia e relações humanas na cultura digital. O olhar crítico do 

autor o leva a perceber que três dos cinco sentidos humanos estão fora da dinâmica digital. O 

pesquisador considera a importância do tato, do olfato e do paladar na interação humana com o 

ambiente e constata que a relação humana digital, cada vez mais intensa, é privada de 60% da 

realidade79, pois apenas os sentidos referentes à visão e à audição estão contemplados nas 

plataformas online80.  

Essa constatação de Lynch ajuda a compreender a realidade produzida pelas lógicas 

obscuras dos algoritmos que geram bolhas de filtro e determinam não só a experiência física da 

realidade, mas sobretudo o horizonte de sentido acerca do ambiente no qual são tecidas as 

relações na cultura digital. O fator que impede os avanços nesse campo não se restringe somente 

ao custo financeiro, mas à lógica mesma dos avanços digitais, norteados pelo princípio da 

 
78 MAJORANO, A Consciência, p. 156. 
79 A tecnologia do metaverso, ciente dessa defasagem sensorial das experiências online, tem investido na criação 

de novos dispositivos que possibilitem incluir a experiência do tato e do olfato nas interações online. Para isso, 

estão sendo produzidos os chamados wearable technology, isto é, dispositivos vestíveis ao corpo (relógios, 

óculos, pulseiras, roupas, brincos etc.) que visam possibilitar tais sensações corpóreas nas ambiências digitais. 

Essa tecnologia disruptiva visa dar mais realidade não só ao comércio (sentir cheiro e textura de um determinado 

produto de uma loja digital), mas também aos relacionamentos afetivos e sexuais.  No entanto, o paladar ainda 

permanece como desafio para ser replicado pela tecnologia do metaverso. Sobre a replicação dos sentidos 

humanos no metaverso, conferir LONGO; TAVARES, Metaverso, p. 60-61.  
80 “Ma che cosa c’entrano i limoni con la tecnologia? Un limone colto dall’albero ha la scorza ruvida. Più curato 

è l’albero, più ruvida è la scorza. Se la si schiaccia un poco he esce un olio profumato e d’improvviso la 

superficie diventa liscia. E poi c’è quel succo asprigno, così buono sulla cotoletta e con le ostriche, nei drink 

estivi e nel tè caldo! Tatto, olfato, gusto. Tre dei cinque sensi non possono essere trasmessi attraverso la 

tecnologia. Tre quinti della realtà, il sessanta per cento”. LYNCH, Jonah. Il profumo dei limoni: tecnologia e 

rapporti umani nell’era di Facebook. 2.ed. Torino: Lindau, 2012, p. 13-14. 



 

195 

 

diminuição dos hardwares e maximização dos softwares para assim imergir sempre mais no 

cotidiano dos usuários.  

Papa Francisco, em sua encíclica Fratelli Tutti81 (FT) manifestou grande preocupação 

com os rumos da humanidade em acelerado processo de digitalização e cada vez menos 

relacional e disposta ao autêntico diálogo. Diante do crescimento da conexão, há um declínio 

da fraternidade e da amizade social. O apelo do Pontífice oferece elementos importantes sobre 

o discernimento ético, que requer mais que conexões e informações:  

Fazem falta gestos físicos, expressões do rosto, silêncios, linguagem corpórea e até o 

perfume, o tremor das mãos, o rubor, a transpiração, porque tudo isso fala e faz parte 

da comunicação humana. As relações digitais, que dispensam da fadiga de cultivar 

uma amizade, uma reciprocidade estável e até um consenso que amadurece com o 

tempo, têm aparência de sociabilidade, mas não constroem verdadeiramente um 

“nós”; na verdade, habitualmente dissimulam e ampliam o mesmo individualismo que 

se manifesta na xenofobia e no desprezo dos frágeis. A conexão digital não basta para 

lançar pontes, não é capaz de unir a humanidade (FT, n. 43). 

A complexidade do exercício do discernimento ético vem, portanto, aumentando dentro 

da dinamicidade das plataformas digitais. A lógica algorítmica está revolucionando de tal forma 

a dinâmica das relações humanas na sociedade a ponto de levantar sérios questionamentos à 

ética cristã em relação à compreensão dos atos humanos. Nesse sentido, não se pode pensar o 

discernimento ético na cultura digital sem reler criticamente o ensinamento do Catecismo da 

Igreja Católica sobre as chamadas fontes da moralidade: “A moralidade dos atos humanos 

depende: do objeto escolhido; do fim visado ou da intenção; das circunstâncias da ação. O 

objeto, a intenção e as circunstâncias constituem as “fontes” ou elementos constitutivos da 

moralidade dos atos humanos” (CIC, n. 1750).  

As ambiências digitais, com seus constantes desenvolvimentos, revolucionam a 

compreensão de cada uma dessas “fontes” da moralidade dos atos humanos. A nova 

temporalidade e espacialidade dos ambientes digitais colocam os sujeitos éticos em uma 

dinâmica relacional diferente daquela que acontece nas relações presenciais. Se antes, para a 

ponderação moral de uma ação, o objeto, a intenção e a circunstância estavam espaço-

temporalmente localizados e integrados, nas ambiências digitais isso não acontece. Por 

exemplo, um determinado conteúdo produzido em um local específico para um contexto 

específico pode ser visto em contextos culturais diferentes, devido à abrangência da Internet. O 

fenômeno do print screen de diálogos, fotos e outras informações privadas, da mesma forma, 

 
81 FRANCISCO. Fratelli Tutti: carta encíclica sobre a amizade e a fraternidade social. Assis, 03 out. 2020. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-

francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. Acesso em: 04 jul. 2024. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


 

196 

 

faz com que o objeto de uma ação seja tirado de sua intenção e circunstância originais e ganhe 

novos sentidos ao ser exposto em outras circunstâncias, com outras intenções. Nesse contexto, 

muitas pessoas têm sua privacidade quebrada e suas fragilidades expostas de modo desumano82.  

O extremo dessa distorção das fontes da moralidade são as deepfakes e as fake news, 

nas quais imagem e voz são falsamente apresentadas com o uso da tecnologia de IA83, chegando 

a incorrer em gravíssimos desrespeitos à dignidade humana. 

A dinâmica do avanço tecnológico digital e suas implicações éticas fazem, dessa 

maneira, emergir desafios que tornam ainda mais laboriosa a construção da vida em sociedade 

que tenha sentido dentro da lógica do bem comum. O discernimento ético, que considera a 

complexidade da existência humana e não sua simplificação, é constantemente desafiado. Isso 

ocorre em um contexto no qual a tecnologia digital se torna, nas mãos de muitos grupos, “arma 

poderosa para o aprisionamento do imaginário e da construção de narrativas globalizantes e 

totalizantes, que deixam encantados os incautos, nocauteados os imprudentes e marginalizados 

aqueles que não são necessários ao sistema”84. Essa constatação dos pesquisadores Witczak e 

Czekster mostram como a subjetividade humana vai sendo digitalizada justamente pela via do 

 
82 O uso de capturas de telas, bem como a divulgação ilegal de imagens compartilhadas privadamente em redes 

sociais, geralmente íntimas ou de teor privado, com o intuito de extorsão ou chantagem tem sido práticas 

recorrentes na cultura digital. Indicam-se dois artigos que aprofundam essa complexa questão. O primeiro é 

CARDOSO JÚNIOR, Aroldo de Lara; WAHBA, Liliana Liviano. Ingresso do afeto: exposição indevida e 

ghosting em jovens usuários de redes sociais. Revista Brasileira de Psicodrama, São Paulo, v. 30, p. 1-15, 2022. 

DOI: https://doi.org/10.1590/psicodrama.v30.577. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/psicodrama/a/KDgXDRX36xfTVhDLG8mYC6C/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 

04 mar. 2025. Os autores oferecem uma abordagem, a partir da ciberpsicologia, sobre sexting (troca de 

imagens/nudes, chats, áudios de conteúdo erótico sexual em redes sociais) e sobre ghosting (término abrupto de 

um relacionamento sem explicações aparentes). A relação entre esses dois fenômenos está na exposição indevida 

e na consequente veiculação online de tais conteúdos. O segundo artigo é de MOTTA, Débora; ERNANI 

FREITAG, Leandro. Provas digitais e o problema do print screen. Revista da ESMESC, [S.l.], v. 30, n. 36, p. 

24–50, 2023. DOI: 10.14295/revistadaesmesc.v30i36.p24. Disponível em: 

https://esmesc.emnuvens.com.br/re/article/view/392. Acesso em: 04 mar. 2025. Os pesquisadores mostram o 

desafio de lidar com as provas digitais dentro da jurisprudência, cujo desafio é garantir a autenticidade, a 

integridade e a validade jurídica de tais conteúdos.   
83 IAs têm sido utilizadas amplamente para criar imagens fictícias em propagandas e programas de humor, bem 

como em redes sociais, gerando desinformação e confusão, como se pode ver nesta reportagem: IMAGENS 

falsas mostram Papa Francisco de casaco branco ‘estiloso’ e viralizam. G1 Tecnologia, 2023. Disponível em: 

https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2023/03/26/imagens-falsas-mostram-papa-francisco-de-casaco-

branco-estiloso-e-viralizam.ghtml. Acesso em: 24 mar. 2025. Nessa reportagem, além de imagens do Papa 

Francisco, há também de Donald Trump sendo preso. Um outro exemplo é o vídeo no qual Elis Regina canta 

com sua filha Maria Rita a música “Como nossos pais” na propagada Volkswagen 70 anos. VW 70 anos 

Gerações VW Brasil. Canal Volkswagen do Brasil, 04 jul. 2023. Vídeo Youtube (2min). Disponível em:  

https://youtu.be/aMl54-kqphE?si=bMZtYRPltBDkqDNE. Acesso em: 24 mar. 2025.  
84 WITCZAK, Marcus Vinicius Castro; CZEKSTER, Ricardo Melo. Pós-Verdade e novas tecnologias: autonomia, 

ética e subjetividade digital. In: GUARESCHI, Pedrinho Arcides; AMON, Denise; GUERRA, André (Orgs.). 

Psicologia, comunicação e pós-verdade. 2.ed. Florianópolis: ABRAPSO, 2017, p. 196. 

https://doi.org/10.1590/psicodrama.v30.577
https://www.scielo.br/j/psicodrama/a/KDgXDRX36xfTVhDLG8mYC6C/?format=pdf&lang=pt
https://esmesc.emnuvens.com.br/re/article/view/392
https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2023/03/26/imagens-falsas-mostram-papa-francisco-de-casaco-branco-estiloso-e-viralizam.ghtml
https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2023/03/26/imagens-falsas-mostram-papa-francisco-de-casaco-branco-estiloso-e-viralizam.ghtml
https://youtu.be/aMl54-kqphE?si=bMZtYRPltBDkqDNE


 

197 

 

imaginário coletivo e nas narrativas globalizantes85, afetando negativamente a busca coletiva e 

recíproca da verdade. Nos encantamentos dos incautos e nos impactos sofridos pelos 

imprudentes diante das lógicas digitais, situam-se alguns dos mais urgentes desafios éticos da 

contemporaneidade. 

 

3.2.2.1 Desafios à busca coletiva da verdade em tempos de pós-verdade e influencers 

digitais  

 

A preocupação dos padres conciliares se volta para a importância da formação da 

consciência moral enquanto base para a procura constante, comunitária e dinâmica da verdade 

moral como verdade que adentre e transforme a concretude da vida: “Pela fidelidade à voz da 

consciência, os cristãos estão unidos aos demais homens, no dever de buscar a verdade e de 

nela resolver tantos problemas morais que surgem na vida individual e social” (GS, n. 16). Os 

desafios para tal compromisso cristão se acentuam cada vez mais.  

Guareschi, Amon e Guerra abordam a complexidade da cultura contemporânea a partir 

da psicologia social, com foco nas ideologias presentes nas dinâmicas do tecido social, 

especialmente o fenômeno da pós-verdade. Para isso, enfatizam que a comunicação digital é 

elemento fundamental a ser considerado na abordagem, dada sua relação intrínseca com a 

cultura. Segundo a análise dos pesquisadores,  

[...] a realidade da comunicação sempre ocupou um espaço central na história das 

formações sociais humanas e está assumindo, nesse momento histórico, novas 

configurações surpreendentes e desafiadoras. Não seria fora de propósito afirmar que 

quem quiser sobreviver hoje mantendo um relativo espaço de liberdade e autonomia 

– no pensar, no ouvir, no ler, no trabalhar, no educar, no festar – precisa, no mínimo, 

tomar consciência desse fenômeno e de suas consequências tanto no aspecto pessoal, 

quanto social86.  

O fenômeno da pós-verdade vem considerado pelos estudiosos como a expressão mais 

nítida de projetos manipuladores presentes na sociedade. O conceito e seus desdobramentos no 

tecido social ganham força devido à ligação direta que as tecnologias digitais estabelecem com 

os afetos e crenças das pessoas em detrimento dos fatos objetivos: 

 
85 Para o aprofundamento do tema indica-se a obra LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. 15.ed. 

Rio de Janeiro: José Olympio, 2013. Nesse estudo, o renomado filósofo francês da pós-modernidade analisa a 

sociedade informatizada a partir dos jogos de linguagem. Sua análise pontua a importância da função narrativa 

na legitimação do poder, ao mesmo tempo que constata a crise das metanarrativas da modernidade.   
86 GUARESCHI, Pedrinho Arcides; AMON, Denise; GUERRA, André (Orgs.). Psicologia, comunicação e pós-

verdade. 2.ed. Florianópolis: ABRAPSO, 2017, p. 14. 



 

198 

 

Em 2016, o Oxford Dictionaries escolheu como palavra do ano pós-verdade e definiu-

a como aludindo a circunstâncias cuja influência na opinião pública advém 

prioritariamente do apelo às emoções e às crenças e não dos fatos objetivos87. O 

dicionário deixa claro que o termo é um adjetivo, contudo, à medida que 

acompanhamos sua difusão e apropriação – sobretudo pela língua portuguesa – 

constatamos uma primeira dificuldade: evitar a não substantivação do adjetivo. O 

termo inglês post-truth, para ser transposto para o português de modo a preservar seu 

caráter adjetivo e não produzir certo desconforto ao ser empregado na nossa língua, 

precisaria ser traduzido por algo como “pós-factual”. Contudo, essa adaptação, sem 

dúvida, perderia completamente o apelo e a expressividade que o termo pós-verdade 

preserva88. 

A chamada era da pós-verdade constitui um traço marcante da cultura digital, 

instaurando relações facilmente manipuláveis e com impactos profundos em todos os setores 

da sociedade, especialmente no campo do discernimento ético. A manipulação das emoções e 

crenças atinge o núcleo sensível da experiência humana, desencadeando manifestações intensas 

de ódio e polarização. Com a perda progressiva na capacidade para o diálogo em busca do 

entendimento, as pessoas são submetidas a polarizações, sobretudo políticas. O uso 

indiscriminado das plataformas online para manipular eleitores e, consequentemente, o 

resultado de eleições ao redor do mundo demonstra essa intencionalidade clara, mas ainda não 

totalmente desvelada em suas articulações89.  

Ao manipular as emoções por meio do jogo midiático digital, que consiste em mostrar 

determinadas realidades e ocultar outras conforme interesses maliciosos, os fatos deixam de ser 

percebidos em sua complexidade. Passam, então, a ser interpretados por meio de narrativas 

ideológicas. Esse processo enfraquece o senso crítico e compromete a dinamicidade necessária 

ao discernimento ético, que precisa descer à realidade concreta e trilhar, em conjunto, o 

caminho para se chegar à verdade moral.  

Essa relação entre a cultura digital e a era da pós-verdade ganha sempre mais força, não 

apenas por ser embasada em emoções e crenças, mas sobretudo pelo incentivo ao 

individualismo presente na lógica da cultura digital, afetando a dimensão dialógico-

comunitária. Aqui está um dos maiores desafios a ser enfrentado pela ética teológica atual, 

especificamente tendo presente esta afirmação de Gaudium et Spes: “os cristãos estão unidos 

aos demais homens, no dever de buscar a verdade e de nela resolver tantos problemas morais 

que surgem na vida individual e social” (GS, n. 16).  

 
87 Grifo nosso. 
88 GUARESCHI; AMON; GUERRA, Psicologia, comunicação e pós-verdade, p. 14. 
89 Conferir CARVALHO LAGE, Fernanda de; NEVES REALE, Ingrid. O uso da inteligência artificial nas 

eleições: impulsionamento de conteúdo, disparo em massa de fake news e abuso de poder. Estudos 

Eleitorais, Brasília, v. 17, n. 1, p. 19-56, 2024. Disponível em: 

https://revistaeje.tse.jus.br/estudoseleitorais/article/view/260. Acesso em: 24 mar. 2025. 

https://revistaeje.tse.jus.br/estudoseleitorais/article/view/260


 

199 

 

A elaboração da ética cristã sobre a busca dialógica da verdade se confronta com a 

cultura hiperindividualista da cultura digital, na qual os laços sociais são esgarçados, conforme 

analisa Guareschi: 

[...] as redes sociais se mostram como uma clara e forte expressão de 

hiperindividualismo: é a expressão individual, como se o autor estivesse falando duma 

grande tribuna. E, com isso, essa suposta audiência o faz sentir-se menos isolado. Ele 

se imagina falando para o mundo. Essas pessoas são afetadas pela atomização do 

individualismo e pelo esgarçamento dos laços sociais: o sujeito é sozinho, 

individualizado e se imagina um grande ator e articulador90.  

Na lógica do poder manipulador dos grandes influenciadores digitais, a verdade deixa 

de ser uma busca refletida e conjunta, fruto do discernimento, para se tornar elemento de 

doutrinação que acaba por enviesar a compreensão da realidade. Exploram a hiperconexão para 

apresentar seus pontos de vista como verdades absolutas, em contradição com as verdades 

construídas em longos processos institucionais, científicos e religiosos. Esse tipo de influência 

não se dá por meio do diálogo aberto com os seguidores ou com a sociedade, mas sim pela 

imposição manipuladora de ideias.  

Os influenciadores digitais se projetam e se fortalecem por meio das possibilidades 

oferecidas pelas plataformas. Sendo assessorados por profissionais da comunicação digital e 

contando com o sistema de sugestão de conteúdo por meio de algoritmos, suas propostas não 

visam formar grupos que buscam a comunhão social, eclesial, política, mas apenas uma legião 

de seguidores doutrinados e encapsulados pelas bolhas de filtro. 

Nesse sentido, a Igreja Católica enfrenta sérias dificuldades com a presença dos assim 

chamados influenciadores digitais católicos91. Muitos deles colocam empecilhos para que a 

Igreja se consolide como Povo de Deus na cultura digital. Isso ocorre não somente pelo fato de 

muitos desses influenciadores serem contrários ao Concílio Vaticano II e sua proposta de 

aggiornamento, como também pelo uso malicioso das redes sociais em benefício próprio, 

sobretudo pela monetização de seus conteúdos e de investimentos publicitários.  

Nesse sentido, verifica-se que muitos influenciadores digitais católicos prestam um 

desserviço à árdua tarefa de busca comunitária e dialógica da verdade. Em primeiro lugar, por 

não formarem comunidades, mas sim grupos de seguidores encapsulados em suas bolhas. Na 

lógica do Evangelho, aquele que anuncia a boa-nova precisa chamar a atenção não para o 

seguimento de si mesmo, mas para o seguimento de Jesus Cristo na e com a Igreja. Em segundo 

 
90 GUARESCHI, Sujeitos digitais, p. 198. 
91 MEDEIROS, Fernanda de Faria et.al. Influenciadores digitais católicos: efeitos e perspectivas. São Paulo: Ideias 

& Letras; Paulus, 2024. 



 

200 

 

lugar, por se deixarem levar pela lógica das plataformas digitais em benefício próprio, deixando 

de ser uma presença profética e questionadora dentro das lógicas algorítmicas. Em terceiro, por 

terem uma verdade definida tirada pretenciosa e ilicitamente da tradição da Igreja que 

“responderia” a todos os problemas de hoje. Desconsiderar a caminhada milenar da Igreja e 

formar um séquito próprio, por si só, é romper com a proposta de comunidade que brota do 

Evangelho em vista da unidade como Povo de Deus e Corpo místico de Cristo.  

A análise de Sbardelotto toca pontos fundamentais desse panorama eclesial midiatizado. 

Para analisar criticamente a presença dos influenciadores digitais católicos nas plataformas 

online, deu o seguinte título à sua reflexão: “A comunicação de uma ‘fé leve’, entre a 

irreverência religiosa e a autocelebrização clerical”92. Para ele, o cristianismo que deriva desses 

influenciadores está longe do compromisso exigido por Cristo no Evangelho: 

Emerge, assim, aquilo que poderíamos chamar de uma teologia da levianização, isto 

é, um modo superficial, irrefletido e descompromissado de pensar e praticar a fé 

(como em um irreverente story de 15 segundos) a ponto de torná-la demasiadamente 

“leve”, ou seja, leviana. Essa teologia fomenta e ao mesmo tempo se alimenta daquilo 

que Berteau chama de cristianismo light: uma comunicação cristã marcada por 

“mensagens agradáveis, positivas e encantadoras, com ‘bênçãos, mas sem obediência. 

Conforto, mas sem sacrifício. Felicidade, mas sem arrependimento’” [BERTEAU, 

Christianity lite, 2013, p. 1]93. 

O desafio que emerge dessa modalidade light, leviana de se viver a fé cristã, segundo 

propõem grande parte dos influenciadores digitais católicos, para a elaboração da ética cristã, 

está no fato de substituírem a consciência de seus seguidores. Desconsiderando as fontes da 

moralidade – objeto, intenções e circunstância – tais influenciadores, especialmente os de linha 

moral rigorista, pautam seus discursos por moralismos ao apresentar a verdade sem caridade, 

sem discernimento, sem conhecimento dos laços relacionais e existenciais de seus seguidores. 

Tal postura não somente desrespeita as consciências, como as violenta gravemente ao colocá-

las em “bolhas eclesiais” que impedem a necessária e sadia reciprocidade de consciências94. 

 
92 SBARDELOTTO, Moisés. A comunicação de uma “fé leve”, entre a irreverência religiosa e a autocelebrização 

clerical. In: MEDEIROS, Fernanda de Faria et.al. Influenciadores digitais católicos: efeitos e perspectivas. São 

Paulo: Ideias & Letras; Paulus, 2024, p. 93-190. 
93 SBARDELOTTO, A comunicação de uma “fé leve”, p. 176. 
94 O termo “bolhas eclesiais” é apresentado como consequência das bolhas algorítmicas das quais fazem uso os/as 

influenciadores/as digitais católicos: “A prática dos influenciadores e influenciadoras digitais católicos levanta 

questões importantes que nos fazem pensar sobre os papéis dos sujeitos dentro da tradição eclesial. Para muitos 

fiéis hoje, tais influenciadores constituem ‘bolhas eclesiais’ que alimentam um ‘magistério paralelo’ às 

autoridades eclesiais. Seja padre ou leigo, são eles ou elas que de alguma forma moldam a mentalidade e a fé 

cristã de seus milhares ou milhões de seguidores. Seus perfis públicos muitas vezes constroem uma imagem de 

Igreja com traços predominantemente masculinos, clericais e brancos, não expressando a diversidade do Povo 

de Deus”. MEDEIROS, Fernanda Faria et al. Influenciadores digitais da fé: celebridades ou evangelizadores? 

RuMoRes, São Paulo, v. 16, n. 31, p. 242, jan./jun. 2022. DOI: 10.11606/issn.1982-677X.rum.2022.200401. 

 

https://doi.org/10.11606/issn.1982-677X.rum.2022.200401


 

201 

 

Quando se deixa de enfatizar o Evangelho de Jesus Cristo e sua misericórdia para classificar 

pecados e ameaçar as pessoas com o inferno, não se trata de uma questão grave somente em 

âmbito eclesial, mas sobretudo teológico, soteriológico e ético.  

Esse cenário tem gerado sérias divisões no seio da Igreja e afetado negativamente o 

empenho eclesial de apresentar a ética evangélica misericordiosa diante dos dramas das 

pessoas, como bem salientou Papa Francisco no capítulo oitavo de Amoris Laetitia95 (AL). Com 

seu olhar de pastor, Francisco apresenta um caminho exigente para os pastores e lideranças 

eclesiais locais no tratamento das situações chamadas irregulares: “acompanhar, discernir e 

integrar a fragilidade” (AL, n. 291-312). Diferentemente da lógica de certos influenciadores 

digitais que se apresentam como verdadeiros gurus de todas as “verdades”96, mas insensíveis 

com a realidade existencial dos fiéis, o convite do Pontífice é de não receber friamente as 

pessoas segundo o critério das “verdades pré-definidas” nas normas eclesiásticas, mas segundo 

a verdade que brota da lógica misericordiosa do Evangelho. Em Evangelii Gaudium recorda 

que “muitas vezes agimos como controladores da graça e não como facilitadores. Mas a Igreja 

não é uma alfândega; é a casa paterna, onde há lugar para todos com a sua vida fadigosa” (EG, 

n. 47). 

Somente a verdade alcançada por meio desse caminho misericordioso e laborioso, fruto 

de um discernimento que busca integrar as pessoas consigo mesmas e na comunidade, pode ser 

fonte de vida para os tempos digitais97. Diante de uma mudança epocal ampla, complexa e em 

 
Disponível em: https://revistas.usp.br/Rumores/article/view/200401. Acesso em: 22 fev. 2025. Justamente nesse 

sentido é que já afirmava Bernhard Häring: “Da mesma forma como a consciência só pode ser entendida e vivida 

na reciprocidade de consciências, também a verdade só pode atingir a vida e tornar-se a nossa verdade mediante 

a comunicação”. HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 149. 
95 FRANCISCO. Amoris Laetitia: exortação apostólica pós-sinodal sobre o amor na família. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-

ap_20160319_amoris-laetitia.html. Roma, 19 mar. 2016. Acesso em: 04 jul. 2024.  
96 Importante considerar a análise que Vinícius Borges Gomes faz do fenômeno dos influenciadores digitais 

católicos que se colocam como “donos da verdade” (gurus) a ponto de criticar instâncias estabelecidas da Igreja, 

como o Episcopado Brasileiro, mais especificamente a CNBB. O autor faz uma distinção entre mídias massivas 

(TVs e Rádios) e a lógica das plataformas digitais: “[...], a relação do catolicismo com os meios massivos 

passava por um acompanhamento mais preciso e próximo, na medida em que as transmissões de liturgias e de 

outras atividades conseguiam ter uma interlocução maior com líderes em caso de algum ruído ou problema, 

ainda que existam muitas emissoras e programas com alto grau de independência. No ambiente digital, de modo 

diferente, o papel da instituição é ainda mais periférico e, em muitos casos, totalmente nulos. A natureza 

fragmentada das redes, a explosão da participação na produção dos conteúdos, e a lógica algorítmica aplicada 

às plataformas fizeram dos ambientes digitais cenários propícios ao surgimento de novos e múltiplos líderes 

para além da instituição”. GOMES, Vinícius Borges. Influência católica conservadora: aspectos políticos e 

religiosos. In: MEDEIROS, Fernanda de Faria et.al. Influenciadores digitais católicos: efeitos e perspectivas. 

São Paulo: Ideias & Letras; Paulus, 2024, p. 308. 
97 A tradição teológico-moral afonsiana recorda a importância de se compreender a verdade moral como verdade 

salvífica, que parte do discernimento da realidade, conforme bem enfatiza Majorano: “Si impegna però a 

formulare e a proporre la verità morale in maniera che, scaturendo dall’ascolto della realtà, soprattutto di coloro 

che sono condannati alla marginalità, sociale ed ecclesiale (gli abbandonati), possa essere incontrata da tutti 

 

https://revistas.usp.br/Rumores/article/view/200401
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


 

202 

 

constante transformação, a ética cristã é desafiada a buscar caminhos que priorizem a dignidade 

integral da pessoa humana, em contraste com a lógica egoísta de autorrealização amplamente 

promovida pelos meios digitais. Nesse sentido, afirma Häring:  

Se as pessoas, numa era que propicia tal oportunidade, se desviarem para uma ética 

de autorrealização, ainda assim os meios de comunicação continuarão trabalhando na 

formação de um mundo global; será, porém, um mundo miserável, torturado pelo 

egoísmo coletivo, fruto do egoísmo de muitos. Nossas tarefas morais devem ser 

avaliadas com base nas possibilidades, abertas por esta oportunidade, de construir um 

novo mundo global mais humano98. 

Essa análise perspicaz do teólogo moral redentorista evidencia o grande paradoxo que 

há entre um projeto ético de comunicação em vista de um mundo global mais humano e um 

projeto de comunicação algoritmizado que proporciona e incentiva a busca da autorrealização 

egoística de seus usuários. O “egoísmo coletivo”, para utilizar a mesma expressão de Häring, 

destaca o grau de complexidade que comporta o desenvolvimento dos meios de comunicação 

na cultura digital.  

Para aprofundar essa problemática, no próximo tópico analisa-se como o processo atual 

de digitalização se coloca em um cenário cultural mais amplo. Ao buscar as bases teóricas 

sociológicas oferecidas por Bauman e Lipovetsky, almeja-se refletir sobre o atual momento em 

que a assunção conjunta de compromissos pelo bem comum encontra-se bastante eclipsada 

enfraquecida. Os desafios que daí emergem questionam a ética cristã, especialmente em relação 

à formação da consciência moral em tempos digitais.  

 

3.3 Desafios à formação da consciência na cultura da liquidez e da leveza 

 

O tema da formação da consciência ocupa um lugar de fundamental importância dentro 

da elaboração ética cristã pelo fato de não se restringir a questões teóricas, mas sobretudo por 

buscar o engajamento dos sujeitos éticos de modo livre, responsável, criativo e sapiencial na 

dinâmica real e concreta da vida (CIC, n. 1783-1785). Nesse sentido, a formação ética é também 

desafiada a levar as pessoas da atual cultura a se assumirem como sujeitos da própria existência 

 
come parola di pienezza di vita e allo stesso tempo anche come via verso di essa, riuscendo a farsi 

terapeuticamente carico della fragilità della ‘presente condizione umana’ [ALFONSO M. DE LIGUORI, 

Theologia moralis, lib. III, tract. V, cap. II, dub. I, n. 547, ed. L. Gaudé, II]”. MAJORANO, Sabatino. La verità 

morale come verità salvifica. Studia Moralia, Roma, v. 60, n. 2, p. 231-242, luglio./dic. 2022. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2023/02/3_MAJORANO_Sabatino_GdS_StMor_60_2_2022.pdf. Acesso em: 22 fev. 2025. 
98 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 167.  

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2023/02/3_MAJORANO_Sabatino_GdS_StMor_60_2_2022.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2023/02/3_MAJORANO_Sabatino_GdS_StMor_60_2_2022.pdf


 

203 

 

dentro da grande teia das relações humanas em tempos digitais99. Há razão José Rubio Carrero 

quando afirma:  

[...] a educação moral oferece uma problemática muito mais complexa que outras 

educações específicas, ao mesmo tempo que revela seu caráter global e globalizante. 

Sua tarefa deverá ser capacitar as pessoas a resolverem de modo responsável e 

autônomo as alternativas ou conflitos axiológicos que se lhes apresentam. Mas, sobre 

tais alternativas ou conflitos de valores gravitam (ou estão implicados) infindos 

problemas de ordem ideológica, técnica, política, religiosa, etc.100. 

Considerando que a digitalização midiática em curso já envolve todas as dimensões da 

vivência humana, faz-se necessário compreender que os fundamentos da formação moral, 

especialmente em suas referencialidades, passam por forte crise de “liquefação” e “leveza”. 

Duas reflexões teóricas de cunho filosófico-cultural sobre essas duas metáforas oferecem 

elementos importantes para se compreender os desafios para a formação da consciência moral 

hoje. A primeira reflexão é do sociólogo e filósofo polonês Zygmunt Bauman (1925-2017), e a 

segunda é de Gilles Lipovetsky (1944-), filósofo francês e teórico da hipermodernidade. Os 

aspectos selecionados dessas duas abordagens — líquido/sólido; leve/pesado —, colocadas em 

diálogo com a reflexão teológico-moral, visam ampliar a compreensão sobre a formação da 

consciência moral na cultura digital, na qual as novas tecnologias e seus usuários mutuamente 

se influenciam.  

 

3.3.1 Desafios à formação da consciência moral na Modernidade Líquida  

 

A obra Modernidade Líquida101 de Zygmunt Bauman contribui grandemente na 

abordagem sobre a formação da consciência moral dentro da cultura digital. O autor mostra que 

a humanidade moderna entrou em um processo de fluidez que influencia profundamente as 

 
99 José Rubio Carracedo enfatiza como o tema da educação moral emerge tardiamente na Europa e o quanto é 

importante que essa dinâmica formativa esteja em sintonia com a dimensão histórico-cultural: “Uma das razões 

do atraso da proposta da necessidade de uma educação moral, tanto em geral como especialmente na Espanha e 

no mundo ibero-americano, foi a relativa homogeneidade moral de nossas sociedades, ancoradas profundamente 

em enfoques axiológicos tradicionais; não foi em vão que permanecemos quase completamente à margem da 

Reforma (inclusive protagonizamos a Contra-reforma) e que a Ilustração encontrou entre nós uma acolhida 

escassa e difícil, como também as subsequentes influências modernizadoras. Somente a partir do século XIX e, 

sobretudo, das duas últimas décadas, pode-se falar de pluralidade religiosa, cultural, ideológica e axiológica na 

Espanha, pois até então os grupos diferenciais reduziam-se a certas elites intelectuais e a certos grupos sociais 

mais ou menos marginais. A eclosão do problema da educação moral constitui – aqui como em toda parte – uma 

variável dependente do pluralismo sociológico, cultural e axiológico, com as consequentes alternativas que 

oferece e os inevitáveis conflitos que provoca, tanto nos grupos como nos indivíduos. São os caracteres de toda 

sociedade aberta e modernizada por contraste com os da precedente sociedade fechada e tradicional. 

CARRECEDO, Educação Moral, p. 264. 
100 CARRECEDO, Educação Moral, p. 265. 
101 BAUMAN, Zygmunt. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 



 

204 

 

relações humanas na interação com os instrumentos (de pesados passam a ser leves – do hard 

ao soft), com o espaço e o tempo (da eternidade e durabilidade com fronteiras espaciais bem 

definidas ao momentâneo e descartável marcado pelo nomadismo). Em suma, a sociedade da 

modernidade líquida, ao buscar fugir da rigidez das estruturas físicas e simbólicas 

organizacionais, acabou por liquefazer as referencialidades que balizavam a vida, com 

implicações sérias em todos os setores da sociedade. Destaca-se aqui a reflexão de Bauman 

acerca das duas coordenadas antropológicas fundamentais: tempo e espaço102.  

Essas duas coordenadas antropológicas são aqui destacadas devido à importância para 

a formação da consciência moral em perspectiva teológica. Considerando, com Majorano, que 

“é preciso vigilância e compromisso ininterruptos de formação para que a consciência fique 

clara e luminosa e dê qualidade verdadeira a toda a nossa vida”103, depreende-se que tal 

formação não se aquista em um ato. Faz-se necessário um processo que demanda relações com 

um espaço físico, cultural e existencial e tempo de absorção, maturação e tradução dos valores 

recebidos em atitudes diante da vida, ao longo de toda a existência (CIC, n. 1784). Vidal, ao 

refletir sobre a importância da temporalidade para o sujeito, afirma que ela é uma estrutura 

básica da antropologia ética: 

A consciência que um homem tem de si mesmo enquanto ser temporal apresenta-se 

diante dele como um projeto. O homem sente-se lançado até o futuro para uma 

autorrealização; vive o presente como uma situação na qual se sente “arrojado” e na 

qual precisa de um grande arrojo para realizá-la e de uma grande coragem para poder 

vivê-la desde dentro. A dimensão “estática” da existência humana, manifestada na 

temporalidade, coloca o homem na necessidade de converter sua vida numa ocupação. 

Temos de encher ou preencher nosso próprio existir. A vida, que nos é dada como um 

projeto, converte-se assim num trabalho contínuo. Temos de “nos realizar”. A vida 

torna-se para nós um problema contínuo que nos ocupa e nos preocupa. Estes dois 

aspectos da temporalidade, o projeto e a ocupação, indicam-nos que o tempo é uma 

categoria existencial que nos manifesta a eticidade fundamental do homem. Aí estão 

a origem e o fundamento da dimensão moral. Não podemos, pois, entender a moral 

sem admitir a temporalidade como uma estrutura básica da antropologia ética104. 

No entanto, Bauman mostra que a liquidez do espaço e do tempo significou uma cisão 

entre essas duas coordenadas antropológicas e uma mudança de interesse por parte da sociedade 

sobre a importância delas na orientação ética da vida. Consequentemente, tal cisão afeta 

negativamente a construção de um sentido existencial mais profundo. Para além das mudanças 

 
102 Os temas tempo/espaço são abordados especificamente em: BAUMAN, Modernidade líquida, p. 107-149. 

Também Vidal faz uma abordagem profunda sobre o que intitulou “coordenadas antropológicas do agir moral” 

em VIDAL, Marciano. Moral de atitudes: teologia moral fundamental. 5.ed. Aparecida: Santuário, 1978. v.1, 

p. 311-325. 
103 MAJORANO, A Consciência, p. 127. 
104 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 317. 



 

205 

 

objetivas na relação com o tempo e o espaço, fortemente notadas nos ritmos de vida mais 

acelerados que se vive atualmente, há também uma mudança simbólica na compreensão espaço-

temporal. É justamente essa mudança simbólica que traz sérias implicações no processo 

formativo da consciência moral. Bauman mostra, por exemplo, a irrelevância do espaço em 

relação ao tempo no projeto de digitalização da vida: 

A mudança em questão é a nova irrelevância do espaço, disfarçada de aniquilação do 

tempo. No universo do software da viagem à velocidade da luz, o espaço pode ser 

atravessado, literalmente, em “tempo nenhum”; cancela-se a diferença entre ‘longe’ e 

‘aqui’. O espaço não impõe mais limites à ação e seus efeitos, e conta pouco ou nem 

conta105. 

A irrelevância do espaço dentro da dinâmica digital em relação ao fluxo de informações 

à velocidade da luz tem implicações éticas sérias, sobre as quais a formação moral da 

consciência precisa refletir. A busca da velocidade da conexão digital e a desconexão com o 

espaço — não só físico, mas histórico, social-relacional, cultural, religioso — tem levado à 

perda de conexão entre o sujeito moral e suas tradições e memórias, bem como de sua ligação 

efetiva com a coletividade. O resultado desse processo em plena evolução é o individualismo 

cada vez mais potencializado pelas plataformas digitais, nas quais as agregações são marcadas 

por preferências e gostos, mas sem densidade axiológica que leve ao autêntico engajamento 

ético nos grandes desafios atuais. A dinâmica regida pelo instantâneo e momentâneo dificulta 

a criação de vínculos com o “chão no qual se pisa”, tendendo ao desengajamento frente às 

grandes questões éticas da convivência humana. Segundo Bauman, 

A modernidade “sólida” era uma era de engajamento mútuo. A modernidade “fluida” 

é a época do desengajamento, da fuga fácil e da perseguição inútil. Na modernidade 

“líquida” mandam os mais escapadiços, os que são livres para se mover de modo 

imperceptível106. 

A modernidade líquida, marcada pelo desengajamento ético-social, coloca sérios 

desafios para a formação da consciência moral que, conforme demonstrado acima, tem por base 

o engajamento comunitário eticamente orientado para a busca constante e conjunta da verdade: 

“Pela fidelidade à voz da consciência, os cristãos estão unidos aos demais homens, no dever de 

buscar a verdade e de nela resolver tantos problemas morais que surgem na vida individual e 

social” (GS, n. 16). O engajamento é um elemento fundamental dentro da proposta ético-

 
105 BAUMAN, Modernidade líquida, p. 136. 
106 BAUMAN, Modernidade líquida, p. 140. 



 

206 

 

teológica conciliar pelo fato de propor a relação necessária entre o indivíduo e a sociedade para 

enfrentar comunitariamente os “problemas morais” que surgem.  

Mas o desafio colocado à moral cristã pela atual cultura digital vai além. A modernidade 

líquida, movida pela dinâmica do hic et nunc sob a batuta da efemeridade, enfraquece a visão 

de transcendência, o que afeta diretamente a elaboração de um horizonte de sentido existencial 

mais profundo e consistente. A memória curta do passado e o desencantamento pelo futuro são 

duas realidades que marcam a cultura digital regida pela lógica da instantaneidade. Nas palavras 

de Bauman: 

É difícil conceber uma cultura indiferente à eternidade que evita a durabilidade. 

Também é difícil conceber a moralidade indiferente às consequências das ações 

humanas e que evita a responsabilidade pelos efeitos que essas ações podem ter sobre 

outros. O advento da instantaneidade conduz a cultura e a ética humanas a um 

território não mapeado e inexplorado, onde a maioria dos hábitos aprendidos para lidar 

com os afazeres da vida perdeu sua utilidade e sentido. [...] Mas a memória do passado 

e a confiança no futuro foram até aqui os dois pilares em que se apoiavam as pontes 

culturais e morais entre a transitoriedade e a durabilidade, a mortalidade humana e a 

imortalidade das realizações humanas, e também entre assumir a responsabilidade e 

viver o momento107. 

A chave de leitura temporal permite, dessa forma, aprofundar mais a análise ético-

teológica sobre as referencialidades necessárias para a formação da consciência moral. Os 

conceitos “eternidade” e “durabilidade” perdem espaço diante das demandas constantes da 

“instantaneidade”. A falta de “memória” do passado e de “esperança” do que está por vir afetam 

fortemente a composição do horizonte ético dentro de um plano formativo da consciência 

moral. A perda dessas referencialidades temporais, por sua vez, implica no 

descomprometimento com o outro. Relativiza-se, ou ainda, instrumentaliza-se o convívio 

social, a fraternidade e a comunhão. Sem o reconhecimento do outro, a formação da consciência 

fica fortemente comprometida pela cultura da indiferença, conforme afirma Francisco em 

Fratelli Tutti:  

No mundo atual, esmorecem os sentimentos de pertença à mesma humanidade; e o 

sonho de construirmos juntos a justiça e a paz parece uma utopia doutros tempos. 

Vemos como reina uma indiferença acomodada, fria e globalizada, filha duma 

profunda desilusão que se esconde por detrás desta ilusão enganadora: considerar que 

podemos ser onipotentes e esquecer que nos encontramos todos no mesmo barco (FT, 

n. 30). 

Essa análise conjuntural crítica apresentada pelo Pontífice argentino aponta para o 

sentido profundo da comunhão e de seu significado para o atual momento civilizatório. Para o 

 
107 BAUMAN, Modernidade líquida, p. 149. 



 

207 

 

tema desta tese, é de fundamental importância considerar o desafio colocado pela exclusão 

digital e suas implicações para a formação da consciência moral. O problema vai além da 

questão financeira que impede o acesso de grande parcela da população aos dispositivos 

digitais, seja por questões financeiras ou outras. A grande contradição está no fato de que os 

excluídos digitais integram a cultura digital neste novo modo de experiência do tempo e do 

espaço, mas dela não interagem plenamente como sujeitos de direitos, sendo privados de uma 

cidadania digital efetiva e equitativa108.  

A privação do acesso é, nesse sentido, privação da participação social e da 

corresponsabilidade pelas relações que são tecidas em simbiose com a dinâmica digital em 

todos os âmbitos da sociedade. A exclusão digital implica diretamente no fenômeno da 

invisibilização do outro, e do consequente descarte dos que são impedidos de interagirem com 

a lógica frenética da cultura digital. A exclusão digital, no fundo, é um forte ataque à dignidade 

humana, enquanto direito ao acesso à informação, bem como à alteridade, sobretudo do outro 

pobre e marginalizado.  

Por meio da análise de Bauman, ainda que breve, foi possível constatar como a 

sociedade líquida enfrenta sérios desafios na era da digitalização, especialmente no tocante à 

formação da consciência moral. Para aprofundar mais essa problemática, aborda-se, no tópico 

seguinte, o cenário cultural contemporâneo a partir da hermenêutica da leveza proposto por 

Lipovetsky, na qual fica evidente a presença da lógica digital dentro do novo ethos cultural109.  

 

 
108 Nesse sentido, o Prof. Paulo Roberto Teixeira Kanashiro evidencia o quanto a pandemia de Convid-19 

contribuiu para expor a situação da exclusão digital no campo escolar de ensino público no Brasil e o quanto 

tal realidade é desconsiderada pelos órgãos públicos: “[...] eleger as Tecnologias Digitais de Informação e 

Comunicação (TIDCs) como as principais ferramentas a serem utilizadas nas redes públicas de educação, sem 

fornecer os recursos necessários para acessá-las, é desconhecer ou desconsiderar a realidade da grande maioria 

dos(as) estudantes”. TEIXEIRA KANASHIRO, Paulo Roberto. Exclusão digital, desigualdade e iniquidade: 

ensaio sobre a educação pública em tempo de isolamento social. Olhar de Professor, [S.l.], v. 24, p. 6, 2021. 

DOI: 10.5212/OlharProfr.v.24.16145.054. Disponível em: 

https://revistas.uepg.br/index.php/olhardeprofessor/article/view/16145. Acesso em: 24 fev. 2025.  
109 Faz-se necessário esclarecer a importância semântica do termo ethos para o estudo da ética. Recorremos, para 

isso, à apresentação de Henrique Cláudio de Lima Vaz: “A primeira acepção de ethos (com eta inicial) designa 

a morada do homem (e do animal em geral). O ethos é a casa do homem. O homem habita sobre a terra 

acolhendo-se ao recesso seguro do ethos. Este sentido de um lugar de estada permanente e habitual, de um 

abrigo protetor, constitui a raiz que dá origem à significação do ethos como costume, esquema praxeológico 

durável, estilo de vida e ação. A metáfora da morada e do abrigo indica justamente que, a partir do ethos, o 

espaço do mundo torna-se habitável para o homem. O domínio da physis ou o reino da necessidade é rompido 

pela abertura do espaço humano do ethos no qual irão inscrever-se os costumes, os hábitos, as normas e os 

interditos, os valores e as ações. (Ao invés, o ethos animal o encerra no espaço fechado do seu ecossistema, 

dando origem à Etologia como estudo do comportamento animal. Ver Aristóteles, Hist. An. 588 a 18). Por 

conseguinte, o espaço do ethos enquanto espaço humano, não é dado ao homem, mas por ele construído ou 

incessantemente reconstruído [...] É, pois, no espaço do ethos que o logos torna-se compreensão e expressão 

do ser do homem como exigência radical de dever-ser ou do bem”. LIMA VAZ, Henrique Cláudio de. Escritos 

de filosofia II: ética e cultura. São Paulo: Loyola, 1993. (Filosofia), p. 12-13.  

https://revistas.uepg.br/index.php/olhardeprofessor/article/view/16145


 

208 

 

3.3.2 Desafios à formação da consciência moral na sociedade da leveza  

 

Gilles Lipovetsky classifica o atual momento histórico e cultural como 

hipermodernidade. A década de 1960 é considerada em sua reflexão como um marco de grandes 

e profundas mudanças socioculturais. Um dos fenômenos desse novo momento cultural 

hipermoderno, segundo sua análise, é a leveza. Daí o título de sua obra: Da leveza: rumo a uma 

civilização sem peso110. Já na introdução, Lipovetsky apresenta o conceito-chave de sua análise 

e mostra sua amplitude hermenêutica no contexto social atual. 

O leve preenche cada vez mais nosso mundo material e cultural; invadiu nossas 

práticas comuns e remodelou nosso imaginário. Antes admirado apenas no campo da 

arte, tornou-se um valor, um ideal, um imperativo nas mais variadas esferas: objetos, 

corpo, esporte, alimentação, arquitetura, design. Em toda parte se afirma, no coração 

da era hipermoderna, o culto polimorfo da leveza. Seu campo era circunscrito e 

periférico: não vemos mais seus limites, pois ele se imiscui em todos os aspectos de 

nossa vida social e individual, nas “coisas” e nos seres, nos sonhos e nos corpos111. 

Sua reflexão se detém em investigar as diversas dimensões da leveza buscada pela 

sociedade atual, bem como sua relação com o peso que ainda permanece e parece impossível 

de ser deixado para trás. A relação entre a leveza e o peso se faz presente no conjunto da obra, 

ora como realidades opostas, ora como complementares e indissociáveis. Para ele, essa relação 

permeia toda a cultura pela via capitalista e tecnológica. Sua análise contempla a importância 

da cultura digital para a tão almejada conquista da leveza na cultura tecnológica: 

A leveza não se limita mais a uma agradável fantasia poética. Ela remete ao nosso 

cotidiano tecnológico, a um universo que se tornou transitório e nômade. Small is 

better: nosso cosmo técnico irresistivelmente miniaturiza-se, torna-se mais leve, 

desmaterializa-se. Ouvimos qualquer música do mundo em aparelhos leves como o 

ar. Vemos filmes em tablets com telas sensíveis ao toque que cabem no bolso. 

Microeletrônica, microrrobótica, microcirurgia, nanotecnologia, o infinitamente 

pequeno se impõe como a nova fronteira da inovação e do progresso. De agora em 

diante, a leveza está menos no estilo que nos novos materiais, nas redes digitais, na 

extrema miniaturização. Passamos da leveza imaginária à leveza do mundo112. 

A expressão “mundo” extrapola obviamente a dimensão física dos objetos tecnológicos 

que fazem parte da rotina diária da maioria das pessoas para chegar à compreensão das 

experiências e das relações em um contexto bastante complexo: “Essa nossa cultura 

hiperindividualista é simultaneamente consumista e idealista, materialista e sentimental”113.  

 
110 LIPOVETSKY, Gilles. Da leveza: Rumo a uma civilização sem peso. Barueri: Manole, 2016. 
111 LIPOVETSKY, Da leveza, p. 19. 
112 LIPOVETSKY, Da leveza, p. 20. 
113 LIPOVETSKY, Da leveza, p. 247. 



 

209 

 

A formação da consciência, para chegar aos sujeitos hodiernos, precisa adentrar 

criticamente nesse processo voltado para a busca da leveza, com seus êxitos e frustrações. 

Lipovetsky mostra que os efeitos desse processo chegam à questão ética. Dentre os pesos dos 

quais a humanidade quer se livrar está a responsabilidade. Ser responsável exige esforço 

reflexivo em vista do discernimento para averiguar as consequências dos atos a curto, médio e 

longo prazo. Na busca da leveza, a ação inconsequente acaba ganhando sempre mais espaço na 

“satisfação” momentânea de necessidades e prazeres dentro da cultura midiática. 

É uma cultura cotidiana de leveza midiática que nos governa, uma vez que o universo 

do consumo não para de exaltar os referenciais hedonistas e lúdicos. Por meio dos 

objetos, do lazer, da televisão, da publicidade, difunde-se um clima de diversão 

permanente e de incentivo para que se “aproveitem” os prazeres imediatos e fáceis114. 

Essa constatação acertada de Lipovetsky sobre a atual cultura abre um leque de desafios 

à formação da consciência moral em tempos digitais. Não que a moral se constitua somente 

como um caminho ascético rigoroso que negue os prazeres, mas porque ela busca os 

fundamentos humanos necessários para que o prazer seja integrado no processo de maturidade 

humana, sempre em conexão com o bem comum. O que se nota é que a sociedade atual, cujos 

referenciais hedonistas e imediatistas se orientam para a “busca do mais fácil”, acaba por não 

conjugar uma relação equilibrada e salutar entre o peso e a leveza.  

A formação da consciência moral se vê aqui desafiada ao propor um caminho 

pedagógico que perdura por toda a vida, cuja base não é hedonista, nem imediatista, nem fácil. 

A crise da responsabilidade na sociedade atual, tanto nas micro como nas macro relações, 

mediada ou não pelos meios digitais, evidencia que, na busca da leveza, a civilização acaba 

sucumbindo sob o peso de uma ecologia humana e ambiental insustentáveis115. 

 
114 LIPOVETSKY, Da leveza, p. 21. 
115 Sbardelotto analisa os impactos ambientais dos data centers. Suas considerações integram-se com as reflexões 

de Lipovetsky sobre o leve/pesado: “A construção de data centers tem impactos ambientais. Geralmente, são 

vários hectares de terras desmatados e ocupados por concreto, fios e máquinas. Em 2012, calculava-se a 

existência de 500 mil data centers espalhados pelo globo; em 2019, já eram mais de 8 milhões [DATACENTER 

KNOWLEDGE. The Data Center Dilemma: is our data destroying the environment? Apr. 19, 2019. Disponível 

em: https://is.gd/u6anVj. Acesso em: 15 mar. 2014]. Data centers também consomem enormes quantidades de 

energia para alimentar seus servidores e manter a refrigeração dos ambientes para não sobreaquecer suas 

máquinas. O aumento da demanda por processamento de dados pela população mundial em escala massiva e 

intensiva, devido à popularização dos sistemas de IA, resulta em um consumo cada vez maior de energia e, 

consequentemente, em um aumento das emissões de CO2. Segundo dados da Agência Internacional de Energia 

(IEA), em 2022, os data centers mundiais consumiram, sozinhos, o equivalente a 1,3% da demanda global de 

eletricidade, produzindo ao mesmo tempo (0,3% de todas as emissões globais de CO2. Já o consumo de 

eletricidade por Amazon, Microsoft, Google e Meta mais do que dobrou entre 2017 e 2021 [MOTA, Renato. 

O impacto dos Data Centers no consumo de energia e no clima. Jornal da Economia Digital, 14 ago. 2023. 

Disponível em: https://is.gd/kn4AdK. Acesso em: 15 mar. 2024]”. SBARDELOTTO, Moisés. Da comunicação 

humana a uma comunicação humanizada: inteligência artificial e construção do bem comum na “casa comum”. 

 

https://is.gd/u6anVj
https://is.gd/kn4AdK


 

210 

 

Um dos fenômenos que mais desafiam a formação da consciência moral é a 

desagregação social e o consequente desencantamento de busca dos interesses da coletividade, 

ou seja, do bem comum. A utopia que movia a sociedade na busca por condições mais justas 

cede à utopia doentia da leveza, conforme afirma Lipovetsky:  

A individualização extrema da relação com o mundo constitui a principal dinâmica 

social situada no coração da revolução do leve. A vida sexual é livre, a família e a 

religião desinstitucionalizadas; os costumes e os indivíduos querem ser cool. Livres 

nas esferas religiosa, familiar e ideológica, os indivíduos “desligados”, soltos, 

desapegados funcionam como átomos em estado de flutuação social. Não sem efeitos 

paradoxais116. 

Todos esses efeitos paradoxais precisam ser considerados, obviamente, dento da cultura 

digital: um projeto que conecta o mundo, mas não congrega a humanidade; mesmo mantendo 

as pessoas sempre conectadas digitalmente, gera indivíduos “desligados”, “soltos”. As 

semânticas subjacentes a essas palavras indicam, mais do que paradoxos, desafios exigentes 

para a formação da consciência moral. Lipovetsky reflete sobre os impactos negativos que 

instituições formativas, essenciais para a dimensão moral, sofrem com a “revolução do leve”. 

Família, religião e ideologias encontram dificuldades extremas para “conectar” os indivíduos, 

fazendo com que a expressão “tecido social” seja fortemente enfraquecida ou quase sem efeito 

atualmente. A análise dessa sociedade de indivíduos “desconectados” das causas coletivas é 

preocupante, segundo a crítica de Lipovetsky: 

Nesse contexto, não esperamos mais uma “terra que emana leite e mel”, não sonhamos 

mais nem com revolução nem com libertação: sonhamos com leveza. Uns trilham o 

caminho consumista do “sempre mais” para esquecer ou aliviar seu presente. Outros 

opõem a leveza “verdadeira” a essa leveza mercantil declarada “falsa” e alienante. 

Nesse caso, “mudar de vida” significa se livrar dos fardos excessivos que pesam sobre 

nossas existências, combater a leveza opressiva do consumismo por meio das 

tecnologias da leveza interior. Esse é o momento do “detox”, mas também da 

meditação, da ioga, das técnicas de relaxamento, feng shui, do bem-estar, em suma, 

de tudo aquilo que permite “sentir-se bem com o corpo e a cabeça”117. 

A questão fundamental que se coloca é: qual o espaço para a formação da consciência 

moral em uma sociedade que não é capaz de “esperançar”, que não é capaz de assumir em 

conjunto as crises do momento presente, mas busca delas fugir e alcançar uma pretensa leveza 

individualista? Diante da busca frenética para “sentir-se bem”, haveria interesse para assumir, 

em primeira pessoa, um caminho de humanização que seja capaz de compreender que o “sentir-

 
In: PERETTI, Clélia; GUIMARÃES, Edward; SANTOS ALVES, Maria Jeane dos (Orgs.). Economia e 

inteligência artificial: desafios à sociedade e à religião. São Paulo: Paulinas, 2024, p. 105-106. 
116 LIPOVETSKY, Da leveza, p. 22-23. 
117 LIPOVETSKY, Da leveza, p. 23. 



 

211 

 

se bem” é um direito de todos, e enquanto o bem-viver não for uma realidade de todos não há 

como sentir-se bem de fato? Em suma: há brechas para a revolução ética na hipermodernidade 

revolucionada pelo leve? A clareza com que Lipovetsky mostra o status quo social torna essas 

perguntas ainda mais complexas: 

Na era da hipermodernidade, não é o poder sobre o pesado que muda a face do mundo, 

é o controle do ultraleve. Na época que começa, o domínio técnico do infinitamente 

pequeno é o que abre ao infinito o horizonte dos possíveis, tornando real o que, até 

então, era declarado impossível. Com os nanomateriais, os nanomedicamentos ou os 

nanorrobôs, uma mudança sem precedentes está em andamento, levada não mais pela 

luta de classes e outros enfrentamentos heroicos, mas pela conquista do infraleve118. 

Essa análise comprova a reflexão apresentada acima, segundo a qual a cultura digital 

não entrou pela via hard da razão, mas pela vida soft dos sentimentos e emoções119. O fator 

complicador não é somente a via de acesso à consciência moral, mas sua manipulação. A 

relação entre razão e emoção é fundamental para o agir moral, visto que a razão sozinha não 

tem força motriz na dinâmica existencial do indivíduo. No entanto, as emoções e os 

sentimentos, sem a retidão de consciência, são como que forças motrizes sem direção, ou 

melhor, forças facilmente manipuláveis120. Assim afirmam os padres conciliares: “Quanto mais, 

portanto, prevalecer a reta consciência, tanto mais as pessoas e os grupos estarão longe da 

arbitrariedade cega e procurarão conformar-se com as normas objetivas da moralidade” (GS, n. 

16). Nessa mesma linha se pode afirmar que as pessoas “estarão longe”, das manipulações 

presentes na cultura digital.   

 
118 LIPOVETSKY, Da leveza, p. 24. 
119 Importante esclarecer que o tema das emoções não é novo na reflexão ética. Graeme M. Griffin, ao refletir 

sobre o conceito Emoção (Emotion) pontua a importância da temática, seja em campo ético-teológico, como 

também filosófico e psicológico. Nomes como Aristóteles, Tomás de Aquino, David Hume, Sigmund Freud, 

William James, Walter Cannon e Charles Darwin são considerados para mostrar a importância de uma 

consideração equilibrada sobre o papel das emoções no desenvolvimento moral da pessoa humana. A 

consideração sobre o tema das emoções deixa claro as diferentes compreensões sobre a temática ao longo da 

história dos diversos campos do saber a que pertencem os supracitados teóricos. GRIFFIN, Graeme M. 

Emotion. In: CHILDRESS, James F.; MACQUARRIE, John (Eds.). The Westminster dictionary of Christian 

ethics. Philadelphia: The Westminster, 1986, p. 190. 
120 Lavinia Barone e Dario Bacchini, que pesquisam o desenvolvimento moral a partir da psicologia, refletem 

justamente sobre a, por assim dizer, força motriz das emoções para o agir moral no tópico emozioni e moralità: 

“La dimensione morale non è riducibile, al pari di ogni altro comportamento umano, né alla sola dimensione 

cognitiva, né sociale, né emotiva. Rispetto al passato, però, gli studi più recenti hanno evidenziato come 

l’esperienza morale sia inscindibile dall’esperienza emotiva. È d’altronde di per sé evidente come l’adesione a 

principi e valori morali, e l’azione morale stessa, non abbiano mai un carattere ‘freddo’ o solo ‘razionale’ ma 

si presentino [...] come delle hot cognitions, a cui l’individuo può o meno aderire, ma che non hanno alcuna 

salienza se non sono caricate affettivamente, se non vanno a radicarsi nel nucleo profondo dell’identità 

personale. L’intreccio tra cognizioni e affetti è così intricato nell’esperienza morale che risulta difficile 

immaginare un individuo che professi ideali di giustizia e uguaglianza e non provi, al contempo, un sentimento 

di simpatia o pietà per le vittime di un’ingiustizia o non si senta ribollire dalla rabbia verso i soprusi di cui è 

testimone”. BARONE, Lavinia; BACCHINI, Dario. Le emozioni nello sviluppo relazionale e morale. Milano: 

Raffaello Cortina, 2009, p. 118. 



 

212 

 

As questões levantadas acima parecem se constituir como verdadeiras aporias para a 

formação da consciência moral dentro da revolução da leveza. Isso se torna ainda mais evidente 

quando Lipovetsky analisa as relações que exigem fidelidade no âmbito conjugal, mas que 

podem ser ampliadas para outras dimensões da vida na atual cultura: “a fidelidade permanece 

um valor com a condição de que não exija o sacrifício de si e esforços extremos. Estamos no 

tempo da fidelidade pós-sacrificial, outro símbolo de nossa relação light com a vida ética”121. 

A partir dessa perspicaz constatação, qual força atribuir à fidelidade à voz da consciência, 

conforme a descrição de Gaudium et Spes, n. 16? Como entender as exigências de tal fidelidade 

em tempos de relação light com a dimensão ética? A análise que Lipovetsky faz da crise da 

civilização atual apresenta horizontes de desafios, sim, mas de grandes possibilidades para 

necessária e urgente formação da consciência. 

[...] a civilização do leve significa tudo, menos viver de forma leve. Pois ainda que as 

normas sociais vejam seu peso diminuir, a vida parece mais pesada. Desemprego, 

precariedade, casamentos instáveis, agenda sobrecarregada, riscos sanitários – e 

podemos nos perguntar o quê, atualmente, não alimenta o sentimento de peso da vida. 

Por todo lado se multiplicam os sinais de desamparo, das novas faces do “mal-estar 

na civilização”. Em razão das ameaças ao emprego e das informações médicas e de 

saúde, a vida adquire uma nova gravidade. Mesmo com a proliferação de soluções 

mais leves, os mecanismos do mercado e a dinâmica de individualização continuam 

produzindo inúmeros prejuízos122. 

Essa realidade abre um caminho para a formação da consciência moral não como uma 

proposta pesada, cujo peso seria a heterônima ou a imposição de um modelo social que seria 

contrário às aspirações das pessoas na presente cultura. Ao contrário, a formação da consciência 

moral, interpelada pela conjuntura cultural em tempos digitais, é convocada a apontar não 

soluções prontas, mas caminhos que contribuam positivamente com a humanidade na 

celebração de suas conquistas e no enfrentamento de suas crises nesta encruzilhada paradoxal 

da história em processo frenético de digitalização.  

É certo que não se trata de um caminho fácil. A crise da sociedade que busca a “leveza”, 

mas que acaba por sucumbir nos “pesos” gerados pelo novo estilo de vida, denota claramente 

um desequilíbrio com muitos efeitos negativos para a civilização atual em todas as dimensões. 

A busca do bem-estar material, cultural, social de modo desconectado, desligado do bem 

comum, faz emergir com toda a força o mal-estar da humanidade. A abundância de tecnologia 

e seu frenético avanço tem sua fragilidade justamente no fato de não atingir a dimensão da 

realização humana autêntica. A lógica digital que está na base do funcionamento dos algoritmos 

 
121 LIPOVETSKY, Da leveza, p. 251. 
122 LIPOVETSKY, Da leveza, p. 25. 



 

213 

 

está longe dos valores da oblatividade, compaixão, misericórdia etc. Nesse ponto é que a 

formação da consciência moral tem um amplo, complexo e irrenunciável espaço de atuação 

dentro da cultura digital.  

No próximo tópico, toma-se como referência a última parte do n. 16 de Gaudium et 

Spes, a fim de aprofundar a reflexão sobre os desafios pedagógicos atuais para a formação de 

consciências que estejam sempre em sintonia com a verdade, a justiça e o bem. 

 

3.4 Desafios pedagógicos para a conscientização ética cristã em tempos digitais 

 

A renovação eclesial solicitada pelo Concílio Vaticano II ainda está em processo de 

implementação. Suas proposições não se limitam a um contexto ou período histórico específico. 

Elas convocam os discípulos e discípulas de Cristo a adotarem novas posturas diante de um 

mundo em constante transformação. Isso exige uma reelaboração contínua de um caminho 

ético-pedagógico enraizado na fé professada. A abertura de Gaudium et Spes apresenta 

claramente essa proposta:  

As alegrias e as esperanças, as tristezas e as angústias dos homens de hoje, sobretudo 

dos pobres e de todos aqueles que sofrem, são também as alegrias e as esperanças, as 

tristezas e as angústias dos discípulos de Cristo; e não há realidade alguma 

verdadeiramente humana que não encontre eco no seu coração (GS, n. 1). 

A tônica dada pelos padres conciliares recai sobre a dimensão afetiva e emotiva, capaz 

de levar a um comprometimento com as grandes causas da humanidade, segundo a compaixão 

cristã. Alegria, esperança, tristeza e angústias são apresentadas como ponto de encontro da 

humanidade, pois é no desenrolar existencial desses sentimentos que o humano se constrói em 

suas fragilidades e em suas buscas constantes de superação de desafios. Justamente visando 

uma formação integral da pessoa humana e de sua missão no mundo, o decreto Gravissimum 

Educationis, ao n. 1, manifesta a preocupação dos padres conciliares com o tema da educação:  

Todos os homens, de qualquer raça, condição e idade, por força da dignidade de 

pessoa, têm direito inalienável à educação, correspondente ao próprio fim, acomodada 

à própria índole, sexo, cultura e tradições pátrias, e, ao mesmo tempo, aberta ao 

consórcio fraterno com os outros povos para favorecer a verdadeira unidade e paz na 

terra123.   

 
123 CONCÍLIO VATICANO II. Gravissimum Educationis: declaração sobre a educação cristã. Roma, 28 out. 1965. 

In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. 

(Documentos da Igreja). p. 321-338. 



 

214 

 

Ao considerar a fundo essas afirmações conciliares, é preciso levar em conta que as 

grandes mudanças eclesiais pós-conciliares são coetâneas à Modernidade líquida, conforme a 

análise de Bauman, e com a revolução do leve, segundo a análise de Lipovetsky. Essas duas 

abordagens apontam para uma grande transformação social com profundas implicações na 

abordagem dos “tantos problemas morais que surgem na vida individual e social” (GS, n. 16) 

e, consequentemente, no âmbito da formação da consciência moral em perspectiva teológica. 

Diante de um cenário cultural marcado pelo declínio dos grandes valores humanos, cujo reflexo 

se vê nos cruéis atentados contra a dignidade humana, urge refletir sobre os desafios emergentes 

para a ética cristã em sua dimensão pedagógica em vista da conscientização ética.  

A partir das análises realizadas sobre a dinâmica pervasiva das plataformas digitais na 

interioridade e exterioridade do sujeito ético, propõe-se evidenciar, a seguir, os principais 

desafios para uma educação moral em três dimensões. A primeira diz respeito ao 

desenvolvimento de uma sensibilidade ética integral, capaz de integrar o sujeito em sua 

dimensão relacional. A segunda destaca a importância da subjetividade como abertura para a 

reciprocidade ética. A terceira aponta para a necessidade de formar a consciência para a 

liberdade responsável e criativa, capaz de superar as polarizações éticas do rigorismo e do 

relativismo.  De fato, como bem afirma Luis Alfredo Anaya, “Acerca da necessidade da 

formação da consciência não há nenhuma dúvida, seja sobre sua procedência como de sua 

urgência. A dificuldade está, de fato, na determinação do conteúdo e da metodologia”124.  

Segundo os resultados desta pesquisa, nem mesmo a procedência dessa formação é hoje 

tão clara diante das novas dinâmicas relacionais digitalizadas. O desafio é tal que resta, em toda 

a evidência, a necessidade e a urgência de um novo caminho ético-pedagógico.  Quanto ao 

conteúdo e metodologia, os desafios são imensos e não se tem a pretensão de oferecer uma 

proposta nas próximas linhas, mas somente apontar horizontes que permitam sair do 

imediatismo paralisante, ou melhor, extasiante em relação aos avanços das mídias digitais, para 

considerar a dimensão humana em todo esse processo civilizatório construído sob a batuta das 

Big Techs digitais. 

 

 

 

 
124 “Acerca de la necesidad de la formación de la conciencia no cabe ninguna duda, sea sobre su procedencia como 

de su urgencia. La dificultad más bien reside en la determinación del contenido y la metodología”. ANAYA, 

La conciencia moral en Gaudium et spes 16, p. 344. Tradução nossa.  



 

215 

 

3.4.1 Desafios à educação da sensibilidade ética integral e integradora  

 

O caminho pedagógico/educativo da consciência moral125 é desafiado sempre mais a 

trilhar a via da sensibilização ética em vista do compromisso com os grandes dramas da 

sociedade atual126. Juntamente à dimensão intelectual, a pedagogia ética de cunho humanista-

existencial é desafiada a mostrar sua força enquanto caminho para o respeito e a promoção da 

dignidade da consciência moral em tempos de crescimento do poder algorítmico sobre as 

pessoas.  

A última parte do n. 16 de Gaudium et Spes apresenta a questão da consciência errônea 

em decorrência de ignorância invencível e vencível. Tal questão envolve a educação ética, seja 

pela necessidade do respeito à situação de ignorância invencível, como no compromisso de 

exortar a consciência ética quando, por descuido, já não trilha o caminho da verdade e do bem, 

cegando-se moralmente pelo hábito de pecar. 

Não raro, porém, acontece que a consciência erra, por ignorância invencível, sem por 

isso perder a própria dignidade. Outro tanto não se pode dizer quando o homem se 

descuida de procurar a verdade e o bem e quando a consciência se vai 

progressivamente cegando, com o hábito do pecado (GS, n. 16). 

O conceito de pecado, próprio da linguagem religiosa, precisa ser ampliado no diálogo 

com a sociedade contemporânea, relacionando-o às diversas estruturas e práticas sociais que 

 
125 Importante ter presente o estudo de Gatti sobre a abordagem do tema da educação moral na reflexão acadêmica. 

“La primera obra con el título Educación moral se remonta a comienzos de siglo y es de E. Durkheim, uno de 

los pioneros de las nacientes ciencias sociales. Casi contemporáneamente el problema de la educación moral 

recibía una especial atención en los estudios de S. Freud y de sus primeros discípulos (C. G. Jung y A. Freud). 

Desde entonces el tema de la educación moral y el del desarrollo moral, íntimamente unido al primero, 

constituyen un capítulo particular de notable importancia en el ámbito de la metodología pedagógica y de la 

psicología evolutiva. El estudio de la experiencia moral desde una perspectiva genética, tanto con la intención 

estrictamente teórica de comprender mejor sus dinamismos, y por lo tanto su intima estructura psicológica, 

como con la intención práctica de orientar la acción educativa en este campo, se puede remontar a E. Durkheim 

y a S. Freud; pero se ha desarrollado más en los países anglosajones, donde se ha convertido en una auténtica 

disciplina y donde desde hace tiempo existe una revista especializada (Journal of moral Education)”. GATTI, 

G. Educación Moral. In: COMPAGNONI, Francesco; PIANA, Giannino; PRIVITERA, Salvatore. (Dirs.). 

Nuevo diccionario de teología moral. Madrid: Paulinas, 1992, p. 512-513. 
126 No estudo do desenvolvimento moral, de cunho psicológico, é clara a relação entre a sensibilidade moral, juízo 

moral, decisão moral e, por fim, a ação moral. Assim explica Dario Bacchini: “La sensibilità morale riguarda 

il riconoscimento di determinate situazioni con un ambito morale: ciò accade quando si è consapevoli della 

relazione esistente tra la propria condotta e il benessere di altri individui. [...] Il giudizio morale attiene a ciò 

che un individuo ritiene si debba fare: implica quindi una valutazione su ciò che è giusto o sbagliato in 

determinate circostanze. Serve, in altri termini, a identificare quale corso di azione sarebbe necessario in 

rapporto a un certo ideale morale. [...] Il processo di decisione morale è la fase in cui vengono prese in esame 

le possibili alternative di condotta morale e valutati i costi e i benefici di una determinata azione sia su di sé sia 

sugli altri: è a questo livello che, ad esempio, entrano in scena i valori come fattori motivazionali nel processo 

decisionale. [...] L’azione morale, infine, riguarda la volontà e l’abilità esecutiva del soggetto nel realizzare 

quanto emerso dal processo di decisione”. BACCHINI, Lo sviluppo morale, p. 44.  



 

216 

 

negam a dignidade humana ou a exploram em nome de um avanço tecnológico que compromete 

a dinâmica ética e a dignidade das pessoas127.  

Por “ignorância invencível”, tema abordado desde a clássica escolástica, o Concílio 

afirma que o ser humano deve sempre agir segundo sua consciência128. Mesmo cometendo um 

erro objetivo, não se configura como uma busca deliberada por uma via alternativa à verdade 

moral, visto que a consciência está invencivelmente incapaz de chegar a ela. Isso significa que 

a dignidade da consciência moral não diminui pelo erro em si, mas por não buscar 

deliberadamente o bem e suas exigências.  

Diante do chamado ao comprometimento dos discípulos e discípulas de Cristo com os 

grandes dramas e êxitos da humanidade (GS, n. 1), a pedagogia ética é desafiada a oferecer 

caminhos educativos que orientem as pessoas a vencerem o subjetivismo exacerbado e a 

autorreferencialidade doentia. Nesse sentido é que Vidal coloca a educação moral em um 

projeto integral e integrador, mostrando como a articulação entre informação e conformação 

implicam diretamente no cultivo da sensibilidade e compromisso em relação aos valores 

morais: 

A educação moral deve ir além de uma mera “informação” ou de um aprendizado 

intelectual (currículo de matérias); deve tender a realizar uma “conformação” ética do 

sujeito. Mais que a transmissão de “conteúdos” (normas, princípios etc.), a educação 

moral tem de insistir em suscitar a “sensibilidade ética”, a partir da qual será imposta 

a consciência dos valores morais. A educação moral é um processo que dura toda a 

vida; contudo existe um período particular da vida no qual tem grande importância 

constituinte a tarefa educativa: desde a infância até a juventude (período no qual se dá 

o desenvolvimento moral). Os procedimentos da educação moral (objetivos, técnicas, 

conteúdos etc.) devem ser programados levando-se em conta as bases psicológicas do 

desenvolvimento moral e das características intimamente ligadas a tal 

desenvolvimento129. 

 
127 A doutrina social da Igreja considerou tais situações como estruturas de pecado. Conferir: JOÃO PAULO II. 

Sollicitudo rei Socialis: carta encíclica pelo vigésimo aniversário da encíclica Populorum Progressio. Roma, 

30 dez. 1987, n. 36. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html. Acesso em: 19 dez. 

2025; CIC, n. 1869. 
128 Cita-se um trecho do artigo de Anaya no qual há uma boa síntese do tema sobre a consciência errônea e sua 

ligação com a tratativa de Tomás de Aquino dentro do n. 16 de Gaudium et Spes. O autor destaca a importância 

da verdade moral como referência para a argumentação: “El tema [del error de conciencia] echa sus raíces en 

el pensamiento escolástico; santo Tomás fue quien estructuró la solución del tema en torno a la primacía de la 

razón. En este sentido afirmó que la razón – recta o errónea – siempre obliga, porque propone su juicio como 

verdadero y, en consecuencia, derivado de Dios, quién es causa de toda verdad. El sujeto debe obrar siguiendo 

su dictamen; cuando así lo hace, obligado por la razón invenciblemente errónea, no comete pecado o, como 

asevera nuestro texto, no pierde su dignidad. Este es el sentido de la doctrina conciliar que, una vez más, centra 

su afirmación en la verdad como punto de referencia. De allí que – con relación al segundo supuesto – el hombre 

que se despreocupa en buscar la verdad y el bien, o permite que el pecado tome posesión de sí en un creciente 

dominio, no puede sostener la igualdad de condiciones. Estamos ante la presencia de la culpa personal, que 

afecta a la dinámica de búsqueda de la verdad”. ANAYA, La conciencia moral en Gaudium et spes 16, p. 351. 
129 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 791-792. 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html


 

217 

 

Dentre esses pontos, merece destaque a formação para o desenvolvimento moral130 a 

partir da “sensibilidade ética”. A lógica digital, como se refletiu acima, tem grande poder de 

“acessar” a interioridade da consciência pela via das emoções, e não há outra maneira de 

confrontar tal influência pervasiva senão pela pedagogia que proporcione a aquisição gradual 

da sensibilidade ética. Também os valores éticos precisam ser comunicados levando em 

consideração a via dos afetos, e assimilados pela pessoa para que possa agir bem, como destaca 

Papa Francisco em Amoris Laetitia (AL): 

Para agir bem, não basta “julgar de modo adequado” ou saber com clareza aquilo que 

se deve fazer, embora isso seja prioritário. Com efeito, muitas vezes somos 

incoerentes com as nossas próprias convicções, mesmo quando são sólidas. Há 

ocasiões em que, por mais que a consciência nos dite determinado juízo moral, têm 

mais poder outras coisas que nos atraem; isto acontece, se não conseguirmos que o 

bem individuado pela mente se radique em nós como uma profunda inclinação afetiva, 

como um gosto pelo bem que pese mais do que outros atrativos e nos faça perceber 

que aquilo que individuamos como bem é tal também “para nós” aqui e agora. Uma 

formação ética válida implica mostrar à pessoa como é conveniente, para ela mesma, 

agir bem. Muitas vezes, hoje, é ineficaz pedir algo que exija esforço e renúncias, sem 

mostrar claramente o bem que se poderia alcançar com isso (AL, n. 265). 

Daí a importância do auxílio dos diversos âmbitos formativos, os quais precisam estar 

integrados para que a pessoa receba uma educação moral integral e integradora. Vidal apresenta 

os seguintes âmbitos educativos: “Âmbito da família. Âmbito da escola. Âmbito dos grupos 

descendentes, parafamiliares e paraescolares. Âmbito da sociedade em seu sentido amplo e 

global; Âmbito da comunidade religiosa (Igreja)”131. O desafio, no entanto, consiste no fato de 

que essas instâncias formativas sofrem forte crise na cultura atual por não conseguirem marcar 

presença junto às novas gerações como referência ética segura. É fundamental considerar a 

constatação que Vidal faz sobre esses âmbitos formativos em meados da década de 1970 e 

relacioná-los com status quo da cultura digital atual. Para ele, a escola seria ainda o campo com 

mais influência na formação moral em relação à família e à comunidade religiosa:  

 
130 De fato, a tarefa da educação moral é uma atividade multi e interdisciplinar, realidade para a qual a ética 

teológica é constantemente desafiada a assumir em vista de contribuir significativamente com a árdua, 

necessária e contínua tarefa da educação e autoeducação moral. Nesse sentido, é relevante a contribuição de 

Gatti ao tratar do dualismo e naturalismo moral que marcou o pensamento de E. Durkheim e S. Freud, para os 

quais o ser humano era natural e fatidicamente atraído pelo mal ao ponto de os referidos pensadores 

considerarem a moral do bem a se cumprir como totalmente heterônoma. Mostra também como a contribuição 

de E. Fromm e E. Ericson e os demais psicólogos da escola humanista desvelam a atração ao bem que também 

está no ser humano. Gatti mostra como essas duas linhas psicológicas sobre o desenvolvimento moral são 

assumidos pela Teologia moral em vista de uma educação ética que toque a dimensão das tendências naturais 

dentro de um projeto que ensine e faça emergir o bem. A Teologia moral, em sua compreensão, pode educar 

os desejos contando com a graça divina, a qual não dispensa, mas reforça a necessária pedagogia da luta interior 

como caminho para a maturidade moral dentro de dinamismos educativos. Conferir GATTI, Educación Moral, 

p. 516-527. 
131 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 793.  



 

218 

 

Sem menosprezar a importância das demais instâncias educativas, deve-se ressaltar 

não obstante a necessidade da educação moral na escola, com o que acentua-se sua 

influência decisiva na formação do sentido moral. Vão aqui algumas razões que 

mostram essa necessidade e essa importância: Diminuição do controle social. A 

sociedade atual tem claros componentes de caráter antiautoritário e anti-tradicional; 

diminuída a força do processo de ‘socialização’, a educação ética para a 

responsabilidade exige maior urgência e importância. Decadência do papel 

moralizador da família enquanto grupo fechado e autônomo. A família é certamente 

uma instância decisiva na educação moral, mas na atualidade sua funcionalidade será 

unicamente positiva se atuar sincronizada com o sistema educativo e, em geral, com 

o sistema social. Perda generalizada da influência moral das comunidades religiosas. 

Embora a religião continue tendo uma grande força ética, de caráter preferentemente 

crítico e utópico, a moral ortodoxa e confessional das Igrejas perdeu influência nas 

grandes massas da população132.  

De fato, a crise do modelo familiar tradicional e o surgimento de novas configurações 

familiares coincidem atualmente com a emergência de novos ritmos de vida característicos da 

cultura contemporânea133. A intensa rotina de trabalho leva os pais e/ou responsáveis a delegar 

a educação de seus filhos à escola, creches e outros centros formativos e a pouco se 

preocuparem com sua própria formação. O tempo livre, que poderia ser dedicado à presença 

mútua no contexto familiar, acaba sempre entrecortado pela conexão digital. Instaura-se, 

portanto, a crise da presença junto com a crise da atenção na construção de laços afetivos e, 

consequentemente, da educação moral134. Esses estilos de vida impactam diretamente a 

 
132 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 793-794. 
133 Lima Vaz considera essa crise em chave hegeliana ao tratar da relação entre ethos e tradição dentro do 

movimento cultural de colocar o “centro de gravidade” não no passado, mas no futuro, o que questiona 

seriamente a tradição ética por causar nela uma ruptura. “A relação do conceito fundamental da eticidade com 

o tempo histórico torna-se assim, extremamente problemática e aqui reside, sem dúvida, uma das causas mais 

visíveis desse niilismo ético que assinala dramaticamente, nas sociedades ocidentais modernas, a ruptura da 

tradição ética ou a desarticulação do processo dialético que aqui chamamos tradição e que realiza a 

suprassunção da oposição linear do presente e do passado na perenidade normativa do ethos. A primazia do 

futuro na concepção do tempo é homóloga à primazia do fazer técnico na concepção da ação, do qual procede 

o pressuposto utilitarista que, sob várias denominações e formas, subjaz a todo o desenvolvimento da ética 

moderna”. LIMA VAZ, Escritos de filosofia II: ética e cultura, p. 20-21. 
134 As pesquisadoras Débora Martins Consteila Neumann e Rafaela Jarros Missel mostram como a relação entre 

pais e filhos adolescentes é influenciada pelas tecnologias digitais. Um dos pontos destacados é o 

distanciamento entre os membros da família e o consequente enfraquecimento dos laços familiares. Tal 

realidade debilita ética e psicologicamente as famílias no enfrentamento dos novos desafios da cultura digital. 

O estudo apresentado pelas pesquisadoras é preocupante: “A Sociedade Brasileira de Pediatria (SBP) (2016) 

apresenta indicadores significativos da última pesquisa realizada pela TIC KIDS ONLINE-Brasil de 2015, 

dentre eles: do universo de 29.7 milhões da faixa etária entre nove a 17 anos de idade no Brasil, 23.7 milhões 

ou 80% são usuárias de internet; 66% acessam a Internet mais de uma vez ao dia. O telefone celular se tornou 

o principal dispositivo em 83%; 21% dos adolescentes deixaram de comer ou dormir por causa da internet; 

17% procuraram informações sobre formas de emagrecer; 10% formas para machucar a si mesmo; 8% 

relataram formas de experimentar ou usar drogas e 7% formas de cometer suicídio. Já 39% tiveram contato 

com pessoas que não conheciam pessoalmente e 18% encontraram-se com desconhecidos – considerando que 

na faixa etária entre 15-17 anos este dado cresce para 27%. Segundo a percepção de quanto seus pais ou 

responsáveis têm conhecimento das suas atividades na internet – em 11% das famílias os pais nada sabiam 

sobre as atividades de seus filhos e em 41% sabiam mais ou menos”. NEUMANN, Débora Martins Consteila; 

MISSEL, Rafaela Jarros. Família digital: a influência da tecnologia nas relações entre pais e filhos adolescentes. 

Pensando famílias, Porto Alegre, v. 23, n. 2, p. 77, dez. 2019. Disponível em: 

 



 

219 

 

qualidade das relações humanas fundamentais para a formação integral da pessoa, baseadas em 

vínculos afetivos, doação mútua, respeito e compaixão135. 

Quanto à escola, o drama não é diferente. A baixa qualidade do ensino e a pouca 

incidência didática na formação humana dos estudantes fazem com que os espaços estudantis 

sejam marcados por bullying entre alunos e forte desrespeito e violência contra professores136. 

Nesse cenário crítico, a presença abrangente das tecnologias digitais ainda não foi 

adequadamente integrada aos programas pedagógicos, de modo a promover o desenvolvimento 

genuinamente acadêmico e humano dos alunos. Ao contrário, o que se nota é a queda acentuada 

da atenção e o comprometimento da capacidade de assimilação e reflexão de conteúdos pelos 

alunos. A UNESCO, em recente pesquisa, afirma que as tecnologias digitais não estão 

facilitando a dinâmica pedagógica, mas colocando novos e sérios desafios para a dinâmica do 

ensino como um todo137.  

A Igreja Católica, enquanto ambiente da vivência da fé e formação para a vida cristã, 

enfrenta sérias dificuldades para estar presente, sobretudo, entre adolescentes e jovens. A 

catequese para essas faixas etárias enfrenta sérios desafios para integrar os elementos 

fundamentais da fé com a experiência real e concreta das pessoas no presente momento 

sociocultural digital138. Sobre a questão vocacional, por exemplo, o critério da realização 

 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1679-494X2019000200007&lng=pt&nrm=iso. 

Acesso em: 26 fev. 2025. 
135 Neste artigo citado a seguir, os estudiosos apresentam os resultados de suas pesquisas sobre a influência da 

Internet na dinâmica familiar a partir do uso das tecnologias digitais e afirmam: “Participaron en el mismo 9 

padres, 25 adolescentes, en entrevistas y grupos focales, así mismo se encuestó a 141 padres y madres y 226 

adolescentes. Los resultados nos muestran que según el nivel de manejo de internet que tienen los padres de 

familia se establecen particulares tipos de interacción con sus hijos”. BARRERA VALENCIA, Dagoberto; 

DUQUE GÓMEZ, Luz Neidy. Familia e internet: consideraciones sobre una relación dinámica. Revista Virtual 

Universidad Católica del Norte, Medellín, n. 41, p. 31, feb./abr. 2014. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/pdf/1942/194229980004.pdf. Acesso em: 26 fev. 2025.  
136 Para a definição de bullying no contexto escolar e de como essa realidade é considerada do ponto de vista dos 

professores, indica-se o seguinte artigo: CROCHICK, José Leon et.al. Bullying nas escolas: percepções de 

professores. Educação: Teoria e Prática, Rio Claro, v. 34, n. 67, p. 1-27, 2024. DOI: 10.18675/1981-

8106.v34.n.67.s17613. Disponível em: 

https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/educacao/article/view/17613. Acesso em: 26 fev. 

2025.  
137 “Dados de avaliações internacionais em larga escala, tais como os fornecidos pelo Programa de Avaliação 

Internacional de Estudantes (Programme for International Student Assessment – PISA), sugerem uma 

correlação negativa entre o uso excessivo das Tecnologias de informação e comunicação (TIC) e o desempenho 

acadêmico. Descobriu-se que a simples proximidade de um aparelho celular era capaz de distrair os estudantes 

e provocar um impacto negativo na aprendizagem em 14 países”. UNESCO. Tecnologia na educação. Uma 

ferramenta a serviço de quem?: Resumo do relatório de monitoramento global da educação 2023: Paris: Unesco 

2023, p. 8.  DOI: https://doi.org/10.54676/CUYC7902. Disponível em: 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386147_por. Acesso em: 29 abr. 2024. 
138 Para o aprofundamento sobre os desafios da catequese na cultura digital, conferir: PONTIFÍCIO CONSELHO 

PARA A PROMOÇÃO DA NOVA EVANGELIZAÇÃO. Diretório para a catequese. São Paulo: Paulinas, 

2020, n. 359-372. O documento está também disponível online: 

https://www.ihu.unisinos.br/images/ihu/2020/06/novo-diretorio-catequese.pdf. Acesso em: 19 dez. 2025.  

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1679-494X2019000200007&lng=pt&nrm=iso
https://www.redalyc.org/pdf/1942/194229980004.pdf
https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/educacao/article/view/17613
https://doi.org/10.54676/CUYC7902
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386147_por
https://www.ihu.unisinos.br/images/ihu/2020/06/novo-diretorio-catequese.pdf


 

220 

 

pautado pelo bem-estar material e financeiro tem muito mais importância na construção do 

futuro bem-sucedido do que os valores essenciais da fé cristã139.  

Essa ação conjunta para a educação moral hoje, ainda que bastante afetada e 

enfraquecida dentro da cultura digital, é desafiada a se redefinir a fim de que esses diversos 

âmbitos formativos tomem consciência e se comprometam a contribuir nessa árdua tarefa. 

Como afirma Freire, “ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho: os homens se 

libertam em comunhão”140.  

É fato que a solidez e o peso das instituições são constantemente confrontados dentro 

da cultura digital que prima por relações mais horizontalizadas, líquidas e leves. Os embates 

com as instituições estatais que buscam regulamentar as plataformas digitais mostram 

justamente esse fato141. As Big Techs, na verdade, buscam, a todo custo, fugir da solidez pesada 

da responsabilidade sobre o que acontece em suas plataformas, delegando toda a 

responsabilidade aos usuários. Com isso, propõem uma visão falsa de que as plataformas 

digitais são eticamente neutras (LS, n. 107). Para além da regulamentação e responsabilização 

das Big Techs, nada eximirá os sujeitos éticos de zelarem pela própria formação ética e 

manterem sempre suas consciências bem formadas. Isso porque, conforme foi demonstrado, 

não há interesse dos desenvolvedores das plataformas digitais em fomentar o pensamento 

crítico, responsável e criativo, ou seja, autônomo. Nesse contexto, com Vidal, é preciso se 

questionar:  

“[...] a pergunta fundamental e finalizante da educação moral é: como formar pessoas 

que, agindo com autonomia e respeitando o legítimo pluralismo, sejam capazes de 

transformar o mundo que as rodeia construindo uma sociedade mais justa na qual se 

encarne o ideal dos valores éticos? A resposta é dupla: vivendo o ideal da autonomia 

e realizando o ideal de justiça142. 

 
139 Neste artigo, o autor aprofunda outros elementos da cultura atual que impactam na crise vocacional. COSTA, 

Marco Antonio Norberto. As dificuldades dos vocacionados na cultura moderna. Revista Contemplação, 

Marília, n. 34, p. 97-114, out. 2024. Disponível em: 

https://revista.fajopa.com/index.php/contemplacao/article/view/420. Acesso em: 26 fev. 2025. 
140 FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 87.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2023, p. 71. O pensamento de 

Paulo Freire entra na reflexão desta tese devido à sua evidente e constante relação entre pedagogia e ética. 

Segundo Almeida, “Freire compreende a ética como vocação universal do ser humano a Ser Mais, enquanto 

natureza ontológica ainda adormecida. Destaca que a conscientização é o lento processo de compreensão da 

realidade na medida em que o sujeito se torna autônomo pelo pensar crítico na estranheza de seu olhar”. 

ALMEIDA, A teologia da consciência, p. 137. 
141 O GLOBO. ‘Ditador brutal’: Elon Musk volta a atacar Moraes e diz que vai tirar funcionários do X do Brasil. 

09 abr. 2024. Disponível em: https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/09/elon-musk-volta-a-atacar-

moraes-e-diz-que-vai-tirar-funcionarios-do-x-do-brasil.ghtml. Acesso em: 03 maio 2024. 
142 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 801. 

https://revista.fajopa.com/index.php/contemplacao/article/view/420
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/09/elon-musk-volta-a-atacar-moraes-e-diz-que-vai-tirar-funcionarios-do-x-do-brasil.ghtml
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/09/elon-musk-volta-a-atacar-moraes-e-diz-que-vai-tirar-funcionarios-do-x-do-brasil.ghtml


 

221 

 

Nesse contexto marcado pela influência pervasiva da lógica digital em todas as 

dimensões da cultura, a educação da consciência moral cristã tem o grande desafio de valorizar 

a pessoa humana e convocá-la para assumir a posição de sujeito na cultura digital. Ainda que a 

formação teórica e técnica seja essencial para compreender a fundo os dispositivos digitais, e 

seja restrita aos que trabalham mais diretamente nos diversos setores das tecnologias digitais, a 

formação da consciência tem seu foco na dignidade da pessoa humana, tanto para 

desenvolvedores quanto para os que interagem com as plataformas online. Apresentar caminhos 

da interiorização de valores éticos e o cultivo de virtudes é o grande desafio da formação ética, 

sobretudo diante da crise das relações humanas no atual panorama cultural. 

Às instâncias de educação ética cabe, portanto, o desafio de oferecer elementos para que 

as pessoas possam compreender os dinamismos da cultura digital em suas potencialidades e 

riscos para a convivência humana e oferecer uma visão ética equilibrada, capaz de ser acolhida 

pelo sujeito em seu centro de discernimento prudencial e decisões, isto é, a consciência. Propor 

os valores cristãos dentro do processo de humanização da cultura digital torna-se cada vez mais 

necessário e desafiador em uma sociedade que evolui tecnologicamente, almeja modelos mais 

fluidos e leves de vida, mas que não alcança sua realização existencial plena. Em linguagem 

religiosa, fundamentada no Evangelho, pode-se afirmar que as tecnologias digitais, em si 

mesmas, não são capazes de oferecer vida em abundância (Jo 10,10) para a humanidade e toda 

a criação. 

O gap entre a moral elaborada pelo Magistério eclesiástico e a moral vivida pelos 

sujeitos éticos na cultura digital tem de ser analisado a partir de um horizonte que contemple 

também o gap que as pessoas experimentam em relação à busca de realização pessoal e as 

frustrações que experimentam na cultura hiperconectada. Nesse sentido, Vidal deixa claro que: 

“A técnica não soluciona todos os problemas do homem; esse continua se perguntando sobre 

os ‘fins’ (o para quê) e pelos ‘sentidos’ (o por quê?). Mais ainda, a técnica sem a ética conduz 

à irracionalidade e à desumanização”143.  

O sinal evidente da necessidade da formação da consciência moral está na 

desvalorização da pessoa na atual cultura digital. Quando a pessoa humana passa a ser 

considerada uma fonte de dados e uma peça a mais dentro do grande sistema algorítmico, 

significa que o desprezo pela pessoa enquanto sujeito ético chegou a seu ponto crítico. Não é 

para menos que a cultura que emerge na atualidade seja digital, não porque a tecnologia a 

 
143 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 794. 



 

222 

 

produza por si mesma, mas porque as práticas culturais passam a se organizar a partir de 

mediações tecnológicas centrais. Segundo Sbardelotto, 

[...] o digital não é apenas mais um elemento tecnológico da vida atual, mas sim uma 

dimensão constitutiva da experiência humana na contemporaneidade. A cultura digital 

fomenta a redefinição dos modos de ser e agir hoje, em uma sociedade profundamente 

marcada pela lógica da conectividade, imersa em uma experiência que desafia a 

separação entre o on-line e o off-line, o físico e o digital144.  

Ao se destacar, nesta tese, a necessidade de formar a consciência, não se tem como 

propósito negar a relevância da tecnologia digital nem seus significativos benefícios para os 

diversos setores da sociedade global. A questão central é evidenciar o lugar da pessoa humana 

como sujeito e destinatária do desenvolvimento tecnológico, bem como os desafios recorrentes 

que isso impõe à ética teológica. Vidal, por exemplo, ao tratar do fenômeno moral dentro dos 

diversos setores da cultura humana, destaca “a implicação da pessoa em todas as realizações 

humanas, sejam elas de caráter econômico, político, cultural, jurídico ou empresarial ou outras. 

Em todas elas se trata não de ‘coisas’, mas de ‘sujeitos humanos’, isto é, de ‘pessoas’”145. 

O reconhecimento da centralidade da pessoa humana diante dos avanços tecnológicos 

exige assumir os desafios de construir uma cultura na qual liberdade, responsabilidade e 

criatividade sejam elementos fundamentais e critérios decisivos para o avanço tecnológico 

digital. Por isso Vidal insiste: 

[...] a realidade e o conceito de pessoa têm uma carga axiológica irrenunciável. Em 

duas vertentes: subjetiva e objetiva. Com efeito, a dimensão moral brota da pessoa, e 

o valor moral se refere à pessoa. A instância moral, subjetiva e objetiva, não é algo 

sobreposto à realidade da pessoa, mas um de seus componentes internos. [...] a pessoa 

é a origem e a meta de toda ação que pretenda ser humana e humanizadora. Essa 

orientação personalista é uma condição imprescindível do discurso ético146. 

Diante da acelerada digitalização da cultura e do crescente impacto na dimensão dos 

sentimentos humanos, a formação ética tem como desafio maior repropor a busca dos fins e 

significados para poder questionar a presença das mídias digitais e orientá-las eticamente. “As 

realizações humanas se reduzem e ressecam quando são controladas exclusiva ou 

predominantemente pela ‘razão instrumental’. É necessário abri-las para o horizonte dos ‘fins’ 

e dos ‘significados’. Esse horizonte marca o começo do reino da Ética”147. 

 
144 SBARDELOTTO, Moisés. Cultura digital e experiência on-life: a conectividade como dimensão existencial da 

contemporaneidade. In: SBARDELOTTO, Moisés; TRASFERETTI, José Antônio; ZACHARIAS, Ronaldo 

(Orgs.). Cultura digital e Igreja: desafios ético-pastorais. São Paulo: Paulus, 2025, p. 109. 
145 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 636. 
146 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 636. 
147 VIDAL, Nova moral fundamental, p. 639. 



 

223 

 

A educação para a sensibilização ética em tempos digitais, portanto, é desafiada a 

oferecer elementos para um pensamento crítico, capaz de questionar, por exemplo, a tendência 

paradoxal da atual cultura que pretende ser global enquanto se aferra ao egoísmo individualista 

e se mantém pela exploração da pessoa humana. Freire propõe uma pedagogia por meio da qual 

a realidade seja colocada em uma percepção crítica que possa destacar as grandes problemáticas 

e desafios presentes na cultura: 

O que antes já existia como objetividade, mas não era percebido em suas implicações 

mais profundas e, às vezes, nem sequer era percebido, se “destaca” e assume o caráter 

de problemas, portanto, de desafio. [...] A educação problematizadora se faz, assim, 

um esforço permanente através do qual os homens vão percebendo, criticamente, 

como estão sendo no mundo com que e em que se acham148. 

Esse senso crítico e problematizador é necessário para enfrentar o paradoxo que coloca 

a humanidade em uma grande crise de relações nos mais diversos níveis. A formação moral é 

desafiada a denunciar a não solidariedade que permeia a atual cultura149. O Catecismo da Igreja 

Católica apresenta a educação da consciência como condição para enfrentar justamente as 

influências negativas que atentam contra a dignidade humana. Dentre essas influências 

maléficas, está a que leva ao fechamento individualista e autossuficiente: 

A consciência deve ser educada e o juízo moral, esclarecido. Uma consciência bem 

formada é reta e verídica. Formula seus julgamentos seguindo a razão, de acordo com 

o bem verdadeiro querido pela sabedoria do Criador. A educação da consciência é 

indispensável aos seres humanos submetidos a influências negativas e tentados pelo 

pecado a preferir seu julgamento próprio e recusar os ensinamentos autorizados (CIC, 

n. 1783). 

Após reconhecer a importância da formação da consciência, o Catecismo se volta para 

o significado e valor dessa educação tão importante, que permeia todas as etapas da vida da 

pessoa em seu processo de crescimento e amadurecimento: 

A educação da consciência é uma tarefa de toda a vida. Desde os primeiros anos, alerta 

a criança para o conhecimento e a prática da lei interior reconhecida pela consciência 

moral. Uma educação prudente ensina a virtude, preserva ou cura do medo, do 

egoísmo e do orgulho, dos sentimentos de culpabilidade e dos movimentos de 

complacência, nascidos da fraqueza e das faltas humanas. A educação da consciência 

garante a liberdade e gera a paz do coração” (CIC, n. 1784). 

 
148 FREIRE, Pedagogia do oprimido, p. 100. 
149 Vidal denuncia posturas éticas que se pautam por uma razão não solidária, isto é, voltada para a realização e o 

bem-estar da pessoa, mas desconectada do contexto social, institucional, estrutural. VIDAL, Nova moral 

fundamental, p. 642. 



 

224 

 

Majorano ressalta, desse trecho do Catecismo da Igreja Católica, o fato de o Magistério 

eclesiástico colocar em evidência os elementos da liberdade e sua relação com a paz do coração 

dentro da tratativa da formação da consciência. Na visão do teólogo moral italiano, “esta é a 

única maneira não somente de manter coerência com uma visão do bem moral inspirado no 

Evangelho, mas também servem para dar novamente efetiva significação à proposta moral”150. 

De fato, a educação da consciência, quando bem sucedida, tem por fruto a construção e 

a consolidação do dinamismo moral, cujas fontes são a opção fundamental e a atitude moral151. 

Segundo Vidal, a opção fundamental é como que o norte existencial para o bem, o verdadeiro 

e o justo: “Mediante a opção fundamental a pessoa expressa nuclearmente seu ethos, isto é, o 

dinamismo ético de sua vida enquanto sujeito responsável”152. Por ser primeiramente “opção”, 

e só depois “fundamental”, fica evidente que a educação da consciência não é “formatação”, 

mas um convite bem estruturado para que o sujeito ético se assuma como tal diante das 

complexidades inerentes à construção de uma vida que seja digna de ser vivida.  

 

3.4.2 Desafios à educação ética da subjetividade e sua abertura à reciprocidade 

 

A educação da consciência, nesse sentido, pode ser abordada também a partir da chave 

hermenêutica “interioridade e exterioridade”, conforme se refletiu acima153. Vidal deixa claro 

esse modo de compreensão ao refletir sobre o conceito fundamental de autonomia: 

A autonomia moral é, em síntese, a estrutura antropológica da subjetividade e da 

reciprocidade quando atua no terreno dos valores éticos. Assim entendida a autonomia 

moral é a fonte preferentemente subjetiva da única meta da educação moral. A fonte 

preferentemente objetiva expressa-se em termos de justiça154. 

A consideração da justiça na elaboração da ética cristã em tempos digitais tem por 

objetivo integrar os sujeitos éticos nas grandes causas referentes à humanidade e a toda a Casa 

Comum. O ideal da autonomia vem falsamente proposto pela lógica digital, especialmente pelo 

fato de os dispositivos serem individuais, configuráveis aos gostos do usuário. No entanto, a 

lógica algorítmica exerce forte poder inibidor da autonomia ao desvinculá-la da justiça. Assim, 

o usuário é influenciado a interagir reativamente com publicações e produtos, a movimentar-se 

com os dispositivos, fazendo assim funcionar com eficácia os sistemas de geolocalização. Em 

 
150 MAJORANO, A Consciência, p.128. 
151 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 749-750. 
152 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 755. 
153 Conferir o ponto 3.2 Desafios à interioridade e exterioridade da consciência moral na dinâmica digital. 
154 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 802. 



 

225 

 

síntese, o usuário não é considerado como sujeito eticamente autônomo, mas como uma “peça 

na engrenagem”. Essa instrumentalização do usuário se dá paulatinamente ao ir se afastando 

do confronto autêntico com a alteridade. Sem o outro, não há espaço para a responsabilidade 

criativa, livre e responsável, mas só para a indiferença e para o olhar centrado sobre si próprio.  

Por isso Vidal apresenta a justiça como categoria ética fundamental com grande 

incidência na cultura digital: “A categoria ética da justiça é a ponte que une a estrutura moral 

subjetiva com a estimativa moral objetiva. Aprender a agir em justiça é o complemento 

imprescindível da autonomia moral; consequentemente, forma parte da meta da educação 

moral”155. Essa integração não nega o movimento crescente do digital, mas visa colaborar para 

que os usuários se tornem sujeitos capazes de combater o poder de cooptação da subjetividade 

presente nas dinâmicas algorítmicas.  

Quanto à interioridade do sujeito ético, a educação da consciência aponta para a 

responsabilidade pessoal, que vai sendo gradualmente construída em vista da autonomia. O 

conjunto de experiências dentro de um projeto existencial e axiológico leva cada pessoa a se 

comprometer com sua própria dinâmica educativa. Trata-se de um processo de amadurecimento 

que é impossível de ser delegado totalmente a terceiros ou esperar que aconteçam 

“automaticamente” dentro das ambiências digitais. Na dimensão da exterioridade, trata-se da 

abertura de cada pessoa para receber contribuições nessa árdua e perene tarefa de educar a 

própria consciência moral. 

A formação de sujeitos autênticos torna-se urgente diante da constante sobrecarga de 

estímulos promovida pelas plataformas digitais, cujos sistemas de notificações tendem a 

capturar a atenção dos indivíduos, muitas vezes em detrimento de sua liberdade e capacidade 

crítica. A acirrada polarização política que coloca em risco a harmonia social planetária deixa 

claro o desinteresse formativo dentro da cultura digital. A arte exigente do diálogo vem sendo 

gradualmente substituída por uma comunicação digital cada vez mais avançada em termos de 

conexão, mas profundamente carente de significado antropológico e ético.  

O cultivo de uma consciência crítica sobre o atual estágio da interação entre tecnologia 

digital e cultura constitui um passo formativo indispensável. Somente assim o usuário pode se 

tornar, de fato, um sujeito ético no contexto digital, capaz de contribuir ativamente para a 

construção ética nas interações digitais. Essa conscientização só se consolida nas convicções 

pessoais quando a realidade é interpretada à luz de valores fundamentais, como o respeito à 

dignidade humana e o compromisso coletivo com a busca contínua da verdade (GS, n. 16).  

 
155 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 802. 



 

226 

 

O desafio ético no campo da educação da consciência moral, portanto, está em fortalecer 

a liberdade, a responsabilidade e a criatividade dos sujeitos, a fim de colocar as inovações 

tecnológicas a serviço da dignidade humana, e não de sua exploração.  

  

3.4.3 Desafios à educação moral para a liberdade responsável e criativa  

 

A cultura digital com suas constantes inovações tecnológicas, para que seja direcionada 

para um projeto ético humanizador, pressupõe a responsabilidade criativa de todos os 

envolvidos, desenvolvedores e os públicos que interagem nas mais diversas plataformas. As 

ambiências digitais, como se demonstrou, são projetadas com tecnologias cada vez mais 

evoluídas para se alcançar a qualificação antropológica na busca de moldar a interioridade 

humana e sua autocompreensão.  

Enquanto sujeitos éticos, há o desafio de abrir-se à dinâmica da alteridade e criticar a 

cultura digital fechada em suas bolhas de filtro ideológico-manipuladoras. O crescimento ético 

precisa trilhar caminhos desafiadores que defendam e promovam a consciência dialógica ante 

a crise do individualismo digital. Mais do que nunca, é urgente assumir uma “ascética relativa 

aos meios de comunicação” na busca da liberdade e responsabilidade criativas, conforme já 

propunha Häring em 1979.  

A liberdade dos filhos de Deus, comprada pelo alto preço do sangue da aliança, requer 

também constantemente o preço da renúncia voluntária. As melhores oportunidades 

para exercitar este “estar livre para os outros” surgem mediante a solicitude em 

atender ao próximo, solicitude que é essencial à comunicação genuína. Por exemplo, 

sugerimos que o pai de família não enterre seu rosto nas páginas do jornal que tratam 

de esportes, quando sua esposa e/ou seus filhos estão desejando sua companhia, à 

noite, depois que ele volta do trabalho. Ainda: o ouvinte ou o espectador ávido 

desligarão o rádio, a televisão ou os aparelhos estereofônicos, respeitando o espírito 

de comunidade, caso o programa atrapalhe os outros. São inúmeras as ocasiões em 

que podemos e devemos exercitar a moderação ditada pela frugalidade ascética. 

Somente assim conseguiremos evitar o perigo de nos tornarmos meros consumidores 

dos meios de comunicação social156.  

As semelhanças com a cultura contemporânea são muitas em relação aos dispositivos 

digitais que, por sua dinâmica sempre conectada e constantemente solicitando atenção por meio 

dos sistemas de notificações, acabam por afetar negativamente o relacionamento presencial. 

Ficou clássica a afirmação de que as plataformas digitais aproximaram os distantes e 

distanciaram os próximos. 

 
156 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 186. 



 

227 

 

Os meios de comunicação de massa, antes do processo de digitalização, se 

configuravam como sistema de transmissão “um para muitos”, especialmente o rádio e a 

televisão. Hoje, a fruição dos meios digitais e a alimentação de suas plataformas seguem, 

aparentemente, uma lógica diversa, de “um para um”. Mesmo na lógica de muitos seguidores, 

é a reação de cada um que conta, especialmente os (dis)likes e comentários. Essa interação, 

ainda que pública, parte de uma lógica hiperindividualista, muito distante de ser uma relação 

entre sujeitos éticos digitais.  

Diferente das mídias tradicionais, nas quais o conteúdo era voltado a um público amplo 

e captava a atenção de forma generalizada, os algoritmos atuais operam com uma lógica mais 

pervasiva e eticamente desafiadora. Hoje, não se trata apenas de “enterrar o rosto” no 

smartphone, mas de mergulhar em uma ambiência digital onde o sujeito se projeta, se identifica 

e se vê envolvido, muitas vezes ignorando as pessoas e o contexto que o cercam. 

A responsabilidade ética criativa deve confrontar a curiosidade alienante que domina a 

cultura digital. Essa curiosidade alimenta polêmicas de grande repercussão, mas de curta 

duração, impedindo reflexões éticas mais profundas. Nas plataformas, ela se torna combustível 

essencial, explorado por algoritmos que visam manter o usuário constantemente conectado. 

Guareschi analisa o efeito avassalador dessa atmosfera digital que dificulta a ação reflexiva dos 

sujeitos éticos: 

[...] o que existe neste momento, o que é dito agora, para muitos que vivem a caça de 

novidades do último momento, passa a assumir igualmente o status de verdade. 

Existem hoje diversos grupos de pesquisa que passaram a investigar as consequências, 

principalmente políticas, desse fenômeno – denominado presentificação –: o aqui e o 

agora passam a ser os novos critérios, não apenas de realidade, mas também de 

verdade. Em parte, relacionada com essa procura de dimensão de novo, outra 

característica relevante, trazida à tona pelo consumo avassalador das novas mídias, é 

o interesse e a procura da parte dos usuários por algo leve, rápido, que passou a ser 

chamado, por muitos analistas, de lúdico [...]. Somam-se a isso a fragmentação das 

mensagens e o desconhecimento das fontes noticiosas. Vai-se criando um mundo 

atomizado, em que mentiras, rumores e fofocas se espalham com velocidade 

alarmante. Nada é apresentado de modo coercitivo. A sedução é conduzida pela 

dimensão lúdica, que não força a nada. Cria-se um sentimento de autoevidência157.  

O sujeito ético precisa ser mais que um usuário, produtor ou fruidor de conteúdos, e 

sentir-se interpelado a assumir a liberdade responsável e criativa como princípio básico para 

habitar responsavelmente as ambiências digitais. A inquietação ética é fundamental para 

questionar o tempo gasto nas atividades online, especialmente na lógica dos vídeos curtos 

(shorts) que pouco contribuem para o crescimento pessoal ou coletivo. Ela também questiona 

 
157 GUARESCHI, Sujeitos digitais, p. 196.  



 

228 

 

a dinâmica digital, que fragmenta a realidade sem promover conexões profundas para a 

formação da consciência crítica. Além disso, interpela o funcionamento dos algoritmos, que 

distorcem a compreensão da conjuntura social. 

Sem a inquietação ética, a cultura digital irá se projetar cada vez mais sobre e para 

usuários, mas não para sujeitos éticos que interajam com liberdade responsável e criativa nas 

ambiências online. Esse movimento de inquietude está em consonância com o despertar 

filosófico diante do mundo dado. A arte de questionar faz parte essencial do espírito humano. 

Substituir essa inquietude com um sistema de respostas prontas geradas pelas plataformas de 

IAs generativas é, portanto, uma afronta à dignidade humana. Nesse sentido, vale citar o teólogo 

e filósofo Lima Vaz. Ele constata com agudeza que a crise de uma sociedade se dá quando a 

inquietação humana é anestesiada pelo movimento de tornar o ser humano um animal satisfeito. 

Esse movimento, para ele, seria a morte da filosofia: 

Para que a filosofia possa morrer é necessário que a busca dessas razões [razões de 

ser e de agir] deixe de ser um dos polos orientadores da inquietação humana. É 

preciso, pois, que o homem, segundo a imagem que dele começa a predominar na 

nossa civilização como epítome da crise a que acima nos referíamos, deixe de ser o 

animal inquietum e descanse na planície sem fim dos bens que se oferecem à 

satisfação das suas necessidades vitais imediatas, tornando-se definitivamente um 

animal satisfeito. Aí a Filosofia morreria de inanição porque não é esse seu alimento 

substancial. A razão teria cessado então sua atividade interrogante e o homem-robô 

dominaria a terra158. 

E o homem-robô, é preciso insistir, não se restringe ao projeto transumanista em curso. 

Essa expressão utilizada por Lima Vaz, em 1978, concretiza-se na lógica das plataformas 

digitais voltadas para usuários objetificados e presentificados. A responsabilidade quanto ao 

projeto do “homem-robô” muito bem se aplica aos que estão à frente dos projetos das grandes 

Big Techs. Esse grupo restrito, mas altamente influente, é que tem dominado e ditado os rumos 

da cultura digital. A responsabilização ética, mesmo considerando a realidade das tecnologias 

do machine learning e deep learning, não pode recair sobre os sistemas de algoritmos, mas 

sobre quem deles tira seus grandes lucros e de quem deles faz uso irrefletido ou malicioso159.  

A educação para a liberdade responsável e criativa, portanto, é desafiada justamente a 

mostrar que a ética cristã católica não tem cunho retrógrado, mas que acompanha o desenrolar 

cultural com criatividade, sempre encontrando caminhos de humanização. Recusar os avanços 

 
158 LIMA VAZ, Morte e vida da filosofia, p. 12. 
159 A grande questão ética está no conflito entre meios e fins dentro do desenvolvimento e aplicação da IA por seus 

desenvolvedores e utilizadores. Para Martín Carbajo Núñez, “Embora o fim seja dado pelo programador 

humano, essas máquinas podem ter a capacidade de escolher os meios. Poderia dizer-se que, para elas, o fim 

justifica os meios, contradizendo, assim, um dos grandes princípios éticos”. CARBAJO-NÚÑEZ, Inteligência 

artificial e humanismo de fraternidade, p. 484.  



 

229 

 

tecnológicos não é o caminho160, conforme reforçou Papa Francisco em sua carta encíclica 

Laudato Si’. Mais que retroceder culturalmente, o Pontífice convoca a todos para refletir sobre 

as mudanças de grandes magnitudes que estão em curso e assumir os desafios emergentes na 

cultura digital a partir da fé cristã:  

O que está a acontecer põe-nos perante a urgência de avançar numa corajosa revolução 

cultural. A ciência e a tecnologia não são neutrais, mas podem, desde o início até ao 

fim dum processo, envolver diferentes intenções e possibilidades que se podem 

configurar de várias maneiras. Ninguém quer o regresso à Idade da Pedra, mas é 

indispensável abrandar a marcha para olhar a realidade doutra forma, recolher os 

avanços positivos e sustentáveis e ao mesmo tempo recuperar os valores e os grandes 

objetivos arrasados por um desenfreamento megalômano (LS, n. 114).  

A revolução cultural proposta por Francisco só será possível com sujeitos éticos 

autênticos, que habitem as ambiências digitais e atuem na cultura atual guiados por uma 

autonomia aberta à alteridade e comprometida com a justiça. O grande desafio recai sobre 

processos educativos capazes de integrar esses dois valores, como destaca Vidal: 

A autonomia e a justiça integram-se para formar a única meta da educação moral. Os 

dois princípios orientam os esforços educativos para um mesmo ideal: formar o 

homem ético capaz de transformar a realidade humana, elevando-a até níveis cada vez 

mais altos de humanização161. 

Por fim, faz-se necessário compreender a cultura digital sem deixar de lado a realidade 

humana sobre a qual ela se embasa. A ética teológica, partindo do mistério pascal de Cristo, 

precisa sempre ir além de uma moral intelectualizada e abstrata para se colocar entre as pessoas 

que sobrevivem em meio às múltiplas complexidades do acelerado processo de digitalização. 

Paulo Apóstolo, que sem medo ampliou os horizontes da evangelização, estava convencido de 

uma realidade de fé fundamental que muito pode contribuir para elaboração da ética cristã hoje: 

“É para a liberdade que Cristo nos libertou. Fiquem firmes, portanto, e não se deixem prender 

de novo ao jugo da escravidão” (Gl 5,1).  

A liberdade responsável e criativa é uma exigência ética central em qualquer proposta 

educativa. Em tempos digitais, ela enfrenta desafios significativos, especialmente quando se 

busca alinhá-la à dinâmica libertadora da Palavra de Deus. Tal libertação requer a contemplação 

do sentido mais profundo do existir, e não somente um regramento na fruição de plataformas e 

conteúdos digitais, conforme se pode depreender da afirmação de Häring. 

 
160 Conforme bem notou Carbajo Núñez, “A aproximação do Papa à IA é crítica, mas não pessimista”. CARBAJO-

NÚÑEZ, Inteligência artificial e humanismo de fraternidade, p. 488. 
161 VIDAL, Moral de atitudes, v. 1, p. 802-803. 



 

230 

 

Estou convencido de que só pode evitar o sermos transformados em manipuladores 

manipulados, na medida em que cultivamos a dimensão contemplativa de nossa 

existência. Sem a necessária educação para se chegar ao tipo adequado de 

contemplação e de oração (integração entre fé e vida), será vã nossa esperança de ver 

surgir uma geração capaz de um bom discernimento162. 

O apelo de Häring à contemplação mantém sua atualidade na cultura digital. Contemplar 

a própria essência é um convite a recompor a consciência humana fragmentada, tornando-a 

capaz de discernir, decidir e agir à luz da coerência entre fé e vida. Desse modo, a pedagogia 

ética é desafiada a assumir um papel estruturante, oferecendo diretrizes sólidas que orientem 

indivíduos coletivos e institucionais diante os desafios emergentes na cultura digital, 

preservando a humanização como horizonte crítico e irrenunciável.   

 

NOTAS CONCLUSIVAS 

 

A reflexão sobre os desafios emergentes na cultura digital para a elaboração da ética 

cristã seguiu quatro passos. Primeiramente, buscou-se contextualizar a compreensão da 

consciência moral, que está ao n. 16 de Gaudium et Spes, dentro da proposta conciliar. Essa 

contextualização deixou clara a importância articuladora da consciência moral dentro da visão 

personalista dos padres conciliares a partir de uma nova consciência eclesial.  

Em seguida, foi demonstrado como as dimensões da interioridade e da exterioridade se 

constituem como elementos importantes para analisar a consciência moral em tempos digitais. 

Após abordar a influência pervasiva da lógica digital nessas duas dimensões da pessoa humana, 

sobretudo pela via dos afetos e das emoções, iniciou-se o confronto da digitalização hodierna 

com a compreensão da consciência moral apresentada em Gaudium et Spes, n. 16. Esse denso 

parágrafo da reflexão conciliar mostra a centralidade do diálogo na constituição do humano em 

sua teia relacional, seja consigo mesmo, com o outro e com o totalmente Outro. Ficou 

demonstrado que a visão conciliar, tanto na compreensão da interioridade como na 

exterioridade da consciência moral, é desafiada eticamente pelos frenéticos avanços das 

tecnologias digitais. A busca da verdade moral também é desafiada pela lógica individualista 

das plataformas online, a qual contraria a dinâmica comunitária do discernimento ético que, por 

sua própria dinâmica, é lento e laborioso.  

O terceiro passo se dedicou a confrontar a necessidade da formação da consciência 

moral, a partir de GS, n. 16, com os desafios que emergem na contemporaneidade para essa 

 
162 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 184. 



 

231 

 

tarefa. A responsabilidade do sujeito ético pela própria formação é fortemente desafiada pela 

modernidade líquida (Bauman), na qual as pessoas buscam sempre mais a leveza (Lipovetsky). 

Subjacente a essas duas análises sociológicas está a constatação do descompromisso das 

pessoas com as grandes causas da humanidade, com as linhas de orientação ética, com o 

compromisso comunitário social e religioso. Ao centrar-se nos desejos imediatos, segundo a 

lógica individualista do sistema capitalista neoliberal, os valores éticos consequentemente 

perdem força e significado na cultura digital.  

Tempo e espaço, enquanto coordenadas antropológicas essências para a formação da 

consciência, são profundamente modificadas na atual cultura, sobretudo pela abrangência da 

lógica algorítmico-digital em todas as dimensões da vida humana. Diante da crise de sentido na 

sociedade tecnológica, torna-se urgente buscar caminhos éticos que orientem as pessoas na 

cultura atual para a realização humana integral.  

Esse horizonte social mais amplo permitiu, portanto, que no quarto e último passo 

fossem abordados os desafios à ética cristã para a educação da consciência moral em tempos 

digitais. O enfraquecimento das instâncias tradicionais de formação da consciência moral — 

como a família, a escola, os espaços sociais e a religião — exige novas atitudes e propostas 

pedagógicas que estejam em sintonia com os desafios emergentes na cultura digital. Nesse 

sentido, a educação moral, segundo os valores cristãos, tem muito a contribuir, especialmente 

com a proposição dos valores da liberdade responsável e criativa que seja capaz de orientar os 

usuários das plataformas digitais a serem verdadeiros sujeitos éticos na cultura atual.  

O presente capítulo, portanto, trouxe ao lume o quanto as tecnologias digitais desafiam 

os sujeitos morais a habitar e humanizar a cultura digital hodierna e futura. A influência intensa 

da dinâmica digital na interioridade do ser humano e na exterioridade de suas relações sociais 

evidencia os profundos desafios éticos da contemporaneidade, frente aos quais a ética cristã 

pode oferecer contribuições significativas.  

Reconhecendo que a fé cristã sempre buscou ir além dos limites territoriais, étnicos e 

culturais, a elaboração ética decorrente dessa fé professada e vivida não tem por objetivo 

rechaçar os avanços tecnológicos, mas colaborar para que tais avanços sejam integrados no 

progresso verdadeiramente humano a partir dos valores do Evangelho.  

No próximo e último capítulo desta tese, amplia-se a reflexão sobre a consciência moral 

em tempos digitais a partir da ética cristã. O Magistério do Papa Francisco, contemplado neste 

terceiro capítulo para fundamentar a análise dos desafios éticos, será retomado para demonstrar 

como seus comportamentos e ensinamentos impulsionaram a renovação da consciência tanto 

dos sujeitos individuais — os fiéis — quanto do sujeito institucional — a Igreja em suas 



 

232 

 

estruturas e missão. Será demonstrado que a hermenêutica de continuidade com o Concílio 

Vaticano II, presente nas categorias de análise social no Magistério do Pontífice argentino, 

exige uma ética teológica renovada em sintonia crítica com a cultura digital.



 

233 

 

4 A CONSCIÊNCIA MORAL EM TEMPOS DIGITAIS  

 

O contexto hodierno no qual se move a humanidade, em todas as suas dimensões e 

repartições, é irreversivelmente digital. O avanço das tecnologias que estão na base da atual 

cultura é permeado pela rapidación (LS, n. 18) e se rege pelo paradigma tecnocrático, dentro 

do capitalismo neoliberal, cuja mola propulsora é o lucro. O deslumbramento e espanto diante 

dos avanços das tecnologias digitais, com seus benefícios e riscos, tendem a sufocar o tempo e 

o espaço necessários à reflexão ética mais profunda sobre seus processos. A velocidade na 

conexão para troca de dados é uma demanda sempre mais frequente. Quanto mais aceleradas 

são as tecnologias digitais, mais acelerada e pouco contemplativo-reflexiva se torna a 

consciência humana a respeito de si mesma e a respeito da importância da alteridade. 

Com isso, as seguintes perguntas precisam ser colocadas: qual relevância tem tido a 

consciência moral em todo esse processo civilizatório digital? Compreendida enquanto o núcleo 

mais profundo, que não o compõe, mas o constitui em sua interioridade e exterioridade, estaria 

a consciência moral perdendo relevância diante da ascensão das inteligências artificiais? A 

humanidade continuará literalmente pagando o preço de um avanço digital, deixando de lado a 

dignidade da pessoa e sua realização enquanto sentido de existência?  

Este último capítulo tem por objetivo refletir tais questões à luz da ética teológica e 

oferecer pistas para que a própria ética teológica revise suas metodologias e seu modo 

epistêmico de considerar a consciência moral hoje, colocando a seguinte pergunta: Não estaria 

a ética teológica se fragmentando ao tentar refletir as inúmeras demandas atuais, mas dando 

pouca importância à consciência moral enquanto questão primordial?  

A partir da análise dos desafios emergentes na cultura digital à consciência moral cristã 

apresentada no capítulo precedente, o objetivo deste capítulo é ir além da reflexão sobre a 

mitigação dos riscos das tecnologias digitais para a humanidade, a fim de se chegar ao núcleo 

ético da questão: o estabelecimento da justa relação entre as pessoas e as ambiências digitais, e 

a justa relação entre os próprios sujeitos morais dentro da atual cultura que é irreversivelmente 

digital. 

Este último movimento reflexivo considera pontos-chave do Magistério do Papa 

Francisco, que, à luz da hermenêutica de continuidade, retoma a proposta sobre a consciência 

moral apresentada em Gaudium et Spes, n. 16. A partir de seus documentos, já utilizados no 

capítulo precedente para a análise dos desafios que a cultura digital impõe à consciência moral 

cristã, o foco se amplia agora para suas exortações à ética teológica e a todos os setores da 

sociedade. Papa Francisco convoca Igreja e humanidade a adotarem uma nova perspectiva ética, 



 

234 

 

capaz de despertar uma consciência moral mais ativa e comprometida, que inspire atitudes 

renovadas diante do processo civilizacional moldado pela lógica digital.  

Primeiramente, reflete-se sobre a dinâmica do Magistério de Papa Franciso e seu 

empenho na implementação do Concílio Vaticano II dentro da cultura digital. Sendo um “Papa 

do fim do mundo”, traz também uma nova consciência sobre o ser Igreja no mundo de hoje e 

sobre a contribuição que, por vocação, os discípulos de Cristo devem oferecer à humanidade. 

Com isso, propõe a nova consciência institucional integrada com a consciência renovada dos 

fiéis dentro do projeto Igreja em Saída missionária e sinodal. Assim, Francisco conclama a 

ética teológica a mudanças epistemológicas e metodológicas. Será destacado como o Pontífice 

iniciou dois grandes processos na cultura digital atual que implicam diretamente na renovação 

da consciência moral: o Pacto Educativo Global e a Economia de Francisco, visando a 

conscientização dos sujeitos tanto em nível individual quanto coletivo e institucional.  

No segundo passo, reflete-se sobre o papel da ética teológica em relação à consciência 

moral a partir das categorias de análise da sociedade atual apresentadas por Francisco: 

tecnocracia, cultura do descarte e periferias existenciais e, por fim, a tríade verbal acompanhar, 

discernir e integrar a fragilidade, presente no capítulo VIII de Amoris Laetitia, n. 291-312. 

Aqui se evidenciará o esforço do Pontífice para colocar a consciência moral como pauta 

primeira e essencial dentro da reflexão da ética teológica hoje. 

O terceiro passo consistirá em destacar a função da consciência moral dentro do ethos 

digital, no qual se faz necessário buscar novos conceitos, novas linguagens, ou seja, uma ética 

cristã renovada para novos tempos cambiantes.  

O último passo, como via de integração da elaboração da ética cristã ao contexto atual, 

enfatizará a importância da relação entre ética e espiritualidade, na qual o discernimento no 

Espírito precisa ser retomado em vista do diálogo entre Deus e a pessoa humana em seu núcleo 

mais íntimo, a consciência.  

O objetivo não é solucionar as diversas questões que envolvem a consciência moral na 

cultura digital, mas enfatizar, a partir da ética teológica, seu significado, relevância e função no 

momento atual. Esse já é um passo fundamental para se apontar caminhos conjuntos (syn-odos) 

nos quais os sujeitos institucionais, coletivos e individuais possam se posicionar diante do 

crescimento frenético das tecnologias digitais e direcioná-las para projetos mais justos, 

respeitadores e promotores da dignidade humana.  

 

 



 

235 

 

4.1 Um Papa do “fim do mundo”: nova consciência na cultura digital  

 

Papa Francisco1 assumiu a Sede Petrina como Bispo de Roma em março de 2013 com 

o firme propósito de continuar a implementação do Concílio Vaticano II em toda a Igreja, a 

partir da hermenêutica de continuidade. Sua experiência religiosa enquanto latino-americano o 

levou a se considerar “um Papa do fim do mundo”. Com isso ele não se desmereceu, pois estava 

convencido de que sua origem “periférica” podia oferecer uma nova consciência e novas 

perspectivas para as necessárias reformas da Igreja. Conforme sua compreensão, da periferia se 

vê melhor do que do centro, não para romper com o centro, mas para enriquecê-lo com outras 

visões em vista do bem comum2. Trata-se da reciprocidade de consciências, conforme propõe 

Gaudium et Spes, n. 16. Como bem ressalta Marcia Koffermann, “A teologia de Francisco parte 

das periferias do mundo e tem em vista a comunhão universal, rompendo com o sistema de 

colonização eurocêntrico e tecnocrático”3. Luiz Carlos Susin, por sua vez, mostra como esse 

esforço do Pontífice argentino significa, justamente, ser testemunha da voz da periferia ao 

chegar ao centro da Igreja:  

Hoje a sensação é que a voz dessa periferia no fim do mundo está na praça de São 

Pedro, nas salas de recepção da Santa Sé, nas homilias, mas também e principalmente 

 
1 Jorge Mario Bergoglio, SJ, nascido em 19 de dezembro de 1936, na Argentina, amadureceu sua vocação no 

contexto eclesial latino-americano, sobretudo por meio da Teologia do Povo. Após sua vasta experiência na 

Companhia de Jesus e como Cardeal da Igreja, em Buenos Aires, foi eleito Papa em 13 de março de 2013, 

assumindo o nome de Francisco, em alusão a São Franciso de Assis. Em 19 de março do mesmo ano assumiu o 

pontificado e se empenhou em levar avante grandes projetos na Igreja com muita humildade, resiliência, 

persistência e bom humor. Faleceu no Vaticano, dia 21 de abril de 2025, na segunda-feira da oitava da Páscoa. 
2 Papa Francisco assumiu uma hermenêutica muito particular sobre as periferias, conforme afirmou em uma 

entrevista aos moradores de favela de Buenos Aires em março de 2015. “‘Você fala muito de periferia. É uma 

palavra que usa muitas vezes. No que pensa quando fala de periferia? Em nós, nos moradores da favela?’ 

‘Quando falo de periferia [responde Francisco] falo de limites. Normalmente, nós nos movemos em espaços que 

de alguma maneira controlamos. Esse é o centro. Mas, à medida que vamos saindo do centro, vamos descobrindo 

mais coisas. E quando olhamos o centro desde essas novas coisas que descobrimos, desde as novas posições, 

desde essa periferia, vemos que a realidade é diferente. Uma coisa é ver a realidade do centro e outra coisa é vê-

la do último lugar aonde vocês chegaram. [...] Vê-se a realidade melhor da periferia do que do centro. Também 

a realidade de uma pessoa, das periferias existenciais e inclusive a realidade do pensamento. Pode-se ter um 

pensamento bem estruturado, mas quando se confronta com alguém que está fora desse pensamento de alguma 

maneira tem que buscar as razões do seu pensamento, começa a discutir, se enriquece a partir da periferia do 

pensamento do outro’”. “VEMOS A REALIDADE melhor da periferia do que do centro”. Papa Francisco é 

entrevistado por moradores de favela de Buenos Aires. 11 mar. 2015. Disponível em: 

https://ihu.unisinos.br/noticias/540674-vemos-a-realidade-melhor-da-periferia-do-que-do-centro-entrevista-

com-o-Papa-francisco%20. Acesso em: 20 mar. 2025.    
3 KOFFERMANN, Marcia. Papa Francisco e o pensamento decolonial: uma voz do Sul do mundo. Teología y 

vida,  Santiago,  v. 64, n. 3, p. 318, dic.  2023. Doi: http://dx.doi.org/10.7764/tyv/643.e1. Disponível em: 

http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492023000300299&lng=es&nrm=iso. 

Acesso em: 10 mar. 2025. 

https://ihu.unisinos.br/noticias/540674-vemos-a-realidade-melhor-da-periferia-do-que-do-centro-entrevista-com-o-papa-francisco
https://ihu.unisinos.br/noticias/540674-vemos-a-realidade-melhor-da-periferia-do-que-do-centro-entrevista-com-o-papa-francisco
http://dx.doi.org/10.7764/tyv/643.e1
http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492023000300299&lng=es&nrm=iso


 

236 

 

nos seus escritos e nas suas visitas, desde a sua primeira saída para a ilha de 

Lampedusa”4. 

Mais que reformas institucionais, como a da Cúria Romana, por exemplo, Francisco 

almejava principalmente uma mudança de consciência eclesiástica e eclesial que se 

concretizasse em uma conversão missionária de toda a Igreja. A metáfora do “abrir as janelas”, 

que marcou a ousadia de Papa João XXIII no contexto do Concílio Vaticano II, é repensada e 

reproposta por Francisco no ousado projeto Igreja em Saída missionária. Tal proposta ficou 

clara em seu programa de pontificado, apresentado em 2013, na exortação apostólica Evangelii 

Gaudium sobre o anúncio do Evangelho no mundo atual5. Nesse sentido, seu Magistério retoma 

a letra e o espírito conciliares e os repropõe para toda a Igreja ante os desafios emergentes na 

cultura digital atual6. 

Assim como o grande evento conciliar foi coetâneo ao nascimento da Internet, o 

Magistério de Papa Francisco é coetâneo ao desenvolvimento das tecnologias digitais mais 

recentes, em especial das plataformas das redes sociais e da IA generativa. Seus escritos 

manifestam sua preocupação enquanto pastor das periferias diante dos impactos negativos das 

novas tecnologias nos âmbitos antropológico, ético, político, econômico e cultural, sem jamais 

deixar de reconhecer seus legítimos valores. Nos últimos tempos, sua atenção se voltou para os 

sérios riscos à dignidade humana trazidos pelos avanços das IAs7. 

 
4 SUSIN, Luiz Carlos. Papa Francisco: uma década latino-americana no pontificado. Fronteiras, Recife, v. 6, n. 1, 

p. 20, 2023. DOI: 10.25247/2595-3788.2023.v6n1.p17-34. Disponível em:  

https://www1.unicap.br/ojs/index.php/fronteiras/article/view/2379. Acesso em: 10 mar. 2025. 
5 Na celebração do quinto ano de pontificado de Francisco, o site Vatican News publicou um artigo destacando o 

caráter pragmático e exortativo de Evangelii Gaudium, considerada como um “programa” de seu pontificado. O 

artigo destaca nove pontos a partir da exortação apostólica: “A alegria do Evangelho”, “Abrir as portas”, 

“Responsabilidade dos leigos”, “Homilia”, “Desafios do mundo contemporâneo”, “Cuidar dos mais fracos”, 

“Paz”, “Diálogo”, e “Espírito Santo”. EVANGELII Gaudium: o “programa” do pontificado de Francisco. 

Vatican News, 2018. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/Papa/news/2018-03/Papa-francisco-

evangelii-gaudium-cinco-anos.html. Acesso em: 20 mar. 2025.   
6 Luiz Carlos Susin faz uma interessante comparação de Francisco com os demais Papas pós-conciliares em relação 

ao Concílio Vaticano II. Nota-se como a era digital entra no horizonte interpretativo de Susin: “Francisco é o 

primeiro Papa que, ao invés de ser ‘Padre conciliar’, é somente ‘filho do Concílio’. Comparando com migrantes 

e nativos digitais, se pode afirmar, com as devidas consequências, que os Papas anteriores todos eram ‘migrantes 

conciliares’, portando resíduos do paradigma tridentino e barroco pré-conciliar, ainda que marcados pelo esforço 

de renovação que desaguou no Concílio. Francisco é ‘nativo conciliar’, movendo-se com mais liberdade e 

convicção a partir da linha de fundo traçada pelo Concílio”. SUSIN, Papa Francisco, p. 19. 
7 Citam-se os últimos pronunciamentos do Pontífice sobre a inteligência artificial: FRANCISCO. Inteligência 

artificial e paz: mensagem para a celebração do dia mundial da paz. Cidade do Vaticano, 08 dez. 2023. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/20231208-messaggio-

57giornatamondiale-pace2024.html. Acesso em: 20 mar. 2025; FRANCISCO. Inteligência artificial e sabedoria 

do coração: para uma comunicação plenamente humana. Mensagem para o 58º dia mundial das comunicações 

sociais. Roma, 24 jan. 2024. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/20240124-messaggio-

comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 20 mar. 2025; FRANCISCO. Discurso na sessão do G7 sobre 

inteligência artificial. Borgo Egnazia, 14 jun. 2024. Disponível em: 

 

https://doi.org/10.25247/2595-3788.2023.v6n1.p17-34
https://www1.unicap.br/ojs/index.php/fronteiras/article/view/2379
https://www.vaticannews.va/pt/Papa/news/2018-03/Papa-francisco-evangelii-gaudium-cinco-anos.html
https://www.vaticannews.va/pt/Papa/news/2018-03/Papa-francisco-evangelii-gaudium-cinco-anos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html


 

237 

 

Diante do acirramento da polarização política que atenta contra a paz mundial, da 

eclosão de guerras geopoliticamente preocupantes, do crescente descaso com o meio ambiente 

que compromete severamente a sustentabilidade mundial, Papa Francisco foi um profeta do 

Evangelho ao convocar a humanidade a rever os modelos sociais, econômicos, educativos e, 

porque não dizer, religiosos. Sua abertura ao diálogo inter-religioso, a participação em grandes 

cúpulas mundiais e seu apelo à fraternidade universal mostram seu empenho em manifestar a 

fé cristã e seus valores de modo dialogal e sinodal com toda a Casa Comum. Seus diversos 

apelos fundamentados no Evangelho conclamam a uma renovada consciência moral dialógica 

e comprometida eticamente com a alteridade, dentro da qual engloba o outro humano, mas 

também a natureza e o próprio planeta.   

Os constantes apelos do Pontífice para que a ética teológica avance e enfrente os grandes 

dramas da humanidade em chave de discernimento representam uma intimação clara à 

superação do rigorismo frio e do intelectualismo abstrato que ganham força atualmente. Trata-

se de um chamado a aproximar-se da consciência moral com respeito, ternura e misericórdia. 

Isso não significa rompimento com a Tradição plurissecular da Igreja e um alinhamento com 

correntes comunistas/marxistas, acusação que Francisco recebia injustamente de alas 

conservadoras da Igreja. Diante de uma sociedade em constante e acelerada transformação, o 

Pontífice reiterava a necessidade de uma abordagem hermenêutica que valorizasse a doutrina 

católica sem absolutismos, levando em conta a forma como ela é compreendida e aplicada nas 

realidades concretas: “Naturalmente, na Igreja, é necessária uma unidade de doutrina e práxis, 

mas isso não impede que existam maneiras diferentes de interpretar alguns aspectos da doutrina 

ou algumas consequências que decorrem dela” (AL, n. 3).  

O Pontífice notou com agudeza de espírito que a humanidade passa não por uma época 

de mudanças, mas por uma profunda mudança de época8, à qual alguns grupos pertencentes à 

Igreja querem responder com posturas conservadoras, recusando o salutar diálogo com a cultura 

e com os sinais dos tempos (GS, n. 4). Para isso, Francisco demonstrou continuamente que a 

Igreja só será portadora da alegria e esperança do Evangelho ao mundo se ortodoxia e ortopraxia 

estiverem em profundo e crítico diálogo dentro do complexo contexto atual. Em outras palavras, 

 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-

artificiale.html. Acesso em: 17 fev. 2025; FRANCISCO. Mensagem do Papa Francisco à Cimeira sobre 

inteligência artificial – Paris 10-11 fev. 2025. Cidade do Vaticano, 07 fev. 2025. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2025/documents/20250207-messaggio-

summit-parigi-ia.html. Acesso em: 20 mar. 2025. 
8 Conferir FRANCISCO. Discurso à Cúria Romana na apresentação de votos natalícios. Cidade do Vaticano, 21 

dez. 2019, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/december/documents/Papa-

francesco_20191221_curia-romana.html. Acesso em: 20 mar. 2025. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2025/documents/20250207-messaggio-summit-parigi-ia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2025/documents/20250207-messaggio-summit-parigi-ia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html


 

238 

 

não se trata de repropor “a verdade católica” estaticamente compreendida. A ousadia está em 

expressar os valores fundamentais da fé por meio de formulações mais adequadas à mentalidade 

atual, acompanhadas de atitudes missionárias que anunciem a misericórdia divina à 

humanidade. Compreende-se, nitidamente, que as resistências e oposições ao seu Magistério 

são, na verdade, resistências e oposições a uma consciência moral fundada no Evangelho e em 

sintonia com as grandes questões que tocam toda a humanidade dentro da cultura digital. 

Seu empenho em fazer a ponte (Pontifex) entre o ensinamento magisterial da Igreja e a 

vida real e concreta dos fiéis católicos e de toda a humanidade por meio do discernimento 

merece destaque. Nesse sentido, Pablo A. Blanco Gonzalez evidencia que “o projeto moral de 

Francisco desafia a pensar uma nova práxis teológico-pastoral para unir teoria e prática no 

campo da realidade: ação e contemplação; ensino e estudo; pastoral e teologia”9. Assim, o 

projeto moral de Papa Francisco se traduz no chamado persistente para que a pessoa humana e 

toda a criação sejam respeitadas em sua dignidade e fragilidade, e colocadas ao centro dos 

grandes projetos presentes e futuros da Igreja e de toda a sociedade tecnológico-digital. No 

contexto eclesial, o Papa coloca esse compromisso em relação intrínseca com a fidelidade ao 

anúncio da Alegria do Evangelho. Nesse sentido, ao defender a dignidade da consciência moral, 

Papa Francisco a conclama para que desenvolva sua função crítica, reflexiva e propositiva, e 

atue em favor do bem comum.   

Papa Francisco dirigia constantes apelos à ética teológica, conclamando-a a colocar sua 

reflexão científica a serviço de uma Igreja em Saída missionária e sinodal, conduzida pelo amor 

misericordioso de Deus10. Não se trata de a ética cristã oferecer uma resposta pronta aos 

desafios hodiernos da cultura digital, o que é impossível e indesejável. Trata-se de unir-se aos 

dramas da humanidade para que sua elaboração teórica seja mais compreensível e assimilável 

para os fiéis e para toda a humanidade.  

Assim, Papa Francisco não apenas dava abertura à reflexão de teólogos e teólogas 

morais como os alertava a vencerem a tentação de ficar na segurança das ideais intelectualmente 

definidas em escrivaninhas (EG, n. 133; AL, n. 312), e a elaborarem “uma teologia moral que 

não hesita em ‘sujar as mãos’, com a concretude dos problemas, principalmente com a 

 
9 GONZALEZ, Pablo A. Blanco. O projeto moral do Papa Francisco: sete lugares teológicos como desafios morais. 

In: ZACHARIAS, Ronaldo; MILLEN, Maria Inês de Castro (Orgs.). A moral do Papa Francisco: um projeto a 

partir dos descartados. Aparecida: Santuário, 2020, p. 25. 
10 Conferir FUMAGALLI, Aristide. Camminare nell’amore: la teologia morale di Papa Francesco. Città del 

Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2017. (La teologia di Papa Francesco). O autor frisa, na abertura da obra, 

que a novidade do Magistério de Papa Francisco não se restringe a documentos, mas abrange a integralidade de 

um estilo teológico que permeia seus gestos e palavras e, consequentemente, o seu modo de ser pastor: “[...] la 

sua teologia non se riduce all’insegnamento dottrinale ed esprime piuttosto uno stile di vita”. FUMAGALLI, 

Camminare nell’amore, p. 14. 



 

239 

 

fragilidade e o sofrimento daqueles que mais veem ameaçado o seu futuro, dando testemunho 

franco de Cristo, ‘Caminho, Verdade e Vida’ (Jo 14,6)”11. Aqui se nota claramente que 

Francisco exigia uma profunda mudança de consciência das pessoas empenhadas na reflexão 

teológico-moral, para que se conscientizassem sobre a importância dessa disciplina teológica 

para a Igreja. Essa conversão é, antes de tudo, epistemológica. A ética teológica é convocada 

como ciência que reflete o comportamento humano à luz da fé cristã12, a colaborar na conversão 

eclesial, conforme afirma o Pontífice em Christus Vivit (CV)13: 

Para ser credível aos olhos dos jovens, [a Igreja] precisa às vezes recuperar a 

humildade e simplesmente ouvir, reconhecer, no que os outros dizem, alguma luz que 

a pode ajudar a descobrir melhor o Evangelho. Uma Igreja na defensiva, que perde a 

humildade, que deixa de escutar, que não permite ser questionada, perde a juventude 

e transforma-se num museu. Como poderá uma Igreja assim receber os sonhos dos 

jovens? Embora possua a verdade do Evangelho, isso não significa que a tenha 

compreendido plenamente; antes, deve crescer sempre na compreensão deste tesouro 

inesgotável (CV, n. 41). 

Nesse parágrafo o Pontífice toca diretamente na questão eclesiológica em relação à 

juventude e à reciprocidade de consciência intergeracional e sobretudo entre sujeitos éticos 

existencialmente distantes: Igreja institucional e as juventudes. Dentro desse processo, 

Francisco destaca a importância ética da escuta. Assim declara e insiste que não basta um novo 

olhar, mas também uma nova escuta da realidade para que a ética se renove. Importante 

considerar que essa reflexão se insere na subseção que tem por título “Uma Igreja atenta aos 

sinais dos tempos” (CV, n. 39-42). É evidente, pois, que Francisco está assumindo com a 

juventude um projeto de conversão da consciência eclesiológica em chave missionária para os 

tempos digitais. A sintonia profunda com o Concílio Vaticano II é clara, cuja orientação 

fundamental é assumir uma postura dialógica a partir dos sinais dos tempos presentes na grande 

sociedade, ao invés de emanar condenações. Francisco, nesse sentido, reitera a posição de João 

XXIII na abertura solene da assembleia conciliar, quando afirmou: “Agora, porém, a esposa de 

Cristo prefere usar mais o remédio da misericórdia do que o da severidade. Julga satisfazer 

 
11 FRANCISCO. Discurso aos professores e aos estudantes da Academia Afonsiana - Instituto Superior de 

Teologia. Cidade do Vaticano: 09 fev. 2019, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/february/documents/Papa-

francesco_20190209_accademia-alfonsiana.html. Acesso em: 03 maio 2024. 
12 “La teologia morale indaga l’intreccio delle due relazioni in quanto agito dalla libertà umana, studiando quindi 

il nesso che sussiste tra l’attuarsi della libertà rispetto a Cristo, come fede cristiana, e il suo attuarsi nel mondo, 

come agire morale”. FUMAGALLI, Camminare nell’amore, p. 21-22. 
13 FRANCISCO. Christus Vivit: exortação apostólica pós-sinodal aos jovens e a todo o povo de Deus. Loreto, 25 

mar. 2019. Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/Papa-

francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html. Acesso em: 28 mar. 2025.  

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190209_accademia-alfonsiana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190209_accademia-alfonsiana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


 

240 

 

melhor às necessidades de hoje mostrando a validez da sua doutrina do que renovando 

condenações”14.   

Para mostrar a validez da doutrina, Francisco rompeu não só com disciplinas caducas, 

mas deu grandes passos no sentido de colocar a Igreja em dinâmica sinodal com toda a Casa 

Comum e, assim, palmilhar a realidade da vida que já não mais se compreende fora da dinâmica 

digital. Trata-se de deixar de lado o que Felipe Sardinha Bueno nomeia como universalismo 

virtualizado que se traduz em rigorismos:  

Tal universalismo é virtualizado em uma “romanização ideal” (o sonho de uma Roma 

eclesiástica triunfalista e superpotente de outrora), caracterizada por uma rígida 

liturgia, por um discurso moralista rigorista, por uma romanização da casuística 

nostálgica, reduzida sobretudo a questões relativas ao sexto mandamento e à 

condenação do aborto e da eutanásia [...]. Tal rigorismo despreza os avanços da 

reflexão teológico-moral em diálogo com a Sagrada Escritura e a Pastoral e com 

outras ciências, tais como a sociologia e a psicologia, na análise e formação de juízos 

morais, diálogo este pedido desde o Concílio (OT, n. 14)15. 

Empenhado nesse projeto, o “Papa do fim do mundo” acreditava firmemente que duas 

realidades precisam mudar para que pudesse emergir uma nova consciência eclesial e 

humanitária.  

A primeira é a educação. Francisco, juntamente com a UNESCO e várias instituições 

acadêmicas, convocou a humanidade, em 2019, a um Pacto Educativo Global16, centrado na 

dignidade da pessoa humana, na escuta intergeracional e voltada para os cuidados da Casa 

Comum.  

A segunda, que se conecta à primeira, é a economia. Para concretizar esse projeto audaz, 

mais uma vez Francisco recorreu ao Santo Pobre de Assis e propôs, também em 201917, a 

Economia de Francisco18, que no Brasil logo passou a integrar a figura de Santa Clara de 

Assis19. A insistência de Papa Francisco com essa proposta se voltava para a centralidade da 

 
14 JOÃO XXIII. Discurso de Sua Santidade Papa João XXIII na abertura solene do SS. Concílio, n. 2. 
15 SARDINHA BUENO, Felipe. Entre o rigorismo moral e a flexibilidade pneumatológica: a formação sacerdotal 

segundo Francisco. In: ZACHARIAS, Ronaldo; MILLEN, Maria Inês de Castro (Orgs.). A moral do Papa 

Francisco: um projeto a partir dos descartados. Aparecida: Santuário, 2020, p. 267-268. 
16 FRANCISCO. Mensagem para o lançamento do Pacto Educativo. Cidade do Vaticano, 12 set. 2019. Disponível 

em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/Papa-

francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html. Acesso em: 20 mar. 2025. Conferir também GLOBAL 

COMPACT ON EDUCATION. Disponível em: https://www.educationglobalcompact.org/en/global-compact-

on-education/. Acesso em: 20 mar. 2025.  
17 O evento foi gestado já em 2019, mas se efetivou no ano seguinte em modalidade online, em meio à trágica 

pandemia de COVID-19.  
18 THE ECONOMY OF FRANCESCO. Disponível em: https://francescoeconomy.org/eof_people/. Acesso em: 

20 mar. 2025. 
19 ARTICULAÇÃO BRASILEIRA PELA ECONOMIA DE FRANCISCO E CLARA. Disponível em: 

https://economiadefranciscoeclara.com.br/. Acesso em: 20 mar. 2025. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.educationglobalcompact.org/en/global-compact-on-education/
https://www.educationglobalcompact.org/en/global-compact-on-education/
https://francescoeconomy.org/eof_people/
https://economiadefranciscoeclara.com.br/


 

241 

 

pessoa humana, da criação e de todos os seres vivos no presente e nos rumos futuros da 

sociedade tecnológica. Trata-se de romper com o paradigma econômico tecnocrático que visa 

apenas o lucro tirado da exploração inescrupulosa, irresponsável e descomprometida com o 

futuro sustentável da humanidade e do planeta. Assim afirma Andrea Pizzichini:  

Isso [O paradigma tecnocrático] ocorre quando a aproximação particular ao 

mundo/natureza feito por meio da técnica/tecnologia, ou seja, domínio e manipulação, 

é desvinculada do bem global do homem ao qual é relativa e é isolada, considerada 

em si mesma20. [E conclui] O paradigma tecnocrático é, portanto, uma forma de ver o 

mundo, uma verdadeira abordagem da realidade, que tem suas raízes no 

antropocentrismo moderno radical. Este afastou o ser humano do ambiente em que 

está inserido e que o rodeia, acabando, assim, por afastá-lo também de si mesmo — 

com os resultados nefastos que estão à vista de todos21. 

Se o paradigma tecnocrático é um modo de ver a realidade e de nela interagir, é também 

por meio de uma visão renovada que a ética teológica encontrará sempre caminhos de 

renovação. A educação e a economia são realidades essenciais para a vida em sociedade, 

sobretudo na civilização globalmente digitalizada. Considerá-las eticamente é indispensável 

para se compreender o complexo sistema social mundial.  

Comprometido em iniciar processos mais que obter resultados imediatos (EG, n. 224), 

Francisco conhecia bem a complexidade que essas duas dimensões-chave da sociedade 

comportam, e apontava novos caminhos. Ele também tinha consciência de que as Big Techs 

digitais influenciam com facilidade as consciências, especialmente ao atuarem nos setores 

educacional e econômico, moldando-os de forma a favorecer — ou ao menos não dificultar — 

a expansão de suas plataformas e a maximização de seus lucros. Educação e economia, 

portanto, são duas dimensões que se constituem como que o leme da história humana. Portanto, 

para aproar não só a barca de Pedro, mas toda a humanidade para projetos que levem a sério a 

dignidade humana e de toda a criação, Francisco assumiu esse leme com coragem, persistência, 

sinodalidade e esperança.  

Justamente aqui está a razão das fortes interpelações de Francisco à ética teológica. 

Ainda que os princípios e valores que norteiam a reflexão ético-teológica continuem válidos, é 

necessário que sejam reconsiderados nestes tempos de frenéticas mudanças na educação e na 

 
20 “Ciò si verifica quando l’approccio particolare al mondo/natura dato dalla tecnica/tecnologia, ossia di dominio 

e manipolazione, è svincolato dal bene globale dell’uomo a cui è relativo e viene isolato, considerato a sé stante”. 

PIZZICHINI, Andrea. L’intelligenza Artificiale: l’anima e l’automa. Una lettura teologico-morale della 

tecnologia. Venezia: Marcianum, 2024. (Verbo et opere, 2), p. 152. Tradução nossa.  
21 “Il paradigma tecnocratico è, quindi, un modo di vedere il mondo, un vero e proprio approccio alla realtà, che 

ha le sue radici nel radicale antropocentrismo moderno, che ha distaccato l’uomo dall’ambiente in cui è inserito 

e che lo circonda, finendo così però per distaccarlo da se stesso, con gli esiti nefasti che sono sotto gli occhi di 

tutti”. PIZZICHINI, L’intelligenza Artificiale: l’anima e l’automa, p. 153. Tradução nossa. 



 

242 

 

economia. À ética teológica, não só como disciplina, mas como reflexão mais ampla sobre o 

agir cristão hoje, cabe a tarefa de traçar planos de navegação — para continuar na metáfora 

naval da “barca de Pedro”, mas também das navegações online —, a fim de que a humanidade 

não fique à deriva e à mercê do paradigma tecnocrático atual.  

O foco da ética teológica, na sua diaconia às consciências em tempos digitais, é triplo, 

segundo o que se depreende do Magistério de Papa Francisco: 1) primar pela dignidade humana 

e de toda a criação 2) dentro de um plano educativo que favoreça a formação integral das 

pessoas 3) para formar consciências críticas capazes de estabelecer um novo modelo de 

sociedade que não seja escrava do neoliberalismo regido pela economia de mercado e, assim, 

possa promover relações de justiça que conduzam à paz.  

Não é somente Papa Francisco e seus aliados na superação da crise mundial atual que 

se preocupam com esse tripé hermenêutico. As Big Techs olham para essa tríade pelo viés de 

seus interesses expansionistas e exploradores. Trata-se de dimensões fundamentais da vida 

humana em sociedade que, seja para promovê-la como para explorá-la, o caminho é o mesmo. 

O que mudam são os interesses, seja para o enriquecimento de poucos, ou para o bem comum 

de todos.  

  

4.2 O Magistério de Papa Francisco e as interpelações à ética teológica 

 

Após apresentar linhas norteadoras do Magistério de Papa Francisco que demonstram 

sua dedicação para que a consciência moral emerja no atual contexto digital com todo seu 

potencial de agência, passa-se a refletir sobre três categorias de análise oferecidas pelo Pontífice 

que precisam sempre ser consideradas na reflexão ético-teológica em tempos digitais.  

A primeira é a tecnocracia, cuja ação impacta fortemente a dignidade humana de toda 

a criação. A segunda, é a cultura do descarte e as periferias geográficas e existenciais. Ainda 

que se possa considerar periferias como uma categoria à parte, faz-se opção de abordá-la em 

conjunto com a cultura do descarte, dada a estreita relação entre elas no pensamento de Papa 

Francisco. Por fim, a necessária e polêmica categoria do discernimento, com a qual o Pontífice 

analisava e articulava a ação pastoral diante da urgência de se acompanhar e integrar as 

fragilidades humanas.  

Essas categorias, ainda que tenham âmbitos reflexivos específicos — as duas primeiras 

no campo de Laudato Si’ e a última no campo de Amoris Laetitia — iluminam todo o empenho 

da Igreja Povo de Deus, em saída missionária, sinodal e fortalecida pela esperança na atual 

mudança de época pautada e permeada pelo processo de digitalização cultural.  



 

243 

 

4.2.1 A dignidade da consciência moral cristã ante a tecnocracia digital 

 

“Falar de tecnologia é falar sobre o que significa ser humano e, portanto, sobre aquela 

nossa condição única entre liberdade e responsabilidade, ou seja, é falar de ética”22. Francisco, 

em seu discurso à sessão do G7, em 14 de junho de 2024, sobre os impactos da IA na sociedade, 

coloca a centralidade do ser humano como referência irrenunciável nas considerações sobre os 

avanços tecnológicos regidos pela tecnocracia23. A visão antropológica subjacente às 

afirmações de Francisco não é aquela segundo a qual as pessoas são como que engrenagens no 

funcionamento das tecnologias digitais. O Pontífice parte dos valores da ética cristã para deixar 

claro que se trata da pessoa humana livre e responsável, respeitada profundamente em sua 

consciência moral. É nítido o confronto direto que o Papa estabelece com o sistema 

tecnocrático, norteado apenas pelo lucro e mantido às custas de graves atentados à consciência 

humana e ao meio ambiente.  

Porque é inerente ao seu mecanismo fundamental, não podemos esconder o risco 

concreto de que a inteligência artificial limita a visão do mundo a realidades 

expressáveis em números e encerradas em categorias pré-concebidas, excluindo o 

contributo de outras formas de verdade e impondo modelos antropológicos, 

socioeconómicos e culturais uniformes. O paradigma tecnológico incarnado pela 

inteligência artificial corre, pois, o risco de dar lugar a um paradigma muito mais 

perigoso, que identifiquei como “paradigma tecnocrático”. Não podemos permitir que 

um instrumento tão poderoso e indispensável como a inteligência artificial reforce tal 

paradigma; pelo contrário, devemos fazer da inteligência artificial precisamente um 

baluarte contra a sua expansão24. 

A centralidade ética da pessoa humana dentro dos projetos das IAs e o protesto contra 

o poder tecnocrático foi também reforçado por Francisco ao discursar, em 22 de junho de 2024, 

aos participantes do congresso internacional promovido pela fundação Centesimus Annus pro 

Pontifice. Sem rodeios, o Papa manifesta sua inquietação e preocupação: 

A questão fundamental que se apresenta é a seguinte: para que serve a IA? Serve para 

satisfazer as necessidades da humanidade, a fim de melhorar o bem-estar e o 

desenvolvimento integral das pessoas, ou serve para enriquecer e aumentar o já 

 
22 FRANCISCO. Discurso na sessão do G7 sobre inteligência artificial, não paginado.  
23 Conferir GASDA, Élio. A inteligência artificial: ameaças à economia e à democracia. In: PERETTI, Clélia; 

GUIMARÃES, Edward; SANTOS ALVES, Maria Jeane dos (Orgs.). Economia e inteligência artificial: 

desafios à sociedade e à religião. São Paulo: Paulinas, 2024. p. 77-93. Nesse artigo, Gasda aborda a ligação 

entre economia e as Big Techs, as quais detêm e disputam entre si o poder dentro da sociedade global.  
24 FRANCISCO. Discurso na sessão do G7 sobre inteligência artificial, não paginado. 



 

244 

 

elevado poder de poucos gigantes tecnológicos, não obstante os perigos para a 

humanidade? Esta é a interrogação basilar!25 

Sua preocupação de pastor o leva a olhar para frente sem desconsiderar eticamente o 

presente. Mais que considerar as tecnologias digitais em si, suas exortações interpelam a 

consciência dos que detêm o lucro proveniente da corrida digital pelas IAs. O enfoque ético não 

está nos algoritmos em si, mas nos sujeitos morais que os concebem, desenvolvem e treinam, 

sendo responsáveis por suas finalidades e impactos. Já em Christus Vivit, n. 89, Francisco 

retoma o Documento final do Sínodo dos Bispos sobre a juventude, o qual afirma:  

[...] no mundo digital existem gigantescos interesses econômicos, capazes de atuar 

formas de controle que são tão cavilosas quão invasivas, criando mecanismos de 

manipulação das consciências26 e do processo democrático. Frequentemente, o 

funcionamento de muitas plataformas acaba por favorecer o encontro entre pessoas 

que pensam do mesmo modo, obstruindo o confronto entre as diferenças. Esses 

circuitos fechados facilitam a divulgação de informações e notícias falsas, fomentando 

preconceitos e ódio. A proliferação de notícias falsas é expressão duma cultura que 

perdeu o sentido da verdade e adapta a realidade a interesses particulares. A reputação 

das pessoas é comprometida através de processos sumários online. O fenômeno diz 

respeito também à Igreja e aos seus pastores27. 

Francisco analisa a problemática e enfatiza o declínio, dentro das lógicas algorítmicas 

manipuladoras, da reciprocidade de consciências na busca da verdade. Sua preocupação, no 

entanto, vai além das tecnologias digitais. Sua crítica visa diretamente as consciências de 

sujeitos morais fechados nos próprios interesses econômicos, presentes na base da tecnocracia 

digital. O conjunto de suas propostas éticas para o enfrentamento dessa situação é equilibrada, 

propondo a necessidade de novos pensamentos, atitudes, regulações e, até mesmo, um cuidado 

com a linguagem ao se referir às novas tecnologias: 

Caros amigos, é na frente da inovação tecnológica que se jogará o futuro da economia, 

da civilização, da própria humanidade. Não devemos perder a ocasião de pensar e agir 

de modo novo, com a mente, o coração e as mãos, a fim de orientar a inovação para 

uma configuração centrada no primado da dignidade humana. Isso é inquestionável! 

Uma inovação que promova o desenvolvimento, o bem-estar e a convivência pacífica, 

protegendo os mais desfavorecidos. E isso exige um ambiente regulamentar, 

 
25 FRANCISCO. Discurso aos participantes do congresso internacional promovido pela fundação Centesimus 

Annus pro Pontifice. Cidade do Vaticano, 22 jun. 2024, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240622-centesimus-annus-

propontifice.html. Acesso em: 17 fev. 2025.  
26 Grifo nosso. 
27 SÍNODO DOS BISPOS. Documento final da XV Assembleia Geral Ordinária: os jovens, a fé e o discernimento 

vocacional. Cidade do Vaticano, 27 out. 2018, n. 24. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-

xvassemblea-giovani_po.html. Acesso em: 14 mar. 2025. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240622-centesimus-annus-propontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240622-centesimus-annus-propontifice.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_po.html


 

245 

 

econômico e financeiro que limite o poder de monopólio de poucos e permita que o 

desenvolvimento beneficie toda a humanidade28. 

Segundo Francisco, a humanidade, imersa nas tecnologias e produzindo uma cultura 

digital, precisa ser crítica em relação não somente aos efeitos dos dispositivos digitais no tecido 

social e para cada pessoa, mas também sobre o significado de tais avanços tecnológicos para a 

compreensão do humano enquanto ser relacional, especialmente no que se refere à consciência 

moral29. Apesar da conectividade e eficiência digitais, a humanidade passa por uma crise de 

sentido, a qual a tecnocracia digital jamais poderá suprir. Para isso, o apelo de Francisco é mais 

uma vez à instância ética: “É preciso identificar incentivos oportunos e uma regulamentação 

eficaz, por um lado, a fim de estimular a inovação ética útil para o progresso da humanidade e, 

por outro, a fim de evitar ou limitar os efeitos indesejáveis”30. 

Note-se que o tema da regulamentação eficaz do avanço tecnológico digital está 

relacionado com a inovação ética voltada para o progresso humano integral. De fato, a 

regulamentação, ainda que necessária, não é capaz de atingir o cerne da problemática atual da 

humanidade e oferecer, por si só, um caminho humanamente profícuo na cultura digital. Da 

mesma forma, a ética necessita de regulamentações jurídicas que tutelem seus valores. Paolo 

Benanti, por exemplo, afirma que a ética é frágil, se desprovida de uma regulamentação:  

A ética sozinha é frágil. Assim como a dignidade humana foi pisoteada pelos regimes 

totalitários do séc. XX porque não era tutelada por nenhum direito, a ética da IA corre 

o risco de ser ineficaz se não se transformar em políticas vinculantes que protejam o 

indivíduo e a convivência social31.  

 
28 FRANCISCO, Discurso aos participantes do congresso internacional promovido pela fundação Centesimus 

Annus pro Pontifice, não paginado. Grifo nosso. 
29 Paulo Freire propõe tipificações da consciência moral que fornecem elementos significativos para fundamentar 

a presente pesquisa: “A consciência crítica ‘é a representação das coisas e dos fatos como se dão na existência 

empírica. Nas suas correlações causais e circunstanciais’. ‘A consciência ingênua (pelo contrário) se crê superior 

aos fatos, dominando-os de fora, e por isso, se julga livre para entendê-los conforme melhor lhe agradar’ [Vieira 

Pinto, Álvaro — Consciência e Realidade Nacional — Rio — ISEB — M.E.C., 1961]. A consciência mágica, 

por outro lado, não chega a acreditar-se ‘superior aos fatos, dominando-os de fora’, nem ‘se julga livre para 

entendê-los como melhor lhe agradar’. Simplesmente os capta, emprestando-lhes um poder superior, que a 

domina de fora e a que tem, por isso mesmo, de submeter-se com docilidade. É próprio desta consciência o 

fatalismo, que leva ao cruzamento dos braços, à impossibilidade de fazer algo diante do poder dos fatos, sob os 

quais fica vencido o homem. Por isso é que é próprio da consciência crítica a sua integração com a realidade, 

enquanto que da ingênua o próprio é sua superposição à realidade. Poderíamos acrescentar [...], finalmente que 

para a consciência fanática, cuja patologia da ingenuidade leva ao irracional, o próprio é a acomodação, o 

ajustamento, a adaptação. FREIRE, Educação como prática da liberdade, p. 138-139. Grifo nosso. 
30 FRANCISCO, Discurso aos participantes do congresso internacional promovido pela fundação Centesimus 

Annus pro Pontifice, não paginado.   
31 “L’etica da sola è fragile. Così come la dignità umana e stata calpestata dai regimi totalitari del 900 perché non 

era tutelata da nessun diritto, l’etica delle AI rischia di essere inefficace se non diverrà policies vincolanti che 

proteggano il singolo e la convivenza sociale”. BENANTI, Paolo. Algor-etica: l’incertezza ci salverà. [S.l], 15 

 



 

246 

 

Para além do suporte jurídico regulatório que dê conta das demandas do processo de 

digitalização, faz-se necessário elaborar uma ética voltada para a dimensão das tecnologias 

digitais algorítmicas – algorética – em conjunto com a moral voltada para as pessoas no 

contexto cibernético – cibermoral. No próximo tópico se aborda como essas duas perspectivas 

estavam presentes no Magistério de Papa Francisco em seu empenho para colocar o ser humano 

ao centro do desenvolvimento tecnológico.   

 

4.2.1.1 Algorética e cibermoral: o desenvolvimento tecnológico centrado no humano 

 

Desde a encíclica Laudato Si’, Papa Franciso manifestava sua preocupação com a 

ecologia integral e questionava a relação do ser humano com as tecnologias. Ao abordar 

diretamente as tecnologias digitais, ele criticou o avanço tecnológico movido pelas Big Techs. 

Ao mesmo tempo, destacou a responsabilidade de pessoas e instituições que, mais do que 

utilizar ferramentas, habitam ambiências digitais, participam da construção dessa cultura e nela 

se relacionam e se projetam. Francisco Javier Real Álvarez trata justamente dessa dupla 

dimensionalidade ética dentro da cultura digital ao relacionar algorética e cibermoral.  

Atualmente, os esforços têm sido direcionados para a criação de uma IA responsável, 

por meio da “algorética”, implicando sobretudo os programadores. Porém, quem sabe 

se não deixamos de lado o usuário, aquele que se coloca diante de um app de IA e o 

utiliza para um ou outro fim. A cibermoral vem para preencher esse vazio que deixa 

a algorética, ao centrar-se não nos algoritmos e seus programadores, mas nos usuários 

e nas vantagens e desafios que pode supor o uso das IAs para seu desenvolvimento e 

relacionalidade32. 

A algorética, de fato, tem um enfoque mais técnico e abre perspectivas importantes e 

desafiadoras de transmissão da linguagem ética para os algoritmos digitais. Para Paolo Benanti, 

trata-se de um esforço para relacionar o valor ético com o valor numérico/estatístico que rege 

o funcionamento algorítmico das IAs, também denominadas pelo pesquisador como maquinas 

sapiens. Segundo Benanti, esse é o caminho para que o desenvolvimento tecnológico seja 

 
febb. 2019, não paginado. Disponível em: https://www.paolobenanti.com/post/2019/02/13/algor-etica-ricerca-

universale. Acesso em: 12 mar. 2025. Tradução nossa.  
32 “A día de hoy, los esfuerzos han ido encaminaos a proponer la creación de una IA responsable, por medio de la 

“algorética”, implicando sobre todo a los programadores. Pero quizás hemos dejado de lado al usuario, a aquel 

que se pone delante de una app de la IA y la usa para uno u otro fin. La cibermoral viene a llenar este vacío que 

deja la algorética, al centrarse no en los algoritmos y sus programadores, sino en los usuarios y en las ventajas 

y desafíos que puede suponer el uso de las IAs para su desarrollo y relacionalidad”. REAL ÁLVAREZ,  

Relacionalidad integral de la persona y desarollo moral em la era de la inteligencia artificial, p. 292. Tradução 

nossa. 

https://www.paolobenanti.com/post/2019/02/13/algor-etica-ricerca-universale
https://www.paolobenanti.com/post/2019/02/13/algor-etica-ricerca-universale


 

247 

 

centrado na pessoa humana (human-centered design)33. Tal proposta, como se pode notar, 

questiona diretamente a tecnocracia e as lógicas que buscam instrumentalizar as pessoas e 

manipular suas consciências, considerando-as mais como usuários de tecnologia que, de fato, 

como sujeitos éticos na cultura digital.  

A algorética (ética dos algoritmos) é elaborada na perspectiva do cuidado, a fim de 

reequilibrar a relação entre antropocentrismo e a tecnociência. Del Missier analisa a questão da 

seguinte forma:  

O antídoto contra o antropocentrismo desviado pela exaltação esquizofrênica da 

tecnociência deve ser buscado na redescoberta do valor intrínseco do mundo dado à 

humanidade e do lugar que esta ocupa no cosmo – o ser humano dado a si mesmo – , 

redescobrindo referências comuns e laços sociais significativos. Isso requer uma 

radical “conversão do olhar”, que permita passar da voracidade instrumental da 

tecnocracia – o olhar do Prometeu tardomoderno, irresistivelmente rebelde – para um 

olhar mais humano, prospectivo, amplo, inclusivo, finalmente consciente da 

fragilidade e das interconexões que nos ligam uns aos outros. Trata-se de deixar-se 

inspirar por um paradigma antropológico mais adequado, que poderíamos definir 

como “personalismo relacional, sensível ao cuidado”, dentro do qual o valor da pessoa 

humana deve ser identificado não da autodeterminação e no domínio exercido sobre 

a realidade, mas na capacidade de alteridade e abertura ao Tu, entendido tanto em um 

sentido social quanto em um sentido transcendente. Em outras palavras, é necessário 

recuperar e curar as relações fundamentais que nos ligam aos outros, aos nossos 

mundos vitais, a toda a realidade e ao Mistério nela oculto. De modo especial, é 

preciso afirmar a necessidade de cultivar aquela capacidade tipicamente humana de 

acolher e assumir a fragilidade por meio da atitude de cuidado34. 

Justamente nessa humanização do humano pela vida do cuidar é que entra o papel da 

cibermoral, a qual se volta para as pessoas que interagem com as tecnologias, reforçando 

sempre mais a consciência crítica capaz de questionar os avanços tecnológicos todas as vezes 

em que os valores éticos forem deixados de lado ou claramente desrespeitados, ou até mesmo 

negados. Tal atitude ética é fundamental em um tempo no qual nem os inegáveis benefícios 

trazidos pelas tecnologias, e nem mesmo a sensação de empoderamento delas decorrente, dão 

conta de satisfazer a busca de sentido presente no coração humano.  

 
33 Paolo Benanti apresenta quatro parâmetros para o funcionamento ético das IAs: antecipação, permitindo que o 

ser humano capte a intenção da máquina numa determinada função e assim possa estabelecer mútua 

colaboração; transparência, possibilitando que o funcionamento seja compreensivo e intuitivo para o ser 

humano que interage com os dispositivos tecnológicos digitais; customização, em vista da adaptação da máquina 

ao ambiente, mas sobretudo ao ser humano enquanto ser emotivo; adequação, que leve a máquina a não agir 

em modo pré-determinado, deixando aos humanos a prioridade nas decisões de uma determinada operação. 

BENANTI, La necessità di una algoretica, não paginado. Disponível em: 

https://www.osservatoreromano.va/it/news/2021-12/quo-289/la-necessita-di-una-algoretica.html. Acesso em: 

12 mar. 2025.  
34 DEL MISSIER, Giovanni. Incidência do poder tecnológico: aspectos antropológicos. In: ANJOS, Márcio Fabri 

dos; ZACHARIAS, Ronaldo (Orgs.). Ética entre poder e autoridade: perspectivas de teologia cristã. Aparecida: 

Santuário, 2019, p. 87.  

https://www.osservatoreromano.va/it/news/2021-12/quo-289/la-necessita-di-una-algoretica.html


 

248 

 

Ao contrário, a humanidade adoece ao ser afetada na sua dinâmica relacional, e, 

principalmente, em sua liberdade. A crescente tecnocracia, fortemente denunciada por Papa 

Francisco, se refere embasa-se justamente em uma liberdade vazia de valores éticos, por isso 

irresponsável, o que dá vasão à exploração desmedida, inescrupulosa e violenta de seres 

humanos e de recursos naturais.  

 

4.2.1.2 A ética teológica ante a mudança de época  

 

O crescimento da tecnocracia é favorecido pela falta de uma ética sólida e integral, na 

medida em que alarga sua abrangência para dimensões fundamentais da vida humana em 

sociedade, como a cultura e a espiritualidade. Diante do poder tecnocrático crescente, que chega 

sorrateiro na cultura digital por meio de dispositivos com potentes tecnologias de IA, Francisco 

manifesta sua esperança no humano enquanto capaz de um lúcido domínio de si.  

Ao mesmo tempo, lança um apelo para que a ética teológica esteja à altura de orientar 

as pessoas para que assumam o lugar de sujeitos nesta mudança de época. Nesse sentido, 

Francisco não se limita a mostrar eticamente a ambivalência das tecnologias, ou seja, suas 

possibilidades e riscos, mas toca diretamente na consciência humana e dela espera um 

posicionamento, uma atitude fundamental:  

Muitas coisas devem reajustar o próprio rumo, mas antes de tudo é a humanidade que 

precisa mudar. Falta a consciência duma origem comum, duma recíproca pertença e 

dum futuro partilhado por todos. Essa consciência basilar permitiria o 

desenvolvimento de novas convicções, atitudes e estilos de vida (LS, n. 202). 

A missão da ética teológica diante da tecnocracia é colocar em evidência a crise do 

diálogo na cultura digital, fator que impede a reciprocidade de consciências (GS, n. 16) e a 

necessária conscientização35 sobre a origem comum e o destino de toda a humanidade. Está 

 
35 Conscientização vem compreendida segundo a pedagogia de Paulo Freire, ou seja, um processo educacional que 

leva os educandos a terem uma postura autorreflexiva e que também reflita sobre o tempo/espaço no qual estão 

inseridos a fim de tornarem-se pessoas-sujeito. Assim afirma Freire: “Todo o empenho do autor se fixou na 

busca desse homem-sujeito que, necessariamente, implicaria uma sociedade também sujeito. Sempre lhe 

pareceu, dentro das condições históricas de sua sociedade, inadiável e indispensável uma ampla conscientização 

das massas brasileiras, por uma educação que as colocasse numa postura de autorreflexão e de reflexão sobre 

seu tempo e seu espaço”. FREIRE, Educação como prática da liberdade, p. 52. Rangel Ramos Silva 

complementa a reflexão de Freire, afirmando que “[...] a conscientização é um desenvolvimento crítico da 

tomada de consciência. Trata-se do ir além da fase crítica, na qual a realidade se torna um objeto cognoscível. 

Desse modo, o sujeito supera os limites da autocompreensão, projetando-se para a esfera crítica, ou seja, o 

sujeito assume um papel singular de ressignificar e reconstruir o mundo. A tomada de consciência não implica, 

em si, a conscientização, mas é, assim, uma etapa para o seu alcance”. SILVA, Rangel Ramos. Conscientização: 

teoria e prática da libertação: uma introdução ao pensamento de Paulo Freire. Educação: Teoria e Prática, Rio 

 



 

249 

 

mais que comprovado que a tecnologia digital agiliza a troca de informações, favorece a 

autoexposição, mas não favorece por si mesma a via dialógica da humanização36. Dá voz, mas 

não forma a consciência para o diálogo respeitoso que leva à visão crítica, capaz de transformar 

a realidade pela busca dialógica da verdade. Ao contrário, constatam-se, como outrora Freire já 

havia apontado, posturas antidialógicas.  

O antidiálogo, que implica uma relação vertical de A sobre B, é o oposto a tudo isso 

[aos caminhos abertos pelo diálogo]. É desamoroso. É acrítico e não gera criticidade, 

exatamente porque desamoroso. Não é humildade. É desesperançoso. Arrogante. 

Autossuficiente. No antidiálogo quebra-se aquela relação de “simpatia” entre seus 

polos, que caracteriza o diálogo. Por tudo isso, o antidiálogo não comunica. Faz 

comunicados37. 

A diferença entre comunicar dialogicamente e fazer comunicados de modo antidialógico 

está cada vez mais acirrada na cultura digital, e seus efeitos mais notórios são as polarizações 

políticas autoritárias e violentas. Enquanto o verdadeiro diálogo é uma relação horizontal de A 

com B, nutrida por amor, humildade, esperança, fé e confiança, o antidiálogo é o campo do 

egoísmo interesseiro. Para além de denunciar com veemência as maldades provindas da 

dinâmica antidialógica, é preciso combatê-la à altura, fortalecendo a dialogicidade não como 

mera oratória e práticas de convencimento pelo discurso, mas como via de interiorização e 

exteriorização da consciência moral.  

Pode-se aurir fortes inspirações para esse fortalecimento da dimensão dialógica a partir 

da reflexão de Freire ao tratar os dois polos do diálogo: “Por isso, só o diálogo comunica. E 

quando os dois polos do diálogo se ligam assim, com amor, com esperança, com fé um no outro, 

se fazem críticos na busca de algo. Instala-se, então, uma relação de simpatia entre ambos. Só 

aí há comunicação”38. Dentro da reflexão desta tese, em sintonia com Gaudium et Spes, n. 16, 

pode-se afirmar: só aí há reciprocidade de consciências na legítima e irrenunciável busca da 

verdade.  

 
Claro, v. 33, n. 66, p. 5, 2023. DOI: 10.18675/1981-8106.v33.n.66.s17187. Disponível em: 

https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/educacao/article/view/17187. Acesso em: 26 mar. 

2025. Almeida, por sua vez, detalha mais o conceito: “Destacamos que a conscientização pode ser considerada 

como um constante e complexo processo de libertação cultural e crítico pela desconstrução do sistema e dos 

métodos de dominação para a passividade da pessoa envolvida no sistema”. ALMEIDA, A teologia da 

consciência, p. 130. 
36 “Seria uma ingenuidade, como tenho afirmado sempre, esperar que as classes dominantes ponham em prática 

ou sequer estimulem uma forma de ação que ajude as classes dominadas a assumir-se como tais”. FREIRE, 

Paulo. Ação cultural para a liberdade e outros escritos. 19.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2022, p. 232. 
37 FREIRE, Educação como prática da liberdade, p. 142. 
38 FREIRE, Educação como prática da liberdade, p. 107. 

https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/educacao/article/view/17187


 

250 

 

As reflexões de Freire, ainda que elaboradas antes dos grandes avanços das tecnologias 

digitais de comunicação, são pertinentes quanto à dimensão ético-antropológica da 

comunicação autêntica, a qual é base para o despertar crítico da consciência moral. As diversas 

plataformas de redes sociais disponíveis, ao se afinarem com os sentimentos humanos, não 

colaboram para a educação da dimensão afetiva. Faz-se necessário uma ação ético-pedagógica-

educativa que leve os sujeitos morais a expressarem o melhor de si nas ambiências digitais, ao 

invés de fazer das plataformas online um espaço catártico irresponsável.    

 

4.2.1.3 A conscientização dos sujeitos éticos na cultura digital tecnocrática 

 

É nesse cenário cultural algoritmizado, cuja influência na elaboração e expressão de 

sentimentos e emoções é evidente, que o conceito de tecnocracia é criticado no ensinamento de 

Papa Francisco. Essa lógica de poder está na raiz dos grandes dramas sociais hodiernos que 

atentam gravemente contra a dignidade humana. Para além do uso das tecnologias digitais nas 

guerras e na exploração desenfreada de recursos naturais, sempre com grande poder destrutivo, 

o que preocupava o Pontífice era a lógica exploradora presente no paradigma tecnocrático, 

segundo a qual o outro não é considerado como alteridade a ser respeitada, mas como um objeto 

a ser explorado.   

Assim podemos afirmar que, na origem de muitas dificuldades do mundo atual, está 

principalmente a tendência, nem sempre consciente, de elaborar a metodologia e os 

objetivos da tecnociência segundo um paradigma de compreensão que condiciona a 

vida das pessoas e o funcionamento da sociedade. Os efeitos da aplicação deste 

modelo a toda a realidade, humana e social, constatam-se na degradação do meio 

ambiente, mas isto é apenas um sinal do reducionismo que afeta a vida humana e a 

sociedade em todas as suas dimensões (LS, n. 107).  

Diante desses desafios, a ética teológica é chamada a “revelar a grandeza da vocação 

dos fiéis em Cristo e a sua obrigação de dar frutos na caridade para vida do mundo” (OT, n. 

16). Esse mandato conciliar abre caminhos para que a ética teológica ajude efetivamente as 

consciências a combater o reducionismo explorador exercido pela tecnocracia. Não há, então, 

caminho ético-pedagógico mais pertinente para a superação desse cenário complexo que o da 

conscientização dos sujeitos morais. A via da conscientização permite olhar a consciência 

humana conectada à sua dinâmica existencial e a seus dramas.  

O êxito desse processo tão necessário para a consciência moral não está em doutrinações 

ou ações que substituam as consciências com oferta de ensinamentos “isentos de erros e 

enganos”, como se vê na prática de influenciadores digitais, mesmo dentro da Igreja. 



 

251 

 

Igualmente inútil é promover um esquema de conscientização que somente coloque 

potencialidades e riscos na atual cultura digital, segundo uma metodologia racional-acadêmica.  

A conscientização não virá somente da produção e acesso à informação, o que se pode 

comprovar no status quo do amplo e fácil acesso à informação na cultura digital. A 

conscientização enquanto despertar da consciência crítica precisa tocar a força motriz da 

vontade e oferecer caminhos para um novo direcionamento da humanidade. Conscientização é, 

antes de tudo, capacidade de autorreflexão crítica sobre o modo e sentido de estar no mundo. 

Em seguida, é a capacidade de problematizar o contexto em que se está inserido para, enfim, 

unir forças e transformar a realidade. Como bem afirmou Häring, 

No mundo capitalista pluralista, onde os meios de comunicação geralmente obedecem 

às regras do mercado, o comprador, o consumidor, só terá a possibilidade e a 

capacidade de identificar e desmascarar os poderes perigosos, se possuir senso crítico 

e vontade suficiente para concretizar tal tarefa39. 

Se é um fato que as plataformas digitais influenciam cada vez mais os usuários antes 

mesmo que estes compreendam seus mecanismos pervasivos, é mais que urgente rever a lógica 

dessa interação. Sair da imersão acrítica nas plataformas digitais é o passo fundamental para a 

humanização da cultura digital capaz de constatar, criticar, combater e superar as artimanhas 

da tecnocracia. A análise de Freire sobre a educação problematizadora, que se contrapõe à 

educação bancária, ilumina essa questão a partir de três momentos fundamentais para o 

desvelamento da realidade: imersão, emersão e inserção crítica na realidade:  

[...] enquanto a prática bancária, como enfatizamos, implica uma espécie de anestesia, 

inibindo o poder criador dos educandos, a educação problematizadora, de caráter 

autenticamente reflexivo, implica um constante ato de desvelamento da realidade. A 

primeira pretende manter a imersão, a segunda, pelo contrário, busca a emersão das 

consciências, de que resulte sua inserção crítica na realidade. [...] A educação como 

prática da liberdade, ao contrário daquela que é prática da dominação, implica a 

negação do homem abstrato, isolado, solto, desligado do mundo, assim como também 

a negação do mundo como uma realidade ausente dos homens40. 

Para além do contexto pedagógico-escolar, tal reflexão oferece importantes pistas para 

o necessário desvelamento das lógicas algorítmicas e os propósitos subjacentes ao seu 

funcionamento. A forma como Freire articula a relação entre imersão, emersão e inserção 

crítica da consciência permanece atual no contexto da cultura digital, que, devido a seus 

inúmeros avanços, precisa ser constantemente problematizada para que se reconheçam e 

 
39 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 163. 
40 FREIRE, Pedagogia do oprimido, p. 97-98. 



 

252 

 

enfrentem seus desafios emergentes. Tal problematização aponta para o exercício da 

maturidade da consciência dos sujeitos morais. É preciso assumir a responsabilidade dentro da 

atual cultura e não esperar soluções vindas de normas e regulamentações jurídicas sobre o 

campo digital.  Ainda que sejam necessárias, tais regulamentações não têm como objetivo 

substituir a responsabilidade dos sujeitos morais.  

Quanto mais as tecnologias digitais se desenvolvem, mais as pessoas, de fato, vão se 

tornando isoladas nas bolhas de filtro, fechadas ao diálogo com quem pensa diferente. 

Conscientizar-se da presença das bolhas digitais é passo essencial para, segundo a proposta de 

Freire, superar a condição de usuários abstratos, isolados, soltos, desligados do mundo e 

estimular a formação de sujeitos críticos. Trata-se de romper com o isolamento algorítmico e 

favorecer uma compreensão de mundo enraizada na realidade, não nas aparências que a lógica 

digital privilegia. 

A dignidade da consciência moral na cultura digital tecnocrática pressupõe uma 

profunda e constante conscientização dos sujeitos morais, a fim de assumirem a missão de ser 

autênticos navegadores dos espaços digitais. Para isso, toda pedagogia ética precisa favorecer 

a pessoa a se tornar sujeito de suas decisões livres, criativas e responsáveis, sempre dentro de 

um horizonte ético-relacional mais amplo. Mais que conexão, o apelo à consciência se 

concentra no resgate da importância das relações autênticas e que resultem no engajamento com 

a realidade cultural mais ampla.  

Ainda que a tecnocracia insista no valor da conexão, é preciso que os sujeitos éticos, 

antes de mais nada, assumam-se como ser de relações. Retoma-se, mais uma vez, a reflexão de 

Freire sobre a importância ontológica da relacionalidade humana, caminho essencial para que 

os sujeitos éticos superem o simples contato (conexão) e avancem para relações interpessoais 

autênticas e uma vinculação mais consciente com a ambiência onlife que marca a cultura atual: 

“é fundamental, contudo, partirmos de que o homem, ser de relações e não só de contatos, não 

apenas está no mundo, mas com o mundo. Estar com o mundo resulta de sua abertura à 

realidade, que o faz ser o ente de relações que é”41. 

Após elencar a importância de superar o paradigma tecnocrático em vista da dignidade 

da consciência moral, passa-se a explicitar os efeitos de uma cultura digital pouco humanizada, 

a qual resulta na cultura do descarte, geradora das periferias geográficas e existenciais na cultura 

digital.  

  

 
41 FREIRE, Educação como prática da liberdade, p. 55. 



 

253 

 

4.2.2 A cultura do descarte e as periferias existenciais na cultura digital 

 

Relacionar a cultura do descarte e as suas periferias geográficas e existenciais no 

contexto da cultura digital, enquanto era da conexão e informação é um paradoxo de grandes 

consequências éticas. O ecossistema digital e a sua consequente cultura não começaram do zero.  

O advento e evolução das tecnologias digitais têm raízes no modelo de sociedade pautado pelo 

neoliberalismo e marcado pelo utilitarismo, imediatismo, pragmatismo com fortes impactos em 

todas as dimensões da sociedade. Élio Gasda, em sua reflexão sobre a IA e suas ameaças à 

economia e à democracia, constata que “a era digital está orientada pelo princípio pétreo da 

acumulação ilimitada de riqueza do capitalismo. Tudo vira mercadoria: pessoas, natureza, 

cultura, ciência, tecnologia, a religião”42. Nesse sistema, os favorecidos são poucos, os 

explorados são muitos. Papa Francisco analisava esse modelo de sociedade digitalizada a partir 

de duas categorias que se interrelacionam: “cultura do descarte” e “periferia física e 

existencial”.  

Hoje, tudo entra no jogo da competitividade e da lei do mais forte, onde o poderoso 

engole o mais fraco. Em consequência dessa situação, grandes massas da população 

veem-se excluídas e marginalizadas: sem trabalho, sem perspectivas, num beco sem 

saída. O ser humano é considerado, em si mesmo, como um bem de consumo que se 

pode usar e depois lançar fora. Assim teve início a cultura do “descartável”, que aliás 

chega a ser promovida. Já não se trata simplesmente do fenômeno de exploração e 

opressão, mas duma realidade nova: com a exclusão, fere-se, na própria raiz, a 

pertença à sociedade onde se vive, pois quem vive nas favelas, na periferia ou sem 

poder já não está nela, mas fora. Os excluídos não são “explorados”, mas resíduos, 

“sobras” (EG, n. 53). 

Os termos que o próprio Pontífice coloca entre aspas enfatizam a crise ética atual. Trata-

se da objetificação do humano, da mais cruel desconsideração de sua dignidade, chegando ao 

extremo de, para além de ser explorado e oprimido, é descartado. O descarte do humano é o 

descarte da consciência moral dos últimos da sociedade. A denúncia clara contra esse modelo 

social está no fato de Francisco afirmar que a cultura do descarte não é um efeito indesejado 

dentro do progresso tecnológico, mas resultado de uma promoção voluntária por parte dos 

detentores da ampla e complexa lógica capitalista. A reflexão de Gasda mostra essa realidade 

dentro do ecossistema digital:  

O microtrabalho invisível de milhares de pessoas nas plataformas digitais ajuda a 

“treinar” os algoritmos, desde pequenas tarefas como reconhecimento de imagens até 

as mais especializadas, como peneirar discursos racistas ou de ódio, abastecer bancos 

de dados de Uber e Amazon [...]. Big Techs são movidas por essa multidão oculta de 

 
42 GASDA, A inteligência artificial, p. 78. 



 

254 

 

miseráveis que treina seus dados em plataformas de microtrabalho como Mechanical 

Turk, Appen, Clickworker. Tarefas valendo centavos de dólar atraem refugiados, 

moradores de favelas e subempregados, populações devastadas pela guerra ou pelo 

colapso ambiental no território do trabalho explorado, a serviço da IA43. 

Trata-se de uma lógica perversa em que até mesmo os descartados são, no pior sentido, 

reaproveitados para uma exploração ainda maior, permanecendo presos à condição de exclusão 

imposta pelo capitalismo. Ter êxito por meio da desigualdade social iníqua expressa o lado 

desumano do capitalismo neoliberal digital. A mútua convivência física de realidades ricas com 

as de extrema pobreza nas grandes cidades se estende na coabitação entre poderosos e 

miseráveis dentro do macro funcionamento das plataformas digitais. Não se trata de duas 

realidades separadas, mas de duas dimensões de um mesmo modelo social. Embora operem por 

dinâmicas distintas, ambas expressam a mesma realidade injusta, sustentando um status quo 

desigual e, por isso, estruturalmente violento. São realidades que de alguma forma se 

retroalimentam no cenário fragmentado das grandes cidades, das Big Techs e, portanto, da 

própria cultura digital44.  

 

4.2.2.1 Da fragmentação exploradora à integração poliédrica  

 

A revolução digital surge e se desenvolve dentro desse modelo de sociedade, sem a 

intenção de superá-lo, pois atua como um novo e poderoso instrumento a serviço da mesma 

lógica. Papa Francisco, no entanto, estimulava a reflexão ética ao apresentar sua compreensão 

pastoral sobre o status quo da sociedade, apontando caminhos de esperança. Enquanto a cultura 

digital reforça e promove a fragmentação das relações, polarizando-as e colocando-as em 

conflito, o Pontífice oferece uma nova visão da realidade. Trata-se da metáfora do poliedro, a 

qual abre novos horizontes hermenêuticos sobre o movimento civilizatório regido pelas lógicas 

algorítmico-digitais na “cultura do descarte”. 

 
43 GASDA, A inteligência artificial, p. 84. 
44 Klein considera a fragmentação e divisão presente na cultura digital em relação às novas formas de vigilância e 

controle: “Através de formas de vigilância e controle digitais tendentes ao totalitarismo, tenta-se dominar uma 

tendência fundamental da cultura digital: sua tendência à fragmentação e à divisão. Isso resulta do fato de que 

a gestão da informação dos algoritmos, dos programas de processamento de dados nos aparelhos, causa a 

multiplicação de grupos, espaços de comunicação, unidades cada vez menores e uma dispersão da sociedade, 

pela qual as formas de comunicação de cada grupo específico, e com elas as referências e perspectivas de 

realidade compartilhadas por esse grupo, se tornam cada vez mais distantes umas das outras e imunizadas umas 

contra as outras. Tais grupos não teriam mais contato entre si ou como uma realidade reconhecida como comum 

a todos. Ao final, isso levaria a uma fragmentação da sociedade como um todo, e, portanto, à sua desintegração 

social”. KLEIN, Renascer digital como um Outro?, p. 169.  



 

255 

 

O poliedro representa uma sociedade onde as diferenças convivem integrando-se, 

enriquecendo-se e iluminando-se reciprocamente, embora isso envolva discussões e 

desconfianças. Na realidade, de todos se pode aprender alguma coisa, ninguém é 

inútil, ninguém é supérfluo. Isto implica incluir as periferias. Quem vive nelas tem 

outro ponto de vista, vê aspetos da realidade que não se descobrem a partir dos centros 

de poder onde se tomam as decisões mais determinantes (FT, n. 215).  

A metáfora do poliedro contribui grandemente para a formação de consciências críticas 

na cultura digital. Esse novo modo de apreender as relações sociais e suas interações propõem 

o rompimento com a fixação fragmentada no presente e com a consequente dificuldade de visão 

de conjunto das grandes problemáticas da sociedade. A consciência poliédrica, fortalecida em 

sua capacidade crítico-dialógica, estará apta para combater e evitar o bombardeamento 

algorítmico de fake news e deepfakes e as consequentes manifestações acríticas e irresponsáveis 

nas redes sociais.  

É justamente no rompimento das bolhas digitais que a metáfora do poliedro manifesta 

sua força, mostrando que para além da fragmentação social imposta, há um outro modelo 

possível e necessário no qual as partes se confluem sem perder suas especificidades. É assim 

que Francisco propõe e explica a metáfora do poliedro em Evangelii Gaudium: 

Aqui o modelo não é a esfera, pois não é superior às partes e, nela, cada ponto é 

equidistante do centro, não havendo diferenças entre um ponto e o outro. O modelo é 

o poliedro, que reflete a confluência de todas as partes que nele mantêm a sua 

originalidade. Tanto a ação pastoral como a ação política procuram reunir nesse 

poliedro o melhor de cada um. Ali entram os pobres com a sua cultura, os seus projetos 

e as suas próprias potencialidades. Até mesmo as pessoas que possam ser criticadas 

pelos seus erros, têm algo a oferecer que não se deve perder. É a união dos povos, que, 

na ordem universal, conservam a sua própria peculiaridade; é a totalidade das pessoas 

numa sociedade que procura um bem comum que verdadeiramente incorpore a todos 

(EG, n. 236). 

O ousado projeto de Papa Francisco valoriza a riqueza da integração das diferenças para 

o bem comum na cultura digital. A ética teológica precisa, portanto, assumir de modo sempre 

novo a tarefa de colaborar com a formação de consciências poliédricas abertas ao 

reconhecimento crítico das complexidades sociais presentes na cultura digital regidas pelas 

lógicas algoritmizadas e tecnocráticas45. 

 

 
45 Gasda reflete esse desafio em relação à ameaça das IAs para as democracias: “A democracia exige eleitores 

capacitados no direito de escolher. É pertinente perguntar: o discernimento de muitos cidadãos já não estaria 

predeterminado por algoritmos? Muitas sociedades do século XXI já não estariam controladas de cima para 

baixo por um certo ‘autoritarismo liberal’? Um sistema fechado que impede autocorreção de trajetória por vias 

democráticas não pode ser considerado democrático. A IA seria capaz de traçar um perfil e tirar conclusões 

sobre nossa orientação política. Uma tecnologia construída à revelia dos valores democráticos e dos direitos 

humanos pode levar a uma sociedade totalitária regendo as decisões dos cidadãos”. GASDA, A inteligência 

artificial, p. 87. 



 

256 

 

4.2.2.2 A reflexão ético-teológica diante da condição humana na cultura digital 

 

A motivação para o aprofundamento da ética teológica sobre a consciência moral diante 

dos desafios dos tempos digitais, mais que teórico, é existencial. Trata-se de ter como referência 

a condição humana nesta virada civilizatória, a qual permita constatar o crescimento da cultura 

do descarte e das periferias geográficas e existenciais para além das estatísticas que se perdem 

na enxurrada de informações. A consciência moral, antes de ser defendida e promovida, precisa 

ser histórica e existencialmente localizada e compreendida para que a reflexão seja pertinente 

e colabore na iluminação das dimensões sombrias dos projetos de sociedade que subjazem à 

luz das telas dos dispositivos digitais.  

A dinâmica digital que fragmenta relações e domestica as consciências é uma oposição 

ao êxito da metáfora do poliedro proposta por Francisco. Ao contrário de estabelecer sentido 

entre as diferentes realidades, formando uma tecitura, a dinâmica digital faz uma colcha de 

retalhos desconexa e carente de sentido que afeta profundamente as consciências dos sujeitos 

éticos. A série “adolescência”, da Netflix46, mostra como dentro da própria família e da própria 

escola os distanciamentos entre as faixas etárias (filhos-pais, alunos-professores) fazem com 

que as pessoas se tornem periféricas umas em relação às outras, ao ponto de perder a conexão 

existencial entre si. Convive-se na fragmentação e na incomunicabilidade sentimental e afetiva, 

a tal extremo que as redes sociais se tornam doentiamente um mundo à parte.  

De ponto de encontro relacional, as redes sociais digitais vão sendo compreendidas 

como extensão dos descartes e periferias experimentadas no plano social: violências, abusos, 

Bullyings, suicídios, homicídios transmitidos online até para adolescentes. A lógica digital 

pervasiva demonstra seu fracasso ao se constatar que pessoas se sentem cada vez mais isoladas 

e suscetíveis à falta de sentido existencial. A lógica frenética da exposição online tem, no seu 

avesso, a solidão e a angústia. Assim, a geração conectada frequentemente se encontra numa 

periferia existencial dominada por um profundo vazio interior. 

As redes sociais digitais, com seus filtros e recortes rápidos que alteram a compreensão 

da realidade, reproduzem a lógica do mundo físico, invisibilizando as realidades de descarte 

das periferias urbanas. Essa negação não apenas oculta o lado mais difícil dessas periferias 

geográficas e existenciais, mas também revela o fracasso da humanidade que sustenta esse 

sistema. Com perspicácia, Franciso coloca o tema da responsabilidade de toda a humanidade 

 
46 ADOLESCÊNCIA. Criação de Jack Thorne e Stephen Graham; Direção de Philip Barantini. Reino Unido: 

Netflix, 2025. Disponível em: https://www.netflix.com/it-pt/title/81756069. Acesso em: 29 mar. 2025.  

https://www.netflix.com/it-pt/title/81756069


 

257 

 

para com as mais diversas periferias presentes na cultura da conexão digital: “Quando a 

sociedade – local, nacional ou mundial – abandona na periferia uma parte de si mesma, não há 

programas políticos, nem forças da ordem ou serviços secretos que possam garantir 

indefinidamente a tranquilidade” (EG, n. 59). 

A ética teológica, ao adotar epistemologicamente a metáfora do poliedro, deve revisitar 

constantemente sua vocação discipular como seguidora de um Deus que contempla com atenção 

as periferias geográficas e existenciais à luz da dignidade humana de toda a criação. Ver o que 

está invisibilizado, oprimido, explorado e descartado, e escutar os gritos muitas vezes 

silenciados, é uma missão irrenunciável para a ética teológica neste momento crucial de 

transformação histórica. 

  

4.2.2.3 A capacidade dialógico-narrativa e a valorização da consciência moral   

 

Para além de enfatizar a importância da dimensão dialógica para a formação da 

consciência, a ética teológica tem, em primeiro lugar, que identificar sempre as modalidades da 

crise da capacidade histórico-narrativa gerada pela lógica digital. A questão atual não é 

primeiramente dar voz, mas ajudar o sujeito ético a narrar-se a si mesmo, a compreender-se a 

si mesmo dentro de um horizonte histórico-existencial já tão algoritmizado, a fim de abrir-se à 

alteridade47. Nesse sentido, voltar às fontes da Sagrada Escritura, segundo o mandado conciliar 

(OT, n. 16), é fundamental para que a ética teológica considere sempre a dimensão espaço-

temporal na formação de consciências críticas, evidenciando o significado ético-soteriológico 

que brota dos contextos onde a consciência moral instrumentalizada e descartada. É justamente 

na cultura do descarte e em suas periferias que as pessoas precisam ganhar força ao recobrar a 

capacidade dialógico-narrativa para oferecer seu ponto de vista dentro do conjunto social, 

conforme propõe Papa Francisco. Aqui está o grande desafio para a reciprocidade de 

consciências em busca da verdade (GS, n. 16). 

Sem esse empenho irrenunciável da ética teológica, a metáfora do poliedro oferecida 

por Francisco para analisar a cultura digital corre o risco de perder sua força por não encontrar 

 
47 Carbajo Núñez destaca a capacidade narrativa em sua conclusão sobre o exercício do discernimento na geração 

hiperconectada, afirmando: “Bisogna ricuperare la capacità di narrare la propria storia, dando senso alle proprie 

esperienze, al succedersi degli eventi, al divenire personale. In questo modo, il soggetto sarà in grado di unificare 

la propria vita sul fondamento ultimo e così avanzare con speranza verso il futuro”. CARBAJO-NÚÑEZ, 

MARTÍN. Generazione iper-connessa e discernimento. In: DONATO, Antonio; MIMEAULT, Jules (A cura 

di). Il discernimento: fondamenti e luoghi di esercizio. Atti del convegno della Accademia Alfonsiana 14-15 

marzo 2018. Roma: Academiae Alfonsianae, 2018, p. 231. Tradução nossa.  



 

258 

 

aplicabilidade. Dificilmente se emerge uma consciência moral dialógica que possa expressar 

seu ponto de vista a partir de seu lugar existencial sem uma conscientização a respeito do lugar 

em que de fato se está e os motivos pelos quais tal situação se mantém. Diante do êxtase e do 

espanto da sociedade frente aos grandes avanços tecnológicos, torna-se urgente promover 

consciências críticas que questionem o modelo social dentro da cultura digital em que estão 

inseridas.  

À ética teológica cabe a árdua tarefa de estar constantemente atenta aos movimentos 

que levam a cultura do descarte ao seu nível mais deplorável: o descarte do senso crítico. Mais 

que negar espaço e condições, aqui se nega a própria consciência moral, chamada a ser 

dialógico-crítica na busca da verdade. A negação da consciência moral, dialógica e crítica, está 

na base da produção voluntária de periferias existenciais submissas, colonizadas dentro do 

contexto atual. Gasda analisa a economia digitalizada como um novo movimento colonizador:  

O poder das Big Techs se deve ao fato de recolherem, controlarem e rentabilizarem a 

informação, e, assim, fazer funcionar mercados [...]. Whatsapp, Uber, Ifood, Google, 

Facebook, Amazon, Microsoft, Apple, Sansung, Waze, Home office, Alexa 

colonizaram o ciberespaço. Aqueles que se apossam primeiro da maior quantidade de 

dados de usuários têm uma vantagem abismal em relação a outros competidores. A 

economia de dados é fonte de monopolização. Big Tech tornou-se ameaça à própria 

economia48.  

A missão da ética teológica é ler criticamente a crise humanitária em sua integralidade 

para compreender que os descartes no plano físico — falta de acesso a bens e serviços básicos, 

ao acesso à Internet e a dispositivos digitais — têm, como força subjacente, o descarte da pessoa 

humana enquanto tal, ou seja, da consciência moral crítica. Assumindo a metáfora do poliedro, 

a ética teológica é chamada a ir às periferias geográficas, existenciais e digitais para colaborar 

na formação de consciências e abrir novos horizontes de sentido que valorizem as 

particularidades num ambiente tão massificado.   

Deslocar a atenção do centro para a periferia não é uma mudança apenas geográfica, 

mas hermenêutico-existencial. O desafio dessa proposta não é apenas acompanhar o rápido 

avanço das tecnologias digitais, mas também olhar para aqueles que ficam à margem dessa 

cultura digitalizada, conforme a parábola do Bom Samaritano (Lc 10,25-37), frequentemente 

ressaltada pelo magistério de Papa Francisco. Aproximar-se e conectar-se com aqueles que, por 

suas limitações humanas, não resistem às lógicas dominadoras das tecnologias digitais e 

 
48 GASDA, A inteligência artificial, p. 78. Grifo nosso. 



 

259 

 

acabam sucumbindo às suas armadilhas é um passo essencial para construir uma civilização 

digital mais humanizada, poliédrica.  

Com esse objetivo, busca-se compreender como o acompanhamento, o discernimento e 

a integração da fragilidade — conforme a proposta do Papa Francisco — podem enriquecer a 

reflexão em andamento e ajudar a resgatar para a consciência moral o protagonismo dialógico 

e crítico, capaz de promover a justa integração da humanidade neste momento de profundas 

transformações impulsionadas pelas tecnologias digitais. 

 

4.2.3 Acompanhar, discernir e integrar as fragilidades na cultura digital 

 

As três ações fundamentais propostas por Papa Francisco no capítulo oitavo de Amoris 

Laetitia significam um passo decisivo no campo da pastoralidade da moral cristã em tempos 

digitais. Tal proposta está em continuidade com o Concílio Vaticano II, especialmente com a 

constituição Gaudium et Spes.  

O acompanhar demonstra a atitude de abertura da Igreja às grandes questões 

existenciais da humanidade (GS, n. 1). O discernir demonstra sintonia com o significativo 

avanço dos padres conciliares ao sair do juridicismo e da casuística estéril que perduravam na 

moral cristã desde o Concílio de Trento e propor uma moral empenhada na interpretação dos 

sinais dos tempos, julgando “necessário conhecer e compreender o mundo em que vivemos, as 

suas esperanças e aspirações, e o seu caráter tantas vezes dramático” (GS, n. 4).  

Nesse sentido, Papa Francisco reafirma a confiança na “amadurecida consciência dos 

fiéis”49 para assumir a fé cristã com maturidade em meio às situações complexas da vida.  

Amoris Laetitia repropõe a ética do discernimento, reservando à liberdade de consciência a 

última palavra a respeito das prescrições morais concretas da Igreja.  

Por fim, o integrar refere-se à ação misericordiosa a ser tomada. A fragilidade humana 

não deve ser descartada, mas integrada no seio da comunidade cristã para que a pessoa possa 

buscar e realizar o bem possível (AL, n. 303) à luz do mistério de Cristo, o homem novo (GS, 

n. 22).  

Essas três ações abrem espaço à moral humanizadora das relações a partir de uma 

antropologia renovada, conforme argumenta Almeida ao relacionar Amoris Laetitia e 

Familiaris Consortio:    

 
49 CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ. Notificação sobre a situação do “Índice” de livros proibidos, 

não paginado. 



 

260 

 

A preocupação do Papa [Francisco] tem como referência uma visão antropológica 

positiva, segundo a qual a pessoa é capaz, gradualmente, de orientar-se segundo o 

valor vivido e internalizado.  Enquanto na Exortação Familiaris Consortio a lei da 

gradualidade aparece no modo como o preceito divino é acolhido pelo casal rumo ao 

ideal canônico, na Amoris Laetitia muda-se o foco: a insistência dá-se no 

acompanhamento; a acolhida, na comunidade; e a integração, na pastoral. Leva-se em 

consideração, então, o esforço humano e moral enquanto dimensões estruturantes da 

pessoa, vividas pelos sujeitos na própria consciência50.  

Papa Francisco fez uma árdua opção de convocar a Igreja a assumir a via do 

acompanhamento, do discernimento e da integração das fragilidades humanas para enfrentar os 

grandes desafios não só das famílias, mas da sociedade como um todo na cultura digital. Em 

uma profunda mudança de época como a atual, não servem “respostas prontas”. Acompanhar, 

discernir e integrar são três verbos que mudam radicalmente a postura do Magistério 

eclesiástico, bem como de toda a ação eclesial, segundo a fidelidade ao Evangelho de Cristo no 

acompanhamento das consciências. Francisco apresenta uma outra imagem de Igreja, que não 

seja uma alfândega (EG, n. 47), mas um “hospital de campanha”51 que vai até os fragilizados e 

cuida deles com misericórdia, prudência e audácia missionária. 

São nítidas as implicações desse programa missionário da Igreja dentro da comunicação 

na cultura digital. Sbardelotto pontua a necessária passagem à comunicação cordial, que seja 

humanizada e humanizadora:  

Em tempos de comunicação “não viva” e computacional – por meio de sistemas de 

IA – e de comunicação geradora de morte e exclusão – por meio da desinformação, 

da má informação, do viés algorítmico –, é preciso uma comunicação cordial, 

sensível, palpitante, viva e vivificante, que gere con-córdia entre todos os seres e 

elementos que tecem a teia da vida e compartilham o mesmo “húmus”. Poderíamos 

chamá-la de biocomunicação, uma comunicação biofílica, ética, ecológica, integral – 

e, portanto, humanizada e humanizadora52. 

Assim como a proposta ética do poliedro apresentada por Francisco requer uma 

renovada contribuição da ética teológica, a comunicação humanizada e humanizadora também 

exige novos passos na reflexão teológico-moral para que possa expressar a força integradora da 

concórdia frente à fragmentação contemporânea que fragiliza as relações.  

 

 
50 ALMEIDA, André Luiz Boccato de. O discernimento da consciência na Exortação Apostólica Amoris Laetitia. 

Revista eclesiástica brasileira, v. 77, n. 307, p. 526. DOI: https://doi.org/10.29386/reb.v77i307. Disponível em: 

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/issue/view/27. Acesso em: 03 maio 2025.   
51 FRANCISCO. Discurso aos membros da fundação AVSI para o projeto “Hospitais abertos” na Síria. Cidade 

do Vaticano, 03 set. 2022, p. 2. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220903-fondazione-

avsi.pdf. Acesso em: 29 mar. 2025. 
52 SBARDELOTTO, Da comunicação humana a uma comunicação humanizada, p. 113. 

https://doi.org/10.29386/reb.v77i307
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/issue/view/27
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220903-fondazione-avsi.pdf
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220903-fondazione-avsi.pdf


 

261 

 

4.2.3.1 Acompanhar e discernir como expressões de cuidado 

 

O Magistério de Papa Francisco sempre enfatizou a passagem necessária e difícil da 

moral casuística, pautada pelo juridicismo ético, para a ética do cuidado, que se coloca a serviço 

da humanidade53. O Pontífice exigia mudanças epistemológicas e metodológicas profundas da 

teologia moral para poder chegar às realidades existenciais com misericórdia. A ética do 

cuidado, sem relativizar a dimensão reflexivo-normativa, é capaz de chegar à dimensão afetiva 

do humano para colocar-se em escuta atenta da pessoa e compreendê-la em suas fragilidades. 

Nesse sentido, Francisco insiste na importância do  

saber moral, ao qual compete a difícil, mas indispensável tarefa de fazer encontrar e 

acolher Cristo na vida quotidiana concreta, como Aquele que, libertando-nos do 

pecado, da tristeza, do vazio interior e do isolamento, faz nascer e renascer em nós a 

alegria54.  

A categoria de acompanhamento apresentada por Francisco expressa o cuidado 

compassivo, misericordioso e laborioso que precisa permear a pastoralidade da Igreja diante 

dos desafios emergentes na cultura digital. Mas só o acompanhamento das consciências não 

basta. Faz-se necessário o discernimento prudencial, iluminado pela fé, que leve cada sujeito 

moral a assumir o compromisso de conjugar o ideal da proposta cristã (teoria) com a situação 

real e contextualizada física e existencialmente (práxis). Para isso, a referência ética não pode 

ser somente a universalidade da lei, cuja clareza é evidente, mas é preciso enfrentar as 

imprecisões que brotam da dinamicidade vivencial das situações particulares de cada pessoa 

(AL, n. 304). Tal discernimento não é uma ação que compete apenas aos ministros da Igreja, 

mas também aos fiéis envolvidos no discernimento. Exige-se, mais uma vez, a reciprocidade 

de consciências para se chegar a uma decisão, que, segundo o Pontífice, deve sempre visar a 

integração da pessoa no seio da comunidade cristã.   

Para o contexto digital, acompanhar, discernir e integrar as fragilidades consiste em 

um projeto grandioso que se refere à consciência moral individual, bem como de toda a 

humanidade. Diante da avassaladora abrangência das mídias digitais, as vias de superação de 

seus riscos e a promoção da cultura digital mais humanizada não se limita à educação formal 

 
53 Ao refletir sobre o cap. VIII de Amoris Laetitia, Almeida afirma: “A opção metodológica presente no texto quer 

superar o distanciamento entre a doutrina e a práxis canônica, ajudando as situações difíceis e complexas sobre 

a família”. ALMEIDA, André Luiz Boccato de. Teologia Moral e a Amoris Laetitia: uma reflexão teológica 

sobre o lugar da consciência na ética do discernimento cristão. Teologia em Questão, Taubaté, n. 35, p. 61, 

2019. Disponível em: https://tq.dehoniana.com/tq/index.php/tq/article/view/255. Acesso em: 11 abr. 2025. 
54 FRANCISCO, Discurso aos professores e aos estudantes da Academia Afonsiana, não paginado.  

https://tq.dehoniana.com/tq/index.php/tq/article/view/255


 

262 

 

das novas gerações. Assim também, não se trata de uma atenção somente à juventude, como 

era comum insistir no início do desenvolvimento das mídias digitais. Entra em questão o 

elemento comunitário-missionário do discernimento que abarque todas as pessoas e suas 

situações reais e concretas.  

A comunidade eclesial reunida pelo Espírito é comunidade de discernimento, conforme 

afirma S. Paulo “E não vos conformeis com este mundo, mas transformai-vos, renovando a 

vossa mente, a fim de poderdes discernir qual é a vontade de Deus, o que é bom, agradável e 

perfeito” (Rm 12,2)55. O discernimento é, portanto, assumido como categoria estrutural da 

missão da Igreja que conjugue o respeito à autonomia das realidades terrenas, a ação do Espírito 

na consciência individual e comunitária e a confiança no amor como motor da práxis cristã e 

da Igreja em saída missionária. 

O exercício do discernimento ético, assumido eclesialmente, é essencial na defesa e 

promoção da dignidade humana dentro da cultura digital. O desafio ético está em qualificar a 

presença humana para tornar as pessoas capazes de direcionar eticamente cada fase do processo 

de desenvolvimento, programação, funcionamento e uso das tecnologias digitais para o bem 

comum. 

 

4.2.3.2 Integrar as fragilidades humanas nas lógicas algorítmicas 

 

Papa Franciso convocava a ética teológica a abraçar a árdua tarefa de elaborar um 

caminho ético-pedagógico que colabore na integração da humanidade em uma cultura marcada 

pela lógica dos algoritmos digitais56. Para se chegar a essa integração, faz-se necessária uma 

profunda conscientização sobre a fácil adaptação às lógicas digitais e às suas benesses, sem se 

dar conta das armadilhas e ciladas presentes nas plataformas online. A ética cristã, segundo a 

proposta de Papa Francisco, é chamada a integrar as fragilidades humanas no atual contexto em 

que máquinas digitais passam a tomar decisões e ditar os rumos da humanidade, como que 

fagocitando as consciências.  

Compete ao homem decidir se há de tornar-se alimento para os algoritmos ou nutrir o 

seu coração de liberdade, sem a qual não se cresce na sabedoria. Esta sabedoria 

 
55 Conferir também Rm 2,18; Fl 1,10; Ef 5,10. 
56 O docudrama norte americano produzido e exibido pela Netflix, O dilema das redes, mostra como engenheiros, 

desenvolvedores e programadores de plataformas digitais se relacionam com os grandes interesses das Big Techs 

para as quais trabalham. Muitos dos entrevistados declaram que são criteriosos na inserção dos próprios filhos 

nas plataformas digitais, pois sabem da lógica pervasiva e manipuladora presente nelas. O DILEMA das redes. 

Roteiro de Jeff Orlowski, Davis Coombe e Vickie Curtis; Direção de Jeff Orlowski. Estados Unidos da América: 

Netflix, 2020. Disponível em: https://www.netflix.com/it-pt/title/81254224. Acesso em: 29 mar. 2025.  

https://www.netflix.com/it-pt/title/81254224


 

263 

 

amadurece valorizando o tempo e abraçando as vulnerabilidades. Cresce na aliança 

entre as gerações, entre quem tem memória do passado e quem tem visão de futuro. 

Somente juntos é que cresce a capacidade de discernir, vigiar, ver as coisas a partir do 

seu termo. Para não perder a nossa humanidade, procuremos a Sabedoria que existe 

antes de todas as coisas [Eclo 1,4], que, passando através dos corações puros, prepara 

amigos de Deus e profetas [Sb 7,27]: há de ajudar-nos também a orientar os sistemas 

da inteligência artificial para uma comunicação plenamente humana57. 

Trata-se de uma grande tarefa ética, na qual a pedagogia de Freire, cujos princípios 

encontram eco nas propostas de Papa Franciso, pode contribuir. O pedagogo pernambucano, 

em sua obra Educação como prática da liberdade especifica o significado dos verbos integrar-

se, acomodar-se, ajustar-se e adaptar-se na consideração da pessoa como sujeito moral: 

Insistimos, em todo o corpo de nosso estudo, na integração e não na acomodação, 

como atividade da órbita puramente humana. A integração resulta da capacidade de 

ajustar-se à realidade acrescida da de transformá-la, a que se junta a de optar, cuja 

nota fundamental é a criticidade. À medida em que o homem perde a capacidade de 

optar e vai sendo submetido a prescrições alheias que o minimizam e as suas decisões 

já não são suas, porque resultadas de comandos estranhos, já não se integra. Acomoda-

se. Ajusta-se. O homem integrado é o homem sujeito. A adaptação é assim um 

conceito passivo — a integração ou comunhão, ativo. Este aspecto passivo se revela 

no fato de que não seria o homem capaz de alterar a realidade, pelo contrário, altera-

se a si para adaptar-se. A adaptação daria margem apenas a uma débil ação defensiva. 

Para defender-se, o máximo que faz é adaptar-se. Daí que a homens indóceis, com 

ânimo revolucionário, se chame de subversivos. De inadaptados58.  

Seguindo a reflexão de Freire, é possível concluir que a revolução digital, para que siga 

caminhos eticamente sustentáveis dentro de uma ecologia integral, requer sujeitos 

revolucionários que se integrem às novas ambiências digitais, bem como em toda a cultura 

proveniente dessa interação, a partir da consciência crítica. A integração nas ambiências digitais 

é um processo exigente, pois não se trata apenas de uma integração a plataformas enquanto 

instrumentos, mas enquanto espaços de relações. Para isso, é preciso que a integração dos 

sujeitos seja feita em sintonia com as heranças éticas e sapienciais do passado, com os desafios 

e interpelações do presente e com o compromisso coletivo de construir um futuro mais justo, 

pacífico e fraterno para toda a humanidade. À ética teológica, nesse sentido, compete empenhar-

se na defesa da dignidade da consciência moral, tal como defendeu o Concílio Vaticano II (GS, 

n. 16), o que significa exercer um cuidado integral para com a pessoa humana59.  

 

 
57 FRANCISCO. Inteligência artificial e sabedoria do coração, não paginado. 
58 FREIRE, Educação como prática da liberdade, p. 58, nota 6. 
59 Almeida, ao refletir sobre a dignidade da pessoa humana na Gaudium et Spes, assevera: “A escolha de tratar a 

consciência dentro da reflexão mais abrangente acerca da dignidade da pessoa humana nos faz perceber que os 

padres conciliares desejaram considerá-la para além de uma simples funcionalidade ou faculdade, para 

solidificar as suas raízes na dignidade da própria pessoa, base da gênese ontológica e ética”. ALMEIDA, A 

teologia da consciência, p. 103. 



 

264 

 

4.2.3.3 Educação da consciência e as vias para uma ética nutrida de esperança 

 

Acompanhar, discernir e integrar são três ações que Papa Francisco apresenta não só 

para o interno da Igreja Institucional, mas as alarga para os âmbitos educativos presentes na 

sociedade. Segundo o Pontífice, a formação da consciência na família – e em qualquer outro 

âmbito educativo – não visa sua substituição, mas sua defesa e promoção em modo integral em 

vista de uma justa relação com as definições doutrinais e morais.   

Durante muito tempo pensamos que, com a simples insistência em questões 

doutrinais, bioéticas e morais, sem motivar a abertura à graça, já apoiávamos 

suficientemente as famílias, consolidávamos o vínculo dos esposos e enchíamos de 

sentido as suas vidas compartilhadas. Temos dificuldade em apresentar o matrimônio 

mais como um caminho dinâmico de crescimento e realização do que como um fardo 

a carregar a vida inteira. Também nos custa deixar espaço à consciência dos fiéis60, 

que muitas vezes respondem o melhor que podem ao Evangelho no meio dos seus 

limites e são capazes de realizar o seu próprio discernimento perante situações onde 

se rompem todos os esquemas. Somos chamados a formar as consciências, não a 

pretender substituí-las61 (AL, n. 37). 

Diante do fato de que a família, escola e religião estão em crise quanto à capacidade de 

educação e formação ética das novas gerações62, a tríade verbal de Francisco é uma interpelação 

profética a tais âmbitos para que reassumam a missão educativa a partir da tomada de 

consciência sobre as novas possibilidades oferecidas pelas lógicas digitais, bem como sobre os 

seus riscos e pontos críticos. Trata-se de um momento decisivo que não pode ser olhado 

somente em suas macroestruturas. É de suma importância acompanhar e reforçar pequenas 

atitudes e gestos que demonstrem o quanto a força da lógica algorítmica digital está exercendo 

sobre as consciências, ao ponto de substituí-las em não poucos casos63. Cuidar para que esse 

núcleo mais profundo do humano não continue sendo aviltado pelas lógicas algorítmicas 

digitais significa reforçar o poder de discernimento e decisão do sujeito ético em vista de 

atitudes e ações humanizadoras na cultura digital.  

Não é para menos que o evento pioneiro liderado pelo Vaticano em 2020 sobre os 

avanços da IA tenha sido nomeado Call for AI ethics, ou seja, apelo à ética em relação às IAs. 

Diante da complexidade da questão, o objetivo é claro:  

 
60 Grifo nosso.  
61 Grifo nosso. 
62 Conferir o ponto 3.4 Desafios pedagógicos para a conscientização ética cristã em tempos digitais. 
63 Para o aprofundamento desta questão, conferir a reflexão de Pizzichini sobre as implicações da IA para a 

Teologia moral fundamental. Os tópicos abordados são os seguintes: La tecnologia come mediazione dell’agire; 

L’AI sta iniziando a plasmare il contesto dell’agire; AI e decisione morale; Non si può ridurre la coscienza ad 

algoritmo; Prospettive e questioni per l’algoretica. PIZZICHINI, L’intelligenza Artificiale: l’anima e l’automa, 

p. 272-281. 



 

265 

 

A ideia por trás desse projeto é promover um senso de responsabilidade compartilhada 

entre organizações internacionais, governos, instituições e o setor privado em um 

esforço para criar um futuro no qual a inovação digital e o progresso tecnológico 

garantam à humanidade sua centralidade64.  

Dentro desse cenário cultural desafiador e promissor, mas também complexo e confuso, 

no qual o poder de decisão vai passando rapidamente para as máquinas digitais, Papa Francisco 

propõe o Pacto Educativo Global, o qual almeja ir além da dinâmica do ensino e aprendizagem 

curricular escolar, predominantemente voltado para a vida profissional, e chegar à formação da 

consciência moral em prol de projetos mais dignos para toda a humanidade no campo das 

relações. Afirma o Pontífice:  

Nunca, como agora, houve necessidade de unir esforços numa ampla aliança 

educativa para formar pessoas maduras, capazes de superar fragmentações e 

contrastes e reconstruir o tecido das relações em ordem a uma humanidade mais 

fraterna [...] A educação é colocada à prova pela rápida aceleração – a chamada 

rapidación –, que prende a existência no turbilhão da velocidade tecnológica e digital, 

mudando continuamente os pontos de referência. Neste contexto, perde consistência 

a própria identidade e desintegra-se a estrutura psicológica perante uma mudança 

incessante que “contrasta com a lentidão natural da evolução biológica [LS, n. 18]”65.  

Trata-se, sem dúvidas, de uma proposta que não visa resultados imediatos, mas de 

iniciar um novo processo educativo que forme sujeitos morais capazes de interagir com as 

tecnologias digitais e que sejam capazes de humanizar essas ambiências e, consequentemente, 

a cultura atual.  

A educação da consciência moral em vista de uma postura ética renovada na cultura 

digital, nesse sentido, não pode ser um tema abstrato, sem relação com a experiência da 

corporeidade e da temporalidade, sem referência à espacialidade e à historicidade em que vivem 

os sujeitos éticos na cultura digital. Como afirma Freire, “não há educação fora das sociedades 

humanas e não há homem no vazio”66. É preciso afirmar, parafraseando o pedagogo 

pernambucano, que não há educação autêntica na cultura digital fora de vínculos afetivos que 

se estreitem cada vez mais em prol da formação da consciência do sujeito moral em vista da 

humanização das relações temporalmente e espacialmente contextualizadas. Concorda-se com 

Almeida quando afirma “que diante dos desafios emergentes do contexto ético contemporâneo 

 
64 “The idea behind it is to promote a sense of shared responsibility among international organizations, 

governments, institutions and the private sector in an effort to create a future in which digital innovation and 

technological progress grant mankind its centrality”. RENAISSANCE FOUNDATION. The Call. Vatican City, 

2024. Disponível em: https://www.romecall.org/the-call/. Acesso em: 12 mar. 2025. Tradução nossa.  
65 FRANCISCO. Mensagem para o lançamento do Pacto Educativo, não paginado. 
66 FREIRE, Educação como prática da liberdade, p. 51. 

https://www.romecall.org/the-call/


 

266 

 

é de fundamental importância propor reflexivamente um referencial ético e antropológico que 

seja relevante e crítico na concretude da vida das pessoas”67.  

Considerar a consciência moral cristã a partir do Pacto Educativo Global implica um 

olhar atento, crítico e prudentemente esperançoso para a cultura digital. As interpelações 

trazidas pelo Pontífice recaem sobre a cultura por colocar em questão o significado e o sentido 

da vida humana experimentada como habitantes da Casa Comum. O abrangente e acelerado 

processo de conexão digital necessita da comunhão existencial para que surja, na humanidade, 

o sentimento de fraternidade social que chegue ao reconhecimento efetivo da outra pessoa como 

irmão e irmã, como afirmou o Pontífice em Fratelli Tutti. Gonzalez, nesse sentido, considera 

que “a concepção do Papa Francisco sobre a humanidade como unidade de destino é, em si 

mesma, uma declaração ética e um projeto moral”68. A unidade de destino de toda a humanidade 

requer o esforço pessoal e decidido de todos e cada um dos sujeitos morais individuais, coletivos 

e institucionais para que a dignidade de todas e cada uma das pessoas e de toda a criação. 

 

4.2.3.4 Fragilidade humana: falha a se superar ou condição a se integrar? 

 

Ao centro desse processo audacioso precisa estar uma justa compreensão da condição 

humana frágil à luz da fé cristã que combata a compreensão antropológica do trans e pós-

humanismo que reduz a pessoa à dimensão funcionalista e utilitarista69.  

O projeto moral apresentado por Francisco considera a condição humana frágil à luz da 

fé cristã, em referência à parábola do Bom Samaritano (Lc 10,25-37). Bem outra, no entanto, é 

a compreensão antropológica subjacente a projetos trans e pós-humanistas que almejam superar 

 
67 ALMEIDA, A teologia da consciência, p. 111. 
68 GONZALEZ, O projeto moral do Papa Francisco, p. 21. 
69 Transumanismo e Pós-humanismo são movimentos de cunho religioso, filosófico, científico-tecnológico de 

diversas linhas e compreensões que desafiam uma definição clara, segundo estudiosos, do que realmente 

significam e do que, de fato, almejam realizar. Trata-se, basicamente, de aumentar (enhancement) as 

capacidades e possibilidades humanas por meio de uma série de intervenções, como o uso da robótica, dos Big 

Data, manipulação genética em vista da superação dos limites da condição humana, desde questões de saúde 

até a inteligência ou conhecimento. A superação ou controle sobre a morte física estão nesses projetos, até 

mesmo a transferência da mente para um computador (mind uploading). Visto que o aprofundamento da 

temática extrapola o recorte do presente estudo, indica-se o artigo de Erico Hammes, cuja reflexão e bibliografia 

oferecidas permitem adentrar mais profundamente na questão. Já no resumo, afirma o autor, sobre a questão 

específica dos termos: “A partir de uma descrição histórica dos conceitos identifica-se o transumanismo como 

momento da aplicação massiva dos recursos da ciência e da técnica para a melhoria e aumento (enhancement) 

das condições e das capacidades humanas. O pós-humanismo, por sua vez, representa o resultado, na forma de 

uma nova condição de ser, qualificada como pós-humano”. HAMMES, Erico. Transumanismo e pós-

humanismo: uma aproximação ético-teológica. Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 50, n. 3, p. 431, 

set./dez. 2018. DOI: 10.20911/21768757v50n3p431/2018. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4068. Acesso em: 31 mar. 2025. 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4068


 

267 

 

as fragilidades humanas inerentes à sua própria condição. Anjos considera esse processo não 

mais diante de situações hipotéticas, mas de projetos já em curso.  

As desafiadoras fragilidades da condição humana, os encargos da relacionalidade pela 

qual receber, transmitir e potencializar o viver, a própria corporeidade situada no 

tempo, no espaço, cercada de experiências e interações, tudo isso formaria um 

conjunto opcional e mesmo dispensável, em troca de outra versão do si mesmo, que 

se diria imortal ou ressuscitada. Foi-se o tempo em que discursos desse tipo se 

chamavam de ficção científica. Hoje estamos diante de sinais palpáveis de realizações 

e tendências que vão se efetivando70.  

Assumir a fragilidade humana com respeito é conditio sine qua non para que a 

humanidade trilhe caminhos de humanização. A superação da fragilidade ao modo trans e pós-

humanista, ao contrário, é a negação mesma da pessoa humana e de sua condição existencial, 

já que visa reduzir sua consciência moral a lógicas algorítmicas sem corporeidade e 

sensibilidade. Nesse sentido, a proposta conciliar sobre a consciência moral fundamenta a 

dignidade da pessoa humana a partir de uma antropologia integral contra qualquer 

reducionismo, conforme bem analisa Almeida:    

Percebemos que o tratamento dado pelo Concílio na Gaudium et Spes, acerca da 

relação entre a dignidade, consciência e liberdade, quer enfatizar que cada pessoa, na 

sua vocação humana única e irrepetível, como também na sua capacidade de resposta, 

é constituído de uma dignidade inviolável. [...] O fato de a pessoa ser capaz de viver 

as leis e regras não significa que a sua consciência, isto é, a própria pessoa humana 

em sua integralidade, deva ser reduzida a mera “máquina de decisões” [ZUCCARO, 

Teologia morale fondamentale, 2013, p. 232]. Ao contrário, a relação lei, consciência 

e dignidade se alarga quando o mistério da pessoa ilumina todas as decisões e valores 

humanos71. 

A dignidade inviolável da consciência necessita, portanto, ser defendida e promovida 

em sua integralidade, frágil e vulnerável como é, em seus pequenos passos em direção ao bem, 

em um realismo paciente (AL, n. 271)72. Ao invés de ser superada/substituída, a fragilidade 

humana precisa ser acolhida, acompanhada e integrada ao projeto de vida pessoal, comunitário, 

cultural e humanitário. 

Pastor com “cheiro de ovelha” (EG, n. 24), segundo a metáfora de Papa Francisco, é 

uma imagem bíblica do mundo rural que manifesta à cultura digital a necessidade da presença 

 
70 ANJOS, Apresentação à edição brasileira, p. 12-13. 
71 ALMEIDA, A teologia da consciência, p. 105-106. 
72 “A educação moral implica pedir a uma criança ou a um jovem apenas aquelas coisas que não representem, para 

eles, um sacrifício desproporcionado, exigir-lhes apenas aquela dose de esforço que não provoque ressentimento 

ou ações puramente forçadas. O percurso normal é propor pequenos passos que possam ser compreendidos, 

aceites e apreciados, e impliquem uma renúncia proporcionada. Caso contrário, pedindo demasiado, nada se 

obtém. A pessoa, logo que puder livrar-se da autoridade, provavelmente deixará de praticar o bem” (AL, n. 

271). 



 

268 

 

compassiva e misericordiosa junto às pessoas e realidades mais fragilizadas. A presença 

pervasiva das ambiências digitais em todas as dimensões da vida tem se mostrado insuficiente 

para dar sentido à vida humana, compreendida eticamente como vida boa, vida que moralmente 

faz crescer, amadurecer, potencializando o sujeito moral para viver as tensões relacionais e 

harmonizá-las no todo da existência. 

Integrar a frágil e vulnerável consciência moral à cultura digital é, portanto, uma tarefa 

urgente e constante para que revele seu potencial crítico-construtivo. Esse processo envolve 

acompanhar e discernir o impacto do novo ethos digital e suas linguagens, exigindo novas 

posturas éticas para a construção responsável de um novo tempo. 

 

4.3 A ética teológica e a conscientização no novo ethos digital 

 

Após o percurso hermenêutico e crítico desenvolvido nesta tese, torna-se evidente que 

a consciência moral está imersa em um novo ethos digital, profundamente marcado pelas 

tecnologias algorítmicas. É preciso insistir que não basta reconhecer os avanços e benefícios 

trazidos pela cultura digital, os quais já estão amplamente incorporados ao cotidiano, mas de 

compreender como esse novo ambiente simbólico sociocultural, relacional e decisório incide 

diretamente sobre os processos de formação em vista do exercício livre e responsável da 

consciência moral.  

A ambivalência da tecnologia digital, que simultaneamente amplia possibilidades e gera 

riscos éticos significativos coloca a humanidade diante de uma encruzilhada moral. Diante 

desse cenário, a ética teológica é convocada a articular uma reflexão que tenha como eixo a 

dignidade integral da pessoa humana, reconhecendo a consciência moral como instância 

mediadora e crítica capaz de discernir, orientar e humanizar as relações no novo ethos digital.   

A seguir, analisa-se a contribuição da ética teológica para a formação da consciência 

moral, com ênfase no desvelamento das lógicas algorítmicas e de suas metáforas, as quais 

ocultam injustiças contrárias à dignidade humana.  

 

4.3.1 O velamento semântico das lógicas algorítmicas e as metáforas digitais 

 

O atual desenvolvimento das tecnologias digitais coloca em xeque termos eticamente 

significativos, como liberdade, criatividade e escolha. Há um velamento semântico dos 

significados profundos de cada um desses conceitos, comprometendo a consciência moral em 

sua capacidade crítica. Para a formação da consciência moral, é decisivo reconhecer o 



 

269 

 

descompasso entre os termos éticos elencados e a linguagem algorítmica das plataformas 

online, ainda que ambas recorram a conceitos semelhantes. O velamento semântico presente na 

lógica algorítmica opera uma fragmentação entre o conceito e suas implicações éticas, 

apresentando-os de modo isolado e funcional ao usuário.  

A liberdade, quando desconectada de sua referência ética, é potencializada pelos 

dispositivos e plataformas digitais, dando lugar a práticas que atentam contra a dignidade da 

pessoa humana. Nesse cenário, a liberdade de expressão tende a ser reivindicada de forma 

absolutizada, legitimando a publicação irrestrita de conteúdos, independentemente de suas 

consequências morais e sociais. Os conflitos jurídicos em torno da regulação e da 

responsabilização das Big Techs digitais por conteúdos publicados em suas plataformas 

inscrevem-se nesse contexto, evidenciando a tensão entre a ampliação técnica da liberdade e a 

fragilização da consciência moral que deveria orientá-la.  

A criatividade, quando desvinculada de sua referência ética, leva desenvolvedores e 

usuários à pretensão de recriar a realidade segundo critérios puramente funcionais ou 

instrumentais, abrangendo imagens, sons e narrativas, a ponto de favorecer uma substituição 

axiológica da realidade física pela digital. A experiência onlife torna-se, assim, 

progressivamente marcada por essa defasagem ético-valorativa. Diante das amplas 

possiblidades oferecidas pelos algoritmos para criação e simulação de realidades digitais, 

observa-se um deslocamento das capacidades humanas para sistemas de IAs, que, treinados e 

orientados por interesses específicos, passam a mediar e até moldar a percepção da realidade.   

Nesse contexto, emerge a raiz das fake news e de múltiplas formas de manipulação 

informacional que comprometem o senso crítico.  

Nesse sentido, a ética teológica precisa contribuir na conscientização sobre as lógicas 

algorítmicas que, de forma velada, condicionam escolhas e comportamentos, minando a 

autonomia dos sujeitos73. A lógica binária “0 1”, a qual ainda rege o funcionamento algorítmico, 

restringe cada vez mais a capacidade ética de escolha. As telas dos dispositivos já não são mais 

janelas (Windows), mas lentes metafóricas bem calibradas que determinam a visão de mundo e 

as relações humanas. Eric Chown e Fernando Nascimento mostram a força metafórica das 

tecnologias digitais:   

 
73 Carbajo Nuñez argumenta justamente nesse sentido: “Bombardati da tante suggestioni mediatiche, tecnologiche 

e consumistiche, possiamo avere l’impressione di essere più autonomi, quando in realtà abbiamo cambiato 

soltanto l’oggetto della nostra dipendenza. Con il discernimento si cerca di individuare il bene possibile per il 

soggetto in una determinata situazione [...]”. CARBAJO NÚÑEZ, Generazione iper-connessa e discernimento, 

p. 224. 



 

270 

 

Ao remoldar nossos horizontes semânticos através das metáforas digitais, elas alteram 

as bases cognitivas que formam o tecido de nossas identidades pessoais e coletivas. 

As tecnologias fazem sentido; elas geram novos sentidos e significados em nossas 

estruturas individuais e sociais74.  

A consequência evidente da fragmentação ética dentro da manipulação das lógicas 

algorítmicas é o surgimento de consciências fechadas à reciprocidade e, por consequência, à 

alteridade. Papa Francisco compreendeu em profundidade esse contexto, e alertou para um 

declínio do humano diante do crescimento das tecnologias digitais. Sua conclusão sobre o 

avanço das IAs é profundamente questionadora: 

[...] temos a certeza de que queremos continuar a chamar “inteligência” àquilo que 

não é inteligência? É uma provocação! Pensemos nisto e perguntemo-nos se o uso 

impróprio desta palavra tão importante, tão humana, não é já uma rendição ao poder 

tecnocrático75.  

As interrogações do Pontífice deixam claro que é preciso reconsiderar a semântica não 

só das palavras, mas das atitudes em relação à IA. A dimensão metafórica do humano em 

confronto com as metáforas digitais é destacada para que a conscientização ética possa emergir 

e, assim, questionar os projetos tecnocráticos. A ética teológica tem aqui um amplo campo de 

ação para colaborar na passagem das metáforas ao ethos segundo as exigências da justiça.  

 

4.3.2 Das metáforas ao ethos: um clamor por justiça 

 

A palavra, em sua força metafórica, gera ethos. Ethos, enquanto lar dos sujeitos éticos, 

não é apenas uma realidade que abrange genericamente a cultura. O ethos também se 

particulariza e toca as diversas dimensões nas quais os indivíduos interagem. Lima Vaz, para 

refletir sobre as particularizações do ethos, faz referência às esferas de relações:  

Em cada uma das esferas de relações que irão inscrever-se na grande esfera da 

sociedade, a práxis humana apresenta peculiaridades que se traduzirão em formas 

particulares do ethos. O indivíduo trabalha e consome, aprende e cria, reivindica e 

consente, participa e recebe: a universalidade do ethos se desdobra e particulariza em 

ethos econômico, ethos cultural, ethos político, ethos social propriamente dito. Essas 

particularizações do ethos são outras tantas mediações através da quais a práxis do 

indivíduo se socializa na forma de hábitos (ethos-hexis)76.   

 
74 CHOWN; NASCIMENTO, Tecnologias digitais que interferem no pensar e viver, p. 337. 
75 FRANCISCO, Discurso aos participantes do congresso internacional promovido pela fundação Centesimus 

Annus pro Pontifice, não paginado. 
76 LIMA VAZ, Escritos de filosofia II: ética e cultura, p. 22. 



 

271 

 

Ao se considerar um ethos digital, é importante ter claro de que não se trata somente de 

uma particularização do ethos, como bem explanou Lima Vaz, mas da sobreposição de um 

ethos dominante, que, atrelado ao ethos econômico e a seu poder peculiar, pervade todo o tecido 

social e a ele domina77. Faz-se necessário, portanto, questionar-se: como compreender um ethos 

baseado em conexões, mas que dificulta a criação de relações eticamente significativas? Qual 

o sentido do agir humano — trabalhar, consumir, aprender, criar, reivindicar, consentir, 

participar — dentro de um ethos algoritmizado? Embora sem respostas definitivas diante das 

rápidas transformações digitais, tais indagações sinalizam um alerta sobre a missão da ética 

teológica dentro do projeto societário em curso. Lima Vaz destaca a potência dos indivíduos 

que, ao superar o individualismo, integram-se ao ethos, constituindo um tecido social relacional. 

Tal reflexão ilumina a atual tarefa de ir além da mera conexão, o que sinaliza para a capacidade 

de agências das pessoas dentro da atual cultura.   

 [...] do ponto de vista da estrutura social, o indivíduo não se apresenta como molécula 

livre, movendo-se desordenadamente num espaço sem direções privilegiadas e regido 

apenas pela lei da probabilidade do choque com outras moléculas — outros 

indivíduos. Uma cadeia complexa de mediações ordena os movimentos do indivíduo 

no todo social e, entre elas, desenrolam-se as mediações que integram o indivíduo ao 

ethos: os hábitos no próprio indivíduo e, na sociedade, os costumes e normas das 

esferas particulares nas quais se exercerá sua práxis, ou seja, trabalho, cultura, política 

e convivência social78.  

Em outras palavras, o ethos se constrói na alteridade relacional dentro da sociedade. Isso 

só acontece se, de fato, como afirma Lima Vaz, o indivíduo for integrado ao ethos, e não 

dominado por ele. Para que essa integração ocorra no ethos digital é preciso desvelar as lógicas 

digitais que interferem no pensar e no viver79. O velamento algorítmico repropõe conceitos 

eticamente consolidados, mas os reinscreve em horizontes interpretativos pré-configurados que 

reorientam a compreensão e influenciam diretamente os processos de formação do juízo moral. 

Trata-se de um deslocamento semântico que incide sobre a própria consciência moral, ao 

enfraquecer sua capacidade crítica de discernimento e responsabilidade. Impõe-se, nesse 

contexto, a tarefa ética de desvelar tais operações e reconduzir os conceitos aos seus 

fundamentos antropológicos e morais.  

Diante do decréscimo da capacidade de reflexão e discernimento na dinâmica onlife da 

cultura digital, torna-se necessária uma tomada de posição ética frente às injustiças ocultas sob 

 
77 Sobre o predomínio do ethos econômico sobre a sociedade e sua influência também no âmbito ideológico, 

conferir LIMA VAZ, Escritos de filosofia II: ética e cultura, p. 23-24.  
78 LIMA VAZ, Escritos de filosofia II: ética e cultura, p. 23. 
79 Conferir CHOWN; NASCIMENTO, Tecnologias digitais que interferem no pensar e viver.  



 

272 

 

as promessas das Big Techs em relação aos seus produtos tecnológicos. Nesse horizonte 

hermenêutico, a reflexão de Paul Ricoeur sobre a densidade conceitual da justiça e sua 

vinculação intrínseca à realidade concreta revela-se decisiva para a reorientação da consciência 

moral a partir da ética teológica.  

[...] a ideia de justiça é mais bem designada senso de justiça no nível fundamental em 

que permanecemos aqui. Senso do justo e do injusto, seria melhor dizer; pois é à 

injustiça que somos mais sensíveis: “É injusto! Que injustiça!” - exclamamos. É de 

fato na forma de queixa que penetramos no campo do injusto e do justo. [...] Ora, o 

senso de injustiça não é apenas mais pungente, como também mais perspicaz que o 

senso de justiça; pois na maioria das vezes a justiça é o que falta, e a injustiça, o que 

reina. E os homens têm uma visão mais clara do que falta às relações humanas do que 

da maneira correta de organizá-las. É por isso que, mesmo entre os filósofos, é a 

injustiça que primeiramente põe o pensamento em movimento80.  

A identificação das injustiças pressupõe consciências morais com sensibilidade ética 

aguçada. Em tempo de crises de valores éticos, entrar no campo do justo e do injusto, com 

atenção ao que falta nos grandes projetos digitais é um caminho ético irrenunciável. Tal 

empenho está em sintonia crítica e atualizada como apelo dos padres conciliares Gaudium et 

Spes, n. 16, quando descrevem a importância da reciprocidade de consciências na busca da 

verdade diante dos desafios que emergem na sociedade. Por isso afirma-se que 

O contributo da Teologia Moral para a cultura digital, portanto, é indispensável e 

insubstituível. A partir da fé cristã, sua missão é unir forças com os demais setores da 

sociedade que refletem criticamente sobre os avanços da IA e, juntos, empenhar-se na 

proteção e promoção da dignidade humana. Nessa missão está o grande desafio de 

chegar ao coração das pessoas (dimensão dos afetos e sentimentos) com uma proposta 

sapiencial integral e integradora em meio à fragmentação que tem aumentado no 

tecido social. O fruto dessa missão é, sem dúvida, a humanização da cultura digital e 

o direcionamento dos avanços tecnológicos em prol de uma convivência sustentável 

para a geração atual e futura81.  

A ética cristã, mais do que nunca, é chamada a exercer sua diaconia às consciências no 

novo ethos digital em vista de uma profunda conscientização dos processos rápidos e velados 

da cultura digital. Para isso, é essencial que a proposta ético-teológica, ancorada nos valores do 

Evangelho, siga o apelo conciliar, revisitando sempre as fontes da espiritualidade cristã para 

que possa contribuir positiva e frutuosamente na formação moral diante de uma sociedade 

fortemente fragmentada. 

 
80 RICOEUR, Paul. O si mesmo como Outro. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2014, p. 219. 
81 TAVARES, Anísio. Formação ética em tempos digitais: uma questão de inteligência ou de consciência? In: 

COELHO, Mário Marcelo; ALMEIDA, André Luiz Boccato; ALBUQUERQUE, Lúcia Eliza Ferreira 

Albuquerque (Orgs.). Teologia moral e formação da consciência: por um pensamento crítico e pela reconstrução 

da utopia. Aparecida: Santuário, 2025, p. 91. 



 

273 

 

4.4 Contribuições da espiritualidade cristã à ética teológica em tempos digitais 

 

Vale recordar, uma vez mais, o pedido expresso dos padres conciliares sobre o 

necessário aperfeiçoamento da Teologia moral: “Ponha-se especial cuidado em aperfeiçoar a 

teologia moral, cuja exposição científica, mais alimentada pela Sagrada Escritura, deve revelar 

a grandeza da vocação dos fiéis em Cristo e a sua obrigação de dar frutos na caridade para a 

vida do mundo” (OT, n. 16). 

Esse número do decreto Optatam Totius sobre a formação sacerdotal acompanhou, 

juntamente com outras referências aos documentos conciliares, a reflexão desta pesquisa sobre 

a consciência moral em tempos digitais a partir de Gaudium et Spes, n. 16. O apelo que os 

padres conciliares fazem à renovação da Teologia moral enquanto disciplina acadêmica evoca 

a dimensão da espiritualidade, compreendida enquanto união entre fé cristã e ação moral. Assim 

compreendida, a espiritualidade cristã é acolhida na reflexão ética em sua dimensão vocacional 

e se faz ação, na caridade, segundo uma dinâmica responsorial. Tal dinâmica mostra a grandeza 

dos fiéis em Cristo.  

Seguindo o apelo conciliar (OT, n. 16), coloca-se a questão: como a ética teológica pode 

contribuir para que a consciência moral, enquanto “núcleo mais secreto e o sacrário do homem 

no qual se encontra a sós com Deus, cuja voz se faz ouvir na intimidade do seu ser” (GS, n. 16), 

seja defendida e promovida? Como essa defesa e promoção da dignidade da consciência moral 

podem repropor de modo sapiencial a transcendentalidade do humano na cultura digital sem 

perder de vista a práxis histórica? Mais que tarefas, esses desafios à ética teológica precisam 

ser compreendidos como missão dentro do corpo eclesial e na relação com toda a grande 

sociedade.  

A seguir, a reflexão se concentra em demostrar a tarefa da ética teológica em buscar 

novas metáforas que auxiliem na integração dos sujeitos em seu agir ético, sapiencial e 

espiritual dentro da cultura digital.  

 

4.4.1 A sabedoria espiritual como horizonte integrador do agir ético 

 

No esforço e encontrar metáforas que integrem o agir ético-espiritual na atualidade, vale 

recordar que Papa Francisco interpelava teólogos/as da moral justamente por meio de 

metáforas: “Teologia moral de escrivaninha”, “sujar as mãos”, “pastor com cheiro de ovelhas”. 

O sentido profundo de cada uma delas convoca a uma profunda revisão sobre como refletir e 

quais linguagens empregar na ética teológica dentro da nova consciência eclesial apresentada 



 

274 

 

pelo Pontífice. Duas referências ao seu ensinamento magisterial são essenciais para orientar a 

grande missão da ética teológica hoje. A primeira se refere à relação entre realidade e ideia: 

Existe também uma tensão bipolar entre a ideia e a realidade: a realidade 

simplesmente é, a ideia elabora-se. Entre as duas, deve estabelecer-se um diálogo 

constante, evitando que a ideia acabe por separar-se da realidade. É perigoso viver no 

reino só da palavra, da imagem, do sofisma. Por isso, há que postular um terceiro 

princípio: a realidade é superior à ideia. Isto supõe evitar várias formas de ocultar a 

realidade: os purismos angélicos, os totalitarismos do relativo, os nominalismos 

declaracionistas, os projetos mais formais que reais, os fundamentalismos anti-

históricos, os eticismos sem bondade, os intelectualismos sem sabedoria (EG, n. 231). 

Nessa passagem de Evangelii Gaudium, Francisco chama a atenção para uma integração 

equilibrada entre ideia e realidade. Ao declarar a superioridade da realidade em relação à ideia, 

abrem-se novas perspectivas para a ética teológica na missão de enfrentar os grandes desafios 

algoritmicamente velados dentro da cultura digital. Lendo em sentido afirmativo, o Pontífice 

solicita uma ética guiada pelo amor misericordioso, cujo empenho intelectual seja guiado pela 

virtude da sabedoria. Esse é o caminho para dar mais realismo à elaboração da ética teológica, 

evitando a abstração estéril e pouco acessível às pessoas.  

É justamente nesse sentido que o documento Antiqua et Nova reflete sobre o 

relacionamento entre inteligência artificial e inteligência humana. Afirma-se, ao final, a 

necessidade de uma verdadeira sabedoria que permita à humanidade se orientar em meio ao 

imenso acúmulo de informações facilmente acessíveis. O apelo à espiritualidade é também 

evidente, o qual conclama a uma postura sapiencial:  

Hoje, a vasta extensão do conhecimento é acessível de tal modo que as gerações 

passadas ficariam maravilhadas; para impedir, todavia, que os progressos da ciência 

permaneçam humanamente e espiritualmente estéreis, deve-se ir além da mera 

acumulação de dados e empenhar-se por alcançar uma verdadeira sabedoria82.  

Ao reconhecer a emergência de um novo ethos na cultura digital, torna-se urgente e 

permanente o recurso a uma reflexão ética de caráter sapiencial, enraizada na espiritualidade 

cristã, capaz de recentrar o desenvolvimento tecnológico na dignidade da pessoa humana à luz 

do Mistério da redenção operada por Cristo. À luz do mistério pascal, autonomia e liberdade 

são as dimensões que mais precisam de atenção dentro do contexto digital, pois se referem 

diretamente ao núcleo mais profundo da pessoa humana, ou seja, a sua consciência.  

 
82 “Oggi, la vasta estensione della conoscenza è accessibile in modi che avrebbero riempito di meraviglia le 

generazioni passate; per impedire, tuttavia, che i progressi della scienza rimangano umanamente e spiritualmente 

sterili, si deve andare oltre la mera accumulazione di dati e adoperarsi per raggiungere una vera sapienza”. 

DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE; DICASTERO PER LA CULTURA E L’EDUCAZIONE. 

Antiqua et Nova, n. 113. Tradução nossa. 



 

275 

 

E aqui entra a segunda referência ao ensinamento de Papa Francisco que contribui na 

missão da ética teológica na cultura digital. O Pontífice destaca sabiamente a questão da 

autonomia humana atrelada à liberdade: 

O ser humano não é plenamente autônomo. A sua liberdade adoece, quando se entrega 

às forças cegas do inconsciente, das necessidades imediatas, do egoísmo, da violência 

brutal. Neste sentido, ele está nu e exposto frente ao seu próprio poder que continua a 

crescer, sem ter os instrumentos para o controlar. Talvez disponha de mecanismos 

superficiais, mas podemos afirmar que carece de uma ética sólida, uma cultura e uma 

espiritualidade que lhe ponham realmente um limite e o contenham dentro dum lúcido 

domínio de si (LS, 105).  

Nesse denso parágrafo de Laudato Si’ o Pontífice coloca o cerne da missão ética: levar 

a pessoa humana ao um reencontro consigo mesma para reconhecer que a expressão da 

autonomia e da liberdade é sempre marcada por condicionamentos internos e externos. E mais, 

está sempre referenciada à alteridade ético-relacional. O apelo ao lúcido domínio de si e à 

definição de limites éticos não implica restrição do exercício da liberdade, mas purificação e 

promoção ética, ao orientá-la segundo critérios de responsabilidade e discernimento moral. 

Segundo Papa Francisco, a dignidade da consciência pressupõe uma liberdade sana, aberta à 

relacionalidade. Daí a razão de o Pontífice não elencar apenas a necessidade de uma ética forte, 

mas também de uma cultura e uma espiritualidade que aponte para caminhos sapienciais 

consistentes. 

 

4.4.2 Da experiência da fé online à renovada consciência cristã na cultura digital 

 

A proposta ética permeada pela espiritualidade sapiencial ajuda a compreender mais 

profundamente a relação entre a fé cristã e as ambiências digitais. Não se trata, no contexto 

atual, somente de reconhecer a possibilidade da vivência da fé por meio das ambiências digitais, 

mas de considerar a cultura digital a partir da experiência com a pessoa de Jesus Cristo. Para 

além de uma espiritualidade no digital, o desafio é oferecer uma espiritualidade para a cultura 

digital que dê suporte para que haja uma sadia reciprocidade de consciências em vista do bem 

comum. Nesse sentido, a relação fé e vida precisa ser alargada para englobar o digital como 

espaço existencial-cultural, e não somente como uma “plataforma” para uma experiência 

religiosa metaforicamente transformada.  



 

276 

 

Se é fato a existência da midioteofania ou midio-hierofania83, é preciso levar as 

implicações dessa experiência online do sagrado para as próprias ambiências e cultura digital 

onde essas experiências são feitas em modo onlife. Segundo Sbardelotto, as plataformas digitais 

“não são meramente tecnologias neutras a serviço das práticas sociais e religiosas, mas também 

trazem consigo lógicas e modos de consciência que afetam e condicionam tais práticas”84. Por 

isso, é fundamental reconhecer as ambiências digitais não apenas como plataformas, mas como 

espaços de profecia e missão em que estabeleça o diálogo fecundo com a cultura à luz dos 

valores do Evangelho. O Documento Final do Sínodo sobre a sinodalidade vai nessa direção. 

Após constatar as possibilidades e riscos da cultura digital, bem como o despreparo diante dos 

avanços tecnológicos, afirma-se: “Esta realidade encontra-nos despreparados e exige que 

dediquemos recursos para que o ambiente digital seja um lugar profético de missão e de 

anúncio”85. E continuam os bispos:  

A cultura digital constitui uma dimensão crucial do testemunho da Igreja na cultura 

contemporânea, bem como um campo missionário emergente. Por isso, é necessário 

ter cuidado para que a mensagem cristã esteja presente em rede de modos fiáveis que 

não distorçam o seu conteúdo de modo ideológico86. 

As afirmações feitas nesse documento iluminam e abrem pistas de reflexão para a ética 

teológica. O apelo a considerar a cultura digital como campo missionário está em plena 

consonância com Evangelii Gaudium no tocante à conversão da consciência eclesiológica. Fica 

evidente que não apenas os sujeitos éticos individuais, ou seja, cada fiel, devem revisitar-se 

interiormente à luz da fé, reconhecendo suas potencialidades e limites na cultura atual. O sujeito 

institucional, a Igreja em sua configuração hierárquica, também requer uma revisão profunda 

de sua estrutura e missão. O movimento sinodal convoca, portanto, a uma atenção especial à 

consciência moral tanto dos fiéis, quanto da Instituição Eclesiástica, a fim de poderem vivenciar 

a atual revolução digital em modo autoimplicativo, ou seja, reconhecendo-se como agentes 

diretamente implicados em suas transformações e desafios. 

 
83 SBARDELOTTO, “E o verbo se fez bit”, p. 29. 
84 SBARDELOTTO, Deus digital, religiosidade online, fiel conectado, p. 18. Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/images/stories/cadernos/teopublica/070cadernosteologiapublica.pdf. Acesso em: 

26 mar. 2025.  
85 SÍNODO DOS BISPOS. Documento final da XVI Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos. Para uma 

Igreja sinodal: comunhão, participação e missão. Roma, 26 out. 2024, n. 113. Disponível em: 

https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/POR---Documento-finale.pdf. 

Acesso em: 27 mar. 2025. Grifo nosso.  
86 SÍNODO DOS BISPOS, Documento final da XVI Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos. Para uma 

Igreja sinodal, n. 149. 

https://www.ihu.unisinos.br/images/stories/cadernos/teopublica/070cadernosteologiapublica.pdf
https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/POR---Documento-finale.pdf


 

277 

 

A renovada consciência cristã na cultura digital, à luz da ética teológica, apresenta-se 

como via indispensável para superar com a autorreferencialidade e o clericalismo que revelam 

uma consciência eclesiástica fechada em si mesma e dificultam a necessária revisão e 

redinamização do projeto evangelizador na cultura hodierna. A espiritualidade na cultura 

contemporânea pressupõe uma compreensão sinodal (reciprocidade de consciências), na qual a 

dinâmica digital seja compreendida transversalmente em todos os âmbitos de evangelização.  

 

4.4.3 “E o verbo se fez bit”: implicações éticas para a espiritualidade da redenção 

 

Sendo a dinâmica digital uma realidade que permeia a cultura contemporânea, é preciso 

tirar todas as consequências do fato de que o “Verbo se fez bit”87. Deus, fiel à sua aliança, vê a 

realidade histórica e ouve o clamor de seus filhos e filhas (Êx 3) e envia o Redentor para libertá-

los da exploração digital da própria interioridade, ou seja, da consciência. Na redenção do 

humano, Deus não nega a corporeidade, mas a assume integralmente. Assim, afirmar que o 

“Verbo se fazer bit” implica reconhecer a realidade tecnológica digital como espaço de 

mediação da fé que não pode ser negado, mas que deve ser transformado pela lógica 

misericordiosa do Redentor.  

Nesse sentido, é a compreensão integral do digital que está em questão: a carne é mais 

que carne, é o humano em toda a sua riqueza pessoal e corpórea enquanto imago Dei. O bit é 

mais que bit, é símbolo de uma nova espacialidade que, muito mais que a dimensão tecnológica, 

constitui-se como desvelamento de um novo espaço relacional-existencial que permeia toda a 

cultura contemporânea. É nesse novo espaço que o humano precisa ser redimido, não enquanto 

uma outra redenção diferente daquela operada por Cristo, mas de seus desdobramentos que 

alcançam o humano onde quer que ele esteja (Sl 138).  

Portanto, a espiritualidade cristã não pode ser reduzida à expressão de fé nas plataformas 

digitais. Deve ser compreendia como um chamado ético-teológico à formação e fortalecimento 

da consciência moral na cultura digital, promovendo um existir em Cristo que integra e 

humaniza toda a experiência humana. Assim, a espiritualidade torna-se uma dimensão 

fundamental para a redescoberta da dignidade, do discernimento ético e da responsabilidade 

mora no novo ethos digital. 

  

 
87 SBARDELOTTO, Moisés. “E o verbo se fez bit”. 



 

278 

 

4.4.4 O discernimento no Espírito: caminhos ético-espirituais na cultura digital  

 

A via da espiritualidade, segundo a compreensão bíblica, é a expressão própria do 

Espírito, cuja imagem é fluida, ao mesmo tempo que transformante e envolvente. A ação do 

Espírito é compreendida humanamente por meio do discernimento, segundo o qual a pessoa 

humana se reconhece redimida e busca caminhos de redenção. Conforme bem destaca Papa 

Francisco, ao discernimento segue uma escolha firme e determinada pelo bem.  

É preciso esclarecer o que pode ser um fruto do Reino e também o que atenta contra 

o projeto de Deus. Isto implica não só reconhecer e interpretar as moções do espírito 

bom e do espírito mau, mas também – e aqui está o ponto decisivo – escolher as do 

espírito bom e rejeitar as do espírito mau (EG, n. 51). 

O discernimento ético na cultura digital, iluminado pela fé, torna-se expressão da 

existência cristã no Espírito. É dentro do humano, no recôndito da consciência que o Espírito 

age e vocacionalmente impele o sujeito moral a sair do egoísmo para doar-se ao outro. Nesse 

sentido, o discernimento é um dom do Espírito à consciência moral, a qual é convidada a 

reconhecer sempre mais sua dimensão pneumatológica e agir de modo coerente com sua 

vocação e missão. Carbajo Nuñez afirma: 

O discernimento é um processo longo, dinâmico e laborioso, no qual a pessoa se abre 

progressivamente à guia do Espírito Santo e ao dom da sua iluminação. Portanto, o 

discernimento é uma escola de escuta, de orientação e contemplação, que educa a 

tomar decisões coerentes com a própria vocação e missão, “segundo Deus”88. 

A ação do Espírito na consciência contribui para ressignificar as ambiências digitais, 

conduzindo os sujeitos éticos a uma integração entre o ser e o parecer, entre o revelar-se como 

se é e o desejo de projetar uma imagem idealizada de si. O caráter pneumático da consciência 

leva o sujeito moral a buscar a vontade de Deus em Jesus Cristo dentro da dinâmica acelerada 

das ambiências digitais. Quando guiado pela caridade, virtude fundamental, o humano encontra 

o princípio que o humaniza e o constitui como agente de humanização. Informada pela 

espiritualidade cristã, a consciência assume sua função de intérprete fiel e criativa da palavra 

de Deus por meio do discernimento, a fim de buscar sempre o melhor modo de viver a 

experiência cristã hoje. 

 
88 “Il discernimento è un processo lungo, dinamico e laborioso, nel quale la persona si apre progressivamente alla 

guida dello Spirito Santo e al dono della sua illuminazione. Pertanto, il discernimento è una scuola di ascolto, 

di orientamento e di contemplazione, che educa a saper prendere le decisioni coerenti con la propria vocazione 

e missione, ‘secondo Dio’”. CARBAJO NÚÑEZ, Generazione iper-connessa e discernimento, p. 224. Tradução 

nossa.  



 

279 

 

Ignorar a dimensão ético-espiritual na análise da cultura digital a partir da ética teológica 

implica o risco de supervaloriza as tecnologias em detrimento da centralidade do humano, 

tendência visível em muitas abordagens contemporâneas que exaltam as IAs. Por isso, qualquer 

esforço ético que pretenda colocar a pessoa humana no centro da reflexão sobre a cultura digital 

deve garantir a integração coerente entre a dimensão instrumental das tecnologias e a sua 

realidade antropológica mais profunda, reconhecendo as ambiências digitais como espaços 

existências, relacionais, espirituais e éticos.  

 

4.4.5 Pistas da moral espiritual afonsiana para os tempos digitais 

 

Santo Afonso Maria de Ligório, ao seu tempo, empenhou-se no resgate da dignidade da 

consciência moral ao ir contra o rigorismo jansenista89. A consciência reduzida ao legalismo e 

juridicismo de uma moral heterônoma, estava distante da proposta do Evangelho. Por isso, o 

Santo Napolitano iniciou processos que visavam resgatar a dignidade da consciência moral a 

partir da espiritualidade da Copiosa Redenção centrada na prática do amor a Jesus Cristo90. 

Enquanto a moral cristã rigorista limitava-se à imposição de severas penitências, Afonso 

revelava um Deus cujo amor é tão profundo que escolhe o coração humano como seu paraíso, 

reintegrando a pessoa em sua dignidade mais autêntica91. 

Nesse sentido, a moral afonsiana, permeada pela dinâmica da Copiosa Redenção, 

oferece pistas para a espiritualidade na cultura digital ao propor uma vivência espiritual em 

sintonia com os afetos humanos. Enquanto o rigorismo aprisionava e oprimia as consciências 

com o medo da condenação eterna, e cuja obediência de normas era imposta à consciência, o 

Santo Doutor tocava a sensibilidade mais profunda do humano pela via dos afetos, fazendo o 

apelo vocacional à consciência a reconhecer-se redimida por Cristo e a assumir as implicações 

para a vida cristã. Tal proposta não se constitui como um abrandamento das exigências 

evangélicas que levasse a um cristianismo leve92. Santo Afonso mudou o enfoque, passando da 

heteronomia, que gerava medo de um Deus condenador, para a autonomia da fé baseada nos 

 
89 Conferir a seção 1.4 A dignidade da consciência e a pastoralidade da moral em Santo Afonso.  
90 LIGÓRIO. Afonso de. A prática do Amor a Jesus Cristo. 32.ed. Aparecida: Santuário, 2024. 
91 Santo Afonso afirma que o coração humano é o paraíso de Deus por meio do amor que Deus tem pela pessoa 

humana. “Deliciae meae esse cum filiis hominum (Pr 8, 31). Il paradiso di Dio, per così dire, è il cuore dell’uomo. 

Dio vi ama? Amatelo. Le sue delizie sono di esser con voi, e le vostre sieno d’esser con esso lui, e di passar 

tutto il tempo della vostra vita con chi voi sperate di passare l’eternità beata nella sua amabile compagnia”. 

LIGUORI, Alfonso Maria de. Modo di conversare continuamente ed alla familiare con Dio: Ricavato da 

un’operetta francese ed asciuto con altri santi pensieri, affetti e pratiche dell’autore. n. 5. Disponível em: 

https://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/_IDX095.HTM. Acesso em: 05 jun. 2025. 
92 Sobre a concepção da leveza no âmbito da fé, conferir SBARDELOTTO, A comunicação de uma “fé leve”, 

entre a irreverência religiosa e a autocelebrização clerical, p. 93-190. 

https://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/_IDX095.HTM


 

280 

 

afetos que levava a consciência a assumir a prática de amar Jesus Cristo e viver segundo a fé 

dentro da comunidade cristã93.  

Nesse horizonte, a redenção deixa de ser apenas uma verdade dogmática restrita ao 

campo confessional cristão e passa a ser compreendida como uma vocação a testemunhar a fé 

nas múltiplas dimensões da sociedade contemporânea, marcada pelo processo acelerado de 

digitalização. A cultura digital pode ser humanizada por meio do testemunho de uma 

espiritualidade cristã que educa os afetos sob a ótica da redenção, favorecendo o respeito às 

consciências. Nesse sentido, o teólogo moral redentorista Bernhard Häring articulava a 

espiritualidade da redenção com a própria dinâmica comunicativa:  

Ser redimido significa ser redimido para a comunicação verdadeira, para a partilha da 

verdade e do amor de forma criativa e libertadora. Os discípulos de Cristo não podem 

permanecer na verdade nem crescer na verdade libertadora sem receberem e 

comunicarem a verdade de bom grado e agradecidos94.  

Häring recorda que o Deus Trindade é comunicação, mas em um modo todo particular 

que ilumina eticamente a lógica digital para conduzi-la por caminhos mais humanizantes: “A 

partilha e a doação que faz de si e da verdade brotam da comunhão total, da partilha plena 

existentes entre o Pai e o Filho no Espírito Santo. O Espírito Santo é partilha, comunicação”95. 

A comunicação divina é, portanto, integral, pois estabelece uma relação intrínseca entre 

partilha, doação, verdade e comunhão. Trata-se da comunicação que emana do ser divino da 

Trindade e transborda, pela ação do Espírito, no coração de cada ser humano. “Criando-nos à 

sua imagem e semelhança, Deus fez de nós participantes de sua comunicação criadora e 

libertadora na comunhão, através da comunhão e em vista da comunhão”96.  

Em um contexto marcado pela prevalência de determinadas espiritualidades cristãs que, 

ao instrumentalizar as lógicas algorítmicas, promovem a absolutização de rigorismos morais de 

cunho sectário no interior da comunhão eclesial, a espiritualidade da Copiosa Redenção 

configura-se como horizonte ético-teológico capaz de fundamentar processos de integração e 

educação dos afetos, segundo uma lógica libertadora que reconcilia liberdade, responsabilidade 

 
93 Assim ensinava Santo Afonso: “Bisogna persuadersi che le conversioni fatte per lo solo timore de’ castighi 

divini son di poca durata; durano solamente per quanto dura la forza di quel timore conceputo: ma allorché il 

timore manca all’anima rimasta debole per i peccati commessi, ad ogni nuovo urto di tentazione facilmente 

ritornerà a cadere. Se non entra nel cuore il santo amore di Dio, difficilmente persevererà [...]. Quindi l’impegno 

principale del predicatore nella missione ha da esser questo, di lasciar in ogni predica che fai i suoi uditori 

infiammati del santo amore”. LIGUORI, Alfonso de. Foglieto in cui brevemente si tratta di cinque punti su de’ 

quali nelle missioni deve il predicatore avvertire il popolo di più cose necessarie al comun profitto. Disponível 

em: https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__PPF.HTM. Acesso em: 12 jun. 2025. 
94 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 151. 
95 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 150.  
96 HAERING, Livres e fiéis em Cristo, v. 2, p. 151.  

https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__PPF.HTM


 

281 

 

ética e maturidade espiritual. Essa perspectiva espiritual tem o potencial de alargar os horizontes 

da fé e promover uma autêntica libertação das bolhas digitais de pensamento único, 

contribuindo para superar as polarizações que fragmentam tanto a convivência social-eclesial 

quanto o discernimento ético na cultura digital. 

A espiritualidade da Copiosa Redenção, na atual cultura digital, mostra que a ação 

divina é centrada no humano e na sua dignidade, que o redime a partir de dentro, de sua 

consciência, justamente para reforçar os vínculos de fraternidade e formar comunhão. A 

espiritualidade da Copiosa Redenção não se esgota na conexão, mas leva à comunhão entre o 

divino e o humano, impelindo para uma ação responsável de uma pessoa pela outra, de um povo 

pelo outro, de uma cultura pela outra, de todos pela mesma Casa Comum. A redenção da 

comunicação, portanto, leva à redenção das relações.  

É no campo das relações, portanto, que a espiritualidade redentiva precisa realmente 

chegar, em tempos digitais, a fim de levar eticamente a uma opção fundamental por fazer das 

conexões um caminho de comunhão, e não de redes que aprisionam, viciam, exploram, 

violentam. A espiritualidade redentiva, respeitosa e educadora dos afetos humanos, ao atuar 

junto às consciências, ressalta a dimensão vocacional do agir cristão e revela que a cultura 

digital transcende o instrumentalismo, atingindo o humano oprimido pelas lógicas algorítmicas, 

para promover relações justas com as tecnologias digitais que permeiam a cultura atual.  

A via da espiritualidade afonsiana, fundada no amor misericordioso e redentor de Cristo 

pela humanidade, leva a contemplar os sinais dos tempos para além da dimensão fenomênica 

do crescimento das tecnologias digitais, a fim de se constituir com um apelo à caridade, única 

virtude que jamais passará (1Cor 13). Enquanto expressão dinâmica do Espírito Santo na vida 

da humanidade, a ética decorrente da espiritualidade redentiva é, em si mesma, dinâmica. Por 

essa razão, sua relevância torna-se ainda mais evidente em tempos digitais marcados pela 

rapidación (LS, n. 18), que desafia os processos de interiorização necessários à construção de 

comunicações e relações verdadeiramente humanizadas, justas, fraternas e, no âmbito da fé, 

redimidas. 

A ética teológica, fundada na espiritualidade redentiva, compreendida em sua ação 

integral, pode evitar o dualismo ético entre algorética e cibermoral, possibilitando que as duas 

vias axiológicas mutuamente se impliquem e tenham um único fim: a defesa e a promoção da 

dignidade humana na cultura digital. A partir dessa perspectiva, o desafio não está em levar 

somente a axiologia ética para os algoritmos, mas também a espiritualidade redentiva pode 

contribuir na dimensão ético-orientativa nos projetos de engenharia cibernética a partir da 



 

282 

 

formação da consciência moral de desenvolvedores e todos os sujeitos que habitam as 

ambiências digitais.  

Outra dimensão fundamental da espiritualidade da Redenção é sua dimensão de entrega 

e doação, cuja motivação não é uma ideia, mas uma Pessoa, Jesus Cristo, que se coloca aos pés 

do humano para servi-lo (Jo 13,1-15), que se sacrifica para redimi-lo (Jo 19,25-30) tem uma 

repercussão imediata na dimensão da relacionalidade. Na espiritualidade redentiva prevalece a 

lógica da gratuidade mútua, que rompe com a dinâmica do interesse próprio para promover uma 

relação de serviço generoso (Mt 20,28) e de partilha sincera de dons (At 2,42-47). Tal 

espiritualidade mostra a dimensão moral da consciência para além do individualismo e da 

autoexposição para chegar à abertura relacional mais ampla, respeitosa e humanizadora.  

A cultura digital, por mais que traga radicais mudanças para a humanidade, não está 

fechada à dimensão ética e espiritual. Se ainda é possível falar de cultura, é porque o ser humano 

permanece sujeito moral capaz de dizer-se a si mesmo, de discernir e atribuir sentido ético à 

própria existência. Enquanto essa capacidade de autocompreensão responsável subsistir, 

permanecem abertas as possibilidades de iniciar novos processos históricos e espirituais que, à 

luz do discernimento moral e da sabedoria cristã, orientem a vida pessoal e social para valores 

autênticos de humanização no contexto da cultura digital. A mensagem encorajadora e 

esperançosa de Papa Francisco vai nessa direção:  

Não tenhais medo de vos fazerdes cidadãos do ambiente digital. É importante a 

atenção e a presença da Igreja no mundo da comunicação, para dialogar com o homem 

de hoje e levá-lo ao encontro com Cristo: uma Igreja companheira de estrada sabe 

pôr-se a caminho com todos. Neste contexto, a revolução nos meios de comunicação 

e de informação são um grande e apaixonante desafio que requer energias frescas e 

uma imaginação nova para transmitir aos outros a beleza de Deus97.  

Portanto, e necessário revitalizar as energias e a imaginação para que se possa habitar o 

ambiente digital com abertura ao diálogo e à reciprocidade de consciências tão necessária para 

a coexistência humana na cultura tecnológica. O apelo de Papa Francisco inspira a humanidade 

a buscar horizontes éticos que transcendam as dinâmicas algorítmicas — sem, contudo, 

desconsiderá-las. Sob a perspectiva da beleza divina, as tecnologias digitais devem ser 

compreendidas para além da superficialidade estética oferecidas por seus filtros, constituindo-

se como meios para a manifestação da beleza autêntica que emerge do coração humano.   

 

 
97 FRANCISCO, “Comunicação ao serviço de uma autêntica cultura do encontro”, não paginado. 



 

283 

 

NOTAS CONCLUSIVAS 

 

Ao final deste último capítulo, é importante retomar os passos da reflexão desta tese. 

Após considerar o status quaestionis da consciência moral no primeiro capítulo, e do 

relacionamento desta com os meios de comunicação nos documentos do Magistério eclesiástico 

no segundo capítulo, seguiu-se para a análise dos desafios morais em tempos digitais à luz de 

Gaudium et Spes, n. 16 no terceiro capítulo. Caberia, portanto, a esta etapa final do percurso 

reflexivo apresentar as provocações de Papa Francisco, especialmente dirigidas à ética 

teológica, desafiando-a a ousar com prudência em sua elaboração. Trata-se de reafirmar sua 

missão fundamental: promover e defender a dignidade da consciência moral à luz da fé cristã, 

precisamente neste momento crucial da história marcado pela cultura digital. 

Neste último capítulo, portanto, buscou-se colher as provocações de Papa Francisco à 

ética teológica e recorrer a suas reflexões norteadas pela esperança cristã e pela confiança no 

potencial da humanidade para crescer em fraternidade e amizade social. Suas categorias de 

análise da cultura atual — tecnocracia, cultura do descarte e periferias geográficas e 

existenciais, acompanhamento, discernimento e integração da fragilidade — permitiram 

entrever linhas de ação para que a ética teológica articule teoria e prática em favor da defesa e 

promoção da dignidade da consciência moral. 

Na esteira das metáforas de Papa Francisco, procurou-se evidenciar a necessidade de a 

ética teológica se atentar às linguagens transmutadas pelas metáforas digitais, a fim de poder 

afinar sua reflexão ao comunicar os valores da ética cristã no novo ethos digital. Por fim, 

retomou-se o apelo dos padres conciliares à Teologia moral em Optatam Totius e refletiu-se 

sobre a necessária integração entre ética e espiritualidade na tratativa sapiencial dos grandes 

desafios emergentes na cultura digital. “A grandeza da vocação dos fiéis em Cristo e a sua 

obrigação de dar frutos na caridade para vida do mundo” (OT, n. 16) foi evidenciada em sintonia 

com a moral de Santo Afonso Maria de Ligório, cuja base é a Copiosa Redenção. A 

espiritualidade redentiva, atrelada à pastoralidade da moral afonsiana lançou luzes para repensar 

e repropor a ética teológica fundamentada na espiritualidade cristã em meio à cultura digital. 

Destacou-se, a importância dada aos afetos humanos dentro da reflexão moral/espiritual 

afonsiana e a importância de educá-los em vista da promoção da autonomia moral na cultura 

hodierna.   

Ao reunir os ensinamentos mais recentes do Magistério da Igreja e as contribuições 

atuais de autores que se dedicam à reflexão sobre a cultura digital e suas implicações 

tecnológicas, este capítulo não teve como objetivo desenvolver uma abordagem exaustiva sobre 



 

284 

 

o tema. Considerando a amplitude e a complexidade da temática — sobretudo ao articulá-la 

com a consciência moral, categoria central da ética teológica —, a intenção foi oferecer uma 

contribuição ao amplo movimento reflexivo em curso, favorecendo o diálogo entre fé cristã, 

ética teológica e cultura digital.



 

285 

 

CONCLUSÃO 

 

O percurso reflexivo desta pesquisa teve como objeto material o estudo da consciência 

moral em tempos digitais. O objeto formal consistiu-se na análise dos desafios emergentes na 

cultura digital para a elaboração da ética cristã. Partiu-se da inquietação a respeito da falta de 

estudos que relacionem diretamente a consciência moral cristã e a cultura digital a partir da 

ética teológica. Duas perguntas correlatas foram colocadas: qual a importância da consciência 

moral na cultura digital? Como a ética teológica pode contribuir neste momento crucial da 

humanidade para que a consciência moral seja defendida e promovida enquanto centro 

integrador e irradiador dos sujeitos morais? Os dois primeiros capítulos foram dedicados, então, 

ao status quaestionis sobre a consciência moral e como sua compreensão influenciou no 

relacionamento do Magistério da Igreja com os meios de comunicação social.  

No primeiro capítulo ficou demonstrado que o modo de se compreender a consciência 

moral tem implicações diretas na elaboração ético-teológica. As Sagradas Escrituras, 

especialmente no Antigo Testamento e nos evangelhos, articulam as interpelações de Deus ao 

coração de cada pessoa e de seu povo — interioridade — e a resposta dada em chave de 

conversão e testemunho — exterioridade — à luz do plano divino da salvação. Daí o fato de a 

consciência moral estar relacionada à dimensão da conversão aos planos de Deus sempre em 

relação a um contexto histórico-social específico. O termo grego syneidesis, especialmente nos 

escritos de Paulo, faz referência à consciência como centro integrador e irradiador da pessoa 

humana. Importante ressaltar que nas Sagradas Escrituras, tanto a consciência individual quanto 

a coletiva são consideradas dentro do agir moral iluminado pela fé dentro do contexto cultural. 

A evangelização em meio aos pagãos evidencia essa estreita relação entre consciência moral e 

contexto cultural.  

A consciência, enquanto interioridade profunda do humano é sistematizada na reflexão 

teológica por Santo Agostinho, no período Patrístico. O bispo de Hipona é influenciado pela 

filosofia platônica e neoplatônica, cujo acento na dimensão idealista se faz notar em suas 

reflexões sobre a interioridade da consciência moral. No período da Escolástica, Santo Tomás 

de Aquino embasa-se na filosofia Aristotélica para sistematizar a reflexão da consciência moral 

e de seu dinamismo, oferecendo uma detalhada distinção entre consciência, syneidesis e 

synderesis. A reflexão teórica, no enanto, repercutiu no modo de considerar a consciência 

moral, vista como um ato de juízo prático, cuja função seria aplicar os princípios gerais a uma 

situação concreta. 



 

286 

 

A ligação da consciência moral com a dimensão da conversão, presente já nas fontes 

bíblicas, foi assumida na tradição cristã relacionada à disciplina penitencial, a qual foi 

fortemente influenciada pelo processo de institucionalização da Igreja. O reconhecimento do 

cristianismo como religião oficial do Império Romano fez com que a Igreja se tornasse um 

sujeito institucional forte, cuja repercussão era o domínio sempre maior sobre as consciências 

dos fiéis, especialmente quando a confissão passa a ser privada e individual. 

Após a Reforma Protestante, dá-se também a Reforma Católica no Concílio de Trento 

(1545 –1563), cujo objetivo foi a reorganização institucional da Igreja e a definição normativa 

da vivência da fé. A Teologia moral, ao se tornar disciplina autônoma (1600), passa a ser 

compreendida como ciência exclusivamente voltada para o exercício ministerial do sacramento 

da penitência, tendo como campo específico o confessionário. O juridicismo normativo e a 

casuística afastam, cada vez mais, a elaboração teológico-moral das fontes do estudo da bíblia, 

da dogmática e da espiritualidade. A consciência moral, em seu dinamismo integrador e 

irradiador do sujeito moral, passa a ser considerada a partir de seus atos individuais, dentro da 

obediência às leis eclesiásticas, desconectada da dimensão mais ampla do agir moral cristão e 

da essencial conexão entre fé e vida.  

Santo Afonso Maria de Ligório, no séc. XVIII, promove grandes mudanças na moral 

católica ao colocar a consciência como base para sua reflexão teológico-moral, não a partir do 

rigorismo nem do laxismo, mas de uma proposta equilibrada que fizesse da moral uma ciência 

direcionada à salvação de todos os fiéis, especialmente dos pobres mais abandonados do Reino 

de Nápoles. A consciência é considerada, em sua Theologia Moralis, como regra próxima 

formal do agir moral, sempre em circularidade hermenêutica com a regra remota material, a 

lei divina. Sua proposta teológico-moral, integrada à espiritualidade, em estreita ligação com 

os afetos humanos, contribuiu decisivamente no processo de renovação da moral católica 

durante o século XIX, somando-se a tantas outras iniciativas de aggiornamento eclesial, cujo 

ápice se deu na segunda metade do século XX, com o Concílio Vaticano II (1962-1965).  

O processo de abertura renovadora da Igreja exigiu uma reformulação profunda das 

disciplinas teológicas, especialmente da Teologia moral, para que fossem mais científicas. 

Dessa forma, a fundamentação bíblica, conforme solicitada pelos padres conciliares, foi 

decisiva para que o agir moral cristão superasse a mera referência a um conjunto de normas e 

proibições de cunho moralizante, abrindo-se à grandeza da vocação dos fiéis em Cristo. Tal 

dinamicidade vocacional da moral cristã visa conduzir os fiéis a uma ação transformadora no 

mundo, pautada na caridade (OT, n. 16). Os padres conciliares não propuseram, portanto, 



 

287 

 

mudanças doutrinais, mas uma profunda renovação da consciência da própria Igreja e de cada 

fiel (GS, n. 16) em perspectiva dialógica e missionária.  

A contribuição do primeiro capítulo ao conjunto reflexivo da tese consistiu em mostrar 

a relevância da consciência moral para a vivência da fé cristã e sua ligação com os contextos 

culturais. Comprovou-se que a relação entre consciência moral e contexto cultural implica 

diretamente na elaboração da ética cristã.  

O segundo capítulo foi dedicado ao estudo da relação do Magistério da Igreja com os 

meios de comunicação, desde a invenção da prensa, no séc. XV, até os dias atuais. Ficou 

evidente como a postura da Igreja, enquanto sujeito institucional, entrou em conflito com a 

evolução dos meios de comunicação, mesmo os tendo assumido e elogiado seus pontos 

positivos como frutos do engenho humano e dons de Deus. O Magistério eclesiástico, por longo 

tempo, considerou os meios de comunicação como instrumentos neutros, os quais podiam ser 

utilizados para o bem ou pra o mal. A postura extremamente controladora em relação às 

publicações, na verdade, demonstrava a dificuldade do Magistério eclesiástico em estabelecer 

um diálogo aberto com os detentores dos meios de comunicação, bem como a desconfiança na 

capacidade crítica da consciência moral dos fiéis diante da força midiática sempre crescente. O 

esquema moral juridicista, casuístico e, não raro, rígido, não deixava espaço para a formação 

das consciências, motivo pelo qual a obediência era priorizada em detrimento do exercício da 

liberdade criativa e responsável.  

O contato da Igreja com os meios de comunicação foi, paradoxalmente, uma das razões 

do posicionamento negativo do Magistério eclesiástico em relação aos tempos modernos. O 

combate às publicações que atentavam contra a moral e aos bons costumes por meio de censuras 

prejudicou a dimensão dialógica necessária para orientar o progresso dos meios de 

comunicação. Diante do avanço tecnológico da imprensa, rádio, cinema e televisão, foi se 

construindo novas vias de diálogo entre os líderes da Igreja e os meios de comunicação, 

especialmente no documento Miranda Prorsus, em1957. Aí está a motivação para que o tema 

dos meios de comunicação entrasse na pauta do Concílio Vaticano II e resultasse no modesto e 

significativo decreto Inter Mirifica. Ao reconhecerem a legítima autonomia das realidades 

terrenas, os padres conciliares abriram espaço para um diálogo crítico e fecundo, por meio do 

qual toda a Igreja pudesse discernir os sinais dos tempos e, assim, interagisse com a cultura 

tecnológica em desenvolvimento, cujas influências se iam constatando nas diversas instâncias 

da sociedade. Por meio da análise dos documentos pós-Vaticano II se comprovou o empenho 

do Magistério eclesiástico em oferecer reflexões pertinentes sobre os meios de comunicação a 

partir da confiança na amadurecida consciência dos fiéis.  



 

288 

 

Mostrou-se relevante para esta tese a constatação de que o Concílio Vaticano II ocorreu 

na década de 1960 concomitantemente à invenção da Internet. Ainda que as publicações não 

tenham acompanhado suficientemente a velocidade e a influência dos meios de comunicação 

na sociedade, o percurso reflexivo permitiu identificar a passagem de uma consideração dos 

meios de comunicação como instrumentos eticamente neutros para se chegar à necessária 

compreensão antropológica das novas dinâmicas relacionais progressivamente moldadas pelas 

ambiências digitais. Nesse sentido, as Mensagens para o Dia Mundial das Comunicações 

Sociais foram e continuam sendo de suma importância.  

Foi lenta, portanto, a compreensão de que uma revolução cultural mais profunda surgia 

e rapidamente exercia grandes influências e mudanças em todas as dimensões da sociedade, 

trazendo muitas oportunidades, mas também sérios e complexos desafios. Mesmo com uma 

postura de maior abertura e diálogo, mesmo imergindo-se progressivamente nas plataformas 

digitais e compreendendo bem as possiblidades e riscos das novas tecnologias digitais, demorou 

para que a reflexão magisterial compreendesse que as plataformas digitais estavam se tornando 

uma ambiência relacional, e não somente um espaço virtual à parte em relação às interações 

físicas. Os documentos Igreja e Internet e Ética na Internet, ambos publicados em 22 de 

fevereiro de 2002, são importantes por contribuir na abertura para a compreensão mais integral 

sobre o novo cenário comunicacional, assumindo que “a Igreja precisa compreender a internet” 

(Igr. e Int., n. 5) para que possa ser fiel à sua missão na nova cultura digital. Em 2023, 

recolhendo as breves reflexões papais presentes nas mensagens anuais sobre as comunicações 

sociais, o Dicastério para a Comunicação publicou o documento Rumo à presença, refletindo 

pastoralmente a presença cristã nas redes socias.  

À luz desse percurso histórico, examinado criticamente em seus principais pontos, ficou 

evidente a necessidade de uma compreensão mais profunda sobre a consciência moral na 

cultura digital.  

Assim, o terceiro capítulo se concentrou na análise dos desafios emergentes na cultura 

digital para a elaboração da ética cristã. Mais que compreender que a Internet se tornava uma 

ambiência relacional, o objetivo foi compreender mais a fundo o funcionamento dessas 

plataformas, suas implicações diretas na consciência moral individual, grupal e institucional, 

bem como os interesses políticos, econômicos e religiosos subjacentes a esse avanço 

tecnológico disruptivo. Evidenciou-se que Big Techs, Big Data, algoritmos, plataformas online, 

Inteligência Artificial estão na base de projetos trans e pós-humanistas, cuja lógica nova e 

complexa marca fortemente toda a cultura. Não são apenas as ambiências digitais que estão em 



 

289 

 

questão, mas a influência pervasiva de suas lógicas algorítmicas no mais íntimo de cada 

indivíduo e em cada âmbito do relacionamento humano que tece a cultura hodierna.  

Para isso, aprofundou-se nas implicações da cultura digital para a consciência moral em 

relação à liberdade, responsabilidade, criatividade. A descrição da consciência moral 

apresentada pelos padres conciliares em Gaudium et Spes n. 16 ofereceu os pontos-chave para 

se compreender que as tecnologias digitais são desenvolvidas sobre um profundo conhecimento 

do psiquismo humano, especialmente em sua dimensão emocional-afetiva, para influenciar e 

explorar a consciência moral. A imersão acrítica dos usuários nas plataformas digitais não é, 

portanto, um acaso. Trata-se de uma arquitetura digital pensada no desenvolvimento e 

atualização de hardwares e softwares para neutralizar sempre mais a dimensão crítica da 

consciência moral em relação aos interesses subjacentes ao seus.  

Ao resgatar as reflexões de Bauman e Lipovetsky sobre a modernidade líquida, em uma 

cultura que freneticamente busca a leveza, ficou comprovado como a dinâmica digital está 

profundamente implicada na transformação epocal pela qual passa a humanidade. A pesquisa 

desenvolvida neste capítulo permitiu concluir que as tecnologias digitais colocam um desafio 

duplo à elaboração da ética teológica. Em primeiro lugar, compreender a cultura digital em suas 

potencialidades e limites para além de seus epifenômenos, a fim de se chegar às suas lógicas 

pervasivas e aos interesses subjacentes ao frenético desenvolvimento tecnológico. O segundo 

grande desafio é encontrar caminhos para resgatar a consciência moral do aprisionamento nas 

lógicas algorítmicas das plataformas digitais. No enfrentamento a este segundo desafio, é de 

suma importância compreender o processo que está neutralizando os âmbitos tradicionais da 

formação da consciência: família, escola e religião.  

Foi evidenciado que a polifonia de vozes de viés moralizante nas redes sociais, em 

especial no campo de fé e política, se dá por meio das bolhas digitais algorítmicas que permitem 

a disseminação de visões extremistas e violentas da realidade social por meio da manipulação 

das consciências. Evidenciou-se, então, que o termo usuário, utilizado para se referir a 

internautas, pode ser lido dentro dessa lógica que gera fruidores impulsivos e facilmente 

manipuláveis por meio da influência massiva sobre as consciências, o que afeta sua capacidade 

dialógico-reflexiva.  

A questão crucial para a ética teológica é enfrentar o fato de que o ambiente digital deu 

voz, vez, liberdade e uma grandíssima gama de oportunidades novas aos usuários, mas segundo 

uma lógica manipuladora que não forma as consciências para a reciprocidade que busca o 

verdadeiro sentido do agir moral. A consciência moral, como centro integrador e irradiador da 

pessoa humana, está sendo cooptada pelas lógicas digitais, cuja influência massiva e pervasiva 



 

290 

 

afetam gravemente a compreensão sobre as fontes da moralidade. Quando a conexão ética entre 

o objeto da ação, as circunstâncias e intenções se fragmenta na nova dinâmica espaço-temporal 

da cultura digital, a própria pessoa acaba por ser fragmentada na dimensão dos sentidos que 

permeiam suas relações. 

Mantendo o objetivo de compreender criticamente os dinamismos subjacentes às 

tecnologias digitais que implicam diretamente no agir moral e, consequentemente na cultura, o 

quarto e último capítulo foi dedicado à reflexão sobre a consciência moral em tempos digitais. 

As categorias com as quais Papa Francisco interpreta e interpela a realidade eclesial e social 

contribuíram para um novo olhar que possibilita vislumbrar novas caminhos para a formação 

da consciência moral em vista de novas atitudes práticas iluminadas pela fé cristã com 

implicações na grande sociedade.  

Para isso, foram ressaltadas as interpelações diretas feitas pelo Pontífice argentino à 

ética teológica para que colabore efetivamente nesta mudança de época, especialmente na 

conscientização sobre a importância do bem comum na cultura digital. Compreendeu-se que a 

elaboração teológico-moral sobre a compreensão e formação da consciência moral em tempos 

digitais não se restringe apenas a atualizar teorias. Faz-se necessário reforçar sua pastoralidade 

dentro de uma Igreja em saída a fim de chegar às realidades concretas e contribuir na construção 

de uma cultura mais justa que respeite a dignidade humana e toda a criação diante das 

problemáticas atuais da sociedade tecnológica.  

Assim, comprovou-se que as interpelações de Papa Francisco à ética teológica não são 

isoladas, mas integram um projeto mais amplo que exige escuta profunda da realidade eclesial 

e social-cultural. Vindo da periferia do mundo, o Pontífice trouxe consigo um olhar diferente 

que provoca o centro da Igreja e os grandes centros do Mundo a reverem suas atitudes, 

responsabilidades e missão dentro da Casa Comum. A reflexão ético-teológica sobre a 

consciência moral, portanto, não deve ser entendida como um exercício isolado no interior da 

ação missionária da Igreja, como advertia Papa Francisco, mas como uma parte integrante e 

irrenunciável, mantendo sempre a sintonia com as transformações profundas da sociedade que 

atingem diretamente os grandes sujeitos institucionais, bem como os sujeitos coletivos e 

individuais. 

Dentro da análise realizada a partir do horizonte eclesial atual compreendeu-se as 

implicações éticas dos apelos de Francisco em Laudato Si’ para que as grandes potências 

mundiais ralentem a marcha dos avanços tecnológicos, abandonem a lógica do lucro que 

explora, destrói e mata. A elaboração ética teológica, portanto, precisa se atentar cada vez mais 

às implicações da lógica tecnocrática que está na base da cultura do descarte, a qual afeta 



 

291 

 

negativamente as periferias geográficas e existenciais. Sua missão é acompanhar, discernir e 

integrar a fragilidade humana dentro da cultura digital, visando sempre a humanização das 

pessoas e das relações. Quanto à Igreja, o Pontífice exigia que se deixasse a 

autorreferencialidade, as teorias estéreis e distantes da realidade, e reassumisse, em modo novo, 

o anúncio do Evangelho em chave dialógica com o mundo contemporâneo. 

A consideração ética sobre o novo ethos digital implica também uma escuta profunda 

dos clamores de cada pessoa em sua experiência existencial e de seu clamor, tantas vezes 

silenciado, por justiça e paz. Novos conceitos, novas linguagens e uma espiritualidade renovada 

precisam incorporar a elaboração ética teológica para que a consciência moral seja defendida e 

promovida enquanto centro integrador e irradiador da pessoa na cultura digital.  

Evidenciou-se, então, que o retorno às fontes da espiritualidade cristã se mostra 

essencial no cumprimento da missão da ética teológica em tempos digitais. Trata-se de integrar 

a experiência da fé não apenas nas ambiências das plataformas online, mas no testemunho 

cristão nas relações onlife na cultura digital.  O discernimento no Espírito vem, portanto, 

reproposto dentro da nova lógica relacional que caracteriza a cultura contemporânea. A 

espiritualidade da Copiosa Redenção, dentro da proposta ético-espiritual de Santo Afonso 

Maria de Ligório, oferece vias de uma integração crítica do agir moral cristão com todas as 

realidades da vida, capaz de valorizar e educar os afetos e instaurar relações humanizadas, justas 

e, no plano da fé, redimidas, na cultura digital. 

Os horizontes éticos da fé cristã, à medida que consideram profundamente as 

potencialidades algorítmicas e suas ambivalências na cultura digital, possibilitam um olhar 

profundo, atento e constante para a consciência moral, cuja dignidade é inviolável. Tal 

inviolabilidade caminha junto com sua extrema vulnerabilidade, o que pressupõe sempre novos 

aprofundamentos da reflexão ético-teológica em meio às rápidas mudanças da cultura digital. 

Como se pode constatar, o percurso reflexivo desta pesquisa, cujo objetivo foi analisar 

os desafios emergentes na cultura digital para a elaboração da ética cristã, trouxe resultados 

significativos ao comprovar a importância da consciência moral em tempos digitais. Seguindo 

a metodologia do estudo teológico, um primeiro resultado da pesquisa consistiu em demonstrar 

a relação entre consciência moral e cultura nas Sagradas Escrituras, na Sagrada Tradição e no 

Magistério, sobretudo de Papa Francisco. 

Outro resultado importante foi o destaque à relação indissociável entre a consciência 

moral individual, coletiva e institucional e suas implicações diretas para a elaboração ética 

cristã. A contribuição central, no entanto, foi relacionar a consciência moral cristã, tal como 

descrita em Gaudium et Spes n. 16, com os desafios emergentes na cultura digital. Tal reflexão 



 

292 

 

constituiu o núcleo da tese e, por conseguinte, a contribuição para o avanço da pesquisa ético-

teológica. 

No que diz respeito aos limites da presente pesquisa, reconhece-se que muitos deles 

decorrem da própria amplitude temática da consciência moral e da cultura digital, o que 

implicou a necessidade de um recorte metodológico e analítico na abordagem adotada. De modo 

mais específico, a pesquisa não se dedicou ao aprofundamento das contribuições filosóficas, 

psicológicas e sociológicas sobre a consciência na cultura digital. Também não foi possível 

abordar as contribuições dos autores mencionados na introdução que abordam a cultura 

comunicacional e digital a partir da filosofia e da sociologia, como por exemplo: Marshal 

McLuhan, Manuel Castells. Outros como Éric Sadin, Pierre Lévy e Mark Coeckelbergh foram 

mencionados em pontos essenciais que contribuíam diretamente com o recorte analítico desta 

pesquisa. No entanto, pesquisas de ética teológica posteriores podem encontrar muitos outros 

elementos nas obras desses autores para aprofundar a reflexão sobre a consciência moral na 

cultura digital.  

Um outro limite da pesquisa foi a não consideração exclusiva das IAs no conjunto da 

reflexão por dois motivos. Primeiro, por considerar a cultura digital em modo mais amplo, não 

focando em uma tecnologia digital específica. Segundo, pelo fato de compreender que as IAs 

estão presentes em todas as plataformas e dispositivos digitais. Por isso, as referências feitas a 

essas tecnologias disruptivas se deram genericamente com a referência aos algoritmos, ou 

lógicas algorítmicas. No entanto, o estudo realizado abre muitos campos de pesquisa na área da 

ética teológica sobre a relação direta entre as IAs e a consciência moral. 

Enfim, vale ressaltar que, entre os avanços e limites desta tese, não esteve entre os seus 

objetivos oferecer respostas prontas aos desafios emergentes na cultura digital à elaboração da 

ética cristã. O objetivo desta pesquisa foi oferecer uma compreensão mais aprofundada da 

problemática em questão. Procurou-se, ao mesmo tempo, abrir caminhos de reflexão que 

permitam à ética teológica contribuir de forma efetiva na exigente tarefa de promover, por meio 

da reciprocidade dialógica das consciências, uma cultura digital mais humana, justa e pacífica, 

em benefício de toda a Casa Comum. 

Ciente de que a seção conclusiva não deve introduzir resultados ou dados que não foram 

abordados nos capítulos precedentes, justifica-se, de forma excepcional, a inclusão do conteúdo 

apresentado neste último parágrafo. A pesquisa estava na etapa conclusiva quando foi noticiada 

a páscoa definitiva de Papa Francisco, ocorrida em 21 de abril de 2025. Suas reflexões 

permearam a presente pesquisa não somente por ter sido o representante máximo da Igreja 

Católica por mais de uma década, mas porque a força de suas argumentações brotava de seu 



 

293 

 

pastoreio profético, alegre, esperançoso e misericordioso. Concluiu sua missão terrena durante 

o Ano Santo Jubilar Ordinário de 2025, o qual dedicou à virtude da Esperança. Fundamentado 

na Carta de Paulo aos Romanos 5,5, afirmou e testemunhou: “Spes non confundit – a esperança 

não engana”1. Em sua última mensagem à Cidade de Roma e ao mundo, especificou ainda mais 

o significado da esperança cristã, ao dizer que “não se trata duma esperança evasiva, mas 

comprometida; não é alienante, mas responsabilizadora”2. Tal responsabilidade recai sobre a 

formação da consciência, compreendida a partir das fontes bíblicas como coração. O empenho 

para cultivar a sabedoria do coração, segundo o pontífice, é a manifestação mais genuína da 

responsabilidade integral para com a pessoa toda e todas as pessoas.   

Neste tempo que corre o risco de ser rico em técnica e pobre em humanidade, a nossa 

reflexão só pode partir do coração humano. Somente dotando-nos dum olhar 

espiritual, apenas recuperando uma sabedoria do coração é que poderemos ler e 

interpretar a novidade do nosso tempo e descobrir o caminho para uma comunicação 

plenamente humana. O coração, entendido biblicamente como sede da liberdade e das 

decisões mais importantes da vida, é símbolo de integridade e de unidade, mas evoca 

também os afetos, os desejos, os sonhos, e sobretudo é o lugar interior do encontro 

com Deus. Por isso a sabedoria do coração é a virtude que nos permite combinar o 

todo com as partes, as decisões com as suas consequências, as grandezas com as 

fragilidades, o passado com o futuro, o eu com o nós3. 

Que o vigor profético do Magistério de Papa Francisco continue a inspirar a Igreja em 

sua missão de diálogo com o mundo contemporâneo. Nessa mesma direção, Papa Leão XIV, 

eleito em 8 de maio de 2025, já sinaliza com clareza sua preocupação pastoral diante dos 

avanços da inteligência artificial e seus desdobramentos na cultura digital. A continuidade entre 

esses dois pontificados reforça o chamado à ética teológica para que, ancorada na sabedoria do 

Evangelho, responda com coragem e discernimento aos novos desafios do tempo presente. Que 

suas inquietações e orientações iluminem e estimulem um aprofundamento crítico e 

esperançoso sobre a Consciência moral em tempos digitais, contribuindo na análise dos 

constantes desafios que emergem na cultura digital para a elaboração da ética cristã. 

 

 
1 Conferir FRANCISCO. Bula de proclamação do jubileu ordinário do ano 2025. Roma, 09 magg. 2024, n. 1. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-

confundit_bolla-giubileo2025.html. Acesso em: 03 jun. 2025.   
2 FRANCISCO. Mensagem Urbi et Orbi: Páscoa 2024. Vaticano, 20 abr. 2025, não paginado. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/urbi/documents/20250420-urbi-et-orbi-pasqua.html. 

Acesso em: 03 jun. 2025.  
3 FRANCISCO. Inteligência artificial e sabedoria do coração, não paginado. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/urbi/documents/20250420-urbi-et-orbi-pasqua.html


 

295 

 

REFERÊNCIAS 

ADOLESCÊNCIA. Criação de Jack Thorne e Stephen Graham; Direção de Philip Barantini. 

Reino Unido: Netflix, 2025. Disponível em: https://www.netflix.com/it-pt/title/81756069. 

Acesso em: 29 mar. 2025. 

AGOSTINHO DE HIPONA. Confissões. São Paulo: Mundo Cristão, 2017. 

AGUIAR, Rucelino de Sousa. A consciência: sacrário do encontro entre Deus e o homem. 

Orientador: Élio Estanislau Gasda. 2017. 80 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) – 

Departamento de Teologia, Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2017. 

Disponível em: https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/07/A-

CONSCIENCIA-SACRARIO-DO-ENCONTRO-ENTRE-DEUS-E-O-HOMEM.pdf. Acesso 

em: 12 maio 2025. 

ALMEIDA, André Luiz Boccato de. A teologia da consciência: um diálogo pela educação, 

formação e humanização a partir de uma reflexão freireana. São Paulo: Pluralidades, 2024. 

ALMEIDA, André Luiz Boccato de. Consciência moral e pós-modernidade: discernir, decidir 

e agir à luz de uma ética das virtudes. Orientador: Sérgio Conrado. 2010. 173 f. Dissertação 

(Mestrado em Teologia) – Programa de Estudos de Pós-Graduação em Teologia, Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2010. Disponível em: 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/18391. Acesso em: 11 maio 2025. 

ALMEIDA, André Luiz Boccato de. O discernimento da consciência na Exortação Apostólica 

Amoris Laetitia. Revista eclesiástica brasileira, v. 77, n. 307, p. 520-535. DOI: 

https://doi.org/10.29386/reb.v77i307. Disponível em: 

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/issue/view/27. Acesso em: 03 maio 2025. 

ALMEIDA, André Luiz Boccato de. Teologia Moral e a Amoris Laetitia: uma reflexão 

teológica sobre o lugar da consciência na ética do discernimento cristão. Teologia em 

Questão, Taubaté, n. 35, p. 54-76, 2019. Disponível em: 

https://tq.dehoniana.com/tq/index.php/tq/article/view/255. Acesso em: 11 abr. 2025. 

ALMEIDA, Frank Antonio de. A compreensão da consciência moral segundo Marciano 

Vidal Garcia. Orientador: Tarcísio Justino Loro. 2013. 115 f. Dissertação (Mestrado em 

Teologia) – Programa de Pós-Graduação em Teologia, Pontifícia Universidade Católica de 

São Paulo, São Paulo, 2013. Disponível em: 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/18320. Acesso em: 11 maio 2025. 

ALVES, César Andrade. Método teológico e ciência: a Teologia entre as disciplinas 

acadêmicas. São Paulo: Loyola, 2019. 

ANAYA, Luis Alfredo. La conciencia moral en Gaudium et spes 16: Una expresión filial que 

sostiene la esperanza. Studium. Filosofía y Teología, Buenos Aires, v. 8, n. 16, p. 333–363, 

2005. Disponível em: https://revistas.unsta.edu.ar/index.php/Studium/article/view/730. 

Acesso em: 26 fev. 2025. 

ANCONA, Giovanni. La Chiesa e la vocazione dell’uomo. Parte I. Introduzione e commento. 

In: NOCETI, Serena; REPOLE, Roberto (A cura di). Commentario ai documenti del Vaticano 

II: Gaudium et spes. Bologna: EDB, 2020. v. 8, p. 149-296. 

https://www.netflix.com/it-pt/title/81756069
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/07/A-CONSCIENCIA-SACRARIO-DO-ENCONTRO-ENTRE-DEUS-E-O-HOMEM.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/07/A-CONSCIENCIA-SACRARIO-DO-ENCONTRO-ENTRE-DEUS-E-O-HOMEM.pdf
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/18391
https://doi.org/10.29386/reb.v77i307
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/issue/view/27
https://tq.dehoniana.com/tq/index.php/tq/article/view/255
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/18320
https://revistas.unsta.edu.ar/index.php/Studium/article/view/730


 

296 

 

ANJOS, Márcio Fabri dos. Apresentação à edição brasileira. In: JANSEN, Ludger; KLEIN, 

Rebekka A. (Orgs.). Alma digital: digitalização da mente, consciência virtual e esperança de 

ressurreição. São Paulo: Ideias & Letras, 2024. p. 9-13. 

ANJOS, Márcio Fabri dos. Soggetti morali cristiani in tempi di razionalità scientifica. In: 

DEL MISSIER, Giovanni; WODKA, Andrzej Stefan (Eds.). Le sfide cruciali per la 

riflessione etica oggi. Atti dell’VIII Congresso Internazionale Redentorista di Teologia 

Morale (Aparecida 27 Luglio - 1o Agosto 2014). Padova: Messaggero Padova, 2015. p. 107-

121. 

ANJOS, Márcio Fabri dos. Teologia Moral. In: PASSOS, João Décio; SANCHEZ, Wagner 

Lopes (Dirs.). Dicionário do Concílio Vaticano II. São Paulo: Paulus, 2015. p. 940-947. 

ARTICULAÇÃO BRASILEIRA PELA ECONOMIA DE FRANCISCO E CLARA. 

Disponível em: https://economiadefranciscoeclara.com.br/. Acesso em: 20 mar. 2025. 

BACCHINI, Dario. Lo sviluppo morale. Roma: Carocci, 2011. (Dimensioni della psicologia, 

54). 

BARAGLI, Enrico. L’Inter Mirifica: introduzione, storia, discussione, commento, 

documentazione. Roma: [s.n.], 1969. (Magisterium, 2).  

BARONE, Lavinia; BACCHINI, Dario. Le emozioni nello sviluppo relazionale e morale. 

Milano: Raffaello Cortina, 2009. 

BARRERA VALENCIA, Dagoberto; DUQUE GÓMEZ, Luz Neidy. Familia e internet: 

consideraciones sobre una relación dinámica. Revista Virtual Universidad Católica del Norte, 

Medellín, n. 41, p. 30-44, feb./abr. 2014. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/pdf/1942/194229980004.pdf. Acesso em: 26 fev. 2025. 

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 

BENANTI, Paolo. Algor-etica: l’incertezza ci salverà. [S.l], 15 febb. 2019. Disponível em: 

https://www.paolobenanti.com/post/2019/02/13/algor-etica-ricerca-universale. Acesso em: 12 

mar. 2025. 

BENANTI, Paolo. La necessità di una algoretica. L’Osservatore Romano, Città del Vaticano, 

20 dic. 2021. Disponível em: https://www.osservatoreromano.va/it/news/2021-12/quo-289/la-

necessita-di-una-algoretica.html. Acesso em: 12 mar. 2025. 

BENANTI, Paolo. Oráculos: entre ética e governança dos algoritmos. São Leopoldo: 

Unisinos, 2020. 

BENTO XVI. “Novas tecnologias, novas relações. Promover uma cultura de respeito, de 

diálogo, de amizade”: mensagem para o 43º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do 

Vaticano, 24 jan. 2009. Disponível em: https://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20090124_43rd-world-

communications-day.html. Acesso em: 03 jul. 2023. 

BENTO XVI. “O Sacerdote e a pastoral no mundo digital. Os novos media ao serviço da 

Palavra”: mensagem para o 44º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 

24 jan. 2010. Disponível em: https://www.vatican.va/content/benedict-

https://economiadefranciscoeclara.com.br/
https://www.redalyc.org/pdf/1942/194229980004.pdf
https://www.paolobenanti.com/post/2019/02/13/algor-etica-ricerca-universale
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2021-12/quo-289/la-necessita-di-una-algoretica.html
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2021-12/quo-289/la-necessita-di-una-algoretica.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20090124_43rd-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20090124_43rd-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20090124_43rd-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20100124_44th-world-communications-day.html


 

297 

 

xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20100124_44th-world-

communications-day.html. Acesso em: 04 jul. 2023. 

BENTO XVI. “Redes sociais. Portais de verdade e de fé; novos espaços de evangelização”: 

mensagem para o 47º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 

2013. Disponível em: https://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20130124_47th-world-

communications-day.html. Acesso em: 04 jul. 2023. 

BENTO XVI. Verdade, anúncio e autenticidade de vida, na era digital: mensagem para o 45º 

dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2011. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-

xvi_mes_20110124_45th-world-communications-day.html. Acesso em: 04 jul. 2023. 

BÍBLIA de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2006. 

CAPONE, Domenico. La teologia della coscienza morale nel concilio e dopo il concilio. 

Studia Moralia, Roma, v. 24, n. 2, p. 221-249, luglio/ag.1986. 

CAPONE, Domenico. Sistemi Morali. In: COMPAGNONI, Francesco; PIANA, Giannino; 

PRIVITERA, Salvatore (A cura di). Dizionario di teologia morale. Cinisello Balsamo: 

Paoline, 1990. p. 1246-1254. 

CARBAJO-NÚÑEZ, Martín. A guerra de drones autônomos. Revista Eclesiástica Brasileira, 

Petrópolis, v. 82, n. 322, p. 424-443, maio/ago. 2022. DOI: 10.29386/reb.v82i322.4237. 

Disponível em: https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/4237. Acesso 

em: 28 maio 2025. 

CARBAJO-NÚÑEZ, Martín. Generazione iper-connessa e discernimento. In: DONATO, 

Antonio; MIMEAULT, Jules (A cura di). Il discernimento: fondamenti e luoghi di esercizio. 

Atti del convegno della Accademia Alfonsiana (14-15 marzo 2018). Roma: Academiae 

Alfonsianae, 2018. p. 223-231. 

CARBAJO-NÚÑEZ, Martín. Inteligência artificial e humanismo de fraternidade. Revista 

Eclesiástica Brasileira, Petrópolis, v. 84, n. 328, p. 479-499, maio/ago. 2024. DOI: 

10.29386/reb.v84i328.5527. Disponível em: 

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/5527. Acesso em: 07 nov. 2024. 

CARDOSO JÚNIOR, Aroldo de Lara; WAHBA, Liliana Liviano. Ingresso do afeto: 

exposição indevida e ghosting em jovens usuários de redes sociais. Revista Brasileira de 

Psicodrama, São Paulo, v. 30, p. 1-15, 2022. DOI: 

https://doi.org/10.1590/psicodrama.v30.577. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/psicodrama/a/KDgXDRX36xfTVhDLG8mYC6C/?format=pdf&lang=

pt. Acesso em: 04 mar. 2025. 

CAROLIS, Alessandro de. 12 de fevereiro de 1931, dia em que o Papa inaugurou a Rádio 

Vaticano. Vatican News. Cidade do Vaticano, 12 fev. 2019. Disponível em: 

https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2019-02/12-fevereiro-aniversario-88-anni-

radio-vaticana-pio-xi-marconi.html. Acesso em: 27 mar. 2023. 

CARRECEDO, José Rubio. Educação Moral. In: VIDAL, Marciano (Org.). Ética Teológica: 

conceitos fundamentais. Petrópolis: Vozes, 1999. p. 264-283. 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20100124_44th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20100124_44th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20130124_47th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20130124_47th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20130124_47th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20110124_45th-world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20110124_45th-world-communications-day.html
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/4237
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/5527
https://doi.org/10.1590/psicodrama.v30.577
https://www.scielo.br/j/psicodrama/a/KDgXDRX36xfTVhDLG8mYC6C/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/psicodrama/a/KDgXDRX36xfTVhDLG8mYC6C/?format=pdf&lang=pt
https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2019-02/12-fevereiro-aniversario-88-anni-radio-vaticana-pio-xi-marconi.html
https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2019-02/12-fevereiro-aniversario-88-anni-radio-vaticana-pio-xi-marconi.html


 

298 

 

CARUNCHIO, Beatriz Ferrara. Aspectos neurocientíficos da tecnologia. In: ANJOS, Márcio 

Fabri dos; ZACHARIAS, Ronaldo (Orgs.). Ética entre poder e autoridade: perspectivas de 

teologia cristã. Aparecida: Santuário, 2019. p. 285-306. 

CARVALHO LAGE, Fernanda de; NEVES REALE, Ingrid. O uso da inteligência artificial 

nas eleições: impulsionamento de conteúdo, disparo em massa de fake news e abuso de poder. 

Estudos Eleitorais, Brasília, v. 17, n. 1, p. 19-56, 2024. Disponível em: 

https://revistaeje.tse.jus.br/estudoseleitorais/article/view/260. Acesso em: 24 mar. 2025. 

CASTELLS, Manuel. A galáxia da internet: reflexões sobre a internet, os negócios e a 

sociedade. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003. 

CASTELLS, Manuel. A sociedade em rede: A era da informação: economia, sociedade e 

cultura. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2017. 

CATECISMO da Igreja Católica. 4.ed. São Paulo: Loyola, 2017. 

CEBOLLADA, Pasqual (Org.). Del Génesis a Internet. Madrid: Biblioteca de autores 

cristianos, 2005. 

CELAM. La Inteligencia Artificial: una mirada pastoral desde América Latina y el Caribe. 

Bogotá, enero 2025. Disponível em: https://adn.celam.org/celam-presenta-documento-inedito-

sobre-inteligencia-artificial-una-mirada-pastoral-desde-america-latina-y-el-caribe/. Acesso 

em: 28 maio 2025. 

CHOWN, Eric; NASCIMENTO, Fernando. Tecnologias digitais que interferem no pensar e 

viver. São Paulo: Ideias & Letras, 2024. 

COECKELBERGH, Mark. Ética na inteligência artificial. São Paulo: Ubu; Rio de Janeiro: 

PUC-Rio, 2023. 

COECKELBERGH, Mark. Why AI Undermines Democracy and What to do about it. 

Cambridge: Polity Press, 2024. 

CONCÍLIO VATICANO II. Apostolicam Actuositatem: decreto sobre o apostolado dos 

leigos. Roma, 18 nov. 1965. In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO 

VATICANO II (1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). p. 369-409. 

CONCÍLIO VATICANO II. Dei Verbum: constituição dogmática sobre a revelação divina. 

In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). São Paulo: 

Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). p. 347-367. 

CONCÍLIO VATICANO II. Dignitatis Humanae: declaração sobre a liberdade religiosa. 

Roma, 07 dez. 1965. In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II 

(1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). p. 411-429. 

CONCÍLIO VATICANO II. Gaudium et Spes: constituição pastoral sobre a Igreja no mundo 

de hoje. Roma, 07 dez. 1965. In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO 

VATICANO II (1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). p. 539-661. 

https://revistaeje.tse.jus.br/estudoseleitorais/article/view/260
https://adn.celam.org/celam-presenta-documento-inedito-sobre-inteligencia-artificial-una-mirada-pastoral-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://adn.celam.org/celam-presenta-documento-inedito-sobre-inteligencia-artificial-una-mirada-pastoral-desde-america-latina-y-el-caribe/


 

299 

 

CONCÍLIO VATICANO II. Gravissimum Educationis: declaração sobre a educação cristã. 

Roma, 28 out. 1965. In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II 

(1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). p. 321-338. 

CONCÍLIO VATICANO II. Inter Mirifica: decreto sobre os meios de comunicação social. 

Roma, 4 dez. 1963.  In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II 

(1962-1965). São Paulo: Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). p. 87-100. 

CONCÍLIO VATICANO II. Lumen Gentium: constituição dogmática sobre a Igreja. Roma, 

21 nov. 1964. In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-

1965). São Paulo: Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). p. 101-197. 

CONCÍLIO VATICANO II. Optatam Totius: decreto sobre a formação sacerdotal. Roma, 28 

out. 1965. In: DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II (1962-1965). 

São Paulo: Paulus, 1997. (Documentos da Igreja). p. 297-319. 

CONGAR, Y. M.-J.; PEUCHMAURD, M. (Dir.). L’Église dans le monde de ce temps : 

Constitution pastorale “ Gaudium et spes ”. Paris : Les Éditions du Cerf, 1967. 3 v. (Unam 

Sanctam, 65 a, b, c). 

CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ. Donum Veritatis: instrução sobre a 

vocação eclesial do teólogo. Roma, 24 maio 1990. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_199

00524_theologian-vocation_po.html. Acesso em: 19 fev. 2025. 

CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ. Notificação sobre a situação do “Índice” 

de livros proibidos.  Roma, 14 jun. 1966. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_196

60614_de-indicis-libr-prohib_po.html. Acesso em: 28 abr. 2023. 

CONGREGAÇÃO PARA A EDUCAÇÃO CATÓLICA. Orientação para a formação dos 

futuros sacerdotes sobre os meios de comunicação social. Roma, 19 mar. 1986. In: DARIVA, 

Comunicação Social na Igreja, p. 137-159. 

CONSCIÊNCIA. In: MACKENZIE, John L. Dicionário bíblico. São Paulo: Paulinas, 1984. 

p. 182-183. 

CORAZZA, Helena; PUNTEL, Joana T. Os Papas da comunicação: estudo sobre as 

mensagens do dia mundial das comunicações. São Paulo: Paulinas, 2019. 

CORDEIRO, Rubens Eduardo. Consciência peregrina: caminhos e descaminhos da 

consciência desde sua base biológica à consciência teologal. Orientador: Élio Estanislau 

Gasda. 2020. 178 f. Tese (Doutorado em Teologia) – Departamento de Teologia, Faculdade 

Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2020. Disponível em: 

https://faculdadejesuita.edu.br/consciencia-peregrina-os-caminhos-e-descaminhos-da-

consciencia-desde-sua-base-biologica-a-consciencia-teologal/. Acesso em: 11 maio 2025. 

COSTA, Marco Antonio Norberto. As dificuldades dos vocacionados na cultura moderna. 

Revista Contemplação, Marília, n. 34, p. 97-114, out. 2024. Disponível em: 

https://revista.fajopa.com/index.php/contemplacao/article/view/420. Acesso em: 26 fev. 2025. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524_theologian-vocation_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524_theologian-vocation_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19660614_de-indicis-libr-prohib_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19660614_de-indicis-libr-prohib_po.html
https://faculdadejesuita.edu.br/consciencia-peregrina-os-caminhos-e-descaminhos-da-consciencia-desde-sua-base-biologica-a-consciencia-teologal/
https://faculdadejesuita.edu.br/consciencia-peregrina-os-caminhos-e-descaminhos-da-consciencia-desde-sua-base-biologica-a-consciencia-teologal/
https://revista.fajopa.com/index.php/contemplacao/article/view/420


 

300 

 

CROCHICK, José Leon; RUFO, Dora Serrer; REGINALDO, Fabiane; ROQUETTO, 

Cláudia; PASCHOALETO, Murilo Antonio; SOUZA, Vagner Pereira de. Bullying nas 

escolas: percepções de professores. Educação: Teoria e Prática, Rio Claro, v. 34, n. 67, p. 1-

27, 2024. DOI: 10.18675/1981-8106.v34.n.67.s17613. Disponível em: 

https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/educacao/article/view/17613. Acesso 

em: 26 fev. 2025. 

DALE, Romeu (Org.). Igreja e comunicação social. São Paulo: Paulinas, 1973. 

(Comunicação Social). 

DEL MISSIER, Giovanni. Incidência do poder tecnológico: aspectos antropológicos. In: 

ANJOS, Márcio Fabri dos; ZACHARIAS, Ronaldo (Orgs.). Ética entre poder e autoridade: 

perspectivas de teologia cristã. Aparecida: Santuário, 2019. p. 77-91. 

DEL MISSIER, Giovanni; WODKA, Andrzej Stefan. (Eds.). Le sfide cruciali per la 

riflessione etica oggi. Atti dell’VIII Congresso Internazionale Redentorista di Teologia 

Morale (Aparecida 27 Luglio - 1o Agosto 2014). Padova: Messaggero Padova, 2015. 

DENZINGER, Heinrich, HÜNERMANN, Peter (Orgs.). Compêndio dos símbolos, definições 

e declarações de fé e moral. São Paulo: Paulinas; Loyola, 2007. 

DICASTÉRIO PARA A COMUNICAÇÃO. Rumo à Presença Plena: uma reflexão pastoral 

sobre a participação nas redes sociais. Cidade do Vaticano, 28 maio 2023. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-

presenza_pt.html. Acesso em: 06 jul. 2023. 

DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE; DICASTERO PER LA CULTURA E 

L’EDUCAZIONE. Antiqua et Nova: nota sul rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza 

umana. Roma, 14 genn. 2025. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_

antiqua-et-nova_it.html. Acesso em: 27 mar. 2025. 

DONATO, Antonio. Il rinnovamento teologico della proposta morale a partire da Optatam 

totius: il contributo di D. Capone. Materdomini: San Gerardo, 2014. 

DONATO, Antonio. La coscienza nella tradizione alfonsiana: dall’eziologia della visione 

alfonsiana della coscienza al suo ruolo nella vita morale e nell’oggi della Chiesa. Salesianum, 

Roma, v. 86, n. 3, p. 446-464, luglio/sett. 2024. 

DONATO, Antonio. La Theologia Moralis e il divenire del trattato sulla coscienza. In: 

DALBEM, Maikel Pablo; DONATO, Antonio; FRENI, Cristiana; SACCO, Filomena (A cura 

di). La proposta morale alfonsiana: sviluppo, recezione, attualità. Venezia: Marcianum, 2024. 

p. 57-101. 

DUQUE, Roberto Esteban. La voz de la consciencia. Madri: Encuentro, 2015. 

FERRARI, Michele. Dalla Speed Society alla società nel Regno: la proposta de una necessaria 

conversione (parte I). Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 1. p. 87-107, genn./giugno 2024. 

Disponível em: https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024.pdf.  Acesso em: 10 maio 

2025. Parte 2: Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 2, p. 317-336, luglio/dic. 2024. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-

https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/educacao/article/view/17613
https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_pt.html
https://www.vatican.va/roman_curia/dpc/documents/20230528_dpc-verso-piena-presenza_pt.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024-1.pdf


 

301 

 

content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024-1.pdf. Acesso em: 05 dez. 

2025. 

FIDALGO, Antonio Geraldo. Personalismo e pratica pastorale in Sant’Alfonso. In: 

DALBEM, Maikel Pablo; DONATO, Antonio; FRENI, Cristiana; SACCO, Filomena (A cura 

di). La proposta morale alfonsiana: sviluppo, recezione, attualità. Venezia: Marcianum, 2024. 

p. 105-132. 

FLÁVIO DE OLIVEIRA, Amanda. Regulação de big techs no Brasil: necessidade ou 

equívoco? Revista da AGU, Brasília, v. 22, n. 03, p. 47-60, 2023. DOI: 10.25109/2525-

328X.v.22.n.03.2023.3309. Disponível em: 

https://revistaagu.agu.gov.br/index.php/AGU/article/view/3309. Acesso em: 03 set. 2024. 

FLORID, Luciano. Digital Time: Latency, Real-time, and the Onlife Experience of Everyday 

Time. Philosophy & Thecnology [S.l.], v. 34, p. 407-412, 2021. Disponível em: 

https://link.springer.com/article/10.1007/s13347-021-00472-5. Acesso em: 31 maio 2025. 

FLORIDI, Luciano (Ed.). The Onlife Manifesto: being human in a hyperconnected era. 

Cham: Springer, 2015. Disponível em: 

https://library.oapen.org/bitstream/handle/20.500.12657/28025/1/1001971.pdf#page=29. 

Acesso em: 31 maio 2025. 

FRANCISCO. “‘A verdade vos tornará livres’ (Jo 8,32). Fake news e jornalismo de paz”: 

mensagem para o 52º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 

2018. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/Papa-

francesco_20180124_messaggio-comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 04 jul. 2023. 

FRANCISCO. “‘Somos membros uns dos outros’ (Ef 4,25). Das comunidades de redes 

sociais à comunidade humana”: mensagem para o 53º dia mundial das comunicações sociais. 

Cidade do Vaticano, 24 jan. 2019. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/Papa-

francesco_20190124_messaggio-comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 04 jul. 2023. 

FRANCISCO. “Comunicação ao serviço de uma autêntica cultura do encontro”: mensagem 

para o 48º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 2014. 

Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/Papa-

francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 04 jul. 2023. 

FRANCISCO. Amoris Laetitia: exortação apostólica pós-sinodal sobre o amor na família. 

Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-

francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html. Roma, 19 mar. 2016. Acesso em: 

11 nov. 2024. 

FRANCISCO. Bula de proclamação do jubileu ordinário do ano 2025. Roma, 09 magg. 

2024. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-

confundit_bolla-giubileo2025.html. Acesso em: 03 jun. 2025. 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/7_FERRARI_M_A_StMor_62_1_2024-1.pdf
https://revistaagu.agu.gov.br/index.php/AGU/article/view/3309
https://link.springer.com/article/10.1007/s13347-021-00472-5
https://library.oapen.org/bitstream/handle/20.500.12657/28025/1/1001971.pdf#page=29
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20180124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20180124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20190124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20190124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html


 

302 

 

FRANCISCO. Christus Vivit: exortação apostólica pós-sinodal aos jovens e a todo o povo de 

Deus. Loreto, 25 mar. 2019. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/Papa-

francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html. Acesso em: 28 mar. 2025. 

FRANCISCO. Discurso aos membros da fundação AVSI para o projeto “Hospitais abertos” 

na Síria. Cidade do Vaticano, 03 set. 2022. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220903-

fondazione-avsi.pdf. Acesso em: 29 mar. 2025. 

FRANCISCO. Discurso aos participantes do congresso internacional promovido pela 

fundação Centesimus Annus pro Pontifice. Cidade do Vaticano, 22 jun. 2024. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240622-

centesimus-annus-propontifice.html. Acesso em: 17 fev. 2025. 

FRANCISCO. Discurso aos professores e aos estudantes da Academia Afonsiana - Instituto 

Superior de Teologia. Cidade do Vaticano: 09 fev. 2019. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/february/documents/Papa-

francesco_20190209_accademia-alfonsiana.html. Acesso em: 03 maio 2024. 

FRANCISCO. Discurso na sessão do G7 sobre inteligência artificial. Borgo Egnazia, 14 jun. 

2024. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-

intelligenza-artificiale.html. Acesso em: 17 fev. 2025. 

FRANCISCO. Evangelii Gaudium: exortação apostólica sobre o anúncio do Evangelho no 

mundo atual. 24 nov. 2013. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/Papa-

francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html. Acesso em: 15 jul. 2023. 

FRANCISCO. Fratelli Tutti: carta encíclica sobre a amizade e a fraternidade social. Assis, 03 

out. 2020. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-

francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. Acesso em: 04 jul. 2024. 

FRANCISCO. Gaudete et Exsultate: exortação apostólica sobre o chamado à santidade no 

mundo atual. Roma, 19 mar. 2018. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-

francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html. Acesso em: 11 nov. 2024. 

FRANCISCO. Inteligência artificial e paz: mensagem para a celebração do dia mundial da 

paz. Cidade do Vaticano, 08 dez. 2023. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/20231208-

messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html. Acesso em: 20 mar. 2025.  

FRANCISCO. Inteligência artificial e sabedoria do coração: para uma comunicação 

plenamente humana. Mensagem para o 58º dia mundial das comunicações sociais. Roma, 24 

jan. 2024. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/20240124

-messaggio-comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 20 mar. 2025. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220903-fondazione-avsi.pdf
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/september/documents/20220903-fondazione-avsi.pdf
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240622-centesimus-annus-propontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240622-centesimus-annus-propontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190209_accademia-alfonsiana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190209_accademia-alfonsiana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2024/june/documents/20240614-g7-intelligenza-artificiale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/20240124-messaggio-comunicazioni-sociali.html


 

303 

 

FRANCISCO. Laudato Si’: carta encíclica sobre o cuidado do meio ambiente. 24 maio 2015. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/Papa-

francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html. Acesso em: 04 jul. 2023. 

FRANCISCO. Mensagem do Papa Francisco à Cimeira sobre inteligência artificial – Paris 

10-11 fev. 2025. Cidade do Vaticano, 07 fev. 2025. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-

messages/2025/documents/20250207-messaggio-summit-parigi-ia.html. Acesso em: 20 mar. 

2025.  

FRANCISCO. Mensagem para o lançamento do Pacto Educativo. Cidade do Vaticano, 12 

set. 2019. Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-

messages/2019/documents/Papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html. 

Acesso em: 20 mar. 2025. 

FRANCISCO. Mensagem Urbi et Orbi: Páscoa 2024. Vaticano, 20 abr. 2025. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/urbi/documents/20250420-urbi-et-orbi-

pasqua.html. Acesso em: 03 jun. 2025. 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade e outros escritos. 19.ed. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 2022. 

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 58.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

2025. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 87.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2023. 

FRENI, Cristiana; DALBEM, Maikel P.; MCKEEVER, Martin (A cura di). Sant’Alfonso 

pastore degli ultimi e dottore della Chiesa: itinerari di ricerca in teologia morale per il nostro 

tempo. Atti del Convegno sull’attualità della proposta morale alfonsiana tra sfide e speranze. 

Roma: Academiae Alfonsianae, 2024. 

FUMAGALLI, Aristide. Camminare nell’amore: la teologia morale di Papa Francesco. Città 

del Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2017. (La teologia di Papa Francesco). 

GASDA, Élio Estanislau. Algor-ética: ponte entre humanismo e era digital. Disponível em:  

https://faculdadejesuita.edu.br/algor-etica-ponte-entre-humanismo-e-era-digital/ . Acesso em: 

06 abr. 2024. 

GASDA, Élio. A inteligência artificial: ameaças à economia e à democracia. In: PERETTI, 

Clélia; GUIMARÃES, Edward; SANTOS ALVES, Maria Jeane dos (Orgs.). Economia e 

inteligência artificial: desafios à sociedade e à religião. São Paulo: Paulinas, 2024. p. 77-93. 

GATTI, G. Educación Moral. In: COMPAGNONI, Francesco; PIANA, Giannino; 

PRIVITERA, Salvatore. (Dirs.). Nuevo diccionario de teología moral. Madrid: Paulinas, 

1992. p. 512-527. 

GERARDI, Renzo. Storia della morale: interpretazioni teologiche dell’esperienza cristiana. 

Periodi e correnti, autori e opere. Bologna: EDB, 2003. 

GIACCARDI, Chiara (A cura di). Abitanti della rete: giovani, relazioni e affetti nell’epoca 

digitale. Milano: Vita e Pensiero, 2010. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2025/documents/20250207-messaggio-summit-parigi-ia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2025/documents/20250207-messaggio-summit-parigi-ia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/urbi/documents/20250420-urbi-et-orbi-pasqua.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/urbi/documents/20250420-urbi-et-orbi-pasqua.html
https://faculdadejesuita.edu.br/algor-etica-ponte-entre-humanismo-e-era-digital/


 

304 

 

GIERTYCH, Wojciech. Aquinas on conscience. Salesianum, Roma, v. 86, n. 3, p. 408-445, 

luglio/sett. 2024. 

GIORGINI, Pierre; MAGNIN, Thierry. Entrando na civilização de algoritmos: desafios 

éticos em perspectiva de ciência e fé. Aparecida: Santuário, 2023. 

GIOVANELLI, Giorgio. Messa e confessione al tempo del Covid-19. Liturgia e mezzi di 

comunicazione sociale. Studia Moralia, Roma, v. 58, n. 1, genn./giugno 2020. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2020/05/8_GIOVANELLI_Giorgio_CC_StMor_58_1_2020.pdf. Acesso em: 

05 maio 2025. 

GIUFFRIDA, Giovanni. I media e i mutamenti sociali e antropologici: come cambia 

l’esperienza umana nella cultura digitale. Studia Patavina, Padova, v. 60, n. 2, p. 295-234, 

magg./ag. 2013. 

GLOBAL COMPACT ON EDUCATION. Disponível em: 

https://www.educationglobalcompact.org/en/global-compact-on-education/. Acesso em 20 

mar. 2025. 

GOMES, Rogério. Vigilância e segurança na sociedade tecnológica: fundamentos éticos. 

Aparecida: Santuário, 2014. 

GOMES, Vinícius Borges. Influência católica conservadora: aspectos políticos e religiosos. 

In: MEDEIROS, Fernanda de Faria et. al. Influenciadores digitais católicos: efeitos e 

perspectivas. São Paulo: Ideias & Letras; Paulus, 2024. p. 259-311. 

GONÇALVES, Paulo Sérgio Lopes. Gaudium et Spes. In:  PASSOS, João Décio; 

SANCHEZ, Wagner Lopes (Dirs.). Dicionário do Concílio Vaticano II. São Paulo: Paulus, 

2015. (Dicionários). p. 395-400. 

GONZAGA, Waldecir; ABREU, Ronny Santos de. Concílio Vaticano II: entre a perspectiva 

sinodal e o esmorecimento do entusiasmo. Pesquisas em Teologia, Rio de Janeiro, v. 5, n. 10, 

p. 267-294, jul./dez. 2022. Doi: http://dx.doi.org/10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-

9409.2022v5n10p267. Disponível em: <https://periodicos.puc-

rio.br/index.php/pesquisasemteologia/article/view/1846>. Acesso em: 03 mar. 2025. 

GONZALEZ, Pablo A. Blanco. O projeto moral do Papa Francisco: sete lugares teológicos 

como desafios morais. In: ZACHARIAS, Ronaldo; MILLEN, Maria Inês de Castro (Orgs.). A 

moral do Papa Francisco: um projeto a partir dos descartados. Aparecida: Santuário, 2020. p. 

19-54. 

GRECO, Giovanni. Intelligenza Artificiale e rapporto medico-paziente. Alcune direttrici di 

cambiamento per la professione medica a misura della persona. Studia Moralia, Roma, v. 62, 

n. 2, p. 239-254, luglio/dic. 2024. Disponível em: https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2025/08/3_GRECO_G_A_StMor_62_1_2024.pdf. Acesso em: 08 dez. 2025.  

GREGÓRIO VII. Dictatus Papae. Roma, 1075. Disponível em: 

https://www.deuslovult.org/2011/04/16/dictatus-Papae-gregorio-vii/. Acesso em: 14 jul. 2022. 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2020/05/8_GIOVANELLI_Giorgio_CC_StMor_58_1_2020.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2020/05/8_GIOVANELLI_Giorgio_CC_StMor_58_1_2020.pdf
https://www.educationglobalcompact.org/en/global-compact-on-education/
http://dx.doi.org/10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2022v5n10p267
http://dx.doi.org/10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2022v5n10p267
https://periodicos.puc-rio.br/index.php/pesquisasemteologia/article/view/1846
https://periodicos.puc-rio.br/index.php/pesquisasemteologia/article/view/1846
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/3_GRECO_G_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/3_GRECO_G_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.deuslovult.org/2011/04/16/dictatus-papae-gregorio-vii/


 

305 

 

GREGÓRIO VII. Dictatus Papae. Roma, 1075. In: CASPAR, Erich. (Ed.). Das register 

Gregors VII: Monumenta Germaniae Historica, Epistolae Selectae. Berlin: Weidmann, 1920. 

v. II. p. 202-208. 

GREGÓRIO XVI. Mirari Vos: enciclica. Roma, 15 ag. 1832. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/gregorius-xvi/it/documents/encyclica-mirari-vos-15-augusti-

1832.html. Acesso em: 20 dez. 2022. 

GRIFFIN, Graeme M. Emotion. In: CHILDRESS, James F.; MACQUARRIE, John (Eds.). 

The Westminster dictionary of Christian ethics. Philadelphia: The Westminster, 1986. p. 190. 

GUARESCHI, Pedrinho A. Sujeitos digitais: entre poderes e fragilidades. In: ANJOS, Márcio 

Fabri dos; ZACHARIAS, Ronaldo (Orgs.). Ética entre poder e autoridade: perspectivas de 

teologia cristã. Aparecida: Santuário, 2019. p. 187-215. 

GUARESCHI, Pedrinho Arcides; AMON, Denise; GUERRA, André (Orgs.). Psicologia, 

comunicação e pós-verdade. 2.ed. Florianópolis: ABRAPSO, 2017. 

HAERING, Bernhard. Livres e fiéis em Cristo: Teologia moral para sacerdotes e leigos. A 

verdade vos libertará. São Paulo: Paulinas, 1979-1984. 3v. 

HAHN, Hans-Christoph. Coscienza. In: COENEN, Lothar; BEYREUTHER, Erich; 

BIETENHARD, Hans. (Orgs.) Dizionario dei concetti biblici del Nuovo Testamento. 2.ed. 

Bologna: EDB, 1980. p. 388-394. 

HAMMES, Erico. Transumanismo e pós-humanismo: uma aproximação ético-teológica. 

Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 50, n. 3, p. 431-452, set./dez. 2018. DOI: 

10.20911/21768757v50n3p431/2018. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4068. Acesso em: 31 

mar. 2025. 

HÄRING, Bernhard. A Lei de Cristo. São Paulo: Herder, 1960. 3 v. 

HÄRING, Bernhard. Moral personalista. São Paulo: Paulinas, 1974. 

HOTTOIS, Gilbert. Do renascimento à pós-modernidade: uma história da filosofia moderna e 

contemporânea. Aparecida: Ideias & Letras, 2008. 

IMAGENS falsas mostram Papa Francisco de casaco branco ‘estiloso’ e viralizam. G1 

Tecnologia, 2023. Disponível em: 

https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2023/03/26/imagens-falsas-mostram-papa-francisco-

de-casaco-branco-estiloso-e-viralizam.ghtml. Acesso em: 24 mar. 2025. 

INOCÊNCO VIII. Inter Multiplices. 17 nov. 1487. In: DALE, Romeu (Org.). Igreja e 

comunicação social. São Paulo: Paulinas, 1973. (Comunicação Social). p. 34-37. 

JOÃO PAULO II. “A mensagem cristã na cultura informática atual”: mensagem para o 24° 

dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 1990. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-

ii_mes_24011990_world-communications-day.html. Acesso em: 07 nov. 2023. 

https://www.vatican.va/content/gregorius-xvi/it/documents/encyclica-mirari-vos-15-augusti-1832.html
https://www.vatican.va/content/gregorius-xvi/it/documents/encyclica-mirari-vos-15-augusti-1832.html
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4068
https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2023/03/26/imagens-falsas-mostram-papa-francisco-de-casaco-branco-estiloso-e-viralizam.ghtml
https://g1.globo.com/tecnologia/noticia/2023/03/26/imagens-falsas-mostram-papa-francisco-de-casaco-branco-estiloso-e-viralizam.ghtml
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011990_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011990_world-communications-day.html


 

306 

 

JOÃO PAULO II. “A proclamação da mensagem de Cristo nos meios de comunicação”: 

mensagem para o 26º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 

1992. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011992_world-communications-

day.html. Acesso em: 07 nov. 2023. 

JOÃO PAULO II. “Internet: um novo foro para a proclamação do Evangelho”: mensagem 

para a celebração do 36º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 24 jan. 

2002. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_20020122_world-communications-

day.html. Acesso em: 07 nov. 2023. 

JOÃO PAULO II. “Os meios de comunicação para a unidade e o progresso da família 

humana”: mensagem para o 25º dia mundial das comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 

24 jan. 1991. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011991_world-communications-

day.html. Acesso em: 07 nov. 2023. 

JOÃO PAULO II. Fides et Ratio: carta encíclica sobre as relações entre fé e razão. Roma, 14 

set. 1998. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html. Acesso em: 08 ago. 

2025. 

JOÃO PAULO II. Redemptoris Missio: carta encíclica sobre a validade permanente do 

mandato missionário. Roma, 07 dez. 1990. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%241Q. Acesso em: 20 jun. 2023. 

JOÃO PAULO II. Sollicitudo rei Socialis: carta encíclica pelo vigésimo aniversário da 

encíclica Populorum Progressio. Roma, 30 dez. 1987. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html. Acesso em: 19 dez. 2025. 

JOÃO PAULO II. Veritatis Splendor: carta encíclica sobre algumas questões fundamentais do 

ensino moral da Igreja. Roma, 06 ago. 1993. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html. Acesso em: 04 jul. 2024. 

JOÃO XXIII. Allocuzione del Santo Padre Giovanni XXIII con la quale annuncia il Sinodo 

Romano, il Concilio Ecumenico e l'aggiornamento del Codice di Diritto Canonico. Roma, 25 

genn. 1959. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-

xxiii/it/speeches/1959/documents/hf_j-xxiii_spe_19590125_annuncio.html.  Acesso em: 20 

dez. 2022. 

JOÃO XXIII. Discurso de Sua Santidade Papa João XXIII na abertura solene do SS. 

Concílio. Roma, 11 out. 1962. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-

xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html. Acesso 

em: 12 nov. 2024. 

JUNGES, José Roque. Evento Cristo e a Ação Humana: temas fundamentais da ética 

teológica. São Leopoldo: Unisinos, 2001. 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011992_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011992_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011992_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_20020122_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_20020122_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_20020122_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011991_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011991_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011991_world-communications-day.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%241Q
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%241Q
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1959/documents/hf_j-xxiii_spe_19590125_annuncio.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1959/documents/hf_j-xxiii_spe_19590125_annuncio.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html


 

307 

 

JUNGES, José Roque. Identidade e função da consciência moral. Perspectiva Teológica, Belo 

Horizonte, v. 22, n. 57, p. 171-192, maio/ago. 1990. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/1357. Acesso em: 31 

maio 2025. 

KENNEDY, Terence. L’idea di coscienza morale secondo S. Tommaso d’Aquino. In: 

NALEPA, Marian; KENNEDY, Terence (A cura di). La coscienza morale oggi: Omaggio al 

prof. Domenico Capone. Roma: Academiae Alphonsianae, 1987. (Quaestiones Morales, 3). p. 

145-175. 

KLEIN, Rebekka A. Renascer digital como um Outro? Do dualismo mente-corpo ao sujeito 

como produto cultural. In: JANSEN, Ludger; KLEIN, Rebekka A. (Orgs.). Alma digital: 

digitalização da mente, consciência virtual e esperança de ressurreição. São Paulo: Ideias & 

Letras, 2024. p. 157-187. 

KOFFERMANN, Marcia. Papa Francisco e o pensamento decolonial: uma voz do Sul do 

mundo. Teología y vida, Santiago, v. 64, n. 3, p. 299-320, dic. 2023. Doi: 

http://dx.doi.org/10.7764/tyv/643.e1. Disponível em: 

http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-

34492023000300299&lng=es&nrm=iso. Acesso em: 10 mar. 2025. 

KONINGS, Johan. Rumo ao pós-humano? Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 50, n. 3, 

p. 407-411, set./dez. 2018. DOI: 10.20911/21768757v50n3p407/2018. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4105. Acesso em: 02 

abr. 2024. 

LEÃO X. Inter Sollicitudines. 04 maio 1515. In: DALE, Romeu (Org.). Igreja e comunicação 

social. São Paulo: Paulinas, 1973. (Comunicação Social). p. 39-41. 

LEÃO XIII. Rerum Novarum: carta encíclica sobre a condição dos operários. Roma, 15 maio 

1891. Disponível em: https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-

xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html. Acesso em: 21 dez. 2022. 

LÉVY, Pierre. A inteligência coletiva: por uma antropologia do ciberespaço. São Paulo: 

Loyola, 1998. 

LÉVY, Pierre. Conexão Planetária: o mercado, o ciberespaço, a consciência. São Paulo: 

Editora 34, 2001. 

LÉVY, Pierre. Memória e cibercultura. [S.l.], jun. 2008. Disponível em: 

http://www.letras.ufmg.br/atelaeotexto/entrevista_levy.html. Acesso em: 15 jul. 2023. 

Entrevista. 

LIBÂNIO, João Batista. A volta à grande disciplina: reflexão teológico-pastoral sobre a atual 

conjuntura da Igreja. 2.ed. São Paulo: Loyola, 1984. (Teologia e Evangelização, 4). 

LIGORIO, Alphonsi Mariae de. Theologia moralis. Roma, 1905-1912. 4v. Disponível em: 

https://www.santalfonsoedintorni.it/pdf-theologia-moralis. Acesso em: 29 maio 2025. 

LIGUORI, Alfonso de. Dissertatio prima scholastico-moralis pro usu moderato opinionis 

probabilis in concursu probabilioris. Napoles, 1749. In: BRUGNANO, Salvatore (Ed.). S. 

Alfonso Maria de Liguori, "OPERE COMPLETE" Vol. XXVIII, Ril. XVIII. Monza:  L. 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/1357
http://dx.doi.org/10.7764/tyv/643.e1
http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492023000300299&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0049-34492023000300299&lng=es&nrm=iso
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4105
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
http://www.letras.ufmg.br/atelaeotexto/entrevista_levy.html
https://www.santalfonsoedintorni.it/pdf-theologia-moralis


 

308 

 

Corbeta, 1832, p. 5 - 79.  Disponível em: 

https://www.intratext.com/ixt/LATSA0011/_INDEX.HTM. Acesso em: 24 jun. 2025. 

LIGUORI, Alfonso de. Foglieto in cui brevemente si tratta di cinque punti su de’ quali nelle 

missioni deve il predicatore avvertire il popolo di più cose necessarie al comun profitto. 

Disponível em: https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__PPF.HTM. Acesso em: 12 jun. 

2025. 

LIGUORI, Alfonso Maria de. Lettera al Sig. Giambattista Remondini. v. III, n. 86, serie 

prima – letere scientifiche. Nocera, 21 genn. 1762, p. 140-143. Disponível em: 

https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__P1UE.HTM. Acesso em: 29 maio 2025.  

LIGUORI, Alfonso Maria de. Lettera al Sig. Giambattista Remondini. v. III, n. 87, serie 

prima – lettere scientifiche. Nocera, 26 genn. 1762, p. 144-145. Disponível em:  

https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__P1UF.HTM. Acesso em: 29 maio 2025. 

LIGUORI, Alfonso Maria de. Modo di conversare continuamente ed alla familiare con Dio: 

Ricavato da un’operetta francese ed asciuto con altri santi pensieri, affetti e pratiche 

dell’autore. Disponível em: https://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/_IDX095.HTM. 

Acesso em: 05 jun. 2025. 

LIGUORI, Alfonso Maria de. Opera omnia: testi in lingua italiana. Disponível em: 

https://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/_INDEX.HTM. Acesso em: 29 maio 2025. 

LIGUORI, Alfonso Maria de. Selva di materie predicabili ed istruttive: per dare gli esercizi a’ 

preti ed anche per uso di lezione privata a proprio profitto. Disponível em: 

http://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/_IDX137.HTM. Acesso em: 29 maio 2025. 

LIMA VAZ, Henrique Cláudio de. Escritos de filosofia II: ética e cultura. São Paulo: Loyola, 

1993. (Filosofia). 

LIMA VAZ, Henrique Cláudio de. Morte e vida da filosofia. Pensar, Belo Horizonte, v. 2, n. 

1, p. 08-23, 2011. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/pensar/article/view/1052/1474. Acesso em: 25 

set. 2023. 

LIPOVETSKY, Gilles. Da leveza: Rumo a uma civilização sem peso. Barueri: Manole, 2016. 

LONGO, Walter; TAVARES, Flávio. Metaverso: onde você vai viver e trabalhar em breve. 

Rio de Janeiro, 2022. 

LOPES, Geraldo. Gaudium et Spes: texto e comentário. São Paulo: Paulinas, 2011. 

LYNCH, Jonah. Il profumo dei limoni: tecnologia e rapporti umani nell’era di Facebook. 

2.ed. Torino: Lindau, 2012. 

LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. 15.ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 

2013. 

MAJORANO, Sabatino. A Consciência: uma visão cristã. Aparecida: Santuário, 2000. 

(Moralia, 4). 

https://www.intratext.com/ixt/LATSA0011/_INDEX.HTM
https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__PPF.HTM
https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__P1UE.HTM
https://www.intratext.com/ixt/ITASA0000/__P1UF.HTM
https://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/_IDX095.HTM
https://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/_INDEX.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITASA0000/_IDX137.HTM
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/pensar/article/view/1052/1474


 

309 

 

MAJORANO, Sabatino. La verità morale come verità salvifica. Studia Moralia, Roma, v. 60, 

n. 2, p. 231-242, luglio/dic. 2022. Disponível em: https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2023/02/3_MAJORANO_Sabatino_GdS_StMor_60_2_2022.pdf. Acesso em: 

22 fev. 2025. 

McCARTHY, J.; MINSKY, M. L.; ROCHESTER, N.; SHANNON, C.E. A Proposal For The 

Darmouth Summer Research Project On Artifical Intelligence. [S.l], 31 aug. 1955. Disponível 

em: http://jmc.stanford.edu/articles/dartmouth.html. Acesso em: 03 jun. 2025. 

MCLUHAN, Marshall. A galáxia de Gutenberg: a formação do homem tipográfico. São 

Paulo: Editora Nacional; Editora da USP, 1972. 

MCLUHAN, Marshall. Os meios de comunicação como extensões do homem. 16.ed. São 

Paulo: Cultix, 2009. 

MEDEIROS, Fernanda de Faria; SILVA, Aline Amaro da; SOUZA, Alzirinha Rocha de; 

SBARDELOTTO, Moisés; GOMES, Vinícius Borges Gomes. Influenciadores digitais 

católicos: efeitos e perspectivas. São Paulo: Ideias & Letras; Paulus, 2024. 

MEDEIROS, Fernanda de Faria; SILVA, Aline Amaro da; SOUZA, Alzirinha Rocha de; 

SBARDELOTTO, Moisés; GOMES, Vinícius Borges Gomes. Influenciadores digitais da fé: 

celebridades ou evangelizadores? RuMoRes, São Paulo, v. 16, n. 31, p. 230–252, jan./jun. 

2022. DOI: 10.11606/issn.1982-677X.rum.2022.200401. Disponível em: 

https://revistas.usp.br/Rumores/article/view/200401. Acesso em: 22 fev. 2025. 

MILLER, Vicent. Understanding Digital Culture. London: Sage, 2011. 

MORAES, Karolayne Maria Vieira Camargo de. A formação da consciência no contexto pós-

moderno: uma análise da cristologia de José Mª. Castillo como proposta para uma ética cristã 

renovada. Orientador: André Luiz Boccato de Almeida. 2023. 162 f. Dissertação (Mestrado 

em Teologia) – Programa de Estudos de Pós-Graduação em Teologia, Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo, São Paulo, 2023. Disponível em: 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/39308. Acesso em: 11 maio 2025. 

MOREIRA, Isabela. O botão de gratidão e a ciência por trás das reações do Facebook. 

Galileu, 09 maio 2016. Disponível em: 

https://revistagalileu.globo.com/blogs/buzz/noticia/2016/05/o-botao-de-gratidao-e-ciencia-

por-tras-das-reacoes-do-facebook.html. Acesso em: 03 jul. 2024. 

MOTTA, Débora; ERNANI FREITAG, Leandro. Provas digitais e o problema do print 

screen. Revista da ESMESC, [S.l.], v. 30, n. 36, p. 24–50, 2023. DOI: 

10.14295/revistadaesmesc.v30i36.p24. Disponível em: 

https://esmesc.emnuvens.com.br/re/article/view/392. Acesso em: 04 mar. 2025. 

MOUROUX, J. Situation et signification du chapitre I : Sur la dignité de la personne 

humaine. In: CONGAR, Y. M.-J.; PEUCHMAURD, M. (Dir.). L’Église dans le monde de ce 

temps : Constitution pastorale “ Gaudium et spes ”. Paris : Les Éditions du Cerf, 1967. v. II. 

(Unam Sanctam, 65 b). p. 229-253. 

NEUMANN, Débora Martins Consteila; MISSEL, Rafaela Jarros. Família digital: a 

influência da tecnologia nas relações entre pais e filhos adolescentes. Pensando famílias, 

Porto Alegre, v. 23, n. 2, p. 75-91, dez. 2019. Disponível em: 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2023/02/3_MAJORANO_Sabatino_GdS_StMor_60_2_2022.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2023/02/3_MAJORANO_Sabatino_GdS_StMor_60_2_2022.pdf
http://jmc.stanford.edu/articles/dartmouth.html
https://doi.org/10.11606/issn.1982-677X.rum.2022.200401
https://revistas.usp.br/Rumores/article/view/200401
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/39308
https://revistagalileu.globo.com/blogs/buzz/noticia/2016/05/o-botao-de-gratidao-e-ciencia-por-tras-das-reacoes-do-facebook.html
https://revistagalileu.globo.com/blogs/buzz/noticia/2016/05/o-botao-de-gratidao-e-ciencia-por-tras-das-reacoes-do-facebook.html
https://esmesc.emnuvens.com.br/re/article/view/392


 

310 

 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1679-

494X2019000200007&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 26 fev. 2025. 

NEUNER, Josef. Decree on Priestly Formation. In: VORGRIMLER, Herbert (Ed.). 

Commentary on the Documents of Vatican II. London: Burns & Oates Limited, 1968. v. II, p. 

371-404. 

NOCETI, Serena; REPOLE, Roberto (A cura di). Commentario ai documenti del Vaticano II: 

Gaudium et spes. Bologna: EDB, 2020. v. 8. 

O DILEMA das redes. Roteiro de Jeff Orlowski, Davis Coombe e Vickie Curtis; Direção de 

Jeff Orlowski. Estados Unidos da América: Netflix, 2020. Disponível em: 

https://www.netflix.com/it-pt/title/81254224. Acesso em: 29 mar. 2025. 

O GLOBO. ‘Ditador brutal’: Elon Musk volta a atacar Moraes e diz que vai tirar funcionários 

do X do Brasil. 09 abr. 2024. Disponível em: 

https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/09/elon-musk-volta-a-atacar-moraes-e-diz-

que-vai-tirar-funcionarios-do-x-do-brasil.ghtml. Acesso em: 03 maio 2024. 

OLIVEIRA, Luiz Carlos de. Experimentar o amor de Jesus Cristo: Cristo nas obras ascéticas 

de Santo Afonso. Aparecida: Santuário, 2004. 

OPENAI. O que significa dizer que há uma lógica pervasiva nos algoritmos digitais? 

ChatGPT-4. Disponível em: https://chat.openai.com. Acesso em: 04 jun. 2025. 

ORTIZ OCAÑA, Alexandre; SANCHES BUITRAGO, Jorge. Educar, instruir y formar: una 

configuración tríadica. Plumilla Educativa, Santa Marta, v. 26, n. 2, p. 63-101, jul./dic. 2020. 

DOI: 10.30554/pe.2.4040.2020. Disponível em: 

https://revistasum.umanizales.edu.co/ojs/index.php/plumillaeducativa/article/view/4040/6318. 

Acesso em: 28 mar. 2025. 

PAGLIACCI, Donatella. Oltre il tempo della solitudine: ripensare le relazioni tra prossimità e 

distanza. Rivista di Scienze dell’educazione Auxilium, v. 60, n. 1, p. 15-27, genn./apr. 2022. 

Disponível em: https://zfejsca.org/ojs/index.php/rse/article/view/1436/1426. Acesso em: 27 

fev. 2025. 

PALMA, Luigi Michele de. Penitência e perdão na Igreja Antiga e Medieval: um olhar 

histórico. In: AMARANTE, Alfonso Vincenzo; SACCO, Filomena (Orgs.). Reconciliação 

sacramental: moral e prática pastoral. Aparecida: Santuário, 2020. p. 65-105. 

PAULO VI. “Os meios de comunicação social”: mensagem para o 1º dia mundial das 

comunicações sociais. Cidade do Vaticano, 02 maio 1967, não paginado.  Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/communications/documents/hf_p-

vi_mes_19670507_i-com-day.html. Acesso em: 07 nov. 2023. 

PAULO VI. Evangelii Nuntiandi: exortação apostólica sobre a evangelização no mundo 

contemporâneo. Roma, 08 dez. 1975. Disponível em: https://www.vatican.va/content/paul-

vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html. Acesso 

em: 15 jul. 2023. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1679-494X2019000200007&lng=pt&nrm=iso
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1679-494X2019000200007&lng=pt&nrm=iso
https://www.netflix.com/it-pt/title/81254224
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/09/elon-musk-volta-a-atacar-moraes-e-diz-que-vai-tirar-funcionarios-do-x-do-brasil.ghtml
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/09/elon-musk-volta-a-atacar-moraes-e-diz-que-vai-tirar-funcionarios-do-x-do-brasil.ghtml
https://chat.openai.com/
https://revistasum.umanizales.edu.co/ojs/index.php/plumillaeducativa/article/view/4040/6318
https://zfejsca.org/ojs/index.php/rse/article/view/1436/1426
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19670507_i-com-day.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/communications/documents/hf_p-vi_mes_19670507_i-com-day.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


 

311 

 

PAULO VI. Integrae Servandae: carta apostólica motu proprio. Roma, 07 dez. 1965. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/motu_proprio/documents/hf_p-

vi_motu-proprio_19651207_integrae-servandae.html. Acesso em: 26 abr. 2023. 

PEDROSA, Marlone. Evangelização na infosfera: a relação teológico-pastoral da Igreja 

Católica com a estrutura, o ambiente e a cultura digital. Orientador: Francis Silvestrini Adão. 

2024. 126 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) – Departamento de Teologia, Faculdade 

Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2024. Disponível em: 

https://faculdadejesuita.edu.br/evangelizacao-na-era-digital-perspectivas-e-desafios-pastorais-

numa-igreja-em-saida/.  Acesso em: 12 maio 2025. 

PEREZ-SOBA, Juan José; GOTIA, Oana. Note introduttive. In: PEREZ-SOBA, Juan José; 

GOTIA, Oana (A cura di). Il cammino della vita: l’educazione, una sfida per la morale. Città 

del Vaticano: Lateran University Press, 2007. p. 9-23. 

PERSPECTIVA TEOLÓGICA. Belo Horizonte, v. 50, n. 3, set./dez. 2018. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/issue/view/557. Acesso em: 10 

maio 2025. 

PIANOVSKI RUZYK, Carlos Eduardo. Desafios da liberdade de expressão nas redes sociais 

e o papel da responsabilidade civil no direito brasileiro frente à tese da posição preferencial. 

Revista IBERC, Belo Horizonte, v. 6, n. 1, p. 1–20, 2023. DOI: 10.37963/iberc.v6i1.255. 

Disponível em: https://revistaiberc.responsabilidadecivil.org/iberc/article/view/255. Acesso 

em: 31 mar. 2025. 

PICCHIARELLI, Alessandro. Custodire l’umano nel tempo dei Big Data. Studia Moralia, 

Roma, v. 62, n. 2, p. 255-271, luglio/dic. 2024. 

PIO X. Quanta Cura: enciclica. Roma, 08 dic. 1864. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-

1864.html. Acesso em: 20 dez. 2022. 

PIO XI. Vigilanti Cura: carta encíclica sobre o cinema. Roma, 29 jun. 1936. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-

xi_enc_29061936_vigilanti-cura.html. Acesso em: 27 mar. 2023. 

PIO XII. Discorso ai partecipanti al “Congresso internazionale per il cinquantenario della 

scoperta marconiana della radio”. Dicastero per la Comunicazione. Roma, 03 ott. 1947. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1947/documents/hf_p-

xii_spe_19471003_cinquantenario-radio.html. Acesso em: 03 maio 2023. 

PIO XII. Miranda Prorsus: carta encíclica sobre a cinematografia, rádio e televisão. Roma, 08 

set. 1957.  In: DARIVA, Noemi (Org.). Comunicação Social na Igreja: documentos 

fundamentais. Comemorando os 40 anos do Decreto Inter Mirifica do Concílio Vaticano II 

sobre os meios de comunicação social: 1963-2003. São Paulo: Paulinas, 2003. p. 33-65. 

PIO XII. Nuntius radiophonicus iis qui interfuerunt conventui tertto universali de 

communicationibus inter cives et nationes, sexagesimo volvente anno a radiotelegrafica 

inventa, genuae habito. 13 oct. 1955. In: Acta Apostolicae Sedis, 47(1955), p. 733-736. 

Disponível em: https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-47-1955-ocr.pdf. Acesso 

em: 14 fev. 2025. 

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19651207_integrae-servandae.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/motu_proprio/documents/hf_p-vi_motu-proprio_19651207_integrae-servandae.html
https://faculdadejesuita.edu.br/evangelizacao-na-era-digital-perspectivas-e-desafios-pastorais-numa-igreja-em-saida/
https://faculdadejesuita.edu.br/evangelizacao-na-era-digital-perspectivas-e-desafios-pastorais-numa-igreja-em-saida/
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/issue/view/557
https://revistaiberc.responsabilidadecivil.org/iberc/article/view/255
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-1864.html
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/encyclica-quanta-cura-8-decembris-1864.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_29061936_vigilanti-cura.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_29061936_vigilanti-cura.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1947/documents/hf_p-xii_spe_19471003_cinquantenario-radio.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1947/documents/hf_p-xii_spe_19471003_cinquantenario-radio.html
https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-47-1955-ocr.pdf


 

312 

 

PISANO, Luca. L’identità virtuale. Teoria e tecnica dell’indagine socio-pedagogica online. 

Milano: Franco Angelini, 2016. 

PIZZICHINI, Andrea. L’intelligenza Artificiale: l’anima e l’automa. Una lettura teologico-

morale della tecnologia. Venezia: Marcianum, 2024. (Verbo et opere, 2). 

PIZZICHINI, Andrea. Learning Machines. How Freedom and Responsibility change with 

Artificial Intelligence. Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 2, p. 215-237, luglio/dic. 2024. 

Disponível em: https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2025/08/2_PIZZICHINI_A_A_StMor_62_1_2024.pdf. Acesso em: 05 dez. 

2025. 

PIZZICHINI, Andrea. Oltre l’uomo o al suo servizio? Due paradigmi per pensare 

l’Intelligenza Artificiale. Studia Moralia, Roma, v. 60, n. 1, p. 85-105, genn./giugno 2022. 

Disponível em: https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2022/09/6_PIZZICHINI_Andrea_A_StMor_60_1_2022.pdf. Acesso em: 10 

maio 2025. 

PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. Bíblia e Moral: raízes bíblicas do agir cristão. 

Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc

_20080511_bibbia-e-morale_po.html. Acesso em: 19 dez. 2022. 

PONTIFÍCIA COMISSÃO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Communio et 

Progressio: instrução pastoral sobre os meios de comunicação social. Roma, 23 maio 1971. 

In: DARIVA, Noemi (Org.). Comunicação Social na Igreja: documentos fundamentais. 

Comemorando os 40 anos do Decreto Inter Mirifica do Concílio Vaticano II sobre os meios 

de comunicação social: 1963-2003. São Paulo: Paulinas, 2003. p. 81-135. 

PONTIFÍCIO CONSELHO PARA A PROMOÇÃO DA NOVA EVANGELIZAÇÃO. 

Diretório para a catequese. São Paulo: Paulinas, 2020. O documento está também disponível 

online: https://www.ihu.unisinos.br/images/ihu/2020/06/novo-diretorio-catequese.pdf. Acesso 

em: 19 dez. 2025. 

PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Aetatis Novae: 

instrução pastoral sobre as comunicações sociais no XX aniversário da Communio et 

Progressio. 22 fev. 1992. In: DARIVA, Noemi (Org.). Comunicação Social na Igreja: 

documentos fundamentais. Comemorando os 40 anos do Decreto Inter Mirifica do Concílio 

Vaticano II sobre os meios de comunicação social: 1963-2003. São Paulo: Paulinas, 2003. p. 

185-208. 

PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Igreja e Internet; Ética 

na Internet. Cidade do Vaticano, 22 fev. 2002. In: DARIVA, Noemi (Org.). Comunicação 

Social na Igreja: documentos fundamentais. Comemorando os 40 anos do Decreto Inter 

Mirifica do Concílio Vaticano II sobre os meios de comunicação social: 1963-2003. São 

Paulo: Paulinas, 2003. p. 253-283.  

PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Pornografia e 

violência nos meios de comunicação: uma resposta pastoral. 07 maio 1989. In: DARIVA, 

Noemi (Org.). Comunicação Social na Igreja: documentos fundamentais. Comemorando os 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/2_PIZZICHINI_A_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/2_PIZZICHINI_A_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2022/09/6_PIZZICHINI_Andrea_A_StMor_60_1_2022.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2022/09/6_PIZZICHINI_Andrea_A_StMor_60_1_2022.pdf
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20080511_bibbia-e-morale_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith_doc_20080511_bibbia-e-morale_po.html
https://www.ihu.unisinos.br/images/ihu/2020/06/novo-diretorio-catequese.pdf


 

313 

 

40 anos do Decreto Inter Mirifica do Concílio Vaticano II sobre os meios de comunicação 

social: 1963-2003. São Paulo: Paulinas, 2003. p. 161-172. 

PUNTEL, Joana T. Comunicação: Diálogo dos saberes na cultura midiática. São Paulo: 

Paulinas, 2010. 

PUNTEL, Joana T. Igreja e sociedade: método de trabalho na comunicação. São Paulo: 

Paulinas, 2015. (Pastoral da comunicação: teoria e prática. Serie comunicação e cultura, 11). 

RATZINGER, Josef. The Church and Man’s Calling. Introductory article and chapter I. The 

Dignity of the Human Person. In: VORGRIMLER, Herbert (Ed.). Commentary on the 

Documents of Vatican II. London: Burns & Oates Limited, 1968. v. V, p. 115-163. 

REAL ÁLVAREZ, Francisco Javier. Cibermoral y metaverso: una aproximación al nuevo 

mundo digital desde la Teologia moral. Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 1, p. 109-132, 

genn./giugno 2024. Disponível em: https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2025/08/8_REAL-ALVAREZ_F_A_StMor_62_1_2024.pdf. Acesso em: 10 

maio 2025. 

REAL ÁLVAREZ, Francisco Javier. Relacionalidad integral de la persona y desarrollo moral 

en la era de la inteligencia artificial. Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 2, p. 291-316, luglio/dic. 

2024. Disponível em: https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2025/08/6_REALALVAREZ_F_J_StMor_62_1_2024.pdf. Acesso em: 05 

dez. 2025. 

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: Antiguidade e Idade Média. São 

Paulo: Paulus, 1990. v. 1. (Filosofia). 

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da Filosofia: Do humanismo a Kant. 8.ed. 

São Paulo: Paulus, 2007. v. 2. (Filosofia). 

RENAISSANCE FOUNDATION. The Call. Vatican City, 2024. Disponível em: 

https://www.romecall.org/the-call/. Acesso em: 12 mar. 2025. 

REVISTA ECLESIÁSTICA BRASILEIRA. Petrópolis, v. 80, n. 325, jan./mar. 2020. 

Disponível em: https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/issue/view/132. Acesso em: 

10 maio 2025. 

RICOEUR, Paul. O si mesmo como Outro. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2014. 

RODRIGUES, Luís Miguel Figueiredo; PAULA, Flávio José de. O cristianismo como estilo 

numa sociedade em rede. Revista Eclesiástica Brasileira, Petrópolis, v. 81, n. 320, p. 679–

703, set./dez. 2021. DOI: 10.29386/reb.v81i320.3540. Disponível em: 

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/3540. Acesso em: 10 maio 2025. 

RÖLMELT, Josef. La coscienza: un conflitto delle interpretazioni. Roma: Edacalf, 2001. 

RUIZ DE GOPEGUI, Juan A. O Concílio Vaticano II quarenta anos depois. Perspectiva 

Teológica, Belo Horizonte, v. 37, n. 101, p. 11-30, jan./abr. 2005. DOI: 

10.20911/21768757v37n101p11/2005. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/412. Acesso em: 5 nov. 

2024. 

https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/8_REAL-ALVAREZ_F_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/8_REAL-ALVAREZ_F_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/6_REALALVAREZ_F_J_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/6_REALALVAREZ_F_J_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.romecall.org/the-call/
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/issue/view/132
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/3540
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/412


 

314 

 

SACCO, Filomena: Il dinamismo della carità: la vita cristiana nel pensiero di sant’Alfonso 

Maria de Liguori. Materdomini: San Gerardo, 2015. (Copiosa Redemptio, 9). 

SADIN, Éric. Critica della ragione artificiale: una difesa dell’umanità. Roma: Luiss 

University Press, 2019. 

SADIN, Éric. Éric Sadin e a era do anti-humanismo radical. In: IHU Newsletter – Instituto 

Humanitas Unisinos. Entrevista ao jornal argentino Rio Negro, 27 jun. 2017. Disponível em: 

http://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/569082-eric-sadin-e-a-era-do-anti-humanismo-radical. 

Acesso em: 19 mar. 2024. 

SADIN, Éric. La siliconisation du monde: l’irréstible expansion du libéralisme numérique. 

Paris: L’echappée, 2016. 

SADIN, Éric. Le techno-capitalisme cherche à exploiter chaque séquence de l’existence. 

Entretien réalisé par Marissal, P. Sociétés, [S.l.], v. 129, n. 3, p. 73-77, 2015. DOI: 

https://doi.org/10.3917/soc.129.0073. Disponível em: https://shs.cairn.info/revue-societes-

2015-3-page-73?lang=fr. Acesso em: 10 abr. 2025. 

SADIN, Éric. O tecnoliberalismo lança-se à conquista integral da vida. In: IHU Newsletter – 

Instituto Humanitas Unisinos. Entrevista de Eduardo Febbro, publicada por Página/12, 

Buenos Aires, 23 jun. 2017. Disponível em: http://www.ihu.unisinos.br/publicacoes/568991-

o-tecnoliberalismo-lanca-se-a-conquista-integral-da-vida-entrevista-com-eric-sadin#. Acesso 

em: 19 mar. 2024. 

SÁNCHEZ VÁSQUEZ, Adolfo. Ética. 31.ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. 

SANT’ALFONSO E DINTORNI. Disponível em: https://www.santalfonsoedintorni.it/. 

Acesso em: 29 maio 2025.  

SANTAELLA, Lucia. Culturas e artes do pós-humano: da cultura das mídias à cibercultura. 

São Paulo: Paulus, 2003. (Comunicação). 

SANTANGELO, Domenico. Dal ‘nuovo’ delle Intelligenze Artificiali. Quali prospettive per 

un lavoro ‘nuovo’?. Studia Moralia, Roma, v. 62, n. 2, p. 273-289, luglio/dic. 2024. 

Disponível em: https://www.studiamoralia.org/wp-

content/uploads/2025/08/5_SANTANGELO_D_A_StMor_62_1_2024.pdf. Acesso em: 05 

dez. 2025.  

SANTOS, Luciano Gomes dos. A consciência moral em Bernhard Häring. Orientador: José 

Roque Junges. 2004. 145 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) – Departamento de Teologia, 

Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2004. Disponível em: 

https://faculdadejesuita.edu.br/a-consciencia-moral-em-bernhard-haring/. Acesso em: 12 maio 

2025.  

SANTOS, Luciano Gomes dos. A consciência moral em Bernhard Häring. Rio de Janeiro: 

Autografia, 2022. 

SARDINHA BUENO, Felipe. Entre o rigorismo moral e a flexibilidade pneumatológica: a 

formação sacerdotal segundo Francisco. In: ZACHARIAS, Ronaldo; MILLEN, Maria Inês de 

Castro (Orgs.). A moral do Papa Francisco: um projeto a partir dos descartados. Aparecida: 

Santuário, 2020. p. 257-282. 

http://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/569082-eric-sadin-e-a-era-do-anti-humanismo-radical
https://doi.org/10.3917/soc.129.0073
https://shs.cairn.info/revue-societes-2015-3-page-73?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-societes-2015-3-page-73?lang=fr
http://www.ihu.unisinos.br/publicacoes/568991-o-tecnoliberalismo-lanca-se-a-conquista-integral-da-vida-entrevista-com-eric-sadin
http://www.ihu.unisinos.br/publicacoes/568991-o-tecnoliberalismo-lanca-se-a-conquista-integral-da-vida-entrevista-com-eric-sadin
https://www.santalfonsoedintorni.it/
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/5_SANTANGELO_D_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://www.studiamoralia.org/wp-content/uploads/2025/08/5_SANTANGELO_D_A_StMor_62_1_2024.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/a-consciencia-moral-em-bernhard-haring/


 

315 

 

SBARDELOTTO, Moisés. “E o verbo se fez bit”: a comunicação e a experiência religiosa na 

Internet. Aparecida: Santuário, 2012. 

SBARDELOTTO, Moisés. A comunicação de uma “fé leve”, entre a irreverência religiosa e a 

autocelebrização clerical. In: MEDEIROS, Fernanda de Faria et.al. Influenciadores digitais 

católicos: efeitos e perspectivas. São Paulo: Ideias & Letras; Paulus, 2024. p. 93-190. 

SBARDELOTTO, Moisés. Cultura digital e experiência on-life: a conectividade como 

dimensão existencial da contemporaneidade. In: SBARDELOTTO, Moisés; TRASFERETTI, 

José Antônio; ZACHARIAS, Ronaldo (Orgs.). Cultura digital e Igreja: desafios ético-

pastorais. São Paulo: Paulus, 2025, p. 109-137. 

SBARDELOTTO, Moisés. Da comunicação humana a uma comunicação humanizada: 

inteligência artificial e construção do bem comum na “casa comum”. In: PERETTI, Clélia; 

GUIMARÃES, Edward; SANTOS ALVES, Maria Jeane dos (Orgs.). Economia e inteligência 

artificial: desafios à sociedade e à religião. São Paulo: Paulinas, 2024. p. 95-116. 

SBARDELOTTO, Moisés. Deus digital, religiosidade online, fiel conectado: Estudos sobre 

religião e internet. Cadernos de teologia Pública, São Leopoldo, v. IX, n. 70, p. 1 – 45, 2012. 

Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/images/stories/cadernos/teopublica/070cadernosteologiapublica.p

df. Acesso em: 26 mar. 2025. 

SBARDELOTTO, Moisés. E o verbo se fez rede: Religiosidade em reconstrução no ambiente 

digital. São Paulo: Paulinas, 2017. 

SBARDELOTTO, Moisés. Igreja e internet: uma relação de amor e ódio. Entrevista especial 

com Moisés Sbardelotto. Instituto Humanitas Unisinos. São Leopoldo, 25 jun. 2011. 

Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/159-entrevistas/44693-igreja-e-

internet-uma-relacao-de-amor-e-odio-entrevista-especial-com-moises-sbardelotto. Acesso em: 

20 jun. 2023. 

SCANZIANI, Francesco. Introduzione. Gaudium et spes: nel conflitto delle interpretazioni. 

In: NOCETI, Serena; REPOLE, Roberto (A cura di). Commentario ai documenti del Vaticano 

II: Gaudium et spes. Bologna: EDB, 2020. v. 8, p. 13-98. 

SCHINELLA, Ignazio. L’educazione della coscienza nella società moderna. In: PALMA, 

Gaetano di (A cura di). Una saggia educazione: letture teologiche e prospettive. Napoli: 

Verbum Ferens, 2011. (Biblioteca Teologica Napoletana, 32). p. 145-161. 

SCHMIDTHÜS, Karlbeinz. Decree on the Instruments of Social Communications. In: 

VORGRIMLER, Herbert (Ed.). Commentary on the Documents of Vatican II. London: Burns 

& Oates Limited, 1968. v. I, p. 89-104. 

SEGRETERIA DI STATO VATICANO. Statuto della Pontificia Commissione per la 

Cinematografia, la Radio e la Televisione. Roma, 16 dic. 1954. AAS 46(1954), p. 783-784. 

Disponível em: https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-46-1954-ocr.pdf. Acesso 

em: 02 maio 2023.  

SESBOÜÉ, Bernard. Magistério e Consciência. Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 44, 

n. 124, p. 399-413, set./dez. 2012. DOI: 

https://doi.org/10.20911/21768757v44n124p399/2012, p. 401. Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/images/stories/cadernos/teopublica/070cadernosteologiapublica.pdf
https://www.ihu.unisinos.br/images/stories/cadernos/teopublica/070cadernosteologiapublica.pdf
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/159-entrevistas/44693-igreja-e-internet-uma-relacao-de-amor-e-odio-entrevista-especial-com-moises-sbardelotto
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/159-entrevistas/44693-igreja-e-internet-uma-relacao-de-amor-e-odio-entrevista-especial-com-moises-sbardelotto
https://www.vatican.va/archive/aas/documents/AAS-46-1954-ocr.pdf
https://doi.org/10.20911/21768757v44n124p399/2012


 

316 

 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/2895. Acesso em: 07 

dez. 2022. 

SILVA, Rangel Ramos. Conscientização: teoria e prática da libertação: uma introdução ao 

pensamento de Paulo Freire. Educação: Teoria e Prática, Rio Claro, v. 33, n. 66, p. 1-12, 

2023. DOI: 10.18675/1981-8106.v33.n.66.s17187. Disponível em: 

https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/educacao/article/view/17187. Acesso 

em: 26 mar. 2025. 

SÍNODO DOS BISPOS. Documento final da XV Assembleia Geral Ordinária: os jovens, a fé 

e o discernimento vocacional. Cidade do Vaticano, 27 out. 2018. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-

instrumentum-xvassemblea-giovani_po.html. Acesso em: 14 mar. 2025. 

SÍNODO DOS BISPOS. Documento final da XVI Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos 

Bispos. Para uma Igreja sinodal: comunhão, participação e missão. Roma, 26 out. 2024. 

Disponível em: https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-

document/POR---Documento-finale.pdf. Acesso em: 27 mar. 2025. 

SOUSA, Aloisio de Melo. A consciência e sua formação no Vaticano II: Bernhard Häring, 

Optatam Totius e suas consequências no processo de discernimento na formação presbiteral. 

Orientador: André Luiz Boccato de Almeida. 2024. 105 f. Dissertação (Mestrado em 

Teologia) - Programa de Pós-Graduação em Teologia da Pontifícia Universidade Católica de 

São Paulo, São Paulo, 2024. Disponível em: 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/41327. Acesso em: 11 maio 2025. 

SPADARO, Antonio. Ciberteologia: Pensar o cristianismo nos tempos da rede. São Paulo: 

Paulinas, 2012. 

SUSIN, Luiz Carlos. Papa Francisco: uma década latino-americana no pontificado. 

Fronteiras, Recife, v. 6, n. 1, p. 17–34, 2023. DOI: 10.25247/2595-3788.2023.v6n1.p17-

34. Disponível em: https://www1.unicap.br/ojs/index.php/fronteiras/article/view/2379. 

Acesso em: 10 mar. 2025. 

TANNOIA, Antonio Maria. Della Vita ed Istituto del venerabile servo di Dio Alfonso M. 

Liguori vescovo di S. Agata de Goti e fondatore della Congregazione de Preti Missionari del 

SS. Redentore. Libro I, cap. XXVI. Disponível em: 

https://www.intratext.com/IXT/ITA2115/_INDEX.HTM. Acesso em: 14 jun. 2025. 

TAVARES, Anísio. A formação moral da juventude na era digital. Orientador: Martín 

Carbajo Nuñez. 2017. 112 f. Dissertação (Mestrado em Teologia moral) – (Instituto Superior 

de Teologia Moral) Accademia Alfonsiana – Pontificia Università Lateranense, 2017. 

TAVARES, Anísio. Formação ética em tempos digitais: uma questão de inteligência ou de 

consciência? In: COELHO, Mário Marcelo; ALMEIDA, André Luiz Boccato; 

ALBUQUERQUE, Lúcia Eliza Ferreira Albuquerque (Orgs.). Teologia moral e formação da 

consciência: por um pensamento crítico e pela reconstrução da utopia. Aparecida: Santuário, 

2025. p. 69-95. 

TEIXEIRA KANASHIRO, Paulo Roberto. Exclusão digital, desigualdade e iniquidade: 

ensaio sobre a educação pública em tempo de isolamento social. Olhar de Professor, [S.l.], v. 

24, p. 1–9, 2021. DOI: 10.5212/OlharProfr.v.24.16145.054. Disponível em: 

https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/2895
https://www.periodicos.rc.biblioteca.unesp.br/index.php/educacao/article/view/17187
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_po.html
https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/POR---Documento-finale.pdf
https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26_final-document/POR---Documento-finale.pdf
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/41327
https://doi.org/10.25247/2595-3788.2023.v6n1.p17-34
https://doi.org/10.25247/2595-3788.2023.v6n1.p17-34
https://www1.unicap.br/ojs/index.php/fronteiras/article/view/2379
https://www.intratext.com/IXT/ITA2115/_INDEX.HTM


 

317 

 

https://revistas.uepg.br/index.php/olhardeprofessor/article/view/16145. Acesso em: 24 fev. 

2025.  

THE ECONOMY OF FRANCESCO. Disponível em: 

https://francescoeconomy.org/eof_people/. Acesso em: 20 mar. 2025. 

TOMÁS DE AQUINO. Suma Teológica: A Criação – O Anjo – O Homem. Parte I – 

Questões 44-119. São Paulo: Loyola 2002. v. 2. 

UNESCO. Tecnologia na educação. Uma ferramenta a serviço de quem?: Resumo do 

relatório de monitoramento global da educação 2023: Paris: Unesco 2023. DOI: 

https://doi.org/10.54676/CUYC7902. Disponível em: 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386147_por. Acesso em: 29 abr. 2024. 

“VEMOS a realidade melhor da periferia do que do centro”. Papa Francisco é entrevistado 

por moradores de favela de Buenos Aires. 11 mar. 2015. Disponível em: 

https://ihu.unisinos.br/noticias/540674-vemos-a-realidade-melhor-da-periferia-do-que-do-

centro-entrevista-com-o-Papa-francisco%20. Acesso em: 20 mar. 2025. 

VEREECKE, Louis. De Guillaume D’Ockham à Saint Alphonse de Liguori: Etudes d’histoire 

de la théologie morale moderne 1300-1787. Isola del Liri: M. Pisani, s.a.s.,1986. 

VEREECKE, Louis. Introducción a la historia de la Teología Moral. In: MURPHYY, 

Francis Xavier; VEREECKE, Louis. Estudios sobre historia de la moral. Madri: El Perpetuo 

Socorro, 1969. (Catedra de Moral “San Alfonso”, 3). p. 63-113. 

VERGARA CIORDIA, Javier; RODRÍGUEZ SEDANO, Alfonso. Devenir institucional de la 

formación sacerdotal hasta el Concilio de Trento. Revista de Estudios Extremeños, Madrid, 

tomo LXX, n. extraordinario, p. 511-552, 2014. Disponível em: https://www.dip-

badajoz.es/cultura/ceex/reex_digital/reex_LXX/2014/T.%20LXX%20numero%20extraordina

rio%202014/67991.pdf. Acesso em: 08 abr. 2025. 

VIDAL, Marciano. Afonso de Ligório: o triunfo da benignidade frente ao rigorismo. A 

paisagem e o personagem. Aparecida: Santuário; Goiânia: Scala, 2022. v. 1. (Introdução à 

Theologia Moralis de Santo Afonso, 2). 

VIDAL, Marciano. Afonso de Ligório: o triunfo da benignidade frente ao rigorismo. A moral 

afonsiana. Aparecida: Santuário; Goiânia: Scala, 2022. v. 3. (Introdução à Theologia Moralis 

de Santo Afonso, 4). 

VIDAL, Marciano. Afonso de Ligório: o triunfo da benignidade frente ao rigorismo. A 

mensagem. Aparecida: Santuário; Goiânia: Scala, 2022. v. 2. (Introdução à Theologia Moralis 

de Santo Afonso, 3). 

VIDAL, Marciano. Moral de atitudes: teologia moral fundamental. 5.ed. Aparecida: 

Santuário, 1978. v. 1. 

VIDAL, Marciano. Nova moral fundamental: o lar teológico da Ética. Aparecida: Santuário; 

São Paulo: Paulinas, 2003. 

VIDAL, Marciano. Nueva moral fundamental: el hogar teológico de la ética. Bilbao: Desclée 

de Brower, 2000. 

https://revistas.uepg.br/index.php/olhardeprofessor/article/view/16145
https://francescoeconomy.org/eof_people/
https://doi.org/10.54676/CUYC7902
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000386147_por
https://ihu.unisinos.br/noticias/540674-vemos-a-realidade-melhor-da-periferia-do-que-do-centro-entrevista-com-o-papa-francisco
https://ihu.unisinos.br/noticias/540674-vemos-a-realidade-melhor-da-periferia-do-que-do-centro-entrevista-com-o-papa-francisco
https://www.dip-badajoz.es/cultura/ceex/reex_digital/reex_LXX/2014/T.%20LXX%20numero%20extraordinario%202014/67991.pdf
https://www.dip-badajoz.es/cultura/ceex/reex_digital/reex_LXX/2014/T.%20LXX%20numero%20extraordinario%202014/67991.pdf
https://www.dip-badajoz.es/cultura/ceex/reex_digital/reex_LXX/2014/T.%20LXX%20numero%20extraordinario%202014/67991.pdf


 

318 

 

VON ZUBEN, Marcos de Camargo. Ricoeur, Foucault e os mestres da suspeita: em torno da 

hermenêutica e do sujeito. Trilhas Filosóficas, [S.l.], v. 1, n. 1, p. 34–42, jan./jun. 2008. DOI: 

10.25244/tf. Disponível em: https://periodicos.apps.uern.br/index.php/RTF/article/view/1537. 

Acesso em: 25 set. 2023. 

VW 70 anos Gerações VW Brasil. Canal Volkswagen do Brasil, 4 jul. 2023. Vídeo Youtube 

(2min). Disponível em:  https://youtu.be/aMl54-kqphE?si=bMZtYRPltBDkqDNE. Acesso 

em: 24 mar. 2025.  

WITCZAK, Marcus Vinicius Castro; CZEKSTER, Ricardo Melo. Pós-Verdade e novas 

tecnologias: autonomia, ética e subjetividade digital. In: GUARESCHI, Pedrinho Arcides; 

AMON, Denise; GUERRA, André (Orgs.). Psicologia, comunicação e pós-verdade. 2.ed. 

Florianópolis: ABRAPSO, 2017. p. 195-225. 

ZACHARIAS, Ronaldo. Sem elas, eles não vivem mais: sacerdócio, vida consagrada e 

dependência sexual on-line. Revista Eclesiástica Brasileira, Petrópolis, v. 80, n. 317, p. 519–

545, 2020. DOI: 10.29386/reb.v80i317.2237. Disponível em: 

https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/2237. Acesso em: 09 maio 2025. 

 

https://periodicos.apps.uern.br/index.php/RTF/article/view/1537
https://youtu.be/aMl54-kqphE?si=bMZtYRPltBDkqDNE
https://revistaeclesiasticabrasileira.itf.edu.br/reb/article/view/2237

