Priscila Cirino Teixeira

A TRINIFICACAO COMO ACAO TRANSFORMANTE DO DEUS

TRIUNO NA VIDA DE BATIZADAS E BATIZADOS

UMA PROPOSTA FEMINISTA A PARTIR DA ONTOLOGIA DA RELACAO DE
CATHERINE LACUGNA

Tese de Doutorado em Teologia

Orientador: Prof. Dr. Geraldo Luiz De Mori

Coorientador: Prof. Dr. Angel Cordovilla Pérez

Apoio CAPES

Belo Horizonte
FAJE — Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia
2025






Priscila Cirino Teixeira

A TRINIFICACAO COMO ACAO TRANSFORMANTE DO DEUS

TRIUNO NA VIDA DE BATIZADAS E BATIZADOS

UMA PROPOSTA FEMINISTA A PARTIR DA ONTOLOGIA DA RELACAO DE
CATHERINE LACUGNA

Tese apresentada ao Programa de Pos-Graduagdo em
Teologia da Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia
para obtencao do titulo de Doutora em Teologia.

Area de concentragdo: Teologia Sistematica
Orientador: Prof. Dr. Geraldo Luiz De Mori

Coorientador: Prof. Dr. Angel Cordovilla Pérez

Belo Horizonte
FAJE — Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia
2025



FICHA CATALOGRAFICA

T266t

Teixeira, Priscila Cirino

A trinificacdo como acao transformante do Deus Tritino na
vida de batizadas e batizados: uma proposta feminista a partir
da ontologia da relagao de Catherine LaCugna / Priscila Cirino
Teixeira. - Belo Horizonte, 2025.

422 p.

Orientador: Prof. Dr. Geraldo Luiz De Mori.

Coorientador: Prof. Dr. Angel Cordovilla Pérez.

Tese (Doutorado) — Faculdade Jesuita de Filosofia e
Teologia, Departamento de Teologia.

1. Trindade. 2. Trinificacdo. 3. Teologia feminista. 4.
LaCugna, Catherine Mowry. I. De Mori, Geraldo Luiz. IL
Cordovilla Pérez, Angel. III. Faculdade Jesuita de Filosofia e
Teologia. Departamento de Teologia. IV. Titulo.

CDU 231.01

Elaborada por Zita Mendes Rocha — Bibliotecaria — CRB-6/1697




Priscila Cirino Teixeira

A TRINIFICACAO COMO ACAO TRANSFORMANTE DO DEUS TRIUNO NA
VIDA DE BATIZADAS E BATIZADOS

UMA PROPOSTA FEMINISTA A PARTIR DA ONTOLOGIA DA RELACAO DE
CATHERINE LACUGNA

Esta Tese foi julgada adequada a obtengdo do
titulo de Doutora em Teologia e aprovada em
sua forma final pelo Curso de Doutorado em
Teologia da Faculdade Jesuita de Filosofia e
Teologia.

Belo Horizonte, 29 de outubro de 2025.

COMISSAO EXAMINADORA:

bl Qoin D0 /o

Prof. Br. Geraldo Luiz De"Mori (Orientador) / FAJE (Orientador)

/ l./),\—\
/7 Prof. Dr. Angel Cordovilla Pérez / Universidad Pontificia Comillas (Coorientador)

7\

Prof. Dr. Francys Silvestrini Addo / FAJE

Mo

Prof. Dr. Afonso Tadeu Murad // FAIE

~ )

jf' /" Profa. Dra. Jaci de Fatima Souza Candiotto / PUC PR






Aquelas mulheres que, tendo me animado a ir
sempre além, inspiram meus sonhos.
E aquelas que, partilhando comigo suas dores,

motivam minha luta por justica.






AGRADECIMENTOS

Ao Deus em quem sou, me movo ¢ existo, a Jesus, que iniciou em mim tdo grande obra,
a Ruah Divina, conhecedora e guia de todos os caminhos, agradeco o dom da vida, o chamado
a consagracao, a vocagao teologica; agradeco ainda por fazerem acontecer antes em mim o que
seria esta pesquisa.

Ao Anderson e ao Francys, amigos de todas as horas, agradeco, especialmente, por
celebrarem minhas conquistas, abragarem minhas dores, ouvirem meus lamentos, caminharem
ao meu lado nos vales tenebrosos e nos pastos verdejantes.

As minhas irmds de comunidade Celia, Leticia, Sibele e Teresa, ao meu irméo
Guilherme, a minha prima Marina, as amigas Karen, Pollyanna e Rocio, aos amigos Henrique,
Jodo Gustavo, Rodolfo e Willian, muito obrigada por, de formas tao diversas, sustentarem meu
percurso nestes anos de estudo.

A Eva Gislane Barbosa e a Perla Cabral Duarte Doneda, com quem tenho a alegria de
partilhar, desde marco deste ano, a coordenagdo da Rede Brasileira de Teo6logas, meu
agradecimento por serem companheiras na ardua e prazerosa missdo de impulsionar a
construcao do nosso ser, em rede, tedlogas promotoras de justica de género, parceiras de outras
tantas lutas contra multiplas formas de opressao.

Ao meu orientador professor Geraldo Luiz De Mori, agradeco, principalmente, a aposta
constante, e de longa data, no meu potencial teologico.

Ao meu coorientador professor Angel Cordovilla Pérez, minha gratiddo pela acolhida
generosa e sincera no periodo da pesquisa realizado em Madrid.

A professora Aparecida Maria de Vasconcelos, agradeco por me contagiar o apreco pelo
rigor metodoldgico e por um alto padrdo de honestidade intelectual.

E a tantas outras pessoas que colaboraram, as vezes sem nem saber, para que a conclusao

desta etapa fosse possivel, meu sincero agradecimento.

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenagdo de Aperfeicoamento de Pessoal

de Nivel Superior - Brasil (CAPES) - Cédigo de Financiamento 001.






“Santissima Trindade, [...] te consagro todo o meu ser.

Com todo meu filial afeto, te entrego, Pai do Céu,

a vida que por puro amor me deste e conservas [...].

Quero, Jesus, te seguir o mais de perto possivel

e fazer de tua vida e do teu evangelho meu unico caminho, verdade e vida. [...]
Espirito Santo, Senhor e doador da Vida de Deus a toda a Igreja de Cristo,
me ponho em tuas mados para que me transformes em Cristo

e, como a Ele, me guies até as provas mais extremas de amor

a Deus e a toda a humanidade [...] .

Formula de Consagragao
Fraternidade Missionaria Verbum Dei






RESUMO

Esta investigagdo apresenta a trinificagdo — nogao afim a de theosis — como um conceito
teoldgico inovador, através do qual se pretende explicitar a dimensdo trinitaria do processo de
deificacdo humana. O objetivo principal da pesquisa ¢ evidenciar a dindmica de trinificagdo
como ag¢ao transformante do Deus Tritno na vida de cristas e cristdos. Para tanto, ¢ proposta,
inicialmente, uma visao de teologia trinitaria (Parte I), com base na qual se fundamentara a
posterior reflexdo sobre a trinificagdo. Adotando a metodologia teoldgico-feminista — que, de
fato, orientard toda a investigagdo —, tal visdo parte especialmente da “ontologia da relagdao” de
Catherine Mowry LaCugna, contando ainda com significativos aportes do pensamento de
Elizabeth Johnson. O estudo dedicard um capitulo a cada uma das pessoas divinas, trazendo a
tona interpretacdes patriarcais e/ou sexistas da doutrina trinitaria e resgatando alternativas que,
embora relegadas ao longo do tempo, sejam capazes de fundamentar novas formulagdes
teologicas conformes a compreensao feminista. Complementando esse percurso, o pensamento
de LaCugna serd retomado, com especial aten¢do a sua compreensdao da pessoalidade e a
pericorese como dindmica relacional em mutua permeacao e reciprocidade. A seguir, adentrar-
se-a o terreno propriamente dito da trinificacdo (Parte II). Elucidar-se-4 como a agdo graciosa
do Deus Triuno transfigura batizadas e batizados em uma conformagao peculiar com o Filho, o
Espirito Santo ¢ o Pai, culminando em uma exposicao sobre a nova relacionalidade trinificada
a imagem do Deus Triuno. Essa explicitagdo sera precedida por uma recapitulagao das diversas
perspectivas a respeito da thedsis na historia do cristianismo e sucedida por um breve estudo
sobre as Familias Eclesiais de Vida Consagrada da Igreja Catélica como possiveis
concretizagdes carismaticas da dinamica trinificadora.

Palavras-chave: Trinificagdo. Catherine LaCugna. Ontologia da relagdo. Teologia feminista.
Familias Eclesiais de Vida Consagrada.






ABSTRACT

This investigation presents frinification — a notion related to thedsis — as an innovative
theological concept through which the Trinitarian dimension of the process of human
deification is explored. The research’s primary objective is to highlight the dynamic of
trinification as a transformative action of the Triune God in the lives of Christians. To
accomplish this, a vision of Trinitarian theology is first proposed (Part I), which will serve as
the foundation for the later reflection on trinification. Adopting a feminist theological
methodology — which, in fact, guides the entire investigation — this vision draws especially from
Catherine Mowry LaCugna’s “ontology of relation” and also includes significant contributions
from the thought of Elizabeth Johnson. The study will dedicate one chapter to each of the divine
persons, bringing to light patriarchal and/or sexist interpretations of Trinitarian doctrine, while
also recovering alternatives that, although marginalized over time, are capable of grounding
new theological formulations consistent with a feminist understanding. Complementing this
trajectory, LaCugna’s thought will be revisited, with particular attention to her understanding
of personhood and to perichoresis as a relational dynamic in mutual permeation and reciprocity.
Subsequently, the research will turn to the specific topic of trinification (Part II). It will clarify
how the graceful action of the Triune God transfigures baptized women and men into a
distinctive conformity with the Son, the Holy Spirit, and the Father, culminating in an
exposition of the new trinified relationality shaped in the image of the Triune God. This
explanation will be preceded by a summary of various perspectives on thedsis throughout
Christian history. And, at last, it will be followed by a brief study on the Ecclesial Families of
Consecrated Life in the Catholic Church as possible charismatic realizations of the trinifying
dynamic.

Keywords: Trinification. Catherine LaCugna. Ontology of Relation. Feminist theology.
Ecclesial Family of Consecrated Life.






LISTA DE ABREVIATURAS, SIMBOLOS E SIGLAS

+ = data de morte

// = paralelo

1Cor = Primeira Carta aos Corintios

1Cr = Primeiro Livro de Cronicas

1Jo = Primeira Carta de Jodo

1Pd = Primeira Carta de Pedro

1Rs = Primeiro Livro dos Reis

1Ts = Primeira Carta aos Tessalonicenses

2Cor = Segunda Carta aos Corintios

2Pd = Segunda Carta de Pedro

2Tm = Segunda Carta a Timdteo

Adv. Haer. = Adversus Haereses, Ireneu de Lido

Adv. Herm. = Adversus Hermogenem, Tertuliano

Adv. Marc. = Adversus Marcionem, Tertuliano

Ap = Apocalipse

AT = Antigo Testamento

At = Atos dos Apostolos

BJ = Biblia de Jerusalém, Sao Paulo

c. =cerca de

Can. = canon

cap. = capitulo

Cf. = conforme

Cl = Carta aos Colossenses

CDC = Coédigo de Direito Candnico

CFMVD = Constitui¢des da Fraternidade Missionaria Verbum Dei

CIVCSVA = Congregacao para os Institutos de Vida Consagrada e as Sociedades de Vida

Apostolica

De Civ. Dei = De Civitate Dei, Agostinho

De fide cath. c. Iud. = De fide catholica contra Iudaeos, Isidoro de Sevilha

DH = H. Denzinger-P. Hiinermann, Compéndio dos simbolos, defini¢des e declaracdes de fé e
moral, Sao Paulo

Dn = Daniel






DIVCSVA = Dicastério para os Institutos de Vida Consagrada e as Sociedades de Vida
Apostoélica

Dt = Deuterondémio

Eclo = Eclesiastico

Ef = Carta aos Efésios

Epist. = Epistulae, Gregdrio Nazianzeno

Ex = Exodo

Ex. Gal. = Expositio Epistulae Ad Galatas, Agostinho

Ez = Ezequiel

FAJE = Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia

FEVC = Familias Eclesiais de Vida Consagrada

FI = Carta aos Filipenses

Fm = Carta a Filémon

FMVD = Fraternidade Missionéria Verbum Dei

FT = Fratelli Tutti, Francisco

Gl = Carta aos Gélatas

Gn = Génesis

Gn. litt. inp. = De Genesi ad litteram imperfectus liber, Agostinho

H. de Fid. = Hymni de Fide, Efrém, o Sirio

Hb = Carta aos Hebreus

HE = Historia Eclesiastica, Pseudo-Dionisio Areopagita

In Jo. = Commentarius in Jo, Cirilo de Alexandria

Is = Isaias

ISE = lucunda Semper Expectatione, Ledo XIII

Jo = Evangelho de Jodo

Jr = Jeremias

Lc = Evangelho de Lucas

LG = Lumen Gentium, Concilio Vaticano II

LS = Laudato Si’, Francisco

LXX = Biblia dos Setenta

Mc = Evangelho de Marcos

MI = Malaquias

Mq = Miquéias

Mt = Evangelho de Mateus






NFVC =Novas Formas de Vida Consagrada

NT = Novo Testamento

Orat. = Orationes, Gregorio Nazianzeno

par. = paralelo(s)

Resp. Tib. = Responsio ad Tiberium, Cirilo de Alexandria
Rm = Carta aos Romanos

Sb = Sabedoria

ScG = Suma contra os Gentios, Tomas de Aquino

séc. = século

S1 = Salmos

ss = seguintes

ST = Suma Teologica, Tomas de Aquino

Super Dion. myst. theol. = Super Dionysii Mysticam theologiam, Alberto Magno
Tb = Tobias

TF = Teologia Feminista

Tract. Ps. = Tractatus super Psalmos, Hilario de Poitiers
Trin. = De Trinitate, Didimo, o Cego

v. = versiculo(s)

VC = Vita Consecrata, Joao Paulo 11






SUMARIO

INTRODUGCAQO GERAL ..ottt eeeeeeeeees s seseeseseeseseassseesss e sseessseesessesssssss oo 27

PARTE I: TEOLOGIA TRINITARIA EM PERSPECTIVA FEMINISTA........cccooonnvvvvveeee. 37

INTRODUQGAO ... eoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeess s sssesssssssssssesssssesssssesssnes s ssssesssssesssnes 37
1 ESTADO DA QUESTAO: PRIMEIRA ABORDAGEM.........coommvveimmrreecensseeisneseessneeennnns 41
1.1 Arevitalizagdo da teologia trinitaria N0 SECUI0 XX .....c.cvvueuiurrierireirieieieieieieeeieeeieeereeeseenes 41
1.1.1 A tedloga Catherine LaCugna no campo da teologia trinitaria contemporanea..................... 42
1.1.2 A repercussdo de God for us: criticas € desdobramentos.............ccceeeveeeeeeeeeeeeeesenseenes 49
1.2 Orientagdo metodoldgica: teologia feMINISTA..........cceeuerevereeieieieieieirereeeeeeee e seaeaes 56
1.2.1 A originalidade e o “lugar de fala” da teologia feminista .............ccceeveurecrricerencerecenercenecnnnee 57
1.2.2 O método da teologia fEMINISLA .......c.ceveviuriiuriciricieceecieece ettt seaeaeeaes 61
1.2.3 A teologia feminista € 0 diSCUrso SObIE DEUS ........cccoeueuriieeieiriieeieiieeieeee s 65
1.2.4 A teologia trinitaria feminista no cendrio 1atin0-americano.............co.oeeueureeeererreeeenenreceesennns 68
1.3 A ontologia da relagao de Catherine LaCugna: uma visao panoramica.............ceceeeeerererennns 71
1.3.1 O isolamento da Trindade na teologia € na vida CriSta...........cceeueverrrrerererereeeeeeeeeeeeaenenns 72
1.3.2 O conceito de “relacdo” e a revitalizagdo da doutrina trinitaria ...........cc.eeveeeeverereeerenreceenennes 74
1.3.3 Linguagem adequada para falar de Deus: teologia em modo doxologico ...........ccveeureeunnee 76
1.3.4 O axioma rahneriano: aproximagdes € distanciamentos .............ccceureeuruerrieeereerieereereeeenennens 79
1.3.5 A ontologia da relagdo como “modelo” trNILATIO ........c.eveveveeeerieeeeeeeeee e eeeeas 84
1.3.5.1 Exitus € reditus: @ Patre Qd PAIFEM ................coveeueeeeeeeeeeieiseseseeseisssssesssssssesesesssesssesssssnes 85
1.3.5.2 As notas da pessoalidade...........cceeerieirieirieieiecccecceee ettt 87
1.3.5.3 A vIvencia da € trNTEATIA ......c.evoieueireieieiri ettt ses 89
2 CREIO EM DEUS PAI: “HA UM SO DEUS E PAI DE TODOS” (Ef4,6).........ccoouuurvueee. 91
2.1 Deus Pai e sociedade patriarcal: a limitagdo do NOME.........cccceuvruerriirieirieeieirieeeeeeeiennns 93
2.2 Quando Jesus diz “Pai’: 1eSSituar 0 NOME ..........cccceeveeereueeeiieiereeeeeeee et aeas 98
2.2.1 Quando Jesus diz “Pai”, responde a quem lhe chama “Filho” .........cccccooereeeeenneenes 101
222 Quando Jesus diz “Pai”, revela o Deus que s6 o Filho conhece(ia).........cocoeuevrieerreiricenunnee. 103
2.2.3  Quando Jesus diz “Pai”, revela que Deus ama sem diStingao ...........cceuveeeeerereeeereereeenuennen. 106
2.24 Quando Jesus diz “Pai”, revela a quem Deus ama com predilegao...........ccceeerererererrererennes 107
23 A teologia feminista diz “Pai”? Reinventar 0 NOME .........cc.cooveeveirereieieeieieieeieseseeesenssnens 109
2.3.1 “Origem SEmM OTIZEM ........cceureueueueureueierereseinereeeseseseesessssesetsesesseseeseseesessesessesessssessesessesessssens 112
2.3.2 CrIAAOT ceceti ettt bbbttt ettt 115






233
234

3.1
32
321
322
33
33.1
332
333
334

4.1

42

42.1
422
423
4.3

43.1
432
433
434

5.1
52
53
54
5.5
5.6
5.7
5.8

IMIBE ..ttt ettt 117
Sttt ettt sttt s et et et e s e s et et e s e s e s et e s e s e se R At b et e s esea e s e s esesen et st esesenenennes 123
CREIO EM JESUS CRISTO: “HA UM SO SENHOR” (Ef4,5)......coommervvecemeeereecereserrennns 127
E o0 Verbo se fez homem? Problematizacao.............ccceueveveveveveieiseeiiieeeseeeeeeeesesesesenes 127
“E 0 Verbo se fez carne”. Possibilidades...........cccoceeeeereieeeesscieececcceeee e 133
O Verbo encarnado: éxtase singular e irrepetivel da divindade e da humanidade............... 134
Mistério pascal: amor, graga e esperanga para todas/OS ..........ccevereeueireeeieireneereiseeesensenens 139
Jesus: Cristo, Senhor, Filho, Irmao. RelEItUras .........c.ccovvviivieeiiviieieeieeeeeeeeeeeeeeeee 142
JESUS, O CTISTO ettt ettt ettt e e ae st et et eaeese s et eseeaessenseneesesaessensesesneans 144
UM SO SENNOT™ ...ttt et ettt 148
O FIlho UNIGENILO .....ceeiiieiieieiiceiete ettt ettt bessnneas 152
Primogénito entre Mmuitos/as IMAOS/AS .......ccucueueurueurerieueieirieietetseeeesetseeeesetses e sessesssesenseasens 157
CREIO NO ESPIRITO SANTO: “HA UM SO CORPO E UM SO ESPIRITO” (Ef4,4)..161
“Esquecimento” do Espirito Santo na tradica0 catOlica............cevurererrireieireeereireeeienrieens 162
Ruah e Sofia: prémios de CONSOlACA0? .........ccceeuererereieieieieisisieeeeeeese e sesese s snees 166
A ““descoberta” de expressoes femininas referidas ao Espirito Santo............ccccceeeeeeerenennnee 166
Criticas feministas ao uso feminista de Ruah € SOfia ........cuveueeneveeenenerierieeeseeeieieens 170
Na confluéncia entre Ruah Divina € ESPIrito Santo ..........cccceveeeueiriniereinieeieineeeeeeeeenens 172
Espirito de Deus: comunhao, liberdade, dom, amor.............ccceueuviieieiniininnieeeeceeens 174
“A comunhao do Espirito Santo esteja com todos vos” (2Cor 13,13).....cceevrvceeeennnnns 174
“Onde esta o Espirito do Senhor, ai estd a liberdade” (2Cor 3,17) ..cvoveveeeeeeeeeceeininne 177
“A casa inteira ficou cheia do perfume” (JO 12,3) ..o 182
“O amor de Deus foi derramado... pelo Espirito Santo que nos foi dado” (Rm 5,5)............ 185
DEUS TRIUNO: PARA NOS, EM NOS, POR NOS, ENTRE NOS, ALEM DE NOS...191
Um modelo trinitario QUIASTICO .......ccevvuieeuerrirreeieirieieieeseseesesessesesssssesessssssessssssesessssssesessansns 191
Pessoas como relacdo € €m 1elaga0 .........c.cucueeeieecucueeiiieeeeceee et 197
Pessoas extaticas € €m reCIProCIdAdE ..........vveueureeeeeeieieeeeeee e seseaenes 202
PESS0S OPIIMIAAS .....cocvvieieiieiiceieie ettt sttt ettt s s sensaneas 211
Notas da Pessoalidade..........cceuiiuriririirireeeee ettt s 215
“Comunhao com o Deus Vivo por Cristo no Espirito Santo™............ccceeeeeeeeeeeseeeennnenes 222
Pericorese: “permeagdo mutua e reciproca de cada pessoa com e nas outras pessoas”.......228
“Pai, eu lhes dei a conhecer o teu nome... para que 0 Amor com que me amaste esteja

Neles € €U NECIES” (JO 17,26) ittt sesenes 234
CONCLUSAO DA PARTE L ..o 239






6.1
6.2
6.3
6.4
6.5

7.1
7.2
7.3
7.4
7.5

8.1
8.2
8.3

PARTE II: TRINIFICADAS/OS PELA ACAO TRANSFIGURANTE DO DEUS

TRIUNO <.ttt 241
INTRODUGAQ ... eeeeseseesese s seseeseseases e seseeses s eesessessseeess e ssseessseessse 241
ESTADO DA QUESTAOQ: THEOSIS E TRINIFICACAO .........ooorvveeeeeeeeeeereeeeeeeevesenennns 243
INOVO TESTAMENLO ...ttt e s s e st sesesesenenseses 245
PAIISHICA ...uveereeeceeicecicie ettt ettt bbbt st ss s s e s e s e s esesesesesesenes 249
TE0logia MEAICVAL ........coovieieeieiiieiei ettt sttt b e 278
TEO0LOZIA MOAETNA ...ttt ettt ettt bensaneas 286
Teologia CONLEMPOTANEA .........eveveveveiieieeeeeseseeeseesesesesesesesesesesssssssssssssssssssssssssssssessseseseseses 292
A TRINIFICACAO DAS/OS BATIZADAS/OS EM NOME DO PAI, DO FILHO E
DO ESPIRITO SANTO ..ccovvvvrreresimmeneeerresssssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssseees 309
“Ha uma so6 &, um sO batisSmo™ (Ef 4,5) .....ovieieeeeeeeeeeees e 309
“Destinou-os a se configurarem com a imagem de seu Filho” (Rm 8,29)..........ccccocvveueneee. 315
“Sede santos, porque eu, vosso Deus, sou santo” (L 19,1) ......couieeriicienieeiereeenas 322
“Sede, pois, imitadores de Deus como filhos queridos” (Ef 5,1) ....cooveveveeveeecceeeeeeinn, 327
“V6s sois um s6 em Jesus Cristo” (Gal 3,28): nova relacionalidade............ccccceeeeeeenennnnn. 331
CONCRETIZACOES CARISMATICAS DA TRINIFICACAO.......coooooooveeeeceerennnrererenees 345
As “Novas Formas de Vida Consagrada’ na historia recente da Igreja Catolica................. 348
Familias Eclesiais de Vida Consagrada e configuragao trinitaria .............coceeeveeeveerecrreennenee 357
A dinamica trinificadora no contexto de uma Familia Eclesial de Vida Consagrada.......... 362
CONCLUSAO DA PARTE IL...oovvvrrrrrrrrrrrrnnnnrrnnesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 377
CONCLUSAO GERAL......eeeeererereeveveesseessmmssssssssssssssssssssssssssssssssssnssssssesssssssssssssssssssssens 379
REFERENCIAS......ooovrrrreteeresssssissseseesesssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 387






27

INTRODUCAO GERAL

A concepgdo da trinificagdo — tematica central desta pesquisa — como um conceito
teoldgico inovador, bem como o entendimento de seu significado e sua relevancia para a
teologia trinitaria contemporanea, surgiu em um fecundo entrelacamento entre nosso proprio
percurso vocacional, como missionaria consagrada da Fraternidade Missionaria Verbum Dei, e
a formac¢do académica em teologia, em suas etapas de graduagdo e mestrado. Por isso, a
explicitagdo do que instigou essa investigagao tem, em certo sentido, um carater autobiografico,
cuja descri¢do, apresentada em nossa dissertacao de mestrado, retomamos aqui, com algumas
modifica¢des e acréscimos'.

O pano de fundo desse processo &, certamente, a vivéncia — iniciada em 19972 — de uma
espiritualidade e de um carisma eminentemente trinitarios. Um marco significativo nesse
itinerario foi a leitura, em 2003, da Exortagdo Apostélica Vita Consecrata® durante a etapa
formativa de votos temporarios. Na ocasido, a compreensdo da vida consagrada como
“existéncia transfigurada” (VC, n. 35) teve forte ressondncia pessoal. Posteriormente, na
graduacao em Teologia, cursada entre 2004 e 2006 na Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia,
a disciplina de Trindade, ministrada pelo professor Ulpiano Vazquez Moro, constituiu outro
marco importante. A autocomunicagdo de Deus tornou-se tema da monografia de conclusdo de
curso, orientada pelo mesmo professor.

Dai seguiu-se a preparagdo para os votos perpétuos em 2008. Na partilha com outras
companheiras de caminho e na propria existéncia, foi surgindo uma intui¢cdo sobre o
“acontecimento trinitario” em vidas concretas, o que tomou forma na etapa subsequente. Como
formadora do Curso de Formagdo (Noviciado), de 2009 a 2011, deu-se a oportunidade de
acompanhar espiritualmente quem se iniciava no caminho da consagracao e, assim, testemunhar
a acdo do Espirito Santo de forma singular. Os Exercicios Espirituais de 2012 selaram essa

percepcao em uma releitura, bastante fecunda e iluminadora, do caminho percorrido até ali.

' TEIXEIRA, Priscila Cirino. 4 autocomunicacéo do Deus Tritino e a Confessio Trinitatis: contribui¢des para uma
teologia trinitaria da vida consagrada. 93 p. Dissertagdo (Mestrado em Teologia) — Faculdade Jesuita de Filosofia
e Teologia, Belo Horizonte, 2020, p. 9. Para a formatagao do presente trabalho e normatizagdo das referéncias
bibliograficas, seguimos as orientagdes do manual: VASCONCELOS, Aparecida Maria; ROCHA, Zita Mendes;
ALVES, César Andrade. Orientagdes para elaboragdo de trabalhos cientificos. 5.ed. Belo Horizonte: FAJE, 2022.
Nos casos omissos neste manual, aplicamos as normas da ABNT.

2 Neste ano, iniciou-se nossa participagdo como jovem universitaria em grupos de oragdo e partilha de fé na
Universidade Federal de Minas Gerais, guiados por missionarias da Fraternidade Missionaria Verbum Dei.
Posteriormente, em fevereiro de 2000, comegamos nosso percurso no Noviciado — denominado “Curso de
Formacgao” — dessa mesma Fraternidade.

3 JOAO PAULO II. Exortacio Apostélica Pos-sinodal Vita Consecrata: sobre a vida consagrada e sua missdo na
Igreja e no mundo. 6.ed. Sao Paulo: Paulinas, 2009.



28

Concretamente nesses Exercicios, surgiu pela primeira vez a ideia de um nome especifico para
o que vinha sendo percebido: trinidificacién®. A essa altura, nossa compreensio se limitava ao
ambito da vida consagrada e foi com essa perspectiva que formulamos o projeto de pesquisa do
mestrado, que culminou, em 2020, com a dissertagdo intitulada A autocomunica¢do do Deus
Triuno e a Confessio Trinitatis: contribui¢oes para uma teologia trinitaria da vida consagrada,
cujos fundamentos a respeito da Trindade partiram das elaboracgdes teologicas de Karl Rahner
e de Catherine Mowry LaCugna, com quem tivemos, na ocasido, o primeiro contato por meio
de sua obra God for Us: The Trinity and Christian Life.

Durante a investigagdo realizada no mestrado, fomos identificando com mais clareza
que aquilo que entdo estdvamos denominando “trindificagdo” ndo era uma dinamica restrita a
vida consagrada, mas se referia a todas as batizadas e batizados e, inclusive, a toda a
humanidade. Assim, foi nascendo o projeto de pesquisa que seria desenvolvido, em seguida, no
doutorado.

Ainda no periodo do mestrado, outro fato significativo imprimiu novo rumo a nosso
fazer teologico. Trata-se da “descoberta” de nossa identificagdo — ja presente, mas nao
conscientemente explicitada — como tedloga feminista. A partir dai, estabelecemos a teologia
feminista® como orientacdo metodoldgica desta pesquisa’, o que se manifestara de diversos
modos, conforme indicaremos mais adiante.

Fazemos finalmente mengdo a outras duas experiéncias oracionais fundamentais para
esse percurso: os Exercicios Espirituais de 2018 e os de 2021, nos quais alguns elementos

primordiais de nossa reflexdo comecgaram a vir a luz. A descri¢do de todo este itinerario — que

4 O termo apareceu, inicialmente, em espanhol, uma vez que viviamos na Espanha a época.

5 LACUGNA, Catherine Mowry. God for Us: The Trinity and Christian Life. San Francisco, CA: Harper One,
1993.

¢ Apresentamos, a modo de introdu¢do, uma definigdo de teologia feminista, esclarecendo que tal abordagem
teologica serd devidamente descrita, no capitulo 1 (se¢@o 1.2): “Por teologia feminista crista, entendo uma reflexao
sobre Deus e sobre todas as coisas a luz de Deus, que se posiciona conscientemente ao lado de todas as mulheres
do mundo inteiro, valorizando explicitamente a sua humanidade auténtica e, ao mesmo tempo, expondo e
criticando a sua continua violagdo através do sexismo, que €, em si mesmo, um paradigma onipresente de um
relacionamento injusto” (JOHNSON, Elizabeth A. Aquela que é: o mistério de Deus no trabalho teoldgico
feminino. Petrépolis: Vozes, 1995, p. 25).

7 “It is now a principle of contemporary hermeneutics that all interpretation is conditioned by the presuppositions
and prejudgments of the interpreter and feminist thinkers usually identify their social locations and
presuppositions. This move is taken in an effort to be as clear as possible about the perspectives that govern
particular lines of thought and argument”. CARR, Anne E. The New Vision on Feminist Theology: Method. In:
LACUGNA, C. M. (Ed.) Freeing Theology: The Essentials of Theology in Feminist Perspective. San Francisco:
HarperCollins, 1993, p. 9. Esclarecemos, para efeitos metodologicos, que as citagcdes diretas cujos originais se
encontrem em alguma lingua estrangeira aparecerdo, no corpo do texto, diretamente traduzidas ao portugués, com
reprodugdo do original na respectiva lingua na nota de rodapé. Feito esse esclarecimento, dispensamos o uso da
anotacdo “tradugdo nossa” a cada ocorréncia. Além disso, informamos que citagdes apresentadas em notas
explicativas com o fim de complementar o contetido exposto, quando em idioma estrangeiro, ndo serdo traduzidas,
evitando, assim, um aumento excessivo do contetido das notas de rodapé.



29

pode parecer demasiadamente pormenorizado — parece-nos importante para evidenciar uma
caracteristica relevante de nossa pesquisa: ela se entreteceu em uma inter-relagdo dinamica
entre oracdo, vida e estudo académico. Esse fato nos levou a aderir, de modo quase espontaneo,
a alguns dos pilares da teologia de Catherine LaCugna — que é, como explicaremos a seguir, a
principal referéncia teorica desta investigagdo. Eis os referidos pilares: (1) “a vida de oragado da
Igreja e da/o® propria/o tedloga/o é um sine qua non do labor teoldgico™; (2) “creio — e posso
estar em minoria — que fazer teologia adequadamente significa explicitar a unidade entre
exegese, liturgia, doutrina, confissio, contemplacio e ética”'?; (3) “a doutrina da Trindade [...]
¢ a sintese da fé crista, ndo sua premissa. A vida de Deus conosco ¢ a premissa, o contexto, o
horizonte da fé; a doutrina articula a natureza ou o significado dessa fé”!!. Com essas
convicgdes em mente e tendo apresentado os elementos que motivaram nossa pesquisa,
passamos, agora, a apresentar a hipdtese central da investigagdo, bem como seus objetivos e
suas principais fontes.

A intengdo primordial desta pesquisa € — como o seu proprio titulo indica — evidenciar
a dindmica de trinificagdo como ag¢ao transformante do Deus Triuno na vida de batizadas e
batizados. Entendemos que tal agdo graciosa ¢ capaz de transfigurar cristds e cristaos,
conduzindo-as/os a identificagdo com o Deus Tritno e com o seu modo de ser, conforme
demonstraremos ao longo deste trabalho!2.

Esclarecemos que o conceito de trinificagdo ¢ proposto como uma nog¢do afim a de
theosis, no qual, porém, fica patente a referéncia a Trindade. Nosso termo foi formado a partir

3

da traducdo latina de thedsis'®, a saber, deificatio, cujo surgimento se d4 em duas etapas.

Primeiramente, ao substantivo dei (Deus) ¢ acrescentado -ficare, sufixo verbal (isto &,

8 No contexto da Teologia Feminista, no qual nos situamos, ha diversas possibilidades de corre¢do da linguagem
predominantemente androcéntrica. Dentre elas, optamos geralmente por utilizar “a/o” (ou similares) para indicar,
simultaneamente, as referéncias aos géneros feminino e masculino. Em alguns casos, incluiremos explicitamente
os vocébulos em ambos os géneros para maior énfase.

9 “[...] the prayer life of the Church and the theologian herself or himself is a sine qua non of theological work”.
LACUGNA, Catherine M. Can Liturgy ever again become a Source for Theology? Studia Liturgica, v. 19,n. 1, p.
1-13, 1989, p. 8.

10 “T believe — and I may be in a minority — that to do theology properly means to exhibit the unity of exegesis,
liturgy, doctrine, confession, contemplation, and ethics”. LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source
for Theology?, p. 4.

11¢[...] the doctrine of the Trinity [...] is the summary of Christian faith, no its premise. The /ife of God with us is
the premise, context, horizon of faith; doctrine articulates the nature or meaning of that faith”. LACUGNA, God
for Us, p. 381, grifos da autora.

12 Ainda que reconhegamos que os verbos “transformar” e “transfigurar” podem ter significados diversos, tomamo-
los como sinoénimos. Sinalizamos, ademais, que nosso entendimento de “transfiguracdo” ndo se relaciona com a
compreensdo do termo na tradi¢do hesicasta.

13 Na dissertagdo, haviamos proposto o termo “trindificagio”, partindo da lingua portuguesa para sua conformagio
(TEIXEIRA, A4 autocomunicagdo do Deus Trivino e a Confessio Trinitatis, p. 77-78). Posteriormente, porém,
percebemos que tomar o latim como referéncia poderia favorecer possiveis tradugdes do termo. Por isso, alteramos
nosso entendimento prévio e adotamos “trinificacéo”.



30

formador'* de verbo), cujo sentido ¢ “tornar-se” ou “fazer-se”!>. Desse modo, temos deificare,
que, literalmente, significa “tornar-se deus” ou “fazer-se deus”. A seguir, ao agregar -tio —
sufixo nominal que indica “acdo e resultado de agdo, formando substantivos femininos,

geralmente abstratos”!¢

— da-se origem ao vocabulo deificatio, que designa, portanto, o ato de
deificar ou o seu resultado. Por outro lado, temos Trinitas (Trindade), em que -tas € o sufixo
nominal (que indica “qualidade ou condi¢do™'’”) e trin- ¢ o radical (referente a “trés”)!®.
Tomamos, entdo, trin- € 0 unimos ao sufixo composto -ficatio, conformando, assim, uma
nova palavra: trinificatio', traduzida em portugués como trinificacdo.

Antes, porém, de abordar a temadtica da trinificagdo, vimos necessario propor, na
primeira parte da pesquisa, uma teologia trinitaria, em perspectiva feminista, que fundamentara
a posterior explicitacdo da trinifica¢do das/os cristds/dos. Entendemos que tal estudo se situa no
horizonte da retomada da teologia trinitaria como norteadora de toda a reflexdo teologica e da
existéncia cristd concreta, iniciada sob o impulso renovador do Concilio Vaticano II. Nesse
contexto, ressaltamos o pensamento de Catherine Mowry LaCugna, a quem tomaremos como
referéncia tedrica mais relevante em nossa investigacao, tendo em conta tanto seus diversos
artigos quanto sua principal obra, intitulada God for Us: The Trinity and Christian Life (1991)%°,
que pode ser descrita como “um reflexo de seu ensino, de suas pregacdes e de suas

conferéncias”?!

. Tendo cursado a graduacdo em Teologia na Seattle University, o mestrado
(1974) e o doutorado (1979) na Fordham University, em 1981, LaCugna passou a lecionar na

Faculdade de Teologia da Universidade de Notre Dame, em South Bend, Indiana, Estados

14 A formagao de novos vocabulos em latim se d4, basicamente, de dois modos: por “composi¢ido, que compreende
por sua vez a [...] justaposicdo (res + publica dando republica) e a prefixagdo (sub + m ittere > someter)” ¢ por
“derivagdo, que pode ser propria, isto €, baseada no uso de sufixos: quercus + ea > quercia, ou impropria, isto é,
baseada na transferéncia de uma palavra de uma classe morfossintatica a outra. [...] Da mesma forma que em latim
classico, o processo de criagdo vocabular mais produtivo em latim vulgar parece ter sido a sufixacdo”, que ¢ o caso
que aqui nos interessa. (ILARI, Rodolfo. Linguistica Romdnica. 3.ed. Sdo Paulo: Atica, 1999, p. 120-121).

150 sufixo -ficare é uma das (muitas) derivagdes do verbo facio (fazer): “[...] la langue en a formé d’autres
[verbes] qui ne sont peut-étre pas toujours tirés d’un substantif: [...] Les composés en -fex, comme carnifex, et en
-ficus comme magnificus, ayant donné naissance a des verbes en -ficare, cette formation s’est multipliée, et ’on a
eu, par une imitation plus ou moins fidéle, eedificare, gratificari, terrificare, munificare, etc” (BREAL, Michel;
BAILLY, Anatole. Dictionnaire Etymologique Latin. Paris: Librairie Hachette, 1914, p. 83-84).

16 FARIA, Ernesto. Gramdtica Superior da Lingua Latina. Rio de Janeiro: Livraria Académica, 1958, p. 278.
"FARIA, Gramatica Superior da Lingua Latina, p. 278.

18 Quando o radical termina em consoante, habitualmente acrescenta-se uma vogal de ligagdo (no caso, a letra “i”),
visando facilitar a prontncia e a formagao da palavra (LAVENCY, Marius. VSVS. Grammaire Latine: Description
du latin classique en vue de la lecture des auteurs. Paris: Duculot, 1985, p. 126).

19 Aqui também ¢ inserida a vogal de ligagdo. Analogamente, teremos, entdo, outros termos, tais como o verbo
trinificare (trinificar) ou os adjetivos trinifica (trinificada) e trinificus (trinificado).

20 Catherine LaCugna é também autora de The Theological Methodology of Hans Kiing (1982) e editora do livro
Freeing Theology: The Essentials of Theology in Feminist Perspective (1993), no qual escreveu um capitulo
intitulado God in Communion with Us: The Trinity.

2l HILKERT, Mary Catherine. The Mystery of Persons in Communion: The Trinitarian Theology of Catherine
Mowry LaCugna. Word & World, Saint Paul, v. 18, n. 3, p. 237-243, 1998, p. 238.



31

Unidos, onde permaneceu até 1997, quando morreu de cancer aos 44 anos??. Apesar de sua
breve trajetoria teoldgica, a autora produziu ainda diversos artigos sobre a doutrina trinitaria e
a relagdo entre teologia e liturgia, além de abordar tematicas recorrentes da teologia feminista.

Objetivando reconceber “a doutrina sobre a Trindade a luz do mistério de salvacio™ e
colaborar na recuperagao da centralidade dessa doutrina para toda a teologia e para a fé crista,
em God for Us, LaCugna reconecta oikonomia e theologia na elaboragdo do que denomina
“ontologia da relacdo”, cujo conteiido oportunamente apresentaremos>*. Por enquanto,

reproduzimos apenas a sintese que a propria autora faz do significado de seu programa

teologico:

O projeto de restabelecer uma doutrina trinitaria de Deus no centro da teologia crista
significara [...], entre outras coisas, rearticular a conexdo intrinseca entre teologia e
liturgia. Também significarda fundamentalmente revisar a forma como pensamos a
relacdo entre a economia da salvacdo e o ser de Deus. Isso requerera manter a
identidade essencial entre oikonomia e theologia de um modo que faga a soteriologia
decisiva para a teologia de Deus e que ndo desterre a Trindade das pessoas em uma
esfera intradivina, ndo relacionada com a criatura. [...] Reconcebe[-se, assim,] a
doutrina da Trindade como mistério de Deus que salva por meio de Cristo pelo poder
do Espirito Santo®.

Juntamente com LaCugna recorreremos, principalmente na primeira parte da
investigagdo, a teologia trinitaria da também estadunidense Elizabeth Johnson, condensada em
sua obra Aquela que é*°. Embora tenham opgdes tedricas diversas, encontramos em ambas
elementos que favoreceram a elaboragdo da teologia trinitaria em perspectiva feminista que
apresentaremos. Se, por um lado, LaCugna tem um estilo teoldgico ousado, que a faz se afastar

de termos e visdes classicas da teologia trinitaria, buscando em referéncias pré-nicenas as bases

22 Nessa época, LaCugna estava trabalhando no livro Living in the Spirit of God, the Spirit of Christ, que ndo
chegou a ser publicado.

3 LACUGNA, God for Us, p. 207-417.

24 Apenas a modo de introdugdo ao que é proposto pela autora, trazemos duas breves citagdes: “Ontology, from
Ov, being. Ontology is a description of the nature of existence. A relational ontology assumes that to-exist means
to-exist in relationship” (LACUGNA, God for Us, p. 306, nota 1); “[...] an ontology of relation [entails] a
description of what it means to be a person and to exist as persons in communion” (LACUGNA, God for Us, p.
243).

25 “The project of restoring a trinitarian doctrine of God to the center of Christian theology will [...] mean, among
other things, rearticulating the intrinsic connection between theology and liturgy. It will also mean fundamentally
revising the way we think about the relationship between the economy of salvation and the being of God. This will
require maintaining the essential identity between oikonomia and theologia in a way that makes soteriology
decisive for theology of God and does not banish the Trinity of persons to an intradivine sphere, unrelated to the
creature. [...] reconceives the doctrine of the Trinity as the mystery of God who saves through Christ by the power
of the Holy Spirit”. LACUGNA, God for Us, p. 210.

26 JOHNSON, Aquela que é. Em virtude dos diversos problemas encontrados na tradu¢io da edi¢io brasileira,
recorreremos ao texto original para efetuar corregdes e precisdes, visando apresentar mais fielmente o pensamento
da autora. As precisdes e/ou corre¢des serdo, portanto, feitas a partir de: JOHNSON, Elizabeth A. She Who Is: The
Mystery of God in Feminist Theological Discourse. New York, NY: The Crossroad Publishing Company, 1996.



32

para a construcdo de seu pensamento, por outro, Johnson visa “entrelacar os fios recuperaveis

da teologia classica com as Escrituras e a visdo feminista”?’

, huma “proposta construtiva de
renomear a Trindade usando imagens femininas™?®. Resgatando, portanto, aspectos dos projetos
teoldgicos das duas autoras, empreenderemos nosso proprio itinerario, que iniciaremos com
uma primeira abordagem do estado da questao de nossa tematica.

Diferindo do que ¢ mais usual em trabalhos deste porte, optamos, nesta pesquisa, por
apresentar o status quaestionis relativo a nossa investigacdo em trés momentos, situando, de
maneira mais sistematizada, o que se refere a teologia trinitaria (capitulo 1), a
theosis/trinificagdo (capitulo 6) e as familias eclesiais de vida consagrada (capitulo 8, se¢do
8.1). Assim, em nosso primeiro capitulo, iremos, inicialmente, situar o pensamento de Catherine
LaCugna como uma das grandes colaboradoras para a revitalizacdo da teologia trinitaria
ocorrida no século XX. A seguir, apresentaremos a teologia feminista como abordagem
metodoldgica priorizada na investigagdo. Por fim, exporemos os principais aspectos da
ontologia da relagdo de nossa autora, a fim de favorecer uma compreensdo inicial de seu
pensamento, cujos elementos embasardo, em parte, os capitulos 2 a 4.

Nesses trés capitulos, nosso estudo estara centrado no Pai (cap. 2), no Filho (cap. 3) e
no Espirito Santo (cap. 4), seguindo a metodologia teologica feminista, especialmente segundo
a formulac¢do de Johnson, que consideramos ser bastante acorde a nossa perspectiva. “O seu
método avalia os efeitos do sexismo na sociedade e no discurso teologico e, em seguida,
concentra-se nos efeitos patriarcais debilitantes dos nomes, imagens e estrutura da Trindade na
comunidade cristd e, em particular, na vida das mulheres”?’.

De modo similar ao que Johnson efetua, mas abordando ndo apenas as tematicas com
as quais ela trabalha, seguiremos, nos trés capitulos, uma estrutura semelhante: (1) explicitar
interpretagdes e transmissdes patriarcais e/ou sexistas da doutrina trinitaria; (2) resgatar
alternativas, nas Escrituras, na Tradicdo eclesial e na experiéncia das mulheres que tenham sido
relegadas ao longo do tempo; (3) propor novas formulacdes teoldgicas e/ou novos modos de

interpretar simbolos, imagens e praticas cristas, de acordo com a compreensao feminista.

27 «[...] weaving the retrievable strands from classical theology with both the Scriptures and feminist insight”.

FOX, Patricia A. God as Communion: John Zizioulas, Elizabeth Johnson and the Retrieval of the Symbol of the
Triune God. Collegeville, MN: The Liturgical Press, 2001, p. 133.

28 ¢[...] constructive proposal for renaming the Trinity using female images”. FOX, God as Communion, p. 132.
29 “Her method evaluates the effects of sexism within society and theological discourse and then focuses on the
debilitating patriarchal effects of the names, imagery and structure of the Trinity on the Christian community and
on women’s lives in particular”. FOX, Patricia A. The Trinity as Transforming Symbol: Exploring the Trinitarian
Theology of Two Roman Catholic Feminist Theologians. Pacifica: Australasian Theological Studies, v.7,1n. 3, p.
273-294, Oct. 1994, p. 280.



33

Posteriormente, no capitulo 5, apresentaremos, de maneira pormenorizada, a ontologia
da relacdo de LaCugna, na qual frisaremos sua compreensao da pessoalidade e da pericorese.
Entre outros elementos, veremos como a autora explicita que o Deus Triino e as criaturas
existem e se encontram como pessoas em comunhio, afirmando que “a economia da criacao,
da salvacao e da consumacao ¢ o lugar de encontro em que Deus e a criatura coexistem em um
tnico mistério de comunhio e interdependéncia™’. Finalizaremos o capitulo apontando os
tracos mais significativos do que entendemos ser uma teologia trinitaria feminista com énfase
na relacionalidade.

Além das duas autoras ja mencionadas, contaremos também, principalmente na primeira
parte deste trabalho, com contribui¢gdes de tedlogas latino-americanas, tais como Maria Clara
Lucchetti Bingemer, Amparo Novoa Palacios, Olga Consuelo Vélez Caro e Jaci de Fatima
Souza Candiotto. Na conjuncao do pensamento dessas diversas autoras, buscaremos estabelecer
uma contribui¢do original para a teologia trinitaria em perspectiva feminista. Ressaltamos que,
na América Latina, a maioria das te6logas feministas se dedica a teologia biblica e a praxis
cristd. Sao poucas as que tém a teologia sistematica como principal campo de investigagao e
ainda menos as que abordam a teologia trinitaria. Consideramos, por isso, que nossa pesquisa
trara avancos para o desenvolvimento dessa disciplina teoldgica, especialmente no que se refere
as questdes de género®! e suas implicacdes para a fé no Deus Tritino.

Ja na segunda parte da investigagado, intitulada “Trinificadas/os pela agdo transfigurante
do Deus Tritno”, adentraremos o terreno propriamente dito da trinificagdo. Reconhecemos que
o conteudo dos capitulos que conformam tal parte pode ser interpretado como uma conjungao

entre antropologia teologica, teologia do batismo-crisma*?, soteriologia e eclesiologia. Sem que

30 “The economy of creation, salvation and consummation is the place of encounter in which God and the creature
exist together in one mystery of communion and interdependence”. LACUGNA, God for Us, p. 250.

31 A categoria “género” surge, inicialmente, “entre as feministas americanas que queriam insistir no carater
fundamentalmente social das distingdes baseadas no sexo. A palavra indicava rejeicao ao determinismo bioldgico
implicito no uso de termos como ‘sexo’ ou ‘diferencga sexual’. ‘Género’ sublinhava também o aspecto relacional
das defini¢des normativas da feminilidade. [...] Ademais, e talvez o mais importante, ‘género’ era um termo
proposto por aquelas que defendiam que a pesquisa sobre mulheres transformaria fundamentalmente os
paradigmas no seio de cada disciplina. As pesquisadoras feministas assinalaram muito cedo que o estudo das
mulheres acrescentaria ndo sd novos temas, como também iria impor uma reavaliagdo critica das premissas e
critérios do trabalho cientifico existente. [...] O género [como categoria analitica] se torna [...] uma maneira de
indicar as ‘construgdes sociais’ — a criagdo inteiramente social das ideias sobre papéis proprios aos homens e as
mulheres. E uma maneira de referir as origens exclusivamente sociais das identidades subjetivas dos homens e das
mulheres. O género ¢, segundo essa defini¢cdo, uma categoria social imposta sobre um corpo sexuado”. (SCOTT,
Joan. Género: uma categoria util para analise historica. /n: TEIXEIRA, Heloisa [antes de 2023, Heloisa Buarque
de Hollanda] (Org.). Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. p.
50-51.54). Em julho de 2023, Heloisa decidiu abandonar o sobrenome de seu primeiro marido (Buarque de
Hollanda), adotando o sobrenome de sua mae (Teixeira).

32 A escolha da expressdo “batismo-crisma” — assim como o significado que damos ao termo “batismo” —
acompanha as opgdes de Francisco Taborda, de cuja reflexdo tomaremos alguns apontamentos para o
desenvolvimento da se¢do 7.1 do capitulo 7. O autor assim descreve sua proposta: “Nesta obra se procurara ver o



34

isso deixe de ser verdade, consideramos, porém, que estaremos ainda no contexto da doutrina
trinitaria, concebida como “uma tentativa de dizer algo ndo apenas sobre Deus, ou apenas sobre
a/o destinataria/o da autocomunicacao divina, mas sobre o encontro de Deus com a humanidade
e, de fato, com tudo o que existe”*. Entendemos que é nesse encontro e a partir dele que
acontece a trinificagdo humana, tornando as/os que sdo transformadas/os, progressivamente,
mais conformes a imagem trinitaria e, portanto, fazendo com que sejam manifestacao da
Trindade na historia de salvagcdo. Compreendemos ainda que a revelacdo divina na historia da
salvagdo pode ser percebida de forma privilegiada na vida daquelas/es que foram batizadas/os
em nome do Deus Tritno®* e, por isso, centramos nossa exposi¢do no ambito da comunidade
crista.

A fim de situar nossa propria elaboragao no conjunto da tradi¢do crista, dedicaremos um
capitulo (6) a percorrer a histéria do cristianismo para nela encontrar as diversas visdes ¢
perspectivas a respeito da theosis. A seguir, no capitulo 7, que concentra os elementos mais
originais e inéditos da pesquisa, pretendemos elucidar a trinificacdo das/os batizadas/os em
nome do Pai, do Filho e do Espirito Santo, articulando sobretudo elementos das/os autoras/es
anteriormente elencadas/os e nossa propria reflexdo teologica. Finalmente, no ultimo capitulo
(8), explicitaremos a inspiragdo espiritual-carismatica que deu origem a nossa concepgao da
trinificagdo. Para tanto, nossa atencdo se voltara para as Familias Eclesiais de Vida
Consagrada®, a fim de verificar em que medida tais instituicdes da Igreja Catdlica podem ser
consideradas concretizagdes carismaticas*® da dindmica trinificadora. Nosso aprofundamento a

esse respeito pretende contribuir para um maior esclarecimento da identidade destes institutos

batismo ¢ a confirma¢@o em sua fundamental unidade. Por isso muitas vezes se falara de batismo, significando o
conjunto dos dois sacramentos, tal como se fazia na Igreja Antiga; outras vezes se tratara de escrever ‘batismo-
crisma’ ou ‘batismo-confirmagdo’, ligando-os por hifen e usando o verbo no singular, para acentuar a unidade”
(TABORDA, Francisco. Nas fontes da vida cristd: uma teologia do batismo-crisma. 3.ed. Sao Paulo: Loyola, 2012,
p. 26).

33 “The doctrine of the Trinity is an attempt to say something not only about God, or only about of the recipient of
the divine self-communication, but about the encounter between God and humankind and indeed with everything
that exists”. LACUGNA, God for Us, p. 320.

3 0 que ndo significa que tal processo transformante ndo se possa dar em todos os seres humanos. O
desenvolvimento desse aspecto, porém, ultrapassa o escopo desta pesquisa.

35 “Se trata de instituciones con una diversa composicion de los miembros y una estructura organizativa pluriforme,
que desde la unidad y comunion presentan diversas realidades: vida contemplativa, apostolica, secular, compuesta
por hombres y mujeres, célibes, clérigos y laicos, con un proyecto comun de vida evangélica y de servicio
apostolico”. GROSSO GARCIA, Lourdes ef al. “Nos han llamado”: Familia Eclesial de Vida Consagrada. In:
GROSSO GARCIA, Lourdes (Ed.). Vocacién y carisma: La vivencia de las Familias Eclesiales. Madrid: Edice,
2021, p. 30.

36 Conceito tomado de Lourdes Grosso Garcia. A autora entende que principios fundamentais da fé cristd se
concretizam em realidades e ambitos da vida eclesial, dando origem a “concretizagdes” de tais principios. Quando
essas concretizagdes se ddo em instituigdes com carismas fundacionais especificos, Grosso Garcia fala, entdo, de
“concretiza¢des carismaticas”. GROSSO GARCIA, Lourdes (Ed.). Mirad cémo se aman: las Nuevas Formas de
Vida Consagrada en la comunioén eclesial. Madrid: Edice, 2015, p. 31-33 ¢ 83-92.



35

a partir de uma fundamentagao teoldgica relevante, e ndo apenas a luz de questdes candnicas,
ja bastante exploradas.
Sinalizamos ainda que, no que se refere ao estudo sobre a theosis (capitulo 6), nossa

17, um dos maiores estudiosos do assunto

principal referéncia serdo as obras de Norman Russel
na atualidade. J& no capitulo 7, além de recorrer a alguns/umas biblistas para fundamentar nossa
elaboragdo e a tedlogas/os que ja fazem parte do percurso da primeira parte da pesquisa,
acolheremos também contribui¢des oriundas do Sinodo sobre a Sinodalidade, recentemente
celebrado na Igreja Catolica e, atualmente, em sua fase de implementacdo. Finalmente, no
capitulo 8, em virtude da especificidade de sua tematica, iremos nos apoiar em escritos de
canonistas e tedlogas/os pertencentes a algumas Familias Eclesiais de Vida Consagrada, bem
como em textos do patrimdnio historico-carismatico da Fraternidade Missionaria Verbum Dei.
Tendo explicitado os elementos introdutérios que balizam nossa investigacao, antes de
iniciar nosso percurso teoldgico, importa acrescentar algumas consideragdes metodoldgicas.
Em virtude de nossa adesdo a perspectiva feminista, utilizaremos uma terminologia que
evidencie tanto o género masculino como o feminino, evitando o uso de termos masculinos em
um sentido que se pretende abarcador de ambos os géneros. Para tanto, além do recurso ja
indicado®®, explicitaremos o feminino nas tradu¢des quando isso ndo for evidente. Ademais,
além da abordagem dos temas segundo o enfoque teoldgico-feminista, seguindo a metodologia
que explicitaremos no capitulo 1%, priorizamos, sempre que possivel, o recurso a autoras,
entendendo ser esta uma forma de visibilizar o trabalho académico produzido por mulheres.
Esclarecemos ainda que nossa proposta teoldgica privilegia a etapa construtiva do método
feminista, expondo mais brevemente os elementos de dentncia das estruturas patriarcais em
suas manifestacoes eclesiais e teologicas e dedicando maior espago a dimensao propositiva.
Tomando as palavras que Deus dirige ao profeta Jeremias (Jr 1,4.10) como direcionadas
as tedlogas feministas, consideramo-nos constituidas e enviadas “para arrancar e para destruir,
para exterminar ¢ demolir” tudo aquilo que na doutrina crista e nas praticas eclesiais impede a
plena realizagdo da pessoalidade das mulheres e prejudica a auténtica vivéncia de sua igual
dignidade batismal com relacdo aos homens, mas somos também constituidas e enviadas “para
construir e para plantar” novas formulagdes teologicas e novos modos de ser cristas e cristdos

que favoregam a explicitacdo plena de nossa f€ no Deus Triino. Se o tempo de arrancar e

37 RUSSELL, Norman. The doctrine of deification in the Greek Patristic Tradition. Oxford: Oxford University
Press, 2006; RUSSELL, Norman. Theosis and Religion: Participation in Divine Life in the Eastern and Western
Traditions. Cambridge: Cambridge University Press, 2024.

3 Ver nota 8, p. 27.

3 Ver capitulo 1, se¢des 1.2.2 ¢ 1.2.3.



36

demolir foi até agora priorizado pela grande maioria de te6logas feministas, entendemos que
chega a hora e ¢ agora (Jo 4,23) de nos dedicarmos primordialmente a construir, a plantar e —
por que nao? — também a colher os frutos que ja despontam anunciando novos céus e nova terra
em que reinem a justica de género e outras tantas formas de manifestagdo do Reino de Deus ja

presente entre nos.



37

PARTE I:
TEOLOGIA TRINITARIA EM PERSPECTIVA FEMINISTA

INTRODUCAO

Intencionamos, nesta primeira parte da pesquisa, apresentar uma proposta de teologia
trinitaria, sendo esta entendida como um campo da Teologia Sistematica. Partilhamos da

perspectiva de Catherine LaCugna, quando afirma:

[...] o propdsito da doutrina sobre a Trindade ¢ afirmar que o Deus que vem a nds e
nos salva em Cristo e que permanece conosco como Espirito € o verdadeiro Deus vivo.
Seu proposito ¢é esclarecer a relagdo entre a autorrevelagdo de Deus na economia e o
ser de Deus como tal. [...] A doutrina sobre a Trindade, nesse sentido, ndo ¢ um
ensinamento a respeito de Deus, mas ¢ a doutrina que especifica as condi¢des ¢ os
critérios sob os quais podemos falar de Deus. [...] Também ¢ o quadro referencial
para refletir sobre a natureza da pessoa humana, sobre a relagdo entre a humanidade e
todas as outras criaturas da terra, sobre a relagdo entre nés mesmas/os e Deus!.
Recebemos também do estudo da obra de LaCugna a inspiragdo para tomar a teologia
feminista como orientacio metodologica de nossa pesquisa’. E a partir dessa abordagem
teologica que a autora tece toda sua reflexdao, embora nao seja sempre tao explicita (como o &,
por exemplo, Elizabeth Johnson) em nomear seu posicionamento.
Igualmente, compartilhamos com LaCugna a visdo de que a teologia deve ser
primordialmente doxoldgica®. Isso significa, entre outros aspectos, que “a teologia que fala a

respeito de Deus e nunca tende a Deus nio entendeu fundamentalmente nada sobre Deus™. Um

I3

[...] the purpose of the doctrine of the Trinity is to affirm that God who comes to us and saves us in Christ and
remains with us as Spirit is the true living God. Its purpose is to clarify the relationship between God’s self-
revelation in the economy, and God’s being as such. [...] The doctrine of the Trinity is in this sense not a teaching
about God but the doctrine that specifies the conditions and criteria under which we may speak of God. [...] It is
also the framework for reflecting on the nature of the human person, on the relationship between humankind and
all other creatures of the earth, on the relationship between ourselves and God”. LACUGNA, God for Us, p. 380,
grifo da autora.

2 Ver capitulo 1, secdo 1.2.

3 Este tema serd desenvolvido no capitulo 1, secdo 1.3.3. Por enquanto, adiantamos o significado que a autora
atribui a doxologia: “Doxology is the living language of faith in which praise is offered to God for the abundance
of God’s generous love. Through doxology our thoughts and words, hopes and acts, are offered to God and open
us up into the reality of the living God” (LACUGNA, C. The Practical Trinity. The Christian Century, Chicago,
v. 109, n. 22, p. 678-683, July 1992, p. 679). “Doxology is the animating power not only of right relationship but
also of right knowledge of God (orthodoxy)” (LACUGNA, God for Us, p. 348). Igualmente importante ¢ sua
compreensdo da relagdo intrinseca entre doxologia e elaboragdes teoldgicas: “Doxology functions both as content
and as the underlying structure of theology. The doxological pattern ‘to God through Christ in the Spirit” (and
variants) reinforces through prayer the Christian awareness of the relational mystery of God” (LACUGNA,
Catherine M. Review Symposium God for Us: Author’s Response. Horizons, Villanova, v. 20, n. 1, p. 135-142,
1993. p. 136).

4<[...] theology that speaks about God and never intends God has fundamentally missed the point about God”.
LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response, p. 136.



38

dos desdobramentos dessa perspectiva é a importancia da liturgia® como “o contexto vivo para
todo o trabalho teoldgico, tanto para a/o tedloga/o individualmente quanto para o
empreendimento coletivo da teologia”®, o que fundamenta nossa escolha pela estrutura do
Credo’ como orientadora do percurso da primeira parte desta pesquisa®. Por esse motivo, nossa
exposi¢ao da teologia trinitaria ndo seguira o percurso feito por LaCugna ao desenvolver a
ontologia da relagio’.

Finalmente, ainda introduzindo os capitulos 1 a 5 desta pesquisa, destacamos outro

aspecto da teologia trinitaria de LaCugna relevante para nossa investigagao:

Embora seja inquestionavel que a doutrina [da Trindade] ndo possa ser estabelecida
apenas com base em evidéncias das Escrituras, sua origem pode ser legitimamente
buscada na Biblia — ndo no sentido de “prova textual” ou de encontrar principios
metafisicos, mas porque a Biblia é o registro autoritativo do relacionamento redentor
de Deus com a humanidade'®. O que as Escrituras narram, enquanto atividade de Deus
entre nos, o que ¢ confessado nos credos e celebrado na liturgia, isso é a fonte das
doutrinas trinitarias posteriores'!.

5 “In liturgy we encounter the reality and mystery of God which doctrine strives to articulate. Liturgy serves to
restrain theology from devolving into an a-theological religious science” (LACUGNA, Can Liturgy ever again
become a Source for Theology?, p. 1-2).

¢ “Participation in the liturgy is the living context for all theological work, both for the individual theologian and
for the collective enterprise of theology”. LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 2.
7 Ao usar o termo “Credo” em sentido genérico, temos o Credo Apostélico e o Credo Niceno-Constantinopolitano
como referéncias: “No less than the sacraments, the creed recited in the eucharistic service reminds us of our
trinitarian faith: in God who is source of all that is; in Jesus Christ who underwent death for our sakes and was
raised from the dead; in the Spirit who was present in salvation history from the very beginning, speaking through
the prophets and now leading us through Christ back to God” (LACUGNA, Catherine M. Making the Most of
Trinity Sunday. Worship, v. 60, n. 3, p. 210-224, 1986, p. 211-212).

8 “Liturgies and creeds are already trinitarian and often narrative in part; speculative theology must claim them for
its own” (LACUGNA, Catherine M. Re-conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation. Scottish Journal of
Theology, v. 38, n. 1, p. 1-23, Feb. 1985, p. 20).

9 Faremos uma breve exposi¢do do percurso da autora no capitulo 1, secdes 1.1.1 e 1.3.

10 Algumas criticas feitas a LaCugna sugerem que sua teologia trinitdria ndo estd suficientemente fundamentada
nas Escrituras. Margaret Campbell, com quem estamos de acordo, sintetiza tais comentarios, matizando que o uso
feito por LaCugna do corpus paulinum, assim como algumas referéncias aos Evangelhos, atestam ‘“seu
compromisso de garantir que as Escrituras permanecam parte integrante da doutrina trinitaria” (CAMPBELL,
Margaret Anne. A Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna with Particular Reference to
Her Understanding of God as Transcendent. 234 p. Tese (Doutorado em Filosofia) — University of Divinity,
Melbourne, 2017, p. 146-148). Observa-se que, em algumas faculdades dos Estados Unidos e da Australia, os
estudos teoldgicos sdo qualificados como “Doutorado em Filosofia”. No entanto, o conteudo da investigacdo de
Campbell (e de outras que serdo referidas abaixo) é eminentemente teologico.

I «“While it is incontestable that the doctrine [of the Trinity] cannot be established on scriptural evidence alone, its
origins may legitimately be sought in the Bible, not in sense the of ‘proof-texting’ or of finding metaphysical
principles, but because the Bible is the authoritative record of God’s redemptive relationship with humanity. What
the scriptures narrate as the activity of God among us, which is confessed in creeds and celebrated in liturgy, is the
wellspring of later trinitarian doctrine”. LACUGNA, Catherine Mowry. Trinity (1987). In: JONES, Lindsay (Ed.).
Encyclopedia of Religion. 2nd ed. Farmington Hills, MI: Thomson Gale, 2005. v. 14, p. 9360.



39

O reconhecimento das necessarias raizes biblicas e litirgicas da reflexdo teoldgica se
manifesta no destaque dado pela autora ao hino de Ef 1,3-14'%, identificado como uma bela
sintese dos contetidos fundamentais da teologia trinitaria'®. Dai LaCugna parte no primeiro
capitulo de God for Us'*, a essa pericope retorna ao iniciar a exposi¢do da ontologia da relagdo!®
e também ao propor a doxologia como linguagem fundamental do discurso teoldgico'®. Apesar
das breves mencgdes, ressaltamos que “a nocao de ‘Trindade’ com a visao do autor de Efésios”
— a saber, “a aberta e dinamica vida divina de doagdo e recebimento, na qual a humanidade foi
graciosamente incluida como parceira”!” — é fundamental para a teologia trinitaria proposta pela
autora.

Em consonancia com essa perspectiva, além do referido hino, daremos destaque a Ef
4,1-16. Nessa pericope, encontramos uma breve formula de fé trinitaria, que poderia ser lida

18 primitivo: “H4 um sé6 Corpo e um s6 Espirito, assim como é uma s a

como um “credo
esperanca da vocagdo a que fostes chamados; hd um s6 Senhor, uma sé fé, um sé batismo; ha
um s6 Deus e Pai de todos, que esta acima de todos, por meio de todos e em todos” (Ef 4,4-6).

A esse texto biblico retornaremos em diversas ocasides ao longo desta pesquisa.

12 “Bendito seja o Deus e Pai / de nosso Senhor Jesus Cristo, / que nos abengoou com toda a sorte / de béngdos
espirituais, / nos céus, em Cristo. / Nele nos escolheu / antes da fundagdo do mundo, / para sermos santos e
irrepreensiveis / diante dele no amor. / Ele nos predestinou para sermos / seus filhos adotivos por Jesus Cristo, /
conforme o beneplacito da sua vontade, / para louvor e gléria da sua graga / com a qual ele nos agraciou no Amado.
/ E é pelo sangue deste que temos a reden¢ao, / a remissao dos pecados, / segundo a riqueza da sua graga, / que ele
derramou profusamente sobre nos, / infundindo-nos toda sabedoria e inteligéncia, / dando-nos a conhecer / o
mistério da sua vontade, / conforme decisdo prévia que lhe aprouve tomar / para levar o tempo a sua plenitude: / a
de em Cristo encabegar todas as coisas, / as que estdo nos céus e as que estdo na terra. / Nele, predestinados pelo
propésito / daquele que tudo opera / segundo o conselho da sua vontade, / fomos feitos sua heranga, / a fim de
servirmos para o seu louvor e gloria, / nos, os que ja antes de vos esperamos em Cristo. / Nele também vos, / tendo
ouvido a Palavra da verdade / — o Evangelho da vossa salvagdo —/ e nela tendo crido, / fostes selados pelo Espirito
da promessa, / o Espirito Santo, / que é o penhor da nossa heranga, / para a redengdo do povo que ele adquiriu /
para o seu louvor e gloria”. (Ef 1,3-14). As citagdes biblicas sio tomadas de: BIBLIA de Jerusalém. Nova ed. rev.
ampl. S2o Paulo: Paulus, 2017.

13 LACUGNA, The Practical Trinity, p. 679.

4 LACUGNA, God for Us, p. 21-25.

S LACUGNA, God for Us, p. 222.

16 LACUGNA, God for Us, p. 356.

17¢[...] the idea of ‘Trinity’ with the vision of the author of Ephesians: God’s open and dynamic life of giving and
receiving in which humanity graciously has been included as partner”. LACUGNA, The Practical Trinity, p. 680-
681.

18 “Con el término de simbolos de fe, confesiones o credos se designa normalmente un resumen preciso, mas o
menos breve y fijo, de los contenidos esenciales de la fe cristiana” (CURA ELENA, Santiago del. Simbolos de fe.
In: PIKAZA, Xavier; SILANES, Nereo (Dirs.). Diccionario Teoldgico: el Dios Cristiano. Salamanca: Secretariado
Trinitario, 1992, p. 1292). Referindo-se especificamente a Ef 4,5-6, Romano Penna afirma: “E evidente il suo
carattere di acclamazione. Probabilmente essa ha avuto una sua propria esistenza pre-redazionale e riflette un
particolare momento comunitario vissuto dai cristiani dell'ambiente efesino. E difficile precisare se si trattasse di
un momento liturgico o catechetico. Ma sembra sufficientemente chiaro che esso avesse a che fare con il battesimo,
data la specifica menzione di questo e la sua stretta correlazione con la fede (cf. 1,13!)” (PENNA, Romano. Lettera
agli Efesini. Bologna: Edizioni Dehoniane Bologna, 1988, p. 184).



40

Colocados alguns pressupostos da presente investigacao, damos inicio a nosso percurso,

com a consciéncia de que

[...] a experiéncia de salvacdo sempre envolve algum reconhecimento da propria
inadequagdo diante de Deus e, assim, vé-se o quao apropriado ¢ o siléncio diante da
realidade sempre maior de Deus. E, quando se rompe o siléncio, reconhece-se a
hesitagdo do proprio discurso € a pequenez da propria imaginagdo'.

[Por isso,] podemos comparar a doutrina da Trindade a um icone. Um icone ndo ¢é
uma semelhanga fotografica, mas uma imagem para ser contemplada, para olhar
através ¢ além, em direcdo a uma realidade que, em Ultima andlise, escapa a todo
conhecimento discursivo e evoca louvor. A doutrina da Trindade € iconica do mistério
de Deus; nio ¢ nem um fac-simile, [...] nem é o proprio mistério?.

Assim sendo, com justa hesitagdo, assumimos o risco de nos pronunciar sobre o mistério
do Deus Tritno e de procurar as palavras — as mais adequadas possiveis — para falar, “com
sinceridade” e “na presenga de Deus” (2Cor 2,17), sobre o “que excede todo conhecimento”

(Ef3,14-19).

19« ...] the experience of salvation always entails some recognition of one’s inadequacy before God, and therefore
one sees the appropriateness of silence before God’s ever greater reality. And when one breaks the silence, one
recognizes the haltingness of one’s speech and the smallness of one’s imagination”. LACUGNA, Re-conceiving
the Trinity as the Mystery of Salvation, p. 19.

20 «[...] we might compare the doctrine of the Trinity to an icon. An icon is not a photographic likeness but an
image to contemplate, to look through and beyond, toward a reality that ultimately eludes all discursive knowledge
and evokes praise. The doctrine of the Trinity is iconic of the mystery of God; doctrine is neither a facsimile, [...]
nor is it the mystery itself”. LACUGNA, God for Us, p. 321-322.



41

1 ESTADO DA QUESTAO: PRIMEIRA ABORDAGEM

Neste capitulo, traremos uma primeira perspectiva relativa ao status quaestionis de
nossa investigacdo!. Advertimos que, diferentemente do usual, ndo faremos um percurso pelas
principais etapas da teologia trinitaria ao longo da historia do cristianismo, pois tal empreitada
corresponde, em si mesma, a um tema de pesquisa que ultrapassaria nosso objetivo e a extensao
prevista para este trabalho. A esse respeito, remetemos as obras de Luis Ladaria® e de Angel
Cordovilla®, bem como a primeira parte de God for Us*.

Nossa opcao foi partir da revitalizacdo da teologia trinitaria ocorrida no século XX e,
nesse movimento, situar a autora Catherine LaCugna, principal referéncia teérica da primeira
parte desta pesquisa (1.1). Além disso, consideramos oportuno caracterizar a teologia feminista
(TF) como abordagem metodologica priorizada na presente investigagdao, bem como explicitar
nosso posicionamento entre as linhas da TF (1.2). Finalmente, uma vez que, nos capitulos 2 a
4, ndo seguiremos os passos do itinerdrio da ontologia da relagdo de LaCugna, mas nela nos
embasamos, vimos necessario apresentar brevemente os elementos essenciais de dita ontologia
(1.3), favorecendo, assim, uma melhor compreensao do pensamento da autora e, igualmente,

de nossas proprias formulagoes.

1.1 A revitalizac¢io da teologia trinitaria no século XX

Por um longo periodo, a doutrina trinitaria ficou relegada a um espaco periférico e sem

significativa relevancia no conjunto da teologia e na f€ crista, sendo compreendida como “uma

295

teoria arcana ¢ abstrata™. Para ilustrar essa situacao, LaCugna recorda que “o chamado ‘Pai da

) _ Friedri ) ’ L u utri dlativ
teologia moderna’, Friedrich Schleiermacher, era cético de que a doutrina especulativa sobre a

! Como indicamos na introdugdo geral deste trabalho, o estado da questdo referente 4 nossa investigacdo serd
complementado posteriormente com o conteudo do capitulo 6 e da secdo 8.1 do capitulo 8.

2 LADARIA, Luis F. O Deus vivo e verdadeiro: o mistério da Trindade. 4.ed. Sdo Paulo, Loyola, 2005.

3 CORDOVILLA PEREZ, Angel. El misterio de Dios Trinitario: Dios-con-nosotros. Madrid: BAC, 2012.
Consultar principalmente os capitulos III a XII, p. 93-443.

4 LACUGNA, God for Us, p. 19-205. Ressaltamos que a releitura historica feita pela autora tem como foco a maior
ou menor articulagdo entre oikonomia e theologia no desenvolvimento da doutrina trinitéria e €, portanto, a partir
desse recorte metodolégico que LaCugna faz a escolha de autores abordados. Além disso, ¢ importante considerar
o que ela propria afirma a respeito do percurso historico apresentado em God for Us: “I undertook my study of the
origins and development of the doctrine of the Trinity not as an historian, or historian of dogma, but as a systematic
theologian interested in the theological reasons of the formulation of the doctrine of the Trinity in the first place”
(LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response, p. 135-136).

> LACUGNA, The Practical Trinity, p. 678.



42

Trindade pudesse servir como algo mais do que um apéndice a dogmatica. Nisso ele representou
todo o ethos do Iluminismo”®.

No século XX, porém, surge um renovado interesse pela teologia trinitaria. Esse
movimento de revitaliza¢do, em que LaCugna é uma das pioneiras em lingua inglesa’, insere-
se em um processo mais amplo, no qual toda a teologia procura “caminhos novos de inteligéncia
da f&” que privilegiem a perspectiva historico-salvifica®. “Na origem da procura de modos
novos de reflectir a fé trinitaria esta o distanciamento critico face a forma como a doutrina

trinitaria era tradicionalmente proposta™

, principalmente nos manuais teoldgicos que iniciavam
“toda a teologia com um exercicio especulativo que dispensava quanto Deus, ao revelar-se na
histéria, disse acerca de Si. Este foi um dos pontos em que mais insistiu a critica
contemporanea”'?,

Nesse contexto, LaCugna entende que, se “o declinio da vitalidade da doutrina sobre a
Trindade resultou da preocupagdo com os aspectos internos e eternos da Trindade ‘imanente’,

a parte da economia, que foi sua base original”!!

, a revitalizagdo de tal doutrina viria pela
recuperagdao de seu insight central: “a autocomunicacao de Deus em Cristo e a presenga
continua de Deus como Espirito estdo fundamentados no essencial e eterno ser de Deus como

Deus”!?

1.1.1 A tedloga Catherine LaCugna no campo da teologia trinitiria contemporinea

A obra de Catherine LaCugna situa-se nesse horizonte de retomada da teologia trinitaria
que caracterizou as quatro ultimas décadas do século XX. Para a autora, trata-se de uma
revitalizagdao de suma importancia, pois o que estd em jogo ¢ o fundamento da fé crista. Segundo

LaCugna, “o futuro do teismo cristdo parece depender da restauragdo da doutrina sobre a

6 “The so-called ‘Father of modern theology’, Friedrich Schleiermacher, was skeptical that the speculative doctrine
of the Trinity could serve as anything more than an appendix to dogmatics. In this he represented the whole ethos
of the Enlightenment”. LACUGNA, God for Us, p. 144.

7 MARMION, Declan. Trinity and Salvation: A Dialogue with Catherine LaCugna. The Irish Theological
Quarterly, Maynooth, v. 74, n. 2, p. 115-129, May 2009, p. 115-116.

8 PALMA, Alexandre. A renovagdo contemporanea da teologia trinitaria: Contexto, aquisi¢des e perspectivas.
Didaskalia, Lisboa, v. 40, n. 1, p. 59-75, jan. 2010, p. 62-63.

® PALMA, A renovagio contemporinea da teologia trinitéria, p. 60.

10 PALMA, A renovagdo contemporanea da teologia trinitaria, p. 61.

11 “The decline in vitality of the doctrine of the Trinity resulted from the preoccupation with the internal and eternal
aspects of the ‘immanent’ Trinity apart from the economy that was its original basis”. LACUGNA, Catherine
Mowry. The Trinitarian Mystery of God. /n: SCHUSSLER FIORENZA, Francis; GALVIN, John P. (Eds.).
Sistematic Theology: Roman Catholic perspectives. Minneapolis, MN: Fortress Press, 1991. v. 1, p. 174.

124[...] God’s selfcommunication in Christ and the ongoing presence of God as Spirit are grounded in the essential
and eternal being of God as God”. LACUGNA, The Trinitarian Mystery of God, p. 174.



43

Trindade na vida e na teologia”'®. Esse movimento de renovacio foi impulsionado, em grande
parte, por Karl Barth e Karl Rahner'®, sendo que esse tiltimo influenciou consideravelmente o
pensamento de Catherine LaCugna, motivo pelo qual recordamos alguns elementos da teologia
rahneriana.

E inegavel a fecundidade da contribui¢do de Rahner para o desenvolvimento da doutrina
trinitdria posterior a seus escritos. Neles, o conceito de autocomunicacdo de Deus ¢
especialmente relevante, evidenciando que, ao se revelar, Deus comunica seu proprio ser e se
d4 a conhecer ao ser humano tal como ¢'°. Essa compreensio foi elucidada no famoso axioma
rahneriano: “A Trindade econdmica é a Trindade imanente, e vice-versa”'®. Entre os inimeros
desdobramentos feitos a partir dessa formulagio, situamos a obra de LaCugna'’. Percebemos
que, em sua elaboragdo teoldgica, a autora caminhou perto de Rahner, especialmente em seus
primeiros artigos publicados'®. Progressivamente, porém, ela foi encontrando seu proprio
itinerrio reflexivo, sem deixar de lado a influéncia rahneriana'® e, ao mesmo tempo,
explicitando suas divergéncias com o tedlogo alemao?’.

A propria LaCugna destaca como o “esbogo sistematico de uma teologia trinitaria”,
elaborado por Rahner?!, desencadeou uma série de produgdes teologicas. A esse respeito, em

1997, na introdu¢do de uma nova edi¢dao em inglés do mesmo “esbo¢o”, ela afirma:

Talvez o maior tributo a Rahner seria reconhecer que, por causa de seu livro e das
discussoes teoldgicas dele decorrentes que ainda prosseguem, ja ndo ¢ verdade que,

13 ¢[...] the future of Christian theism would seem to depend on the restoration of the doctrine of trinity to life and

theology”. LACUGNA, Re-conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation, p. 1.

4 LACUGNA, God for Us, p. 210; LACUGNA, The Practical Trinity, p. 678.

IS RAHNER, Karl. Curso fundamental sobre la fe: Introduccion al concepto de cristianismo. Barcelona: Editorial
Herder, 1979, p. 147-148.

16 RAHNER, Karl. El Dios Trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la salvacion. In:
FEINER, Johannes; LOHRER, Magnus (Dirs.). Mysterium Salutis: Manual de teologia como historia de la
salvacion. Madrid: Cristiandad, 1969. v. 2, t. 1, p. 370. Em inglés, esse texto de Rahner foi publicado como obra
independente com o titulo The Trinity, como se 1€ na nota seguinte, por exemplo.

17 “Rahner’s influence on the flourishing of trinitarian discourse in general, and on LaCugna in particular, can
hardly be overstated. Although she chooses to ‘part ways’ with Rahner in her proposal for an alternative trinitarian
model, her knowledge of and respect for his work is demonstrated in her Introduction to the 1997 republication of
The Trinity” (CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 18).

18 Veja-se, por exemplo: LACUGNA, Re-conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation, p. 2-15, 22-23;
LACUGNA, The Relational God, p. 650, 661.

19 A respeito de outras influéncias significativas na teologia de LaCugna, consultar: CAMPBELL, 4 Study of the
Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 14-27. As principais referéncias teoricas de LaCugna
sdo divididas por Campbell em dois grupos: aqueles prévios a Barth e Rahner (p. 14-17) e autoras/es da segunda
metade do século XX (p. 17-21). A seguir, apresenta-se também uma panoramica da producdo académica sobre a
teologia de LaCugna (p. 21-27).

2 LACUGNA, God for Us, p. 221-224. Ver segdo 1.3.4.

2l RAHNER, El Dios Trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la salvacion, p. 359-449.
A expressdo “esbogo sistematico de uma teologia trinitaria” € do proprio Rahner (RAHNER, El Dios Trino como
principio y fundamento transcendente de la historia de la salvacion, p. 359).



44

se a doutrina da Trindade fosse “descartada como falsa, a maior parte da literatura
religiosa poderia muito bem permanecer virtualmente inalterada?2.

Previamente, em um artigo publicado em 1985, LaCugna identificou trés possiveis
posicionamentos diante do “ressurgimento” da teologia trinitaria’>. Um primeiro grupo’*
priorizou ‘“revisar as analogias trinitarias classicas para torna-las mais acessiveis na
atualidade™®. Apesar de a encarnagdo e o envio do Espirito serem assumidos na reflexio,
distanciando-se, portanto, da tendéncia preponderante até entdo, a doutrina trinitaria permanece

distante de uma “articulagiio com a experiéncia humana ordinaria”?®.

Uma segunda abordagem do conceito trinitario de Deus, em conformidade com a
pratica mais antiga da Igreja, reluta em iniciar com afirmagdes sobre Deus in se. Em
vez disso, concentra-se em falar do Deus-de-Jesus-Cristo. [...] Enfatiza que chegamos
a saber quem Deus ¢ ao nos concentrarmos nas ag¢des de Deus?’.

Nessa perspectiva, empenhada em resguardar a dimensao soteriologica da doutrina
trinitdria e torna-la mais explicita®®, LaCugna se situa juntamente com Eberhard Jiingel, Walter
Kasper, Jiirgen Moltmann, Patricia Wilson-Kastner e Piet Schoonenberg®. Incluimos ainda,
nesse grupo, Elizabeth Johnson, que também destaca a retomada da experiéncia cristd como
referéncia e fonte para a elaboragao da linguagem teoldgica como um dos aspectos relevantes

da revitalizacdo da teologia trinitaria:

22 “Perhaps the greatest tribute to Rahner would be to note that because of his book and the theological discussions
that continue to follow, no longer is it true that if the doctrine of the Trinity were to be ‘dropped as false, the major
part of religious literature could well remain virtually unchanged’”. LACUGNA, Catherine Mowry. Introduction.
In: RAHNER, Karl. The Trinity. New York: The Crossroad Publishing Company, 1997, p. xxi. A autora faz aqui
referéncia a um trecho de Rahner bastante citado ao se abordar o tema do “isolamento” ou da “irrelevancia” da
doutrina trinitaria para as demais areas da teologia ¢ para a vida cristd, ao qual também nos referiremos na se¢éo
1.3.1. Consultar: RAHNER, El Dios Trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la
salvacion, p. 361-362.

2 LACUGNA, Catherine M. Problems with a Trinitarian Reformulation. Louvain Studies, Louvain, v. 10, n. 4, p.
324-340, Fall 1985, p. 324-326.

24 A modo de exemplo, LaCugna nomeia Joseph A. Bracken, George Tavard, William. J. Hill, Heribert Miihlen e
Robert W. Jenson. LACUGNA, Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 326.

25 “A first strategy in recent decades has been to revise classical trinitarian analogies in order to make them more
accessible today”. LACUGNA, Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 326.

26 LACUGNA, Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 326.

27 “A second approach to the trinitarian concept of God, in conformity with the most ancient practice of the church,
demurs from starting with assertations about God in se. It concentrates instead on speaking of the God-of-Jesus-
Christ. [...] Emphasize that we come to know who God is by focusing on God’s actions”. LACUGNA, Problems
with a Trinitarian Reformulation, p. 326.

28 “Em todos estes eixos e caracteristicas maiores da hodierna reflexio trinitaria se reconhecera a decidida aten¢do
dedicada a economia salvifica como locus trinitario por exceléncia. Ela da, no fundo, expressdo concreta a
inspiracdo proveniente da teologia patristica, como também a identidade que o Grundaxiom [rahneriano]
sublinhara, entre o que Deus ‘de si’ disse na histdria e o que ¢ ‘em-si’ na vida imanente” (PALMA, A renovacdo
contemporanea da teologia trinitaria, p. 69).

2 LACUGNA, Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 324, 326 e 329.



45

A experiéncia cristd da fé [...] ¢ a matriz geradora da linguagem em relagdo ao Deus
Triuno. De modo inverso, a Trindade é um conceito legitimo porém secundario que
sintetiza a experiéncia concreta da salvagdo numa “férmula reduzida”. Trata-se de
uma estrutura teologica que codifica o Deus libertador encontrado na histéria. Sem a

devida atencdo a este enraizamento na experiéncia, a especulacdo em torno da

Santissima Trindade podera degenerar em acrobacias conceptuais ermas e vazias™®.

LaCugna indicou ainda um terceiro posicionamento frente ao renovado interesse pela
teologia trinitaria, incluindo aqueles/as “que, por uma variedade de razdes, ndo veem a

31 Porém, no verbete

necessidade de recuperar e reformular a doutrina trinitaria sobre Deus
“Trinity” da Encyclopedia of Religion, escrito em 1987, a autora, mantendo a caracterizagao
das duas primeiras tendéncias, mudou a descri¢do relativa ao terceiro grupo: trata-se de uma
“abordagem [que] usa o simbolismo trinitario para descrever as acdes de Deus na historia de
salvacdo, mas resiste a postular distingdes reais em Deus*2. Consideramos que essa nova
compreensdo de LaCugna ¢ mais acorde ao conjunto de obras teoldgicas desenvolvidas sob o
impulso revitalizador da doutrina sobre a Trindade.

Como aponta Margaret Campbell, “a onda [de renovagao] da teologia trinitaria do final
do século XX [...] estd atualmente em um periodo de reavaliacio™>. Observou-se, nesse
impulso de revitalizacdo trinitaria, uma tendéncia a tentar encontrar “uma concepcao correta
sobre a Trindade” que pudesse desfazer todo tipo de nds que ataram, por geragoes, formulagdes
e doutrinas trinitarias**. Nessa busca, muitos/as tedlogos/as se ocuparam excessivamente em
apontar “culpados” ou em identificar “bodes expiatdrios” a quem atribuir a responsabilidade
pelo distanciamento entre reflexao teologica e historia de salvagao, ou, na linguagem priorizada
por LaCugna, entre theologia e oikonomia®. E certo que esse afastamento ocorreu e teve
multiplas causas — identificadas, em grande parte, nos seis primeiros capitulos de God for Us>®.
No entanto, assim como sugere Campbell, consideramos oportuno evitar tais excessos em
apontar culpados®’ — tendéncia que reconhecemos estar presente na obra de LaCugna.

Apesar de alguns excessos — como o que acabamos de indicar e outros sobre os quais
comentaremos a medida que surjam em nossa exposi¢cdo — a teologia trinitaria de Catherine

LaCugna possui consisténcia e relevancia no cendrio teoldgico do final do século XX:

30 JOHNSON, Aquela que é, p. 284.

3 LACUGNA, Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 324.

32¢[...] approach [that] uses trinitarian symbolism to describe God’s deeds in redemptive history but resists positing
real distinctions in God”. LACUGNA, Trinity, p. 9362.

33 CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna |...], p. 23.

3% CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna |...], p. 23.

35 CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna |...], p. 23

36 LACUGNA, God for Us, p. 19-205.

37T CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna |...], p. 23.



46

LaCugna foi reconhecida nacional e até internacionalmente como uma tedloga
sistematica, especulativa e construtiva, que deu uma contribui¢do original e criativa
para a recuperacdo da doutrina da Trindade no Ocidente como a maneira
distintivamente cristd de falar sobre Deus. Ao mesmo tempo, o foco de seu trabalho
era eminentemente pastoral®®,

Debrucando-nos sobre os artigos publicados pela autora antes do lancamento de seu
livro God for Us, podemos perceber como sua teologia trinitaria foi sendo gestada nos anos
prévios, dedicados a pesquisa e a docéncia®®. Notamos como elementos foram sendo retomados
de uma publicagiio a outra e como foram sendo perfilados*’.

A esse respeito, destacamos um testemunho de cunho pessoal de sua amiga — e também
tedloga — Mary Ann Donovan, em um Simpoésio, cujo tema foi A Teologia Trinitaria de
Catherine Mowry LaCugna. Tal evento aconteceu em 1999, na Universidade de Notre Dame
(Indiana, Estados Unidos), na qual LaCugna lecionou por varios anos. Na ocasido, Donovan
apresentou uma breve reflexdo em que imaginava uma conversa que poderia ter tido com a
propria LaCugna, atestando que, quando se conheceram, nos inicios da década de 1980, ja

estavam presentes as intui¢des fundamentais que a autora desenvolveria ao longo dos anos:

Vocé tinha tanta certeza desde o inicio de que quem ¢ Deus e o que Deus faz sdo dados
inseparaveis. Nos anos em que conheci vocé, aquele insight teoldgico era como uma
teoria — uma convicgdo apaixonadamente sustentada, cujos fundamentos intelectuais
e praticos vocé estava explorando*!.

38 “LaCugna was recognized nationally and even internationally as a speculative and constructive systematic
theologian who made an original and creative contribution to the retrieval of the doctrine of the Trinity in the West
as the distinctively Christian way of speaking about God. At the same time, the focus of her work was eminently
pastoral”. HILKERT, Mary Catherine. Catherine Mowry LaCugna’s Trinitarian Theology: The Vocation of the
Theologian. Horizons, Villanova, v. 27, n. 2, p. 338-342, 2000, p. 340.

3 Citamos alguns exemplos desse processo. No artigo Re-conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation,
publicado em fevereiro de 1985, nota-se a “ontologia da relagdo” — apice de God for Us — sendo elaborada: a autora
menciona, por exemplo, “Deus-em-relacdo” como modelo para tematizar o Deus Tritno (p. 14). Nesse mesmo
artigo (p. 17, 19-21), ha também elementos interessantes sobre a necessaria articulagdo entre apdfase, discurso
sobre Deus e diversidade de linguagens e modelos teoldgicos, que sera posteriormente desenvolvida no livro (God
for Us, p. 324-335 € 361). Por sua vez, o artigo The Relational God, publicado em dezembro de 1985, traz a génese
da intuicdo fundamental do que vira a ser a ontologia da relagdo: apesar dos problemas com o termo “pessoa” na
teologia trinitaria, esse termo aponta para algo fundamental que precisa ser recuperado, a saber, a divina
relacionalidade (p. 649). No artigo Problems with a Trinitarian Reformulation, também publicado em 1985, uma
nota apresentada pela autora indica que, naquele momento, ela ja estava “envolvida na preparacdo de um livro
sobre a Trindade” (p. 324).

40 Por exemplo, em artigo publicado em 1985, LaCugna mantém aberta a possibilidade de uma teoria que tematize
exclusivamente sobre a Trindade imanente, embora ja se mostre propensa a rejeitar tal opcdo (LACUGNA,
Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 331). Posteriormente, em God for Us (p. 222-230), a autora se
posicionara explicitamente contraria a qualquer reflex@o teolodgica que se refira unicamente a “vida interna” de
Deus.

41 “You were so sure from the outset that who God is and what God does are inseparable data. In the years I first
knew you that theological insight had the feel of a theory — a passionately held conviction whose intellectual and
practical underpinnings you were exploring”. DONOVAN, Mary Ann. The Trinity, Pastoral Theology, and
Catherine LaCugna: The trajectory of a friendship. Horizons, Villanova, v. 27, n. 2, p. 354-359, 2000, p. 358.



47

Uma interessante sintese do projeto teoldgico de nossa autora foi escrita por Elizabeth
Groppe, herdeira teologica do pensamento de LaCugna e que, apds sua morte, tornou-se a

principal propagadora de sua teologia e atenta defensora frente aos criticos**:

LaCugna escreveu com a convicgdo de que a doutrina da Trindade € a pedra angular
da teologia sistematica e um ensinamento eminentemente pratico [...]. Ela também
acreditava que a renovagdo dessa doutrina — uma doutrina tdo frequentemente
percebida como tudo, menos pratica — exigiria uma reconceitualizagao do proprio
paradigma da Trindade econdmica e imanente que Rahner [...] havia utilizado. Ela
examinou a tradigdo para encontrar recursos para uma abordagem alternativa e propos
a distingdo patristica entre oikonomia (o mistério da salvagdo) e theologia (o mistério
de Deus) como um marco referencial para a teologia trinitaria contemporanea. Ela
enfatizou a inseparabilidade de oikonomia e theologia — de soteriologia e teologia — e
isso a levou a formulagdo de uma ontologia teoldgica relacional®’.

Nesse projeto teologico, LaCugna empenhou seus anos de producdo académica que
culminaram na publicacdo de God for Us. Sua intengdo era que esse fosse um primeiro livro,
abrindo o panorama a outras publicagdes nas quais ela trabalharia desdobramentos da ontologia
da relagao. Infelizmente, porém, sua prematura morte, aos 44 anos, impediu a realizagdo de tal
objetivo, apenas esbo¢ado no ultimo capitulo de God for Us. A convicgdo central que norteia

todo o pensamento da autora ¢ por ela propria sintetizada na Introducao de seu livro:

A doutrina da Trindade é, em ltima analise, uma doutrina pratica com consequéncias
radicais para a vida cristd. Essa ¢ a tese deste livro. A doutrina da Trindade, que ¢ a
maneira especificamente cristd de falar sobre Deus, [...] é, em ultima analise, ndo um
ensinamento sobre a natureza abstrata de Deus, nem sobre Deus isoladamente de tudo
0 que ndo seja Deus. Ela é um ensinamento sobre a vida de Deus conosco e nossa vida
umas/uns com as/os outras/os. A teologia trinitaria poderia ser descrita como uma
teologia do relacionamento par excellence, que explora os mistérios do amor, das
relagdes, da pessoalidade e da comunhdo, no horizonte da autorrevelagdo de Deus na
pessoa de Cristo e na atividade do Espirito**.

42 CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna |...], p. 34.

43 “LaCugna wrote from the conviction that the doctrine of the Trinity is the cornerstone of systematic theology
and an eminently practical teaching [...]. She also believed that the renewal of this doctrine — a doctrine so often
perceived as anything but practical — would require a reconceptualization of the very paradigm of the economic
and immanent Trinity that Rahner [...] had used. She surveyed the tradition to find resources for an alternative
approach and proposed the patristic distinction of oikonomia (the mystery of salvation) and theologia (the mystery
of God) as a framework for present-day trinitarian theology. She emphasized the inseparability of oikonomia and
theologia — of soteriology and theology — and this led her to the formulation of a relational theological ontology”.
GROPPE, Elizabeth Teresa. Catherine Mowry LaCugna’s Contribution to Trinitarian Theology. Theological
Studies, Milwaukee, v. 63, n. 4, p. 730-763, 2002, p. 730-731. Elizabeth Groppe conviveu com LaCugna em seus
ultimos anos de vida e foi por ela orientada em seu Ph.D., defendido em 1999, na Universidade de Notre Dame.
Neste artigo, Groppe traz, além de suas proprias explicitacdes da teologia de LaCugna, algumas afirmagoes da
autora feitas em conferéncias e cursos realizados em diferentes faculdades nos Estados Unidos, na década de 1990.
4 “The doctrine of the Trinity is ultimately a practical doctrine with radical consequences for Christian life. That
is the thesis of this book. The doctrine of the Trinity, which is the specifically Christian way of speaking about
God, [...] is ultimately therefore a teaching not about the abstract nature of God nor about God in isolation from
everything other than God, but a teaching about God’s life with us and our life with each other. Trinitarian theology
could be described as par excellence a theology of relationship, which explores the mysteries of love, relationship,



48

Para explicitar, portanto, a teologia trinitdria como ontologia da relacio, que se debruca
sobre o “mistério de Deus [...], revelado em Cristo e no Espirito como o mistério de amor, o
mistério de pessoas em comunhao, que, em prol da vida, abarca a morte, o pecado e toda forma
de alienagido™*’, LaCugna inicia sua obra com um percurso historico. Esse se desenvolve em
seis capitulos, que correspondem a primeira parte de God for Us, intitulada “O surgimento ¢ a
queda da doutrina sobre a Trindade”*®. No capitulo 1, a autora explicita a origem e o significado
de oikonomia e theologia, bem como a evolugdo desses conceitos em meio as controvérsias
cristologicas e trinitarias dos primeiros séculos do cristianismo. Os capitulos 2, 3, 5 e 6 sdo
dedicados a examinar a formulacdo da doutrina sobre a Trindade nos escritos dos Padres
Capadocios, de Agostinho, de Tomas de Aquino e de Gregdrio Palamas, respectivamente. Esses
autores sdo selecionados por LaCugna em vista de seu projeto em constru¢do, abrangendo
referéncias teologicas tanto da tradicdo grega quanto da latina. Em meio a essa sequéncia, o
capitulo 4 centra-se no desenvolvimento da liturgia cristd, especialmente as doxologias, as
oragdes eucaristicas e os credos, observando como foram passiveis de diversas interpretacdes
teologicas, provocando e sustentando varias controvérsias dogmaticas €, a0 mesmo tempo,
evidenciando como ‘“os parametros da oracdo litargica foram for¢ados a mudar a luz das
resolucdes daquelas mesmas controvérsias cristologicas e trinitarias™’.

Com esse percurso, LaCugna ndo almeja apresentar uma historia da doutrina trinitaria,
“mas uma analise de um conjunto especifico de questdes em teologia sistematica, dentro do
quadro teorico fornecido pela distingio entre oikonomia e theologia™*®. Seu interesse principal
¢ identificar as razoes historicas e teoldgicas que levaram ao distanciamento entre economia e
teologia, entre historia de salvacdo e reflexdo teoldgica, uma vez que a autora encontra nessa
separacao as principais causas que conduziram a desconexao entre a doutrina sobre a Trindade
e a vida crista.

A seguir, nos quatro capitulos que compdem a segunda parte do livro*’, ela expde de

modo sistematico e detalhado sua teologia trinitaria, compreendida como “uma ontologia da

personhood and communion within the framework of God’s self-revelation in the person of Christ and the activity
of the Spirit”. LACUGNA, God for Us, p. 1.

45 “The mystery of God [...] revealed in Christ and the Spirit as the mystery of love, the mystery of persons in
communion who embrace death, sin, and all forms of alienation for the sake of life”. LACUGNA, God for Us, p. 1.
4 LACUGNA, God for Us, p. 21-205.

47 «[...] the patterns of liturgical prayer were forced to change in the light of the resolution of those same
christological and trinitarian controversies”. LACUGNA, God for Us, p. 112.

48 «[...] but an analysis of a specific set of issues in systematic theology within the theoretical framework provided
by the distinction between oikonomia and theologia”. LACUGNA, God for Us, p. 9.

¥ LACUGNA, God for Us, p. 207-417. O contetido desses capitulos sera apresentado na se¢io 1.3.



49

relagdio, uma descricdo do que significa ser uma pessoa e existir como pessoas em comunhio”>°,

uma vez que, segundo infere a autora, “a doutrina da Trindade afirma que a ‘esséncia’ de Deus
é relacional, é orientada-para-outro/a™!.

Nossa proposta de teologia trinitaria, inspirada na ontologia da relacdo de LaCugna,
pretende estar profundamente enraizada na “logica” de Deus manifestada na historia de
salvacdo®? e, a0 mesmo tempo, relacionar-se “com as demais areas da teologia, assim como

com a ética, a espiritualidade e a vida da Igreja™>

, como propde a autora. Introduzindo-nos
progressivamente no pensamento de LaCugna, detenhamo-nos, a seguir, em um breve

levantamento dos impactos de God for Us no cendrio teoldgico.

1.1.2 A repercussao de God for us: criticas e desdobramentos

Especialmente nos paises de lingua inglesa, nota-se uma repercussao significativa de
God for us. Tendo tido, em geral, boa aceitagcdo, em 1992, a obra recebeu o primeiro prémio da
categoria “Theology Book”, concedido pela Catholic Press Association. Varias recensoes ¢
comentarios sobre o livro foram publicadas entre 1992 e 1994°*, A maioria coincide tanto no
que ¢ valorizado quanto nos aspectos criticados. Em geral, elogia-se a revitalizacao da doutrina
trinitaria alcangada pela abordagem feita por LaCugna e a reintegracdo que a autora estabelece

entre teologia, liturgia e espiritualidade:

A professora LaCugna, [da Universidade] de Notre Dame, nos deu uma raridade
notavel, um livro 1util e importante sobre a doutrina da Trindade: util, porque traz muita
informacao sobre a histdria e a discuss@o atual dessa doutrina; importante, por causa
das novas contribuigdes que faz a essa historia e a essa discussdo. Tudo isso a servico
de resgatar tal doutrina dos reinos mais abstratos e obscuros da teologia académica e
revela-la como o coracdo da vida e da adoragdo cristas™>.

30«[...] an ontology of relation, a description of what it means to be a person and to exist as persons in communion”.
LACUGNA, God for Us, p. 243.

31 “The doctrine of the Trinity affirms that the ‘essence’ of God is relational, other-ward”. LACUGNA, God for
Us, p. 243.

2 HILKERT, Catherine Mowry LaCugna’s Trinitarian Theology, p. 341.

33 LACUGNA, God for Us, p. ix.

>4 Destaca-se 0 Review Symposium da obra, realizado em 1993, no qual quatro autoras/es (Susan Wood, Roger
Haight, Mary Ann Donovan e Barbara A. Finan) apresentaram sua apreciag@o do livro e propuseram questdes que
foram respondidas por LaCugna. REVIEW Symposium God for Us. Horizons, Villanova, v. 20, n. 1, p. 127-142,
1993.

35 “Professor LaCugna of Notre Dame has given us that considerable rarity, a useful and important book on the
doctrine of the Trinity — useful because it conveys so much information about the history and current discussion
of that doctrine, important because of the new contributions it makes to that history and discussion, all in the
service of rescuing the doctrine from the most abstract and obscure realms of academic theology and revealing it
as the heart of Christian life and worship”. HUGGESS, Robert David. Reviews and Notices. God for Us: The
Trinity and Christian Life. Sewanee Theological Review, Sewanee, Tennessee, v. 35, n. 3, p. 304-306, 1992, p. 304.



50

A forga do livro reside em LaCugna demonstrar as implica¢des da teologia trinitaria
para a pratica. [...] Ela consegue dissipar as criticas contra a impraticabilidade da
Trindade ao mostrar as importantes consequéncias existenciais dessa concepcao
distintamente cristd de Deus™.

Ao fazer uma apreciacdo da hipotese de [LaCugnal], deve-se, antes de tudo, reconhecer
que ela conseguiu apresentar uma compreensao da Trindade que ¢ facilmente
inteligivel para a maioria das/os cristds/dos que se dirigem as pessoas divinas em
oragdo pessoal e na adoragdo publica da Igreja, mas que ha muito desistiram de
qualquer tentativa de compreender a explicagdo classica da Trindade em termos de
processdes imanentes e relagdes subsistentes®’.

As principais criticas, por sua vez, se referem ao que parece ser uma reducgao da teologia
trinitdria meramente ao plano econdmico e a uma possivel identificacdo entre theologia e
Trindade imanente, assim como entre oikonomia e Trindade econdmica®®. O abandono da
linguagem Trindade econdmica/Trindade imanente, proposto por LaCugna, ¢ enfaticamente
questionado por suas consequéncias sobretudo no que se refere a liberdade divina e a distingao
Deus-criagdo. Entre os/as principais criticos/as de God for Us, destacamos Colin Gunton®’, Earl
Muller®, Thomas Weinandy®', Barbara Finan®® e Joseph Augustine DiNoia®’. Em 1993, a
propria autora se posicionou sobre alguns dos questionamentos feitos®*.

A respeito da maior parte das criticas, concordamos com o que afirma Margaret
Campbell, cuja tese de doutorado tem como objeto de estudo a teologia trinitaria de LaCugna:

“Suas perspectivas sdo mais sofisticadas do que sugeririam as conclusdes a que alguns de

36 “The book’s strength lies in LaCugna’s showing the implications of trinitarian theology for practical. [...] She
succeeds in dispelling criticism against the impracticality of the Trinity by showing the important existential
consequences of this distinctly Christian conception of God”. PAPANIKOLAOU, Aristotle. Reviewed Work(s).
God for Us: The Trinity and Christian Life by Catherine Mowry. The Journal of Religion, Chicago, v. 73, n. 3, p.
437-438, July 1993, p. 438.

57 “In making an appraisal of L.’s hypothesis, one should first of all acknowledge that she has succeeded in
presenting an understanding of the Trinity which is readily intelligible to most Christians who address the divine
persons in personal prayer and the public worship of the Church but have long ago given up any attempt to
comprehend the classical explanation of the Trinity in terms of immanent processions and subsistent relations”.
BRACKEN, Joseph A. Book Review. God for Us: The Trinity and Christian Life. Theological Studies, Milwaukee,
v. 53, n. 3, p. 558-560, 1992, p. 559.

58 GROPPE, Catherine Mowry LaCugna’s Contribution to Trinitarian Theology, p. 741-742.

% GUNTON, Colin E. Book Reviews. God for Us: The Trinity and Christian Life. Scottish Journal of Theology,
v.47,n.1, p. 135-137, Feb. 1994; GUNTON, Colin E. The Promise of Trinitarian Theology. 2nd ed. Edinburgh:
T&T Clark, 1997, p. xvii-xix.

SO MULLER, Earl. The Science of Theology. A Review of Catherine LaCugna’s God For Us. Gregorianum, Roma,
v.75,n.2,p.311-341, 1994.

61 WEINANDY, Thomas Gerard. The Immanent and Economic Trinity. The Thomist, Washington, v. 57, n. 4, p.
655-666, 1993.

2 FINAN, Barbara A. Review Symposium God for Us: Four Perspectives - 1. Horizons, Villanova, v. 20, n. 1, p.
134-135, 1993.

9 DINOIA, Joseph Augustine. Reviews. God for Us: The Trinity and Christian Life. Modern Theology, v.9, 1. 2,
p. 214-216, 1993.

% LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response.



51

29605

seus/suas criticos/as chegam”®. Como detalham Campbell®®, Suzanne Wilson®” e Declan

68 muitas das avaliagdes feitas, embora vélidas em certa medida, nio correspondem

Marmion
ao conjunto do pensamento da autora, nem se sustentam inteiramente quando as afirmacgdes,
em lugar de serem tomadas fora de seu contexto, sdo confrontadas com uma leitura atenta de
God for Us e, em alguns casos, com os esclarecimentos apresentados por LaCugna
posteriormente ao langamento do livro®’.

Importa, porém, reconhecer que hd formula¢des feitas por nossa autora, no
desenvolvimento de sua ontologia da rela¢do, que sdo passiveis de discordancia teologica e,
inclusive, de refutagdo. Isso, no entanto, € algo compreensivel — e até mesmo inevitavel — ao se
tratar de uma proposta teoldgica com bastante novidade e ainda em vias de formulagio’. A
esse respeito, faz-se ainda interessante registrar que “God for Us pretendia ser apenas o preludio
do que deveria ter sido uma vida inteira de ensino e escrita. Seus planos mais imediatos incluiam
um livro sobre a teologia do Espirito Santo que seria intitulado Living in the Spirit of God, the
Spirit of Christ”’", no qual LaCugna trabalhava a época de seu falecimento’”. Segundo
Elizabeth Groppe, a autora tinha a intencao de escrever sobre pneumatologia desde que concluiu
o mestrado, em 1974. No entanto, ela publicou primeiramente God for us por considerar que
“uma teologia sobre o Espirito Santo requer um fundamento trinitario solido””>.

Igualmente, poder-se-ia supor o desenvolvimento de uma cristologia a luz da ontologia

da relacdo. A auséncia de maior aprofundamento cristolégico ¢ apontada como um dos

% “Her views are more sophisticated than the conclusions some of her critics come to would suggest”.
CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 27.

% CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 154-176.

67 WILSON, Suzanne Marie. Seeking Right Relationship: The Interaction of Spirituality and Ethics. 268 p. Tese
(Doutorado em Filosofia/Teologia) — University of St. Michael’s College, Toronto, 2002, p. 144-145.

8 “My sense is that there are some truth in these criticisms even if a number of then are overstated and overlook
subtleties in LaCugna’s discussion” (MARMION, Trinity and Salvation, p. 124).

% Neste capitulo e no capitulo 5, abordaremos aquelas criticas — bem como as respostas de LaCugna e de algumas
autoras que defendem seu pensamento, tais como Elizabeth Groppe e Margaret Campbell — que se relacionam
diretamente as tematicas desta pesquisa. Para questdes alheias a nossa investigacdo, remetemos, oportunamente, a
outros trabalhos.

70 “One sense in LaCugna a divided mind on the matter, with a final position still in flux and formulations not yet
fixed” (IMBELLI, Robert P. God for Us or God for God? Commonweal, New York, v. 120, n. 2, p. 23-26, Jan.
1993, p. 25). O autor se refere especificamente a discussdo sobre o posicionamento de LaCugna em relagdo ao
referencial “Trindade econdmica/Trindade imanente”. No entanto, compreendemos ser possivel atribuir a fluidez
de certas formulagdes também ao processo de amadurecimento do pensamento da autora.

"1 «[...] God for us was intended only as the prelude to what should have been a life-time of teaching and writing.
Her most immediate plans included a book on the theology of the Holy Spirit that was to be entitled Living in the
Spirit of God, the Spirit of Christ” (GROPPE, Elizabeth Teresa. From God for Us to Living in the Spirit of God,
the Spirit of Christ: Catherine Lacugna’s Trinitarian Theology as a Foundation for Her Theology of the Holy Spirit.
Horizons, Villanov, v. 27, n. 2, p. 343-346, 2000, p. 343).

72 GROPPE, Catherine Mowry LaCugna’s Contribution to Trinitarian Theology, p. 731.

73 GROPPE, From God for Us to Living in the Spirit of God, the Spirit of Christ, p. 343.



52

elementos faltantes em God for Us por Mary McCormick’. Robert Hughes, no entanto, em
consonancia com o que informa Groppe, sugere que tal auséncia vinha do fato de que LaCugna
intencionava produzir “uma teologia sistematica completa” e que um livro sobre cristologia era,
portanto, de se esperar nos anos subsequentes’>.

Apesar de que tais publicacdes nao foram feitas por LaCugna, sua obra encontrou
continuidade em teses, dissertagdes e outras produgdes teologicas que a tomam como

referéncia. Em relacdo a essas ultimas, Mary McCormick menciona alguns exemplos:

A teologia trinitaria pratica de LaCugna tem provocado consideravel discussdo
académica. Aquelas/es que sdo convencidas/os por seu argumento usam seu trabalho
como ponto de partida para desenvolver suas proprias teologias. Por exemplo,
Michael Downey baseia-se em sua doutrina pratica da Trindade para explorar
possibilidades para o desenvolvimento de uma nova compreensdo da espiritualidade
crista. [...] Patricia Fox usa a teologia trinitaria de LaCugna para abordar questdes em
eclesiologia’®.

Entre as pesquisas doutorais, cinco parecem-nos mais relevantes, sendo que apenas uma
se contrapde ao pensamento da autora. Destacamos, inicialmente, a pesquisa de Margaret Anne
Campbell’’, a qual recorremos em diversos pontos de nosso percurso. A autora nos oferece uma
extensa e detalhada andlise sobre a compreensdo da transcendéncia do Deus Tritino decorrente
da ontologia da relacdo’®, respondendo habilmente as criticas de que a proposta de LaCugna
ameaga a compreensio cristd da liberdade divina”.

Embora tenha algumas reservas em relagdo a certos aspectos da teologia trinitaria de
nossa autora, Campbell pde em evidéncia sua importante contribuicdo para a revitalizacdo da
doutrina sobre a Trindade®®. Como a propria Campbell assinala, sua tese se distingue de outros

estudos por aprofundar o uso da linguagem teoldgica como elemento significativo — e ignorado

" MCCORMICK, Mary T. Right Relations: A Test of the “Practical” Trinitarian Doctrine of God for Ecclesiology
in the Theologies of Catherine Mowry LaCugna and Edward Schillebeeckx. 344 p. Tese (Doutorado em Filosofia)
— Department of Theology, Fordham University, New York, 2001. p. 54. p. 92-93.

> HUGGESS, Reviews and Notices. God for Us, p. 306.

76 “LaCugna’s practical trinitarian theology has prompted considerable scholarly discussion. Those who are
convinced by her argument use her work as a starting point from which to develop their own theologies. For
example, Michael Downey relies on her practical doctrine of the Trinity to explore possibilities for the
development of a new understanding of Christian spirituality [...] Patricia Fox uses LaCugna’s trinitarian theology
to address issues in ecclesiology”. MCCORMICK, Right Relations, p. 54.

T CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...].

8 “LaCugna identifies the relationship between God and the world as the ‘fundamental and common structure of
all theological models,” and it is the integrity of her notion of God’s transcendence in this relationship that is under
scrutiny in this study” (CAMPBELL, A4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 2).
7 CAMPBELL, A4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], principalmente nas p. 36-
69, 154-177 e 178-206.

80 “T plan to take my place among those who hold some reservations about aspects of LaCugna’s trinitarian
theology, and yet who want to acknowledge the very important contribution she has made” (CAMPBELL, 4 Study
of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 3).



53

pela maioria dos/as comentadores/as — na obra de LaCugna®!, além de ter como referéncia os
varios artigos publicados por ela, enquanto a maioria dos/as demais autores/as recorre apenas a
God for Us e um ou dois escritos prévios®?.

Kristin Graff-Kallevdg®, por sua vez, analisa a rela¢do entre a Trindade e o batismo na
teologia de Robert W. Jenson e Catherine LaCugna. Trata-se, porém, de perspectiva diferente
da que apresentaremos na segunda parte desta tese, ndo s6 pela comparacao com o pensamento
de Jenson, mas também por estar centrada na celebracao liturgica do batismo, enquanto a nossa
abordagem resgata o batismo como sacramento que se desenvolve ao longo da vida crista®*.
Além disso, como resultado de sua pesquisa doutoral, Graff-Kallevag propde uma interpretagcao
luterana desse sacramento no contexto cultural contemporaneo, com destaque para a realidade
norueguesa.

Outras duas teses mostram como a ontologia da relagdo realiza o propdsito almejado
por Catherine LaCugna: “restabelecer uma doutrina trinitaria de Deus no centro da teologia
cristd”®, de modo que a fé na Trindade — e a reflexdo sistematica sobre ela — fundamente e
nutra os demais ambitos do pensar teoldgico®®, bem como a existéncia concreta®’. Essas
pesquisas levam adiante o projeto iniciado por nossa autora, oferecendo desdobramentos em
eclesiologia, espiritualidade e ética.

Suzanne Marie Wilson examina como LaCugna “reformula fundamentos teologicos
para a ética e também apresenta uma espiritualidade especifica, isto ¢, um modo especifico de
compreender o complexo relacional entre Deus, o eu, as pessoas humanas e a Terra”®® que

“ilumina os vinculos entre os esfor¢os para criar estruturas ecossociais € econdmicas justas €

81 “My approach in this thesis is distinguished from other studies [...] firstly, [because] I explore in depth her
[LaCugna’s] use of theological language — doxological, apophatic and kataphatic speech, as well as her use of
metaphor and the theological model” (CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry
LaCugna [...], p. 3).

82 “The second aspect which sets my work apart from previous writers is the extent to which I engage with selected
articles written by LaCugna in the years preceding the publication of God for Us. Commentators have rightly noted
that material discussed in the early articles has been incorporated into God for Us” (CAMPBELL, 4 Study of the
Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 4).

3 GRAFF-KALLEVAG, Kristin. The Triune God and Baptism: An Analysis and Discussion of the Relationship
between the Trinity and Baptism in the Theology of Robert W. Jenson and Catherine M. LaCugna. Tese
(Doutorado em Teologia) — Norwegian School of Theology, Religion and Society, Oslo, 2015.

8 Ver capitulo 7, segdo 7.1.

8 LACUGNA, God for Us, p. 210.

8 LACUGNA, God for Us, p. 362-365, 378-380. Consultar também: LACUGNA, Re-conceiving the Trinity as
the Mystery of Salvation, p. 19; LACUGNA, The Practical Trinity, p. 678-679.

87 LACUGNA, God for Us, p. 377-410; LACUGNA, The Practical Trinity, p. 679-682.

88 «I examine how she recasts theological foundations for ethics and also presents a particular spirituality, that is,
a particular way of understanding the relational complex of God, self, human persons and the earth”. WILSON,
Seeking Right Relationship, p. 11.



54

os esforcos para cooperar com Deus na construg¢io do Reino”’. Wilson pde ainda em evidéncia
os valores que emergem da abordagem trinitdria de LaCugna e pontua que tais valores
respaldam e fortalecem “importantes giros” na ética catolica, tais como “uma compreensao da
pessoa como fundamentalmente comunal, uma énfase na qualidade e no carater das
comunidades, um foco na transformagao social, uma integragao entre a ética pessoal e a social,
e uma abertura para a diversidade no discurso ético”°.

Refletindo, por sua vez, a partir das reflexdes trinitdrias de LaCugna e de Edward
Schillebeechx, Mary McCormick®! procura desenvolver as implicacdes praticas da doutrina
sobre o Deus Tritino para a eclesiologia’?, em especial no que se refere a relagdes de “equidade
e mutualidade dentro da Igreja”®*. Sua proposta é apresentada como “uma teologia feminista da

%4 em articulacdo com “a missdo e a natureza do

missdo, da natureza e da estrutura da Igreja
Deus Tritino™*°, desenvolvendo tanto os aspectos positivos quanto negativos dessa correlagio’®.

Com uma contundente critica a obra de LaCugna e posicionando-se como defensor da
analogia psicologica da Trindade, por sua parte, o tedlogo Ruan Kelly se propde a fazer “uma
apreciagio catdlico-romana” da teologia trinitdria da autora’’. Inicialmente, em sua tese, Kelly
situa a autora no contexto da teologia contemporanea bem como do feminismo®®. A seguir, relé
a proposta de LaCugna a luz de Agostinho e de Tomés de Aquino, reabilitando a tradi¢ao

teoldgica latina que, segundo Kelly, ¢ considerada pela autora como fundamentalmente

8 <[ ...] her understanding of the relational complex illumined links between efforts to create just eco-social and

economic structures and efforts to cooperate with God in the shaping of the reign of God”. WILSON, Seeking
Right Relationship, p. 244.

9 “The values which emerge from LaCugna’s approach to the symbol of Trinity support and strength important
shifts in Roman Catholic ethical analysis, such as an understanding of the person as fundamentally communal, an
emphasis on the quality and character of communities, a focus on social transformation, an integration of personal
and social ethics, and an openness to diversity in ethical discourse”. WILSON, Seeking Right Relationship, p. 168.
I MCCORMICK, Right Relations.

92 “I agreed with LaCugna that the doctrine of the Trinity is practical, with radical consequences for Christian life.
I wanted to test out her thesis with regard to ecclesiology” (MCCORMICK, Right Relations, p. 6). A afirmagao de
LaCugna a qual McCormick se refere ¢ mencionada por nossa autora em diversas ocasides; indicamos algumas
referéncias: LACUGNA, God for Us, p. 1, 249 e 377, LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for
Theology?, p. 2; LACUGNA, The Practical Trinity, p. 679.

93 MCCORMICK, Right Relations, p. 2.

% MCCORMICK, Right Relations, p. 3.

% MCCORMICK, Right Relations, p. 6.

% «[...] while there is some evidence in the ecclesiology of Vatican II and contemporary theology for a positive
correlation between the patterns of relations suggested by the trinitarian doctrine of God and the patterns of
relations in the church, there is also evidence of a negative correlation. This negative correlation is found in the
patriarchal hierarchy of the institutional church. The patriarchal, hierarchical church restricts the sacramental life,
preaching, and decision making of the church to a select group of people who rank above everyone else”
(MCCORMICK, Right Relations, p. 252-253).

97 KELLY, Ruén. On Behalf of the Psychological Analogy: A Roman Catholic Appraisal of Catherine M.
LaCugna’s Trinitarian Theology. 24- p. Tese (Doutorado em Sagrada Teologia) — St Patrick's Pontifical College,
Maynooth, 2015.

%8 KELLY, Ruén. On Behalf of the Psychological Analogy, p. 15-47.



55

deficiente®. O autor critica também o modo como “LaCugna incorpora e modifica o axioma de
Rahner”'® e combate o corolario proposto pela autora para restaurar a unido oikonomia-
theologia''. Finalmente, Kelly afirma a viabilidade da “analogia psicolégica como uma
importante fonte na atual renovagdo da teologia trinitaria no Ocidente”, concluindo que o
paradigma teologico de LaCugna “deve ser rejeitado, porque carece de clareza, fundamenta-se
numa leitura imprecisa dos Padres da Igreja e esta mais preocupado com certos interesses”, a
partir dos quais a autora 1¢ as fontes historicas'%%.

Fazemos ainda mencdo a uma tese'® em que Neomi Dolores DeAnda supostamente
baseia-se, entre outras/os autoras/es, na obra de LaCugna — remetendo especialmente a
articulacdo entre oikonomia e theologia e a tematizagdo da comunhao divino-humana — para
desenvolver uma leitura teologica de escritos de Maria Anna Agueda de San Ignacio. O foco
principal do estudo sdo as noc¢des de imago Dei e imago Christi relacionadas ao uso, feito pela
mistica mexicana, da imagem do leite materno de Maria, mae de Jesus. Indicando “El Camino
de la Leche”'™ como itinerdrio que possibilita o conhecimento de Deus e a unido com a
Trindade'®, DeAnda se propde a identificar a relagio direta de Maria “com Deus, assim como
com cada parte individual da Trindade [sic]”'%.

Porém, o resultado da pesquisa, situada no campo da Teologia Construtiva, ¢ bastante
questionavel, uma vez que DeAnda conclui, com base nos escritos de Maria Anna Agueda de
San Ignacio, “que Maria detém primazia sobre outras/os humanas/os de uma forma que a torna
igual as varias pessoas da Trindade, bem como parte do Deus inteiro [sic]”'"". Tais conclusdes,
além distorcerem as reflexdes de God for Us, estdao em total desacordo com a ortodoxia crista.

Merece também destaque um segundo grupo de teses — e uma dissertacdo — nas quais,
em maior ou menor medida, a teologia trinitaria de LaCugna serve de chave de leitura para

iluminar contextos culturais e sociais bastante diversos. Tais pesquisas discorrem sobre: a

% KELLY, Ruan. On Behalf of the Psychological Analogy, p. 49-97 e 181-221.

100 KELLY, Ruén. On Behalf of the Psychological Analogy, p. viii.

WL KELLY, Ruéan. On Behalf of the Psychological Analogy, p. 99-133.

102 KELLY, Ruén. On Behalf of the Psychological Analogy, p. viii.

13 DEANDA, Neomi Dolores. Images of God, Imago Dei and God’s Relationship with Humanity Through the
Image of Mary’s Breast Milk: A Focus Upon Sor Maria Anna Agueda De San Ignacio (1695-1756). 142 p. Tese
(Doutorado em Teologia Construtiva) — Loyola University, Chicago, 2011.

104 Assim ¢ designado o caminho espiritual proposto pela mistica mexicana Maria Anna Agueda de San Ignacio.
105 DEANDA, Images of God, Imago Dei [ ...], p. 67.

106 «“Maria Anna’s writings present a historical perspective where Mary is placed in direct relationship with the
entire Godhead as well as with each individual part of the Trinity”. DEANDA, Images of God, Imago Dei [...], p.
viii, grifo nosso na traducao.

107 “Based on these writings, I have argued that Mary holds primacy over other humans in ways that make her an
equal to the various persons of the Trinity as well as part of the entire Godhead”. DEANDA, Images of God, Imago
Dei[...], p. 99, grifo nosso na tradug@o.



56

proposta de um método pastoral que ajude mulheres coreanas a alcancar uma so6lida formacgao
pessoal e a reconciliagio com Deus e a Igreja'®; a integragio da identidade crista,
eminentemente trinitdria, e da identidade chinesa, marcada pela tradicdo confuciana!”’; a
contribuicdo da espiritualidade cristd para o bem-estar mental e espiritual de jovens mulheres
dos povos originarios do Pacifico na Nova Zelandia''’; uma reinterpretagio da doutrina sobre
a Trindade, incorporando uma concep¢ao simbolica (faaaloalo) tipica do processo de
pensamento da populagio de Samoa'!!; 0 modo como a fé crista trinitaria se tornou fundamento
para que a comunidade crista na Indonésia fosse agente de comunhao no contexto do Massacre
Indonésio de 1965/66'12.

Tendo evidenciado a diversidade de tematicas abordadas pelas teses inspiradas na
ontologia da relacdo e considerando também as criticas feitas a esse modelo teologico,
podemos, entdo, ver realizados os desejos expressos por LaCugna no prefacio de God for us:
“Ficarei muito feliz se duas coisas acontecerem como resultado deste livro: primeiro, que as
pessoas se detenham para pensar novamente sobre a doutrina da Trindade e, segundo, que sejam

estimuladas a pensar de uma maneira nova”'"?.

1.2 Orienta¢do metodologica: teologia feminista

Avangando na composi¢ao do quadro geral que orienta esta pesquisa, caracterizamos, a

seguir, a teologia feminista (TF) como horizonte metodoldgico que guia nossa reflexao.

108 YOO-HESS, Seung Hae. Individual Self and Communal Self: Developing Integrated Selves in Korean Women
for Transformation in the Church. 275 p. Tese (Doutorado em Teologia) — Faculty of the Candler School of
Theology, Emory University, Atlanta, 2011.

109 BAI, Joseph Hongzhang. Being Christian in Chinese Context: New Junzi, New Christian. 268 p. Tese
(Doutorado em Filosofia/Teologia Pratica) — St. Thomas University, Miami Gardens, FL, 2013.

HOLAUTUA, Therese Elizabeth. “But who do you say I am?”": Images of God, Pacific Young Women and Mental
Wellbeing. 212 p. Tese (Doutorado em Filosofia/Teologia) — University of Auckland, Auckland, 2020.

"T'VAAL Upolu Lumi. Faaaloalo: A Theological Reinterpretation of the Doctrine of the Trinity from a Samoan
Perspective. 328 p. Tese (Doutorado em Filosofia) — Faculty of Arts, Griffith University, Brisbane, 2006.

2 MAGGANG, Elia. The Doctrine of the Trinity Is the Key to Encouraging Christian Churches in East Nusa
Tenggara Province of Indonesia to Be Reconciling Communions in the Light of the Indonesian Massacre of
1965/66. 62 p. Dissertacdo (Mestrado em Estudos Teoldgicos) — Faculty of Education, Humanities and Law,
Flinders University, Bedford Park, Australia, 2016.

113 T will be very happy if two things happen as a result of this book: first, that people will pause to think about
the doctrine of the Trinity again, and second, that they will be stimulated to think in a new way”. LACUGNA, God
for Us, p. ix.



57

1.2.1 A originalidade e o “lugar de fala”!'* da teologia feminista

A TF surgiu nos anos 1970, como fruto, no ambito eclesial, dos movimentos de

emancipa¢do da mulher na sociedade, no periodo compreendido como segunda onda do

115

feminismo' °. De modo breve, podemos dizer que feminismo ¢ “um movimento para acabar

com sexismo, exploracdo sexista e opressdo”!''%, baseado na “convic¢do de que mulheres e

»117

homens sdo iguais em dignidade como seres humanos”''’, abarcando, porém, uma variedade

de tendéncias''® e modos de concretizar sua a¢io na sociedade.

O feminismo, em todas as disciplinas, ¢ uma critica abrangente ao ethos do patriarcado
em suas manifestagdes culturais, intelectuais, linguisticas, politicas e religioso-mitico-
simbolicas. [...] Atualmente, existem grandes diferencas entre as escolas de
pensamento feminista, tanto dentro quanto fora da teologia. Ndo existe uma Unica
escola de psicoterapia feminista, de teoria politica feminista, de critica literaria
feminista ou de teologia feminista. O campo ¢ pluralista e diversificado, ¢ ha
divergéncias sobre quase tudo, seja no nivel tedrico seja no estratégico. No entanto, a
teoria feminista quase sempre envolve o compromisso de promover a plena
humanidade de mulheres ¢ homens, por meio da critica, desconstrug@o ou reforma de
institui¢des ou formas de pensamento que aviltam as pessoas humanas. O feminismo,
portanto, direciona a energia de sua critica e sua perspectiva tedrica para o exercicio
concreto da relacionalidade, particularmente para aqueles modos de ser em relacao
que prejudicam, exploram ou, de qualquer outra forma, inibem a plena humanidade e

114 “Entende-se o conceito segundo o qual se defende que a pessoa [ou grupo social] que sofre preconceito [ou
outras formas de opressao] fale por si, como protagonista da propria luta e movimento, pleiteando o fim da
mediacdo e, consequentemente, da representacdo” (TEIXEIRA, Pensamento feminista, p. 14).

115 Considera-se que a primeira onda do feminismo ocorreu entre a segunda metade do século XIX e o inicio do
século XX, encabecgada pelas Sufragistas e sua luta pelo direito das mulheres ao voto. A segunda onda aconteceu
nos anos 1960-1970 e ¢é caracterizada como “feminismo explosivo e radical”, especialmente empenhado na luta
pela “redistribuicdo de direitos” e com forte “ligagdo com a nova esquerda”. Situada nas décadas de 1980 e 1990
(algumas estudiosas do movimento, incluem também a primeira década do século XXI), a terceira onda feminista
tem como marca principal as “lutas pelo reconhecimento identitario, pela representagdo e pela participagdo”,
enquanto “a justica de género encaminhava-se [...] para o ‘reconhecimento da diferenga’, eixo da gramatica
feminista na virada do século XX para o XXI” (TEIXEIRA, Pensamento feminista, p. 10, grifos da autora).
Atualmente, encontramo-nos na quarta onda do feminismo, em que se nota o surgimento “de uma nova geragao
politica, na qual se incluem as feministas, com estratégias proprias, criando formas de organizacdo [antes]
desconhecidas [...], autdbnomas, desprezando a mediagao representativa, sem liderangas e protagonismos, baseadas
em narrativas de si, de experi€ncias pessoais que ecoam coletivas, valorizando mais a ética do que a ideologia,
mais a insurgéncia do que a revolugdo” (TEIXEIRA, Heloisa [antes de 2023, Heloisa Buarque de Hollanda].
Explosdo feminista: arte, cultura, politica e universidade. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2018, p. 12).

Para uma abordagem das evoluc¢des e mudangas no movimento feminista ao longo do tempo em uma perspectiva
distinta a sua caracterizagdo por “ondas”, consultar: HOOKS, Bell. O feminismo é para todo mundo: politicas
arrebatadoras [livro eletronico]. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2018.

16 HOOKS, O feminismo é para todo mundo, p. 17.

17 «“Simply defined, feminism is the belief that women and men are equal in dignity as human beings”.
LACUGNA, Catherine Mowry. Catholic Women As Ministers and Theologians, America, New York, v. 167, n.
10, p. 238-248, Oct. 1992, p. 239.

18 Elencamos algumas delas, seguindo a subdivisio mais frequente: feminismo radical, feminismo liberal,
feminismo marxista, feminismo interseccional, feminismo da diferenga, feminismo das/os 99%. Por outro lado,
segundo Bell Hooks, ¢ possivel reunir as correntes feministas em dois grandes grupos: revoluciondrias, que visam
uma transformagao estrutural do sistema vigente (capitalismo neoliberal) por considerd-lo irremediavelmente
cumplice e sustentador do patriarcado; e reformistas, que almejam alterar o sistema atual para que, nele, mulheres
tenham mais direitos. HOOKS, O feminismo é para todo mundo, p. 19-20, 51-54.



58

a plena pessoalidade das mulheres. O feminismo esta preocupado em desmascarar e
desconstruir todas as linguagens, institui¢des, simbolos, entre outros, que perpetuam
o patriarcado'".

Desenvolvida primeiramente nos Estados Unidos, a TF espalhou-se por outras partes do
mundo, adquirindo matizes especificos segundo os novos contextos em que se desenvolvia.
“Para além de sua pluralidade, as teologias feministas tém em comum o fato de abracarem os
aportes do feminismo, porque querem contribuir, enquanto teologias, a libertagdo das
mulheres”'?°. Por isso, essa linha teoldgica supde um posicionamento consciente “ao lado de
todas as mulheres do mundo inteiro, valorizando explicitamente a sua humanidade auténtica e,
a0 mesmo tempo, expondo e criticando a sua continua violagio através do sexismo'?!, que &,
em si mesmo, um paradigma onipresente de um relacionamento injusto”!'?2,

Trata-se de uma abordagem teologica, feita principalmente por mulheres, cristas e
feministas, “que reconhecem, denunciam, criticam e desejam superar o patriarcado'®® na

sociedade, na Igreja e na convivéncia mutua. [...] E uma teologia contextual que leva em conta

a historicidade das situa¢des de vida e o carater restrito das afirmacdes teoldgicas”!?*. Desse

119 “Feminism across the disciplines is a wide-reaching critique of the ethos of patriarchy in its cultural, intellectual,
linguistic, political and religious-mythic-symbolic manifestations. [...] There are now vast differences among
schools of feminist thought, both within and without theology. There is no one school of feminist psychotherapy,
feminist political theory, feminist literary criticism, or feminist theology. The field is pluralistic and diversified,
and there are disagreements about nearly everything, both at the theoretical and strategic levels. However, feminist
theory almost always entails the commitment to promote the full humanity of women and men by critiquing,
deconstructing, or reforming institutions or forms of thought that demean human persons. Feminism thus directs
the energy of its critique and its theoretical perspective to the concrete exercise of relationality, particularly to
those modes of being in relationship that harm, exploit, or in any other way inhibit the full humanity and full
personhood of women. Feminism is concerned with unmasking and deconstructing all language, institutions,
symbols, and so forth that perpetuate patriarchally”. LACUGNA, God for Us, p. 267-268. Consultar também
LACUGNA, Catholic Women As Ministers and Theologians, p. 243.

120 <[] mas alla de su pluralidad, las teologias feministas tienen en comiin que abrazan los aportes del feminismo
porque quieren aportar, en cuanto teologias, a la liberacion de las mujeres”. AZCUY, Virginia Raquel. El método
cualitativo en la teologia feminista. La experiencia de las mujeres y un didlogo con Stephanie Klein sobre su
escucha. Perspectiva Teologica, Belo Horizonte, v. 53, n. 3, p. 671-700, set./dez. 2021, p. 675, grifo da autora.
121 “Historicamente, o sexismo sustentou que as pessoas do sexo masculino sdo, por natureza, inerentemente
superiores as pessoas do sexo feminino. Num modelo andlogo ao do racismo, este preconceito classifica um grupo
de seres humanos [as mulheres] como deficientes, ordena para os mesmos determinados papéis a serem cumpridos
e lhes nega certos direitos. [...] O sexismo se manifesta através de estruturas sociais, nas atitudes e na agdo pessoal,
entrelagadas no dominio publico e particular” (JOHNSON, Aquela que é, p. 45).

122 JOHNSON, Aquela que é, p. 25.

123 «“Q patriarcado ¢ a designagdo comum que se da as estruturas sexistas. [...] Designa uma forma de organizagdo
social” (JOHNSON, Aquela que é, p. 45). Configura-se como um sistema hierarquico familiar, social, ideoldgico
e politico através do qual (alguns) homens dominam mulheres, criangas e outros homens. “[Esa dominacion se da]
por medio de simbolos, ritos, tradiciones, leyes, educacion, imaginario popular o inconsciente colectivo,
maternidad forzada, heterosexualidad obligatoria, la division sexual del trabajo y la historia robada” (VIVAS
ALBAN, Maria del Socorro. Mujeres en la renovacion de la Iglesia. Bogota: PPC Colombia, 2016, p. 25).

124 HALKES, Catharina J. M. et al. Teologia Feminista/Feminismo/Movimento Feminista. /n: GOSSMANN,
Elisabeth. et al. Diciondrio de Teologia Feminista. Petropolis: Vozes, 1997, p. 502.



59

modo, a TF “introduz no circulo hermenéutico [...] a outra metade da humanidade e da Igreja,
enriquecendo a experiéncia de fé, sua formulacio e expressdes™!%.

Entre os diversos modos de caracterizar a TF, parece-nos especialmente interessante a
perspectiva da tedloga argentina Virginia Azcuy'?°, que, inspirada em uma formulagdo de
Hedwig Meyer-Wilmes, situa a teologia feminista na fronteira ou no limiar entre uma série de
“pares”: ciéncia e movimento, conhecimento e autoconhecimento, saber e experiéncia,

cristianismo e feminismo, tradi¢do androcéntrica'?’

e perspectiva libertadora. Esse lugar
fronteirico — que ¢, portanto, caracteristico da TF — caracteriza-se por tensdes €, a0 mesmo
tempo, pela possibilidade de superagdao e de novas definicdes dos limites, em um constante
movimento de travessia'?®,

Ao utilizar a teoria feminista como mediagao socioanalitica, a TF identifica as Sagradas
Escrituras e a Tradicao eclesial crista tanto como fonte de opressdao quanto como fonte para a
libertagdo e o empoderamento das mulheres'?’. Faz-se necessario, portanto, lidar com “a tensdo

130

que supde aceitar uma tradi¢do permeada por formas religiosas de kyriarcado'” e uma fé que

»131 - Assim sendo, fazer teologia feminista

proclama a salvacdo de toda forma de opressao
supde, como sugere Azcuy, permanecer no limiar — muitas vezes incomodo — entre cristianismo
e feminismo, sem renunciar a nenhum dos polos ou suprimir rapidamente a confrontacdo que
deles emerge, estabelecendo um “programa cientifico” que inclua modos possiveis de didlogo

e de discernimento entre ambos'32.

125 GIBELLINI, Rosino. Teologia do século XX. Sao Paulo: Loyola, 1998, p. 418-419.

126 AZCUY, El método cualitativo en la teologia feminista, p. 672.675-678.

1270 androcentrismo se caracteriza como uma postura mental e de agdo que, consciente ou inconscientemente,
coloca 0 homem como o paradigma para a significacdo de ser humano e como normativo para a experiéncia
humana (LACUGNA, God for Us, p. 267). “[...] una forma de desenvolvimiento del pensamiento androcéntrico
es la absolutizacion de lo masculino por medio de generalizaciones. [...] Lo problematico y opresivo de esta
realidad es que, en lo pretendidamente general y universal, las mujeres no pueden verse reflejadas a si mismas y
[a] sus experiencias” (AZCUY, El método cualitativo en la teologia feminista, p. 690).

128 «[...] la travesia consiste en la accion de poner limites y traspasarlos como algo constitutivo, inspirarse en el
encuentro de ciencia y movimiento para constituirse como critica cientifica feminista, atravesar con esperanza el
limite que separa el patriarcado del feminismo para poder discernir los espiritus en esa frontera”. AZCUY, El
método cualitativo en la teologia feminista, p. 672.

129 SCHUSSLER FIORENZA, Elisabeth. In Memory of Her: A Feminist Theological Reconstruction of Christian
Origins. 10" anniversary ed. New York, NY: The Crossroad Publishing Company, 1994, p. 33-36.

130 Kyriarcado ¢ um neologismo criado por Elisabeth Schiissler Fiorenza, derivado dos termos gregos Kvpiog
(Kyrios: senhor) e apyew (archein: governar ou dominar). Como explica Azcuy, ao utilizar kyriarcado, Fiorenza
amplia o conceito de patriarcado: “[hace referencia] al sistema piramidal masculino de estructuras sociales y
religiosas de subordinacion y opresion, que se encuentra activo en una interseccionalidad multiplicativa de clase,
raza, género, etnicidad, imperio y otras estructuras de discriminacion” (AZCUY, El método cualitativo en la
teologia feminista, p. 674). Consultar também: SCHUSSLER FIORENZA, E. Caminhos da Sabedoria: uma
introdug@o a interpretagdo biblica feminista. Sao Bernardo do Campo: Nhanduti Editora, 2009, p. 234.

131<[..] 1a tensién que supone aceptar una tradicién involucrada con formas religiosas de kyriarcado y una fe que
proclama la salvacion de toda forma de opresion”. AZCUY, El método cualitativo en la teologia feminista, p. 675-
676.

132 AZCUY, El método cualitativo en la teologia feminista, p. 676.



60

Na esteira das teorias feministas, a TF utiliza a categoria de género como media¢do que
possibilita analisar, entre outros, “o tema das identidades, masculino e feminino, e das relagdes
de poder”!¥. Essa categoria “contribui para a desconstrugiio do mito da neutralidade cientifica:
sua objetividade, imparcialidade, universalidade, e que sao fundamentais no discurso teologico
patriarcal”!3,

Outro aspecto relevante da TF ¢ sua relacdo com a militdncia no movimento feminista
como parte integrante de seu método: “o uso do instrumental analitico da teoria feminista ndo
se separa do movimento feminista de mulheres, mas mantém viva a conexdo entre as
experiéncias das mulheres e suas lutas por libertagio”!*>. Lutas essas que sdo diversas e se
expressam em uma multiplicidade de enfoques que o feminismo foi assumindo ao longo do
tempo.

Unidas no empenho por “evidenciar as tramas oculta(da)s da injustica e da desigualdade
baseadas nas diferencas sexogenéricas e em outras formas de opressdo que geram

99136

discriminagdo, violéncia e, em casos extremos, até¢ feminicidio” ', as varias correntes

137 como elemento relevante de sua acdo

feministas da atualidade incluem a interseccionalidade
e de sua luta. Nao nos referimos, portanto, “somente ao género, mas também a raga, a classe,
a0 heterossexismo e ao imperialismo”!*®, Em especial, nas teorias feministas latino-americanas,
“o género ¢, sem duvida uma variavel importante, porém inseparavel de outros eixos de
opressdo como as determinantes coloniais de nossas sociedades”!**. Como bem recorda o

feminismo para as/os 99%, nao € possivel operar de forma isolada, mas € necessario unir forgas

133 SERRATO, Andreia Cristina; CANDIOTTO, Jaci de Fatima Souza. A teologia feminista latino-americana:
novos sujeitos e novas posturas epistemologicas. Perspectiva Teologica, Belo Horizonte, v. 55, n. 3, p. 725-744,
set./dez. 2023, p. 734.

134 SERRATO; CANDIOTTO, A teologia feminista latino-americana, p. 734.

135 «[...] el uso de instrumental analitico de la teoria feminista, no se separa del movimiento feminista de mujeres,
sino que mantiene viva la conexion con las experiencias de mujeres y sus luchas de liberacion”. AZCUY, El
método cualitativo en la teologia feminista, p. 677.

136¢[...] evidenciar las tramas oculta(da)s de la injusticia y la desigualdad basadas en las diferencias sexo-genéricas
y en otras formas de opresiéon que generan discriminacion, violencia y, en casos extremos, hasta femicidio”.
AZCUY, El método cualitativo en la teologia feminista, p. 676.

1370 conceito surgiu na 4rea juridica, no final da década de 1990, tendo sido elaborado pela professora e advogada
Kimberlé Crenshaw. Posteriormente, passou a ser usado em outros campos. A teoria interseccional ¢ compreendida
como “o estudo de como a sobreposi¢@o ou a intersec¢do de identidades sociais, particularmente das identidades
minoritarias, sdo diretamente relacionadas aos sistemas e estruturas da dominac¢do e da discriminagdo”
(TEIXEIRA, Pensamento feminista, p. 15).

133 AZCUY, El método cualitativo en la teologia feminista, p. 674.

139 TEIXEIRA, Pensamento feminista, p. 16. A respeito das aproximagdes e distanciamentos entre a TF na América
Latina e nos Estados Unidos, consultar: FURLIN, Neiva. Teologia Feminista: insurgéncia e subjetividades. Sao
Paulo: Loyola, 2023, p. 83-92. Sobre a “Produg¢ao da teologia feminista no Brasil”, consultar: FURLIN, Teologia
Feminista, p. 120-134. Para uma analise das especificidades do movimento feminista na América Latina ¢ em
especial no Brasil, consultar: MUNHOZ, Alzira. Feminismo e evangelizag¢do: uma abordagem historico-teologica
a luz do conceito de evangelizagdo das Diretrizes Gerais da A¢do Evangelizadora da Igreja no Brasil. 397 p. Tese
(Doutorado em Teologia) — Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2008, p. 79-189.



61

com “outros movimentos de resisténcia e de rebelido”, ndo apenas no campo feminista, mas
também aliar-se “as lutas contra o racismo institucional e a expropriagdo” e “as batalhas contra
a mudanca climatica”!4’.

Diante de tantos campos nos quais ¢ preciso lutar contra as mais variadas formas de
dominacgao e de opressado, a TF se associa a outros modos de militancia do movimento feminista
e compreende a producdo teoldgica como instrumento para a emancipacdao da mulher,
assumindo a dinAmica propria das teologias da libertagdo'*!, nas quais a teologia ¢é ato segundo,

que supde, como ato primeiro, 0 compromisso com a mudanga social'4.

A luta ¢ tanto uma oportunidade como uma escola. Pode transformar aquelas pessoas
que dela participam, desafiando nossos entendimentos anteriores sobre nds mesmas e
reformulando nossas visdes de mundo. A luta pode aprofundar nossa compreensao de
nossa propria opressdo — o que a causa, quem se beneficia dela e o que pode ser feito
para supera-la. Além disso, pode nos encorajar a reinterpretar nossos interesses,
redefinir nossas esperancas e expandir nossas acepcdes do que é possivel'*3.

E, portanto, também a partir da escola da militancia feminista que se constroi o presente
trabalho, com especial consciéncia de que “a meta da teologia feminista ndo ¢ fazer as mulheres
parceiras iguais num sistema opressor. E transformar o proprio sistema existente”'**. Assim

sendo, como atua a TF para caminhar na dire¢ao dessa meta?

1.2.2 O método da teologia feminista

Ha, no campo denominado como “teologia feminista”, uma variedade de perspectivas,
embora seja possivel reconhecer uma caracteristica fundamental comum a elas: “¢ evidente que
o que distingue a teologia feminista ¢ sua abordagem centrada nas mulheres, seu tratamento de
temas tradicionais através das lentes do feminismo™'*. A fim de ressaltar a diversidade de
enfoques, algumas tedlogas preferem utilizar o termo “teologias feministas”. Apesar da op¢ao

pelo uso da denominagdo no singular, reconhecemos tal multiplicidade de tendéncias e

140 ARRUZA, Cinzia; BHATTACHARYA, Tithi; FRASER, Nancy. Feminismo para os 99%: um manifesto. Sdo
Paulo: Boitempo, 2019, p. 93.

141 “Feminist theology is usually understood as a form of liberation theology, but in fact it employs a variety of
different approaches within that broad rubric” (CARR, The New Vision on Feminist Theology, p. 8).

142 A compreensdo da teologia como “ato segundo” é de Gustavo Gutiérrez e se referia, originariamente, a Teologia
da Libertagdo. Entendemos que a mesma dindmica se aplica a TF. “[...] la teologia es reflexion, actitud critica. Lo
primero es el compromiso de caridad, de servicio. La teologia viene después, es acto segundo” (GUTIERREZ,
Gustavo. Teologia de la Liberacion: Perspectivas. 14ed. Salamanca: Sigueme, 1990, p. 68, grifo do autor).

143 ARRUZA; BHATTACHARYA; FRASER, Feminismo para os 99%, p. 94-95.

14 JOHNSON, Aquela que é, p. 58.

145 <[] it is clear that what distinguishes feminist theology is its women-centered approach, its treatment of
traditional topics through the lens of feminism”. CARR, The New Vision on Feminist Theology, p. 24-25.



62

indicamos duas possiveis subdivisdes das abordagens dentro das “teologias feministas”, que
nos ajudardo a situar a proposta de método teoldgico descrita a seguir.

A Dbiblista Carolyn Osiek descreve cinco modos segundo os quais as tedlogas se
posicionam a respeito da tradi¢ao biblica em sua relagdo com o patriarcado e a opressdo das
mulheres na sociedade e nas igrejas cristds: rejeicdo, lealdade, revisdo, sublimagao e
libertagdo'*®. Consideramos que essa mesma caracterizagio pode ser aplicada a outras areas da
teologia (e ndo somente aos estudos biblicos), tanto no que se refere a relagdo com as Escrituras
quanto com a tradi¢do teoldgica e magisterial. Tendo em conta essa classificagdo, situamo-nos
— ¢ ai também identificamos Catherine LaCugna e Elizabeth Johnson — entre as perspectivas
hermenéuticas de revisdo'*’ e de libertacio'*®.

Outro possivel critério para compreender os matizes de diferenciacdo entre as teologias
feministas se refere ao modo como as “experiéncias das mulheres” — compreendida como
categoria fundamental da TF — ¢ assumida na elaboragao teoldgica. Tal caracterizagao foi feita
por Serene Jones em um mapeamento de ‘“uma nova geracdo de tedlogas feministas,
womanistas e mujeristas” dos Estados Unidos'*. No entanto, compreendemos que essa andlise
pode ser estendida as tedlogas feministas em geral.

Segundo Jones, de um lado, situam-se “aquelas telogas que continuam a empregar
quadros ou referéncias universalizantes e/ou a-historicas para estruturar seus relatos da
experiéncia humana”!>°. A autora identifica trés tipos de quadros referenciais, que possibilitam
uma subdivisdo nesse grupo: o fenomenologico, (“encontrado nos trabalhos de Johnson e

LaCugna”'!), o processual/psicanalitico e o literdrio/textual. Entre as vantagens dessas

146 OSIEK, Carolyn. The Feminist and the Bible: Hermeneutical Alternatives. In: COLLINS, Adela Yarbro (Ed.).
Feminist Perspectives on Biblical Scholarship. Chico, CA: Scholars Press, 1985, p. 93-107.

147 “The revisionist holds that the patriarchal framework of the Jewish and Christian traditions is a historical fact
but is not theologically necessary. The male supremacist, androcentric, and sexist elements of the Bible are not
intrinsic to its message but can be sifted from it by means of exegetical method and analysis of cultural context”
(CARR, The New Vision on Feminist Theology, p. 12).

148 “The liberationist alternative proposes that the central message of the Bible is human salvation as liberation,
either as found in the prophetic tradition (freed from its patriarchal contexts) or in those texts that transcend
androcentrism and patriarchy and point to the conversion and transformation of society today and in the future”
(CARR, The New Vision on Feminist Theology, p. 12-13). “A hermenéutica libertadora ndo se inclina para um
feminismo do ‘feminino natural’, mas um feminismo da justica ou da luta por igualdade. Isso se mostra em sua
conceituacdo da comunidade de interpretacdo: [...] considera[da] como uma comunidade de decisdo ética e de
compromisso politico em favor da possibilidade de todas as pessoas [especialmente as mulheres] tornarem-se
sujeitos” (SCHOTTROFF, Luise; SCHROER, Silvia, WACKER, Marie-Theres. Exegese feminista. Sao
Leopoldo: Sinodal/CEBI, 2008, p. 47.

149 JONES, Serene. “Women’s Experience” Between a Rock and a Hard Place: Feminist, Womanist and Mujerista
Theologies in North America. Religious Studies Review, v. 21, n. 3, p. 171-178, July 1995, p. 171.

130« ]I place those theologians who continue to employ universalizing and/or ahistorical frames or reference to
structure their accounts of human experience”. JONES, “Women’s Experience” Between a Rock and a Hard Place,
p. 171.

151 JONES, “Women’s Experience” Between a Rock and a Hard Place, p. 171.



63

perspectivas, destaca-se a estabilidade de seus quadros conceituais que “lhes possibilita gerar
imagens teolégicas que sio resilientes e visionarias”'>?. No entanto, encontram dificuldade em
dar lugar as “vozes teoldgicas marginais, que [...] resistem ao encapsulamento de categorias
universalizantes™'3.

Do outro lado do “mapa”, estao “os trabalhos daquelas tedlogas que, conscientemente,
evitam posicionamentos universalizantes e optam, ao contrario, por descri¢cdes de experiéncias

»154 subdivididas entre as que

que sdo historicamente localizadas e culturalmente especificas
usam o instrumental da antropologia cultural e as que recorrem a teorias pos-estruturalistas'>>.
Nessas abordagens, sdo produzidas formulagdes teoldgicas consistentes, porém, menos
“solidas” que as do outro grupo'*®. E dada especial aten¢do a/ao quem/que “ndo se encaixa”,
mas sdo percebidas caréncias no apropriado tratamento de questdes importantes, tais como a
problematica por tras da relagdo verdade/doutrina e “o estatuto de enunciados normativos™'?’.

Nesse cenario, situamos esta pesquisa no primeiro grupo'®, aproximando-nos — mais
uma vez — de Catherine LaCugna e Elizabeth Johnson'*. Em nossa compreensio, a TF visa
“exercer uma critica libertadora sobre aquelas formas discursivas e praticas de dominagao
injusta de uns seres humanos sobre outros e sobre a criacdo”'®, tanto no que se refere aos

discursos teologicos e a praxis eclesial quanto a outros &mbitos sociais, elaborando formulag¢des

teoldgicas que denunciam dissimetrias entre pessoas e grupos, especialmente aquelas baseadas

152 «[..] allows them to generate theological images which are resilient and visionary”. JONES, “Women’s

Experience” Between a Rock and a Hard Place, p. 171-172.

153 ¢[...] marginal theological voices which [...] resists the closure of universal categorizations”. JONES,
“Women’s Experience” Between a Rock and a Hard Place, p. 172.

154 «[...] the work of those theologians who self-consciously avoid universalizing gestures and opt instead for
descriptions of experience which are historically localized and culturally specific”. JONES, “Women’s
Experience” Between a Rock and a Hard Place, p. 172.

135 JONES, “Women’s Experience” Between a Rock and a Hard Place, p. 172.

156 JONES, “Women’s Experience” Between a Rock and a Hard Place, p. 172.

157 JONES, “Women’s Experience” Between a Rock and a Hard Place, p. 172.

158 A escolha das autoras a quem privilegiamos nesta pesquisa esta fundamentada, em grande parte, nesta opgao
metodologica. Entendemos que as articulagdes se fazem de modo mais harmoénico e adequado quando tomamos
autoras que também consideram as experiéncias das mulheres em perspectiva universalizante. Por isso, raramente
recorreremos a tedlogas do segundo grupo descrito por Jones, uma vez que essas abordagens conduzem a outro
modo de reflexdo teoldgica, bem como suporiam um itinerario diverso ao que percorreremos nesta investigagao.
159 «“With regard to the question of experience, their commitment to engaging in phenomenological analysis points
to their desire to describe women’s experience by attaching it, at least partially, to a more general account of the
basic structure of human experience. This attachment of ‘women’s experience’ to a broader phenomenology of the
human is only partial, however, because both LaCugna and Johnson embrace a constructivist analysis of gender
that rigorously avoids essentializing the term ‘women’. The same cannot be said for the term ‘experience’, which
is described as having — in good phenomenological fashion — an ‘essential structure’ replete with “universal
features’ and ‘constitutive dynamics’. When it comes to giving shape and contour to this essential structure,
however, Johnson and LaCugna generate two very different descriptions; the former focuses on ‘the hoping
subject’ and the latter on ‘the radically relational self”” (JONES, “Women’s Experience” Between a Rock and a
Hard Place, p. 172).

160 < ] ejercer una critica liberadora hacia aquellas formas discursivas y practicas de dominacién injusta de unos
seres humanos sobre otros y sobre la creacion”. AZCUY, El método cualitativo en la teologia feminista, p. 677.



64

no sexismo, € que, a0 mesmo tempo, promovam a existéncia de “comunidades humanas que
melhor manifestam a natureza de Deus que é amor’'¢!.
Para isso, seguimos, prioritariamente, um método teoldgico que se desenvolve em trés

162; evidenciar interpretacdes e transmissdes deficitarias, patriarcais e/ou sexistas dos

passos
relatos biblicos e da doutrina crista; procurar leituras alternativas, nas Escrituras, na Tradigao
eclesial e na experiéncia das mulheres, que foram suprimidas ou marginalizadas ao longo do
tempo; propor novas formulagdes teoldgicas e novos modos de compreender e viver os
simbolos e as praticas cristds, capazes de fundamentar o modelo feminista de libertagdo,
inclusdo e reciprocidade. Essas trés etapas norteiam nossa pesquisa e orientam especialmente
os capitulos 2, 3 e 4 deste trabalho!®’.

O primeiro passo do método estd marcado pela “suspeita”, categoria hermenéutica,
caracterizada como “a desconfianca ¢ a duvida em relacao as afirmagdes tomadas como

verdades absolutas em relacdo aos seres humanos™!'®*

, no contexto da cultura patriarcal. O foco
estd em desmascarar “a dindmica oculta da dominacdo na linguagem, nos costumes, na
memoria, na historia, nos textos sagrados, na ética, no simbolismo, na teologia e no ritual da
tradigdo cristd”!%. H4, porém, modos diferentes de aproximagio para realizar essa empreitada,
bem como énfases distintas segundo a area da teologia em que se desenvolve prioritariamente
o estudo das tedlogas feministas. Em nosso caso, daremos especial aten¢do a linguagem e aos
simbolos usados no discurso sobre Deus e sobre o ser humano, buscando evidenciar o
androcentrismo — explicito ou implicito — na teologia, o que tradicionalmente leva a que Deus
seja “retratado e conceitualizado como masculino”!'®. Além disso, a experiéncia dos homens é
“assumida como normativa para a experiéncia humana”, enquanto as “mulheres sao
identificadas como o carnal e o irracional, e sdo tidas como responsaveis pela entrada do pecado
no mundo”, complementares e subordinadas aos homens'¢’.

Com agugada consciéncia de que a fé cristd proclama a Boa Nova que ¢ fonte de

libertacao e de vida plena, o segundo passo do método da TF consiste em acender luzes novas,

16l LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 11.

162 JOHNSON, Aquela que é, p. 54-56. Consultar também LACUGNA, Catholic Women As Ministers and
Theologians, p. 243-244; CARR, The New Vision on Feminist Theology, p. 8-11. Referimo-nos, especialmente,
ao método da TF no ambito da teologia sistematica.

163 Nos capitulos 5, 7 e 8, embora ndo sigamos estritamente os trés passos enunciados, pautamo-nos pela
perspectiva critica feminista na abordagem das tematicas.

164 GEBARA, Ivone, Caminhos para compreender a Teologia Feminista. Sdo Paulo: Recriar, 2023, p. 101.

165 JOHNSON, Aquela que é, p. 54.

166 LACUGNA, God for Us, p. 267.

167«[...] male experience is assumed to be normative for human experience, women are identified with the carnal
and irrational, and are assumed to be responsible for the entry of sin into the world. Woman is seen as
complementary and subordinate to man”. LACUGNA, God for Us, p. 267.



65

varrer todos os cantos das Escrituras e da Tradi¢@o e procurar diligentemente valiosas moedas
perdidas a espera de serem encontradas (cf. Lc 15,8-10): busca-se “a sabedoria ignorada,
suprimida ou alternativa, [...] migalhas e pedagos que possam insinuar historias ndo contadas
da contribuigio {de mulheres} e a possibilidade de {interpretacdes diferentes} da realidade!®.
Essa etapa da producao teologica ¢ movida pela esperanga de “descobrir temas teologicos
adormecidos e a historia relegada a segundo plano que irdo contribuir para um futuro {de plena

pessoalidade para as mulheres}”!'®

, procurando “por elementos de libertagdo que foram
obscurecidos”!”’, Reconhece-se também “a ambiguidade da tradicdo cristi [...], que, a despeito
de seu sexismo, serviu como fonte segura de vida para um sem-numero de mulheres através dos
séculos e continua a servir até nossos dias”!"!.

Finalmente, como terceiro momento do método teoldgico, realiza-se um trabalho de
reconstru¢do. Tecendo os fios do que foi resgatado na etapa anterior e rejeitando, com espirito
profético e valentia, o que, no primeiro passo, foi reconhecido como fonte de opressdo,
propdem-se “novas articulagdes das normas e dos métodos da propria teologia”!’%: “Este é um
momento criativo, tipico de todos os grandes avangos da teologia. A vida e a fé sdo repensadas
em formas novas que possam promover a igualdade da mulher e de todos os oprimidos, numa

comunidade genuina com aqueles que dominavam anteriormente™! 3.

1.2.3 A teologia feminista e o discurso sobre Deus

Uma vez que nossa proposta se situa no campo da teologia trinitaria, importa explicitar
alguns critérios e posicionamentos da TF no que se refere ao discurso sobre o Deus Triuno.
Segundo Elizabeth Johnson, a questdo sobre a “maneira correta de se falar de Deus” ¢ de suma
importancia, “pois as palavras que empregamos para nos expressar sobre o mistério que cerca
a vida humana e o proprio universo ¢ uma atividade fundamental de uma comunidade de &7,

29 ¢

Nessa formagao do universo de palavras e imagens que constituem um “sistema religioso”, “o

168 JOHNSON, Aquela que é, p. 55. Precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON, She
Who Is, p. 29.

169 JOHNSON, Aquela que é, p. 55. Precisio na tradugdo, indicada entre chaves, a partir de: JOHNSON, She Who
Is, p. 29.

170 «[ . ] search the same tradition for liberating elements that have been obscured”. LACUGNA, Catholic Women
As Ministers and Theologians, p. 244.

17l JOHNSON, Aquela que é, p. 100.

172 JOHNSON, Aquela que é, p. 55.

173 JOHNSON, Aquela que é, p. 56.

17* JOHNSON, Aquela que é, p. 18.



66

simbolo de Deus funciona como [...] o ponto maximo de referéncia para a compreensdo da

experiéncia da vida e do mundo™'”. Assim sendo,

a maneira como uma comunidade de fé formula a sua linguagem em relagdo a Deus

representa de forma implicita o que ela considera como o bem supremo, a verdade

mais profunda e a beleza mais encantadora. Por sua vez, esta maneira de se expressar

modela de forma profunda a identidade incorporada a comunidade e orienta a sua
Avi1cl76

praxis'’°.

De modo similar, LaCugna aponta que “o modo como oramos, como ritualizamos a fé,
como nomeamos Deus expressa nossos mais profundos anseios, esperangas, crengas €
convicgdes”!”’”. Por tudo isso, no contexto da fé cristd, a linguagem teoldgica sobre Deus
modela ndo apenas nossa concepcao divina, mas também nossa compreensao da realidade
humana: “como nos dirigimos a Deus ¢ um indicativo ndo apenas de como vemos Deus, mas
também de como vemos ndés mesmas/os em relacdo a Deus, como vemos Deus em relacao a
nés, e como nos vemos em relacdo umas/uns as/aos outras/os”' 7%,

A partir dessa convicg¢do, “a teologia feminista expde até que ponto o género € o0s
atributos do Deus cristdo, especialmente os trinitarios, sdo centrados no masculino™”. Esse
centramento excessivo — quase exclusivo em algumas épocas — acarretou compreensdes

0

distorcidas de quem ¢ Deus e de quem somos nés, humanas/os'®, criando, provocando e

alimentando “mecanismos de dominacdo e submissdo, sobretudo para as mulheres [...]. O
trabalho sobre estas consequéncias e a proposta de uma nova compreensdo simbolica do ser

humano tornaram-se [também] tarefas importantes do feminismo teolégico”'®!.

175 JOHNSON, Aquela que é, p. 18.

176 JOHNSON, Aquela que é, p. 18.

177 “How we pray, how we ritualize faith, how we name God — express our deepest longings, hopes, beliefs, and
convictions”. LACUGNA, Catherine M. The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology.
Journal of Ecumenical Studies, Philadelphia, v. 26, n. 2, p. 235-250, 1989. p. 244.

178 “How we address God is an index not only of how we view God but also of how we view ourselves in relation
to God, God in relation to us, and ourselves in relation to each other”. LACUGNA, The Baptismal Formula,
Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 244.

179 “Theological feminism exposes the extent to which the gender and attributes of the Christian God are male
centered, especially the attributes of the trinitarian God” (LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist
Objections, and Trinitarian Theology, p. 237). “Noés mulheres temos [...] que nos defrontar com uma tradi¢ao que
professa uma Trindade descrita em imagens masculinas e que muitas vezes considerou estas imagens como
ontoldgicas, como a maneira imutavel de ser Deus” (TRAITLER, Reinhild. Formas de Profissdo de Fé. In:
GOSSMANN, Elisabeth et al. (Orgs.). Dicionario de Teologia Feminista. Petropolis: Vozes, 1997, p. 193).

180 .aCugna discute algumas dessas consequéncias em: Catholic Women As Ministers and Theologians, p. 239,
247-248; God for Us, p. 267-270; LACUGNA, Catherine Mowry. God in Communion with Us: The Trinity. /n:
LACUGNA, C. M. (Ed.). Freeing Theology: The Essentials of Theology in Feminist Perspective. San Francisco,
CA: HarperCollins, 1993, p. 94-100. Abordaremos tais questdes nos capitulos 2, 3,4 ¢ 7.

181 GEBARA, Caminhos para compreender a teologia feminista, p. 81.



67

Além disso, “as tedlogas feministas nos lembraram de nossa propensdo a literalizar as
metaforas para Deus e a esquecer a dessemelhanga que ha em toda analogia™!®?. Como explicita
Johnson, “o {entendimento} de que toda a linguagem em rela¢do a Deus ¢ analdgica assume
uma fungdo muito importante quando o carater androcéntrico da linguagem tradicional se
defronta com a questao da {nomeacao de Deus que emerge da experiéncia das mulheres na
atualidade}”'®?. Para a autora, o aspecto de negagio critica — que toda analogia supde — ndo é
suficientemente aplicado em relacdo as imagens e conceitos masculinos em relacdo a Deus.
Johnson remarca que “a designagdo ‘ele’ estd sujeita a todas as limitagdes encontradas em
qualquer outra designacao positiva em relagdo a Deus, e, no fim das contas, ela ndo nos diz
realmente nada a respeito do ser divino”!4.

Johnson especifica ainda que a linguagem tradicional sobre Deus, fortemente marcada

pela 1ogica patriarcal, ¢ tanto opressora quanto idolatra. E linguagem que promove opressio,

pois,

[...] ao extrair a imaginagdo e os conceitos em relacdo a Deus quase exclusivamente
do mundo dos homens que governam e dominam, a linguagem que herdamos funciona
efetivamente para legitimar as estruturas e teorias que conferem ao homem que
governa um carater teomorfico, mas relega as mulheres, os filhos e os outros homens
para as margens deficitarias. [...] O resultado disso € uma comunidade fragmentada,
seres humanos moldados segundo padrdes de dominacdo e de subordinacio,
acompanhados da violéncia e do sofrimento'®”.

Por outro lado, “na medida em que a linguagem do homem dominante ¢ exaltada como
sendo a Gnica ou sumamente adequada maneira de se falar a respeito de Deus, ela absolutiza
um unico conjunto de metaforas e obnubila a altura e a profundidade, a extensao e a amplitude
do mistério divino”, podendo, portanto, ser caracterizada como linguagem idolatrica'8¢.

Para corrigir esse “desvio de rota”, LaCugna elenca algumas alternativas propostas pelas
tedlogas feministas: o uso de imagens tanto femininas quanto masculinas em referéncia a
Trindade; a compreensdo de que Jesus — e a nomeac¢do de Deus como Pai feita por ele — situa-
se em uma perspectiva de ruptura sociocultural “protofeminista”; Espirito Santo como figura

feminina sob as imagens da Sabedoria e da Ruah; a renomeagdo de Deus com termos que ndo

182 <[] feminist theologians have reminded us of our propensity to literalize metaphors for God and to forget the

dissimilarity in every analogy”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian
Theology, p. 240.

183 JOHNSON, Aquela que é, p. 176. Precisdes e corregdes na traducio, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 117.

184 JOHNSON, Aquela que é, p. 176.

185 JOHNSON, Aquela que é, p. 38.

186 JOHNSON, Aquela que é, p. 38.



68

sejam nem femininos nem masculinos'®”. Cada uma dessas alternativas abre possibilidades e
comporta limites, contribuindo, de toda forma, para a despatriarcaliza¢do da linguagem sobre o
Deus Triano'®®,

A reflexdo a respeito da linguagem adequada para um discurso sobre Deus que seja, ao
mesmo tempo, cristao e nao patriarcal conduz Elizabeth Johnson a algumas ponderagdes muito
significativas, com as quais estamos plenamente de acordo e a partir das quais estruturamos

grande parte de nossa reflexao:

[...] a linguagem em relagdo a Deus como ser pessoal {é especialmente adequada}.
Deusnao é[...] pessoal igual a qualquer outro ser que conhecemos, porém a linguagem
a respeito da pessoa aponta de forma singular para as profundezas misteriosas ¢ para
a liberdade de a¢ao ha muito tempo associadas ao divino.

Entretanto, {predicar pessoalidade em relagdo a} Deus nos envolve imediatamente em
questdes de sexo e de género, pois todas as pessoas que conhecemos ou sdo
masculinas ou femininas. O mistério de Deus ndo ¢ entendido de modo adequado nem
como masculino nem como feminino, mas transcende a ambos de forma inimaginavel.
Todavia, a medida em que Deus criou ambos os sexos a sua imagem divina, e ¢ a fonte
das perfei¢des para ambos os sexos, cada um deles pode ser muito bem empregado
como metafora para indicar o mistério divino'®.

Teoricamente, eu apoio a ideia da linguagem em relagdo a Deus em termos masculinos
e femininos, usada de modo equivalente, bem como o uso de simbolos cdsmicos e
metafisicos. Na situagdo concreta, no entanto, as imagens masculinas ¢ femininas
simplesmente ndo foram, no passado, e ainda ndo sdo hoje, equivalentes. Os simbolos
religiosos femininos do divino sdo subdesenvolvidos, periféricos e colocados em
segundo plano, [...] na linguagem cristd e na pratica que esta mesma linguagem
continua a formar, da mesma forma como {o sdo} a{s} mulher{es} através de cuja
imagem eles apontam para Deus. No meu modo de ver, a ampliagdo da linguagem
teologica em relagdo a Deus através de imagens femininas, {ou longos goles deste
vinho novo, ¢ uma condigdo para a verdadeira possibilidade de imagens} equivalentes
em relagdo a Deus, na linguagem religiosa. [...] E uma investigagdo de um mundo
suprimido que, em tltima andlise, se destina a proje¢do de um novo {todo}. A
formulagdo desse tipo de linguagem ndo ¢ um fim em si mesma, porém deve ser
recebida como um elemento essencial na reorganizacdo de uma situagdo religiosa
injusta e deficiente!.

1.2.4 A teologia trinitaria feminista no cenario latino-americano

Tendo em vista o contexto em que esta pesquisa se desenvolve, parece-nos ainda

oportuno fazer alguns apontamentos a respeito da producdo sobre teologia trinitaria em

187 Essa alternativa enfrenta fortes limitagdes nas linguas latinas, uma vez que, diferentemente do que acontece em
inglés, artigos e pronomes portam uma identificagdo imediata de género; a mesma dificuldade se aplica a maioria
dos adjetivos.

188 LACUGNA, God in Communion with Us, p. 103-105. Nesta pesquisa, optamos por associar, em proporgdes
diversas, as quatro alternativas.

189 JOHNSON, Aquela que é, p. 90. Precisdes e correcdes na traducdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is. p. 50.

190 JOHNSON, Aquela que é, p. 93. Precisdes e correcdes na traducdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 57.



69

perspectiva feminista na América Latina. Para a identificagdo das tedlogas que destacamos a

1

seguir, recorremos a cole¢do Mujeres haciendo teologias'', coordenada por Virginia Azcuy,

especialmente a classificacdo das autoras segundo suas areas de investigacao, apresentada na

introducdo do volume 2'%?

. Ainda que reconhegamos sua importancia (e, por isso, indicamos
algumas referéncias), nao estao em nosso foco de interesse estudos sobre a Trindade no ambito
da espiritualidade ou da teologia espiritual'®*, tampouco obras de tedlogas relativas a teologia
trinitiria em que o enfoque de género ndo seja sequer considerado'”*,

Em primeiro lugar, nomeamos Ivone Gebara, tedloga brasileira, amplamente
reconhecida como pioneira, no Brasil, nos estudos de teologia feminista. Gebara tem a
relacionalidade como um dos eixos de sua proposta teologica'®, decididamente situada como
libertadora. Essa caracterizacdo nos aproxima de sua perspectiva. Dela nos distanciamos,
porém, em relagdo ao modo como a experiéncia das mulheres ¢ considerada. Seguindo a

explanacio de Jones, apresentada acima!®®

, Gebara opta por entretecer sua reflexdo teoldgica
com as historias das mulheres, socioculturalmente localizadas, dando especial relevo as
situagdes de maior vulnerabilidade. No que se refere a teologia trinitaria, destacamos 7rindade:
palavra sobre coisas novas e velhas'’. Nesse livro, a autora apresenta um ensaio'*®, em
perspectiva ecofeminista, no qual pretende colaborar para que a “Trindade, ou Pai, Filho e

Espirito, [que] sdo codigos fechados, [sejam] abertos e traduzidos de novo”'*. Para alcangar

1A colecdo, de grande valor para a divulgacdo da produgdo teoldgica de autoras do continente americano, é

composta de trés volumes: AZCUY, Virginia Raquel; RENZO, Gabriela M.; LERTORA MENDONZA, Celina
(Coord.). Diccionario de Obras de Autoras en América Latina, el Caribe y Estados Unidos. Buenos Aires: San
Pablo, 2007; AZCUY, Virginia Raquel; MAZZINI, Maria Marcela; RAIMONDO, Nancy Viviana (Coord.).
Antologia de Textos de Autoras en América Latina, el Caribe y Estados Unidos. Buenos Aires: San Pablo, 2008;
AZCUY, Virginia Raquel; GARCIA BACHMANN, Mercedes L.; LERTORA MENDONZA, Celina (Coord.).
Estudios de Autoras en América Latina, el Caribe y Estados Unidos. Buenos Aires: San Pablo, 2009.

192 AZCUY; MAZZINI; RAIMONDO, Antologia de Textos de Autoras en América Latina, el Caribe y Estados
Unidos, p. 11. As éareas de investigacdo sdo Biblia, Sistematica, Etica e Espiritualidade. As autoras estao também
subdivididas entre as que vivem na América Latina e no Caribe e as que moram nos Estados Unidos.

193 Consultar, por exemplo: ESCRIBANO-CARCEL, Montserrat (Dir.). Trinidad, deseo y subversién: La vida
trinitaria de las mujeres. Estella: Verbo Divino: Asociacién de Tedlogas Espafiolas, 2021.

194 Consultar, por exemplo: SILVA, Maria Freire da. O principio trinitdrio das relagdes e a complexidade
ecologica. Ciéncias da Religido — Historia e Sociedade, Sao Paulo, v. 4, n. 1, p. 38-58, maio 2006; SILVA, Maria
Freire da. Trindade, criagdo e ecologia. Sdo Paulo: Paulus, 2009.

195 CARMAN, Paula. Conociendo a Ivone Gebara: La relacionalidade como encuentro inclusivo con las mujeres,
los varones y el cosmos. In: AZCUY; BACHMANN; MENDONZA, Estudios de Autoras en Ameérica Latina, el
Caribe y Estados Unidos, p. 186-187.

196 Ver segdo 1.2.2, p. 60-61.

197 GEBARA, Ivone. Trindade: palavra sobre coisas novas e velhas: uma perspectiva ecofeminista. Sdo Paulo:
Paulinas, 1994.

198 Caracterizamos o livro como ensaio, uma vez que, nele, a autora apresenta uma visdo propria sobre a Trindade,
em que se percebem algumas referéncias tedricas, mas essas, em geral, ndo sdo explicitadas. Além disso, Gebara
ndo estabelece discussdo entre seus argumentos ¢ os de outras/os autoras/es.

199 GEBARA, Trindade: palavra sobre coisas novas e velhas, p. 18.



70

tal fim, Gebara propde cinco pontos, considerando a Trindade no Cosmos, na Terra, nas
relagdes entre povos e culturas, nas relagdes humanas e em cada pessoa®”.

Merece também mengdo a producdo teoldgica de Maria Clara Bingemer, cujo
pensamento pode ser caracterizado como “teoantropologico”, pautado pelas categorias

“imagem de Deus” e “diferenga”?"!

, sendo essa ultima referida principalmente ao “ser homem”
e ao “ser mulher”?®?. Especialmente nas décadas de 1980 e 1990, a autora escreveu alguns
artigos no ambito da teologia trinitdria em que a atencdo a perspectiva de género ¢
significativa’®. Em seus escritos, Bingemer estd especialmente interessada em ressaltar as

. . .. A . .. ros 204
especificidades femininas tanto na experiéncia espiritual quanto no fazer teologico™™.
Compreendemos que seu posicionamento transita entre a hermenéutica feminista da lealdade®®’
e a da libertacdo, associada a uma consideracdo universalizante das experiéncias das mulheres.

Em uma publicagio mais recente, intitulada Um rosto para Deus?*°

, a autora traz uma
sistematizacdo de suas contribui¢des em teologia trinitdria. Nessa obra e em outros artigos®’’,
no entanto, a questdo de género ja ndo esta tdo presente quanto em seus escritos prévios.
Finalmente, destacamos a obra Dios en medio de nosotros**® de Barbara Andrade, autora
alemd, que “se fez mexicana, elaborando a partir dali sua teologia™?". Embora ndo a

consideremos uma tedloga feminista, o enfoque libertador de sua producdo teoldgica a

200 GEBARA, Trindade: palavra sobre coisas novas e velhas, p. 40.

201 “Cremos que existe um principio feminino em nossa criagdo a imagem de Deus, em nossa salvagdo possibilitada
pela Encarnagdo, Paixdo e Ressurreicdo de Deus, e em nosso ser novo plasmado pelo Espirito de Deus, tanto
quanto existe (e tem sido expresso a saciedade) um principio masculino” (BINGEMER, Maria Clara Lucchetti. A
Trindade a partir da perspectiva da mulher. Revista Eclesidastica Brasileira, Petropolis, v. 46, n. 181, p. 73-99,
1986, p. 73-74).

202 RAIMONDO, Nancy Viviana. Un modo “diferente y otro” de hacer teologia: Consideraciones sobre el
pensamiento teologico de Maria Clara Bingemer. /n: AZCUY; BACHMANN; MENDONZA, Estudios de Autoras
en América Latina, el Caribe y Estados Unidos, p. 100-101.

203 BINGEMER, A Trindade a partir da perspectiva da mulher; BINGEMER, Maria Clara Lucchetti. Mulher:
temporalidade e eternidade. A mulher eterna e o rosto feminino de Deus. Concilium Brasil, Petropolis, v. 238, n.
6, p. 110-119, nov. 1991; BINGEMER, Maria Clara Lucchetti. “Outro” Paraclito: o Espirito Santo e a “diferenga”
da mulher. Revista Eclesiastica Brasileira, Petropolis, v. 56, n. 222, p. 348-363, jun. 1996; BINGEMER, Maria
Clara Lucchetti. Abba: Un padre maternal. Estudios Trinitarios, Salamanca, v. 36, n. 1, p. 69-102, 2002.

204 RAIMONDO, Un modo “diferente y otro” de hacer teologia, p. 102.

205 Essa perspectiva tem como caracteristica principal a compreensdo de que aquilo que gera opressdo das mulheres
ndo esta propriamente na Escritura, mas se deve a distor¢des em sua interpretagdo e transmissao (SCHOTTROFF;
SCHROER; WACKER, Exegese feminista, p. 40).

206 BINGEMER, Maria Clara Lucchetti. Um rosto para Deus? Sdo Paulo: Paulus, 2005.

207 BINGEMER, Maria Clara Lucchetti. Crer e dizer Deus Pai, Filho e Espirito Santo. Atualidade Teolégica, Rio
de Janeiro, v. 5, n. 9, p. 181-203, jul./dez. 2001; BINGEMER, Maria Clara L. O amor escondido: Notas sobre a
kenosis do Espirito no Ocidente. Concilium Brasil, Petropolis, v. 342, n. 4, p. 54-65, 2011; BINGEMER, Maria
Clara L. Vés verdadeiramente a Trindade se vés o amor. Concilium Brasil, Petropolis, v. 332, n. 4, p. 54-64, 2009.
208 ANDRADE, Barbara. Dios en medio de nosotros: Esbozo de una teologia trinitaria kerygmatica. Salamanca:
Secretariado Trinitario, 1999.

209 WELCH, Andrea Sanchez Ruiz. Autopresencia en relacion: El concepto de persona en la teologia de Barbara
Andrade. In: AZCUY; BACHMANN; MENDONZA, Estudios de Autoras en América Latina, el Caribe y Estados
Unidos, p. 16.



71

29 ¢

aproxima de perspectivas da TF. Seu método “meio classico, meio latino-americano”, “a partir

da experiéncia de fé de um povo que sofre”*!°

, marca sua teologia trinitaria, orientada por um
viés relacional e kerygmatico. Uma das caracteristicas fundamentais de seu pensamento ¢ a
compreensdo de pessoa como “autopresenca-em-relagdo”, como “ser que esta-em-si-mesmo” e
que se conhece nao isoladamente, mas em paradoxal relagdo, concretizada em trés niveis:
Mistério (Deus Trinitario), tu (relagdes interpessoais), mundo (imersdo em uma historia
partilhada)*!'. Ainda que com uma linguagem distinta, percebemos ressonincias entre a
teologia trinitdria de Barbara Andrade e a ontologia da relagdo de Catherine LaCugna,
nomeadamente no que se refere ao empenho “em elaborar um novo conceito de pessoa [...] que
valha para Deus e para os humanos™?!2. Assinalamos, porém, que tal andlise comparativa nio

corresponde ao nosso propdsito nesta investiga¢do, podendo, no entanto, ser desenvolvida em

outra ocasido.

1.3 A ontologia da relacio de Catherine LaCugna: uma visdo panoramica

Tendo situado a obra de LaCugna no contexto da revitalizacao da teologia trinitaria,
realizada principalmente a partir da segunda metade do século XX, e havendo estabelecido as
opcdes referentes a orientacdo metodoldgica, apresentamos, ainda a modo de introducdo de
nossa reflexdo, os fundamentos da ontologia da relagdo, bem como as principais caracteristicas
desse modelo trinitario elaborado por Catherine LaCugna®!3. Trata-se do que a autora apresenta
na segunda parte de God for Us, sob o titulo “Reconcebendo a doutrina sobre a Trindade a luz
do mistério da salvacdo”?'“.

A autora estabelece, inicialmente, alguns pressupostos do itinerario teoldgico que ira
percorrer, indicando que “o projeto de restabelecer uma doutrina trinitaria de Deus no centro
da teologia crista significara [...], entre outras coisas, rearticular a conexdo intrinseca entre

teologia e liturgia™?!'>. Além disso, LaCugna buscara revisar a maneira como “a relagio entre a

economia da salvacio e o ser de Deus” ¢ pensada na reflexdo teologica®!'®. Para tanto, a autora

210 WELCH, Autopresencia en relacion, p. 16-17.

21l ANDRADE, Dios en medio de nosotros, p. 110-111.

212 PIKAZA, Xabier. Trinidad y antropologia: Tres modelos. Estudios Trinitarios, Salamanca, v. 35, n. 3, p. 625-
635,2001, p. 627.

213 Aspectos significativos da ontologia da relagdo, desenvolvida por LaCugna, estardo presentes nos capitulos 2 a
4 desta pesquisa. Serd, porém, no capitulo 5 que nos dedicaremos a apresentar, com maior detalhamento, a proposta
da autora.

24 LACUGNA, God for Us, p. 207-417.

215 “The project of restoring a trinitarian doctrine of God to the center of Christian theology will therefore mean,
among other things, rearticulating the intrinsic connection between theology and liturgy”.

216 LACUGNA, God for Us, p. 210.



72

entende ser de vital importancia articular adequadamente “a identidade essencial entre
oikonomia e theologia™"". Isso deve ser feito de tal maneira que se note a imbricagdo entre

soteriologia e teologia trinitaria, evitando “desterrar a Trindade das pessoas em uma esfera

intradivina, ndo relacionada com a criatura”?!8.

1.3.1 O isolamento da Trindade na teologia e na vida crista

O “desterro” da Trindade a que LaCugna se refere foi, como mencionamos acima,

primeiramente tematizado por Rahner ao desenvolver seu “esboco sistematico de uma teologia

trinitaria”?!” e tem como uma de suas consequéncias o fato de que:

[...] as/os cristds/aos, apesar de fazerem profissdo de fé ortodoxa na Trindade, na sua
existéncia religiosa concreta, sdo quase exclusivamente “monoteistas”. Podemos,
portanto, aventurar a conjectura de que, se tivéssemos que eliminar um dia a doutrina

da Trindade por haver descoberto que era falsa, a maior parte da literatura religiosa

ficaria quase inalterada®®.

Nesse “esboco”, o tedlogo alemao apresenta o axioma “A Trindade econdomica ¢ a

Trindade imanente, e vice-versa??!

e, a partir dele, desenvolve uma reflexdo teologica que
pretende, entdo, tirar o tratado sobre a Trindade do isolamento em relagdo aos demais
tratados®*2. A teologia rahneriana, compreendida “como uma meditacio profunda sobre a
unidade essencial entre ‘teologia’ e economia, baseada na ideia de que Deus € por natureza
autocomunicante”, ¢ assumida por LaCugna como ponto de partida para a elaboragdo de sua

ontologia da relagio??’.

2T LACUGNA, God for Us, p. 210.

28 LACUGNA, God for Us, p. 210.

219 RAHNER, El Dios Trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la salvacion, p. 359-449.
220 <[] los cristianos, a pesar de que hacen profesion de fe ortodoxa en la Trinidad, en la realizacion religiosa de
su existencia, son casi exclusivamente ‘monoteistas’. Podemos, por tanto, aventurar la conjetura de que si
tuviéramos que eliminar un dia la doctrina de la Trinidad por haber descubierto que era falsa, la mayor parte de la
literatura religiosa quedaria casi inalterada”. RAHNER, El Dios Trino como principio y fundamento transcendente
de la historia de la salvacién, p. 361-362.

221 RAHNER, El Dios Trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la salvacion, p. 370.

222 RAHNER, El Dios Trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la salvacion, p. 361-365.
“El objetivo y la intencion del axioma era sacar del aislamiento la teologia trinitaria al que se habia visto sometida,
poniendo de relieve el cardcter salvifico de esta verdad de fe y mostrando que el misterio del inico Dios trinitario
es el fundamento transcendente de la historia de la salvacion. Con €l Rahner no queria expresar la totalidad del
contenido que debe ser tratado en la teologia trinitaria. Su intencion era mas bien metodoldgica, al ser propuesto
por el autor aleman como principio formal y punto de partida del desarrollo de la teologia trinitaria en particular y
de la teologia en general” (CORDOVILLA PEREZ, Angel. Dios por nosotros — Dios en si. Estudios Trinitarios,
Salamanca, v. 50, n. 2, p. 245-279, mayo/ago. 2016, p. 256, grifos do autor).

223 “His theology as a whole is a profound meditation on the essential unity of ‘theology’ and economy, premised
on the idea that God is by nature self-communicating” (LACUGNA, God for Us, p. 210-211).



73

Para a autora, o isolamento a que a doutrina trinitaria ficou submetida por séculos, tanto
na tradi¢do teoldgica quanto na espiritualidade cristd, tem suas raizes na separagdo entre
oikonomia e theologia, que remonta ao periodo pds-niceno e a busca por responder as heresias
cristologicas e trinitarias®?>*. Desde entdo, deu-se, segundo LaCugna, um gradual afastamento
que encontrou seu apice na época medieval e apenas no século passado foi identificado como

algo que deveria ser superado:

Ap6s o periodo medieval, a historia do pensamento trinitario € notavel apenas por seu
papel periférico. Friedrich Schleiermacher, as vezes chamado de o pai da teologia
moderna, relegou essa doutrina a um apéndice em sua obra The Christian Faith. SO
muito recentemente a doutrina da Trindade voltou a atrair atengdo®>.

Outro aspecto relevante, apontado por LaCugna como causador do distanciamento entre
a doutrina e a vivéncia cristd concreta, refere-se a evolug¢do do conceito de pessoa na teologia
trinitaria — e também fora do seu horizonte. Buscando demonstrar a progressiva perda da
referéncia relacional associada ao termo “pessoa”, a autora recorda, ainda que brevemente, esse
processo??®. Inicialmente, ela retoma as formulagdes dos Padres Capaddcios, no contexto das
controvérsias teoldgicas do século IV, e o progressivo esclarecimento no uso de ousia e
hypostasis**’. Posteriormente, remete a Agostinho, ressaltando alguns aspectos de sua doutrina
psicologica sobre a Trindade, fundamentada na “analogia entre a estrutura da alma [humana] e
a estrutura imanente de Deus”??®. Quanto ao significado de pessoa, embora se notem aspectos
relacionais do termo, a énfase agostiniana esta na compreensdo de pessoa como consciéncia
individual®®.

Referindo-se a teologia latina subsequente, e nela destacando a Tomés de Aquino,
LaCugna aponta para o fato de que, nesse periodo histdrico, é possivel “especular sobre a
natureza e os atributos da unica substancia divina, as vezes concebida independentemente de

sua real existéncia como trés pessoas”®. As mudangas ocorridas na época do Iluminismo

reforcaram ainda mais essa compreensao de pessoa “como um centro individual de consciéncia,

24 LACUGNA, God for Us, p. 9-10, 37-44, 70-73.

225 “After the medieval period, the history of trinitarian thought is remarkable only for its peripheral role. Friedrich
Schleiermacher, sometimes called the father of modern theology, relegated the doctrine to an appendix in his work
The Christian Faith. Not until very recently has the doctrine of the Trinity again attracted notice”. LACUGNA,
The Trinitarian Mystery of God, p. 174.

226 LACUGNA, God for Us, p. 243-255.

227 LACUGNA, God for Us, p. 243-246.

222 LACUGNA, God for Us, p. 247.

222 LACUGNA, God for Us, p. 247.

230 “Theology in this tradition allows itself to speculate on the nature and attributes of the one divine substance, at
times conceived independently of its actual existence as thee persons”. LACUGNA, God for Us, p. 248.



74

um sujeito livre e intencional”?*!. Tal significado do termo pode, entdo, provocar compreensdes

equivocadas sobre a pessoalidade quando referida ao Deus Tritno.

1.3.2 O conceito de “rela¢ao” e a revitalizacao da doutrina trinitaria

Na compreensao de LaCugna, ao longo da historia da tradig¢ao crista, “pessoa” eclipsou
“relacdo” e, por isso, faz-se necessario recuperar tal conceito como o verdadeiro background
de “pessoa” na teologia trinitaria. Essa proposta ja estd presente em um dos primeiros artigos
da autora, no qual, analisando a doutrina sobre a Trindade de Tomas de Aquino a partir da
categoria de relagdo, LaCugna busca contribuir para a candente discussdo a respeito da
linguagem sobre “pessoa” no contexto da renovagio trinitaria,?*.

A autora se alinha a outras/os tedlogas/os que postulavam a necessidade de que “uma
nova linguagem deva ser desenvolvida para expressar o insight trinitario sobre a relacionalidade

<

divina”?**. Apesar disso, LaCugna considera que “uma recuperacio da riqueza do termo
< ~ 9 1 , . . . 29234 .
relagdo’ € necessaria antes que uma nova linguagem seja encontrada”*. A partir dessa

constatacao, ela se dispde a esbogar alguns elementos que possibilitem tal recuperacao:

Tendo a Tomés de Aquino como referéncia, mostrarei, entdo, como uma teologia
trinitaria que gira em torno da categoria da relagdo pode fazer justica tanto aos tipos
de objegdes apontadas pelos/as tedlogos/as do processo quanto as exigéncias

soterioldgicas de uma teologia trinitaria contemporanea®.

Foi, entdo, por essa via — anunciada, portanto, desde seus primeiros artigos — que
LaCugna seguiu em sua elaboracdo teoldgica sobre a Trindade. Centrando sua reflexdo no
conceito de relagdo e rearticulando theologia e oikonomia, a autora buscou, assim, contribuir

para a revitalizacdo da doutrina trinitaria de modo singular:

[...] ao retornar as imagens e conceitos mais concretos da Biblia, da liturgia e dos
credos, tornou-se evidente que o proposito original da doutrina [da Trindade] consistia
em explicar o papel de Cristo em nossa salvagdo, o papel do Espirito em nossa
santificacdo ou deificacdo, e, ao fazé-lo, dizer algo sobre o mistério do ser eterno de

BILACUGNA, God for Us, p. 250.

22 LACUGNA, Catherine Mowry. The Relational God: Aquinas and Beyond. Theological Studies, Milwaukee, v.
46, n. 4, p. 647-663, Dic. 1985, p. 648-649.

233 “I agree [...] that a new language must be developed to express the trinitarian insight into the divine
relationality”. LACUGNA, The Relational God, p. 649.

234 <[] a retrieval of the richness of the term ‘relation’ is needed before a new language is found”. LACUGNA,
The Relational God, p. 649.

235 “Taking the lead from Aquinas, then, I will show how a trinitarian theology which revolves around the category
of relation can do justice both to the kinds of objections registered by process theologians, as well as to the
soteriological demands of a contemporary trinitarian theology”. LACUGNA, The Relational God, p. 650.



75

Deus. Ao focar mais no mistério de Deus conosco ¢ Deus para nds, ¢ menos na
natureza de Deus em si mesma, torna-se novamente possivel que a doutrina da
Trindade seja posta no centro da fé — como nossa retérica sempre sustentou. A
doutrina da Trindade estd sendo reabilitada, primeiramente, como a sintese do que
cremos a respeito do Deus que salva por meio de Jesus Cristo, pelo poder do Espirito
Santo. E, em segundo lugar, como o contexto adequado para todo o empreendimento
teoldgico, seja nas areas de eclesiologia, sacramentos ou cristologia®®.

Atenta ndo apenas a relacionalidade em Deus, LaCugna esta especialmente interessada
em explicitar como a relagdo do Deus Triino com os seres humanos e desses entre si ¢
constitutiva do que somos, ou melhor, de quem somos: “A relacionalidade nao pode ser
predicada de um unico sujeito, mas apenas de dois em referéncia mutua. [Assim,] € possivel
ver por que essa categoria ¢ genial na tradi¢do trinitaria, uma vez que permite introduzir
distingdes em Deus sem introduzir divisdo”??’.

Além disso, a categoria “relagdo” remete ao fato de que “o aporte imediato da ontologia
trinitaria nao ¢ especulativo, mas pratico: quem ¢ Deus? Quem somos nés? Como devemos

viver e nos relacionar com as/os outras/os para sermos mais semelhantes a Deus?”>*%. A esse

tema LaCugna retorna ao estabelecer uma sugestiva conexao entre liturgia e teologia:

Se ¢ verdade que a teologia trinitaria €, em ultima analise, uma doutrina [...] pratica,
com consequéncias sobre como devemos estar em relagdes com as/os demais e com
Deus, entdo a teologia estd necessariamente vinculada a liturgia, que ¢ a acdo ritual
pela qual vivemos e praticamos a fé no Deus triino, fundamento de todo
relacionamento®®.

236 «[...] by returning to the more concrete images and concepts of the Bible, liturgy and creeds, it has become
clear that the original purpose of the doctrine [of the Trinity] was to explain the place of Christ in our salvation,
the place of the Spirit in our sanctification or deification, and in so doing to say something about the mystery of
God’s eternal being. By concentrating more on the mystery of God with us, God for us, and less on the nature of
God by Godself, it is becoming possible once again for the doctrine of the Trinity to stand at the center of faith —
as our rhetoric has always claimed. The doctrine of the Trinity is being rehabilitated, first as the summary of what
we believe about God who saves through Jesus Christ by the power of the Holy Spirit, and second as the proper
context for the entire theological enterprise, whether in the areas of ecclesiology, sacraments or Christology”.
LACUGNA, The Practical Trinity, p. 678-679.

237 “Relationality may not be predicated of a single subject, but only of two in reference to each other. One can see
why this category would be genial in the trinitarian tradition, since it allows one to introduce distinctions in the
Godhead without introducing division into God”. LACUGNA, The Relational God, p. 654.

238 “The immediate import of trinitarian ontology is not speculative but practical: Who God is? Who are we? How
we are to live and relate to others so as to be most Godlike?”. LACUGNA, God for Us, p. 249.

239 “If it is true that trinitarian theology is ultimately a practical [...] doctrine, with consequences for how we are
to be in relationship to each other and to God, then theology is necessarily connected to liturgy, which is the ritual
action by which we live and enact faith in the triune God who is the ground of all relationship”. LACUGNA, Can
Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 2.



76

1.3.3 Linguagem adequada para falar de Deus: teologia em modo doxolégico**

E também ao contexto liturgico que LaCugna recorre para abordar o tema da linguagem

mais concorde com o discurso sobre o Deus Tritno:

A fé trinitaria (fé no Deus de Jesus Cristo) foi expressa inicialmente dentro da liturgia
(rito do batismo, credos, oracdo eucaristica, doxologias). O fato de a fé trinitaria ter
sido expressa primeiramente na doxologia ¢ mais que um acidente historico; seu inicio
na liturgia marca o carater duradouro da doutrina trinitaria. A reflexdo trinitaria
emerge da qualidade doxolodgica da fé trinitaria e deve ser subordinada a ela (lex
supplicandi legem statuat credendi)**!.

Para a autora, a relacdo entre teologia — especialmente a que € discurso sobre o Deus
Tritino — e oracdo®*? (pessoal ou comunitaria) ndo é algo acessorio ou secunddrio, pois a teologia
deve ser doxologica, assim como o ¢ a liturgia?*®. Importa, portanto, entender o que, para

LaCugna, significa doxologia:

[...] ¢ mais do que formas de oracdes estabelecidas; doxologia ¢ uma forma de vida
integral, um modo de estar em relagdes justas e corretas [right relations***] com Deus
e com as/os demais. A doxologia ndo ¢ uma entre varias opgdes dentro da teologia;
ela é a condig@o prévia para o discurso teologico sobre Deus. O Espirito ¢ quem inspira
e ativa nosso louvor a Deus; o Espirito nos capacita a louvar a Deus ¢ a falar de forma
verdadeira sobre Deus. O Espirito conforma os enunciados teologicos ao mistério cada
vez maior de Deus?®.

240 Nesta se¢do, retomamos, com algumas modificagdes, o que apresentamos anteriormente em: TEIXEIRA,
Priscila Cirino. A teologia como doxologia e ministério na obra de Catherine LaCugna. SIMPOSIO
INTERNACIONAL FILOSOFICO-TEOLOGICO DA FAJE, 17., 2022, Belo Horizonte. Anais [...]. Belo
Horizonte: FAJE, 2022. Disponivel em: https://www.faje.edu.br/simposio2022/comunicacoes_nao_doutores.php.
Acesso em: 4 fev. 2025, p. 2-5.

241 “Trinitarian faith (faith in the God of Jesus Christ) was first given expression within the liturgy (rite of baptism,
creeds, eucharistic prayer, doxologies). That trinitarian faith first came to expression in doxology is more than an
historical accident; its beginning in liturgy marks the enduring character of trinitarian doctrine. Trinitarian
reflection arises out of and must be subordinated to the doxological quality of trinitarian faith (lex supplicandi
legem statuat credendi)”. LACUGNA, Catherine Mowry; MCDONNELL, Kilian. Returning from “The Far
Country”: Theses for a Contemporary Trinitarian Theology. Scottish Journal of Theology,v. 41,n. 2, p. 191-215,
May 1988, p. 196. Consultar também: LACUGNA, God for us, p. 356-360.

242 “God who is Love chooses to be known by love, thus theological knowledge is personal knowledge. Theological
knowledge is as much a matter of ‘being grasped by' God as ‘grasping’ God, of ‘being conceived by' God as
‘conceiving’ God. God can only be apprehended not comprehended in the union of love that surpasses all words
and concepts” (LACUGNA, God for Us, p. 332).

23 LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 2-3.

244 A expressdo “right relations” é bastante usada por LaCugna para qualificar as relagdes humanas que sdo
expressao da fé na Trindade e da relacionalidade trinitaria. Como, em inglés, o termo “right” inclui tanto a acepgao
de “correcdo” quanto de “justica”, optamos pela traducdo “relagdes justas e corretas” por entender que ela explicita
melhor o que a autora quer expressar.

245 <[] is more than established prayer forms; doxology is a whole form of life, a way of being in right relations
with God and with others. Doxology is not one among several options within theology; it is the precondition of
theological speech about God. The Spirit is the one who inspires and activates our praise of God; the Spirit enables
us to praise God and to speak truthfully about God. The Spirit conforms theological statements to the every-greater



77

Em consonancia com essa compreensdao da doxologia como um modo de vida “mais

99246

abrangente do que palavras de louvor™™, a autora afirma ainda: “Vidas generosamente a

servico também glorificam a Deus”?*’; “tudo o que promove a plenitude da humanidade, que

constrdi relacionamentos baseados na caridade e na compaixdo, glorifica a Deus™?*. Nesse
sentido, o discurso teoldgico pode e deve ser doxologico, ou seja, um modo de glorificar a Deus
por sua autorrevelagao amorosa a nos ofertada e um meio para promover relagdes e instituigoes
pautadas nessa mesma revelacdo. Para LaCugna, de fato, “esta atmosfera doxolodgica ndo ¢ um

acréscimo decorativo a reflexiio teoldgica, mas a propria condico de seu frutifero potencial>*.

A elaboracio da teologia “em modo doxologico”*? é, segundo nossa autora, o caminho

propicio para o equilibrio entre as perspectivas apofatica e catafitica do fazer teologico®!. De
acordo com LaCugna, a razdo teologica tende a enfatizar uma ou outra dessas dimensdes, mas

¢ no encontro entre ambas que se alcan¢a uma via mais fecunda para o conhecimento do Deus

252

Triuno e uma forma mais adequada para o discurso trinitario™*. “Ambos os métodos sio

seguidos a fim de tornar possivel a abertura de nosso discurso a realidade cada vez maior de

Deusaa253 .

[...] a teologia negativa nunca deve ser desconectada do registro positivo da revelagdo
biblica. A negacdo deve ser sempre uma forma de afirmagdo. Um apofatismo
excessivo tende a separar a teologia da economia e pode evoluir para o agnosticismo.
Uma vez que o Deus cuja face buscamos € o Deus que realmente volta sua santa face
para nos, uma vez que este Deus voltado para nos ¢ o Deus a quem adoramos, a
teologia catafatica ¢ tdo necessaria quanto a apofatica. Por outro lado, todas as
imagens e os conceitos de Deus devem ser crivados pela apofase, ndo como mero
método técnico, mas como fruto da scientia singular que a teologia ¢. Uma teologia
analogica excessivamente confiante faz colapsar a distingdo entre economia e teologia
e pode evoluir para uma abordagem demasiadamente segura de estar descrevendo o
mistério e a realidade de Deus®**.

mystery of God”. LACUGNA, Catherine Mowry. Response to John R. Sachs. Proceedings of the Fifty-first Annual
Convention of the Catholic Theological Society of America, San Diego, p. 39-44, June 1996, p. 43-44.

246 LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 11.

247 LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 11.

248 “Everything that promotes fullness of humanity, that builds up relationships based on charity and compassion,
glorifies God”. LACUGNA, God for Us, p. 343.

249 “This doxological climate is not a decorative ‘add-on’ to theological reflection, but the very condition of its
fruitful possibility”. IMBELLI, God for Us or God for God?, p. 24.

20 LACUGNA, God for Us, p. 356-367.

BILACUGNA, God for Us, p. 361.

22 LACUGNA, God for Us, p. 324-335.

253 “Both methods are pursued in order to make it possible to open up our speech to the ever-greater reality of
God”. LACUGNA, God for Us, p. 361.

254 <[] negative theology must never be detached from the positive record of biblical revelation. Negation must
always be a way of affirmation. An excessive apophaticism tends to separate theology from the economy and can
evolve into agnosticism. Since God whose face we seek is God who actually turns God’s holy face toward us,
since this God turned toward us is the God whom we worship, cataphatic theology is as necessary as apophatic.
On the other hand, all images and concepts of God must be chastened by apophasis, not as a mere technical method
but as the fruit of the unique scientia which theology is. An excessively confident analogical theology collapses



78

Nessa conjun¢do de abordagens, LaCugna explicita ainda a importdncia de que o
discurso teoldgico seja, ao mesmo tempo, especulativo e contemplativo. Para a autora,
“contemplacio é a averiguacdo ativa a respeito daquilo que ¢7?°°. Tal averiguagio permite “a
quem contempla ser moldada/o por outra realidade, percebendo o que algo ou alguém ¢ em si
mesmo/a, para além de nossas necessidades e desejos de que esse algo ou alguém seja deste
jeito ou daquele”°. E na ora¢do — em que se contempla e se acolhe o mistério do Deus que se
revela — que os pensamentos e as palavras das/os tedlogas/os sdo moldados pela realidade Outra,
fazendo emergir uma teologia que ¢ “conhecimento de Deus por Cristo no poder do Espirito
Santo”.

Tanto a contemplagdo quanto a especulagdo, enquanto dimensdes inter-relacionadas da

teologia, sdo cingidas pela oikonomia. E, portanto, a propria autocomunicagdo de Deus na

historia que baliza a producao teoldgica:

A economia [da salvacdo] coloca limites ao tipo de conclusdes que a/o tedloga/o pode
tirar. A economia €, a0 mesmo tempo, a fonte da liberdade da/o tedloga/o para falar
de modo critico e construtivo, e o mais verdadeiro e conscientemente possivel, sobre
o que ela ou ele percebe ser a verdade sobre a economia de Deus®*®.

Um discurso teoldgico que considere, portanto, as dimensdes contemplativa e
especulativa demanda “esvaziar-nos de nocdes preconcebidas sobre Deus, livrando-nos de
imagens, simbolos e ideias que obstaculizem experimentar o Deus vivo™*’. Esse esvaziamento
favorece a abertura a manifestacdo divina tal qual nos ¢ oferecida. Para que isso realmente
aconte¢a, LaCugna recorda que “o/a te6logo/a ndo pode se situar ‘fora’ da fé para analisar a fé,
ou fora da comunhao divino-humana para especular sobre a natureza de Deus, ou fora do louvor

a Deus para falar sobre Deus™>%,

the distinction between economy and theology and can devolve into an overconfident descriptive approach to the
mystery and reality of God”. LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 8-9.
Consultar também: LACUGNA, God for Us, p. 361.

255 “Contemplation is the active inquiry into what is”. LACUGNA, God for Us, p. 366.

256 «[...] allowing oneself to be shaped by another’s reality, perceiving what something or someone else is in its
/his/her own right, apart from our needs or desires that another be this way or that way”. LACUGNA, God for Us,
p. 366.

BTLACUGNA, God for Us, p. 366.

238 “The economy places limits upon the kinds of conclusions the theologian may draw. The economy is at the
same time the source of the freedom of the theologian to speak critically, constructively, and as truthfully and
conscientiously as possible about what she or he perceives to be the truth about God’s economy”. LACUGNA,
God for Us, p. 365.

239 <[] emptying ourselves of preconceived notions about God, ridding ourselves of images, symbols, and ideas
that stand in the way of experiencing the living God”. LACUGNA, God for Us, p. 366.

260 “The theologian cannot stand ‘outside’ faith to analyze faith or outside the divine-human communion to
speculate on the nature of God, or outside the praise of God to speak about God”. LACUGNA, God for Us, p. 357.



79

Finalmente, a autora explicita que a linguagem doxoldgica “preserva a unidade entre

99261

theologia e oikonomia”>"". Isso ocorre devido a propria natureza da doxologia que suscita o

louvor de Deus por aquilo que “esta fazendo, fez e fard em nosso favor”**?. Por conseguinte,

Como Deus ¢ louvado com base em sua autorrevelagdo em Cristo ¢ no Espirito, a
teologia exercida em modo doxologico serd inerentemente cristologica e

pneumatologica, ancorada em Cristo e no Espirito, assim como escatoldgica [...], sem

interesse de atar Deus a uma férmula®%.

Retornamos, assim, a preocupacao central de LaCugna: elaborar uma teologia trinitaria
em que oikonomia e theologia estejam intrinsecamente conectadas. Nessa elaboragdo, embora
reconheca o valor da teologia rahneriana e dela parta em grande medida, ¢ neste ponto crucial

que, como veremos a seguir, a autora considera o axioma do te6logo alemao insuficiente.

1.3.4 O axioma rahneriano: aproximacoées e distanciamentos

Encontramos, na obra de LaCugna, diversas mengdes a teologia de Rahner e, em duas
ocasides, a autora se dedica a analisar o axioma rahneriano***. Na exposic¢do da ontologia da
relagdo feita em God for Us, ela parte desse axioma, buscando, porém, uma via na qual ndo seja
necessario referir-se as relagdes intradivinas. A pergunta que a guia ¢ assim formulada: “hd um
caminho para dizer que as modalidades especificas da autocomunicacido de Deus em Cristo e
no Espirito sdo inefaveis porque elas mostram a nos a verdadeira natureza de Deus, sem apelar
para relagdes ‘intradivinas’ ou para a autocomunicagio ‘intradivina’?”?6.

Em sua andlise, LaCugna recorda algumas das principais criticas feitas ao axioma
rahneriano, retomando, por um lado, as consideragdes feitas por Piet Schoonenberg?®®, e, por
outro, as obje¢des apontadas por Yves Congar e Walter Kasper®’. A seguir, a modo de sintese,

elenca quatro principios da teologia trinitaria derivados do axioma?®%®:

1. ha um Deus e uma tinica autocomunicagao;

26 LACUGNA, God for Us, p. 367.

222 LACUGNA, God for Us, p. 367.

263 «[...] since God is praised on the basis of God’s self-revelation in Christ and the Spirit, theology pursued in the
mode of doxology will be inherently christological and pneumatological, anchored in Christ and the Spirit, as well
as eschatological [...], not concerned to tie God to a formula”. LACUGNA, God for Us, p. 367.

264 LACUGNA, Re-conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation, p. 4-14. LACUGNA, God for Us, p. 211-221.
265 «[,..]is there a way to say that the specific modalities of God’s self-communication in Christ and the Spirit are
ineffable because they show us the true nature of God, without appealing to ‘intradivine’ relations or ‘intradivine’
self-communication?”. LACUGNA, God for Us, p. 217.

266 LACUGNA, God for Us, p. 217-219.

267 LACUGNA, God for Us, p. 219-221.

288 LACUGNA, God for Us, p. 221.



80

2. a historia de salvagdo ¢ verdadeiramente um modo da autocomunicacao divina:
“quem e o que ¢ Deus ¢ totalmente expresso e doado na criagdo e na historia,
particularmente na pessoa de Jesus e na atividade do Espirito”?®;

3. arevelagdo historica de Deus estabelece a ordem para o conhecimento teologico, ou
seja, a economia da salvacao € o ponto de partida para conhecer o mistério de Deus;

4. “os detalhes especificos da autorrevelagao de Deus em Cristo e no Espirito revelam

a natureza de Deus”?7°

e distingdes na economia originam-se e estdo fundamentadas
em distingdes “em” Deus.

E nesse tltimo aspecto que a tedloga estadunidense se distancia de Rahner. Para a
autora, ndo ha como assegurar, com plena certeza, que as distingdes divinas, que se expressam
na economia, referem-se a distingdes em Deus mesmo. Com esse posicionamento, LaCugna
busca resguardar — recorrendo as vezes a afirmacdes passiveis de criticas — a dimensdo da
insondabilidade divina, bem como sujeitar as formulagdes teoldgicas a um nivel prudente de
humildade ante as possibilidades humanas de conhecer o Deus Triuno?’".

Além disso, aponta para o fato de que “toda teoria sobre relagdes intradivinas esta

99272 Tais

perigosamente aberta a proje¢des ideoldgicas, sejam patriarcais ou igualitarias
consideragdes, porém, nao se devem a, como afirma Colin Gunton, um entendimento de que
“qualquer doutrina sobre uma Trindade imanente, mesmo aquela derivada de uma compreensao
da economia, deve ser rejeitada™?’?; tampouco se devem a uma compreensdo de que “a agio
autocomunicante de Deus para nos ‘cria’ a realidade tripessoal de Deus”, como sugere Barbara
Finan?’*. Respondendo diretamente a essa ultima afirmagdo, LaCugna assevera: “Finan se
preocupa de que eu pense que a economia ‘cria’ a Trindade (algo que eu nunca acreditei nem
afirmei)”?”.

O que LaCugna de fato faz ¢, progressivamente, afastar-se dos termos Trindade

econdmica e Trindade imanente por considera-los “inextrincavelmente vinculados ao marco

269 «“Who and what God is, is fully expressed and bestowed in creation and history, particularly in the person of
Jesus and the activity of the Spirit”. LACUGNA, God for Us, p. 221.

270 «[ ] the specific details of God’s self-revelation in Christ and the Spirit reveal God’s nature”. LACUGNA,
God for Us, p. 221.

Y1 LACUGNA, God for Us, p. 224, 228, 230, 322-324.

22 LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response, p. 140.

273 «“It follows that any doctrine of an immanent Trinity, even one derived from an understanding of the economy,
is to be rejected”. GUNTON, Book Reviews. God for Us, p. 136. Cosultar também GUNTON, The Promise of
Trinitarian Theology, p. xvii-xviii. Para uma confrontacao detalhada das criticas de Colin Gunton a obra de
LaCugna, consultar: CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna |...],p. 172-
175.
274 «[ ...] suggesting that the self-communicating activity of God for us ‘creates’ the tripersonal reality of God”.
FINAN, Review Symposium God for Us: Four Perspectives - I, p. 134-135.

25 LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response, p. 139.



81

referencial que opera a distancia entre oikonomia e theologia™'®. Tal postura, porém, nio a

impede de ressaltar os elementos positivos que o axioma rahneriano aporta:

A teologia trinitaria ¢ a linguagem da relacionalidade par excellence. O axioma de
Rahner ndo apenas assevera que Deus ¢ relacional; ele vai além, predicando a
relacionalidade como sendo da propria esséncia de Deus: Deus é Deus sendo
internamente (eternamente) e externamente (historicamente) relacionado. Isso quer
dizer que o Deus conhecido em suas relagcdes conosco € o proprio Deus que é divino
por ser (internamente) autorrelacional, e vice-versa. Deus in se ja E Deus pro nobis.
[...] Ao conhecer o Deus que € nossa origem, fundamento e meta, ndo conhecemos
uma imagem nebulosa de Deus, mas o verdadeiro Deus vivo de Jesus Cristo em seu
Espirito. O Deus que nos salva — este é Deus?”’.

No entanto, LaCugna aponta que o axioma pede esclarecimentos para conduzir a “uma

maneira adequada de manter tanto a diferenca ontologica entre Deus e a criagao quanto a relagao

ontolégica de Deus com a criagdo™?’%.

Enquanto em escritos anteriores a autora optou por fazer esclarecimentos sobre o

axioma?”’, indicando os riscos da terminologia “Trindade econdomica/Trindade imanente”°,

em God for Us, ela explicita uma nova formulagao na qual abandona tal linguagem e propoe,

99, <

entdo, um novo “principio”: “a theologia ¢ completamente revelada e doada na oikonomia, ¢ a

oikonomia verdadeiramente expressa o mistério inefavel da theologia™?®!

. A compreensao
adequada de tal afirmagdo supde o esclarecimento do significado dos termos usados por

LaCugna. Segundo a autora,

a economia ndo ¢ um espelho refletindo vagamente um reino escondido de relagdes
intradivinas; a economia ¢ a existéncia concreta de Deus em Cristo e como Espirito.
A economia ¢ a “distribuicdo” da vida de Deus vivida com e para a criatura. Economia

276 “These terms are bound inextricably to the framework that operates the gap between oikonomia and theologia”.
LACUGNA, God for Us, p. 223.

277 “Trinitarian theology is the language of relationality par excellence. Not only does Rahner’s axiom assert that
God is related; it goes even further by predicating relationality as being of the very essence of God: God is God
being internally (eternally) and externally (historically) related. That is to say, the God who is known in his/her
relations to us is the very God who is divine by being (internally) self-related, and vice versa. God in se IS already
God pro nobis. [...] In knowing the God who is our origin, ground and goal, we do not know a shadow image of
God but the real living God of Jesus Christ in their Spirit. The God who saves us — this is God”. LACUGNA, Re-
conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation, p. 13, grifos da autora.

278 «[...] an adequate way to maintain both the ontological difference between God and creation, and the
ontological relatedness of God to creation”. LACUGNA, Introduction, p. xv.

2% LACUGNA, Re-conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation, p. 4-14. LACUGNA, The Trinitarian
Mystery of God, p. 175-177.

280 LACUGNA, Problems with a Trinitarian Formulation, p. 339-340. LACUGNA; MCDONNELL, Returning
from “The Far Country”, p. 204-205.

BL«[,. ] theologia is fully revealed and bestowed in oikonomia, and oikonomia truly express the ineffable mystery
of theologia”. LACUGNA, God for Us, p. 221.



82

e teologia sdo dois aspectos da unica realidade: o mistério da comunhdo divino-
humana?®?.

Elizabeth Groppe, comentando a compreensdo da autora sobre os termos referidos,

explica que, diferentemente do que se afirma em algumas criticas*®*, “o termo theologia nio ¢é

simplesmente um substituto para o termo Trindade imanente, nem oikonomia ¢ idéntico em
significado ou funcao ao termo Trindade econdmica. Antes, na obra de LaCugna, theologia se
refere ao mistério e ao ser de Deus”. Por sua vez, oikonomia “¢ o plano de Deus (Ef 1,3-14) e,
como tal, faz parte da theologia, uma vez que o plano de Deus ¢ uma dimensao do seu mistério,
uma expressao do seu ser”. Finalmente, Groppe acrescenta que “a theologia ¢ irredutivel a
oikonomia” — posto que a economia inclui também o que ¢ distinto de Deus, isto €, a criagdo —
e ainda assim oikonomia e theologia permanecem inseparaveis>>.

A prépria LaCugna, respondendo a questionamentos relativos ao conteudo de God for
Us, assim esclarece seu posicionamento sobre a terminologia Trindade econdmica/Trindade

imanente:

[...] sugeri uma moratoria sobre os termos “Trindade econdmica e Trindade imanente”
como um passo em dire¢do a uma maior precisdo. Nao € porque, como Finan teme,
eu ndo creia na Trindade imanente; como reconhece Haight, “a natureza interior de
Deus ¢, evidentemente, revelada nesta interagdo conosco, supondo que ndo seja outro
Deus quem assim atua”. Pelo contrario, a terminologia moderna da Trindade
econdmica e imanente (cunhada no final do século XVIII e amplamente divulgada por
Karl Rahner nos anos 1970) perpetua a aporia da metafisica latina da substancia
(analisada em detalhes em God for Us). Em suma, essa terminologia (1) ¢ imprecisa
¢ passivel de engano®, além de ndo ser equivalente a distingdo entre oikonomia e
theologia; (2) obscurece a intuigdo central da doutrina da Trindade: a pessoalidade, e
ndo o ser, € primaria; (3) sugere, inevitavelmente, a existéncia de duas trindades que
sdo0 ontologicamente separadas, mas cuja verdadeira unidade precisa ser
continuamente reafirmada; (4) sustenta uma concepgdo altamente questionavel da

282 “The economy is not a mirror dimly reflecting a hidden realm of intradivine relations; the economy is God’s
concrete existence in Christ and as Spirit. The economy is the ‘distribution’ of God’s life lived with and for the
creature. Economy and theology are two aspects of one reality: the mystery of divine-human communion”.
LACUGNA, God for Us, p. 222, grifo da autora.

283 Veja-se, por exemplo: WEINANDY, The Immanent and Economic Trinity, p. 660-661.

284 “The term theologia is not simply a substitute for the term immanent Trinity nor is oikonomia identical in
meaning or function to the term economic Trinity. Rather, in LaCugna’s work, theologia refers to the mystery and
being of God. [...] Oikonomia is the plan of God (Ephesians 1:3—14) and as such participates in theologia, for the
plan of God is one dimension of the mystery of God, an expression of God’s being. Insofar, however, as the divine
plan includes what is other than God — creation, time, space, history, personality — oikonomia is distinct from
theologia. Theologia is irreducible to oikonomia and yet remains inseparable from it, for it is God who has desired
to extend God’s life to the creature”. GROPPE, Catherine Mowry LaCugna’s Contribution to Trinitarian Theology,
p. 742.

285 “To talk only about the immanent trinity is misleading because it creates the illusion that one can know God
independent of the experience of God, even though knowledge of God for the Christian comes only through Christ
in the Spirit. The immanent trinity is not available to us so that we could verify a model for it” (LACUGNA;
MCDONNELL, Returning from “The Far Country”, p. 205).



&3

liberdade de Deus; e (5) obstaculiza a concretizagdo das profundas implica¢des
praticas da doutrina da Trindade?®.

Margaret Campbell assinala que “poucos/as tedlogos/as trinitarios/as, na etapa final do
século XX, foram tdo fortemente criticados/as como LaCugna, pela ameaga que suas ideias
representam a nog¢do cristd da divina liberdade”?’. Embora seja uma grande defensora da
tedloga estadunidense, Campbell ndo deixa de sinalizar que o posicionamento de LaCugna

\

aponta para certa inconsisténcia no que diz respeito a “sua relutancia em falar sobre a Trindade

99288,

imanente “por vezes ela parece rejeitar completamente tal tematica, mas, em outras

ocasides, reconhece inequivocamente o papel da doutrina sobre a Trindade imanente na defesa
da ideia da liberdade divina?®.

Além de identificar tal relutdncia como controversa, também consideramos
questionavel, em consonancia com Aristotle Papanikolou, uma das conclusdes tiradas por
LaCugna em sua reflexdo: segundo ela, a especulacdo a respeito da Trindade imanente levaria
necessariamente a ruptura entre oikonomia e theologia. Como aponta Papanikolou, ndo hé razao
para afirmar que tal dissociagdo ocorrerd inevitavelmente, “como aconteceu anteriormente. De
fato, [tal especulagdo] pode ser necessaria para manter uma equilibrada dialética entre
imanéncia/transcendéncia”?*°.

Apesar de suas resisténcias a esse respeito, LaCugna entende que “especular sobre a

95291

Trindade imanente ¢ uma espécie de discernimento”™" e pondera que “uma teologia imanente

sobre Deus ¢ um esfor¢o inexato de dizer algo sobre Deus como Deus é revelado na economia

286 «“T have suggested a moratorium on the terms “economic and immanent Trinity” as one step toward greater
precision. This is not because, as Finan fears, I do not believe in the immanent Trinity; as Haight acknowledges,
“The inner nature of God is of course revealed in this interaction with us on the supposition that it is no other God
that so acts”. Rather, the modern terminology of economic and immanent Trinity (coined in the late eighteen
century and given wide currency by Karl Rahner in the 1970) perpetuates the aporia of the Latin metaphysics of
substance (analyzed in detail in God for Us). In short, this terminology (1) is imprecise and misleading, and not
equivalent to the distinction between oikonomia and theologia; (2) obscures the intuition at the heart of the doctrine
of the Trinity: that personhood, not being, is primary; (3) inevitably suggests two trinities that are ontologically
separate but whose real unity needs continually to be reasserted; (4) supports a highly questionable idea of God’s
freedom; and (5) hinders the deeply practical implications of the doctrine of the Trinity from being realized”.
LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response, p. 139.

287 “Few trinitarian theologians writing in the latter part of the twentieth century have been more harshly criticized
than LaCugna for the threat their ideas pose to the Christian notion of divine freedom”. CAMPBELL, 4 Study of
the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 2.

288 CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 2.

289 «[...] at times she seems to wholeheartedly reject such talk, yet on other occasions she unequivocally
acknowledges the role of the doctrine of the immanent Trinity in upholding the idea of divine freedom”.
CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 2.

290 «Such speculation need not lead to the rupture between oikonomia and theologia as it once did. It may in fact
be necessary to maintain a balanced immanence/transcendence dialectic”. PAPANIKOLAU, Reviewed Work(s).
God for Us, p. 438.

291 «“Speculating about the immanent Trinity is a kind of discernment”. LACUGNA, God for Us, p. 230.



84

da historia de salvagdo. [...] Teologias imanentes sobre Deus propdem teorias sobre o eterno
fundamento e a estrutura intrinseca da Trindade como revelados”?*?. Finalmente, no caso de se
manter o uso dos termos Trindade economica e Trindade imanente, a autora considera que “uma
teologia da Trindade imanente ndo se [referiria] a ‘Deus como tal, separado da relagdo conosco’,

mas a ‘Deus revelado em Cristo e no Espirito’”>*>.

1.3.5 A ontologia da relacido como “modelo” trinitario

Em varias de suas publicacdes, LaCugna tematiza questdes relativas aos desafios da
linguagem para “falar de Deus***. No contexto dessa discussdo, a autora situa sua ontologia da
relagio como um “modelo”?® de teologia trinitaria®®®. Em um de seus primeiros artigos,
visando esclarecer o significado e a importancia dos modelos teologicos, a autora indica,

inicialmente, as vantagens e desvantagens do uso de analogia, simbolos e metaforas®’,

298

apontadas como linguagens priorizadas no discurso sobre o Deus Triuno””°. A seguir, propde

que os modelos retinem “as linguagens analdgica, simbolica, metaforica e conceitual”?,

explicando, assim, o que compreende como modelo teologico:

Um modelo pode ser definido como uma metafora sustentada, sistematica e
relativamente permanente. Os modelos compartilham muitas das caracteristicas da
metafora’®: indiretividade, abertura, relatividade (ndo exclusividade) e capacidade de

redescrever a realidade. [...] Os modelos desempenham uma fun¢do cognitiva na

292 «,..] an immanent theology of God is an inexact effort to say something about God as God is revealed in the

economy of salvation history. [...] Immanent theologies of God propose theories about the eternal ground and the
intrinsic structure of the Trinity as revealed”. LACUGNA, God for Us, p. 230, grifos da autora.

293 “A theology of the immanent Trinity does not refer to ‘God as such apart from relationship to us’ but to ‘God
revealed in Christ and the Spirit’.” LACUGNA, God for us, p. 227.

2%4 Para uma anélise dessa tematica na obra de LaCugna, consultar: CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian
Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 70-103.

295 LaCugna utiliza o conceito de “modelo”, relativo a “linguagem religiosa”, desenvolvido por Ian Ramsey:
RAMSEY, Religious Language, 1967 apud LACUGNA, Placing Some Trinitarian Locutions, p. 17.

2% «“We have no choice but to use models in theology; since God cannot be ‘pointed to’ is if God were another
empirical reality”. LACUGNA, Re-conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation, p. 13.

27 “Rach of these approaches differs in the way it unites thinking with being, and each differs on what it regards
as true. In the symbolic perspective, truth is seeing the identity in the differences between meaning and reality
(Scharlemann); in the metaphorical, truth is seeing a thread of similarity between two dissimilars (McFague). In
the analogical, truth is seeing greater dissimilarity in any similarity. In the analogical and symbolic perspectives,
being (in relation to language) is the focus. In the metaphorical-parabolic the interpreter comes more and more
into focus as ‘being’ recedes from view” (LACUGNA, Placing Some Trinitarian Locutions, p. 25).

2% LACUGNA, Placing Some Trinitarian Locutions, p. 18-25.

29 LACUGNA, Placing Some Trinitarian Locutions, p. 30.

300 «A model may be defined as a metaphor that has been extended and made relatively permanent. It is a heuristic
device which enables us to think and talk about a complex reality that cannot directly be observed (e.g. light)”
(LACUGNA, Re-conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation, p. 12).



85

medida em que proporcionam uma forma de pensar e falar sobre aquilo que nos ¢, em
principio, inacessivel por qualquer outro meio®!.

Além disso, por descreverem “conjunto de relagdes”, LaCugna considera que os
modelos sdo especialmente adequados para a teologia trinitaria, j4 que “nunca podemos
expressar o significado da natureza de Deus abstraindo-nos do Deus-em-relagdo™3%2. Entdo, “no
esforco de integrar os insights das tradi¢des grega e latina com as categorias do pensamento

99303

moderno e considerando “a relacdo entre oikonomia e theologia como um principio

29304

estruturante da teologia trinitaria”"", a autora propde a “ontologia da relagao” — “uma descrigao

305 _ como um modelo

do que significa ser uma pessoa e existir como pessoas em comunhao
trinitario’®. Para LaCugna, “embora nio seja equivalente ao ser de Deus, [esse modelo] ¢, no
entanto, a estrutura apropriada para explicar a experiéncia crista de salvagao por Deus através

de Jesus no seu Espirito”?"7.

1.3.5.1 Exitus e reditus: a Patre ad Patrem

Um dos pilares fundamentais da ontologia da relacdo elaborada por LaCugna ¢ a ja
referida conviccdo de que a linguagem Trindade econdmica/Trindade imanente esta
inevitavelmente associada a desconexao entre theologia e oikonomia, operada na tradigdo crista
por séculos®®. Segundo a autora, “o axioma de Rahner, embora seja um ponto de partida solido
para revitalizar a doutrina sobre a Trindade, necessita de uma qualificacdo cuidadosa, de modo

a evitar a perpetuacdo da problematica pds-nicena, criada pela preocupagao com as distingdes

301 «“A model may be defined as a sustained, systematic, permanent metaphor. Models share many of the
characteristics of metaphor: indirection, openendedness, relativity (non-exclusivity), and the ability to redescribe
reality. [...] Models serve a cognitive function inasmuch as they provide a way of thinking and speaking about
that which is in principle inaccessible to us by any other means”. LACUGNA, Placing Some Trinitarian Locutions,
p. 30.

302 LACUGNA, Placing Some Trinitarian Locutions, p. 31.

383 LACUGNA, God for us, p. 243.

304 LACUGNA, God for us, p. 249.

305 LACUGNA, God for us, p. 243.

306 Em outro artigo, LaCugna chama a atengio para o fato de que o proprio nome “Trindade” é também um modelo:
““Trinity’ is not a literal description of God’s being, but a theological model which is necessarily indirect and
ostensive, depicting God in relatione” (LACUGNA, Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 331).

307 “While not the equivalent of God’s being, [this model] is nonetheless the appropriate framework for explicating
the Christian’s experience of salvation by God trough Jesus in their Spirit”. LACUGNA, Re-conceiving the Trinity
as the Mystery of Salvation, p. 14.

308 LACUGNA, God for us, p. 223.



86

‘intradivinas%, bem como o consequente distanciamento entre a teologia trinitdria e a vida
crista concreta.

Ainda que um dos grandes méritos da teologia de Rahner seja afirmar a unidade
intrinseca entre economia da salvacao e doutrina trinitaria, LaCugna compreende ser necessario
retornar a uma referéncia pré-nicena e, portanto, proxima do ambiente neotestamentario e do
contexto de surgimento do(s) Credo(s), a fim de estabelecer um paradigma mais apto a
salvaguardar a unidade theologia-oikonomia®'?. Para alcancar tal fim, a autora propde um
modelo quiastico de emanagdo e retorno (exitus e reditus), originalmente formulado pelo
neoplatonismo e presente na teologia dos primeiros séculos do cristianismo sob a formulacdo

7311 Esse modelo — cuja representacio grafica proposta por LaCugna’!?

“a Patre ad Patrem
apresentamos abaixo’!? — “expressa o Unico e extatico movimento de Deus para fora, pelo qual
todas as coisas se originam de Deus por Cristo no poder do Espirito Santo, e todas as coisas sdo

trazidas a unido com Deus e retornam a Deus™'“.

God (Father) God (Father)
Jesus Christ Jesus Christ
Holy Spirit Holy Spirit

world

A autora explicita ainda que esse modelo esta em consonéancia com o significado biblico

e pré-niceno da economia de salvagdo compreendida como

[...] o tnico movimento dindmico de Deus (Pai) para fora, um autocompartilhamento
pessoal pelo qual Deus esta sempre se inclinando em dire¢do ao “outro” de Deus (cf.

309 “Rahner’s axiom, while it is a sound starting point for revitalizing the doctrine of the Trinity, stands in need of
careful qualification, so as to avoid perpetuating post-Nicene problematic created by the preoccupation with
‘intradive’ distinctions” (LACUGNA, God for us, p. 231).

S0 LACUGNA, God for us, p. 220-221.

SWLACUGNA, God for us, p. 233.

312 LACUGNA, God for us, p. 223.

313 Em uma publicagdo anterior a God for Us, a autora apresenta representagdo grafica similar, cuja versdo em
portugués, que reproduzimos no anexo A (p. 405), encontra-se em: LACUGNA, Catherine Mowry. O mistério
trinitario de Deus. /n: FIORENZA, Francis Schiissler; GALVIN, John P. (Eds.). Teologia Sistematica:
perspectivas catolico-romanas. Sdo Paulo: Paulus, 1997. v. 1, p. 235.

314 “This chiastic model of emanation and return, exitus and reditus, express the one ecstatic movement of God
outward by which all things originate from God through Christ in the power of the Holy Spirit, and all things are
brought into union with God and returned to God”. LACUGNA, God for us, p. 223.



87

Ef 1,3-14). A economia ¢ a existéncia concreta de Deus em Cristo e como Espirito. A
economia ¢ a “distribuicdo” da vida de Deus vivida com e para a criatura’'’.

Com esse paradigma’'®, LaCugna pretende evitar uma reflexio teologica sobre a
Trindade imanente “vista, estaticamente, em termos a-historicos e transecondmicos™!” e, ao
mesmo tempo, reconectar o mistério do Deus Trituno a historia de salvacao, compreendendo-os

como um Unico dinamismo.

1.3.5.2 As notas da pessoalidade

Na exploracao das novas possibilidades abertas pela ontologia da relagdo, LaCugna
avanga, entdo, para o estudo da nogio de “pessoa” na teologia trinitaria*'®. Embora insista nas

dificuldades de seu uso, especialmente a partir da modernidade, a autora acaba por retornar ao

319

universo desse conceito tdo caro a tradicdo teologica cristd’”. No entanto, para evitar suas

possiveis ambiguidades>?°

, a autora busca garantir sua compreensdao dentro do horizonte da
relacionalidade. Como aponta Robert Imbelli, uma das caracteristicas da obra de LaCugna “¢ a
sua insisténcia de que ‘relagdo’ deve servir como categoria chave em toda reflexao sobre o Deus
que nos salva por Cristo e no Espirito. ‘Pessoa’, seja na divindade ou na humanidade, nunca ¢
autocontida, mas sempre extatica, relacional”?!. A autora é enfitica em afirmar que “Deus ¢

pessoal porque Deus ¢ relacional, e ndo vice-versa™?:

A doutrina da Trindade insiste que Deus ndo existe sendo como Pai, Filho e Espirito.
A parte das pessoas divinas, ndo ha Deus. [...] Isso significa que todo ser humano, e

315 «[..] the one dynamic movement of God (Father) outward, a personal self-sharing by which God is forever

bending toward God’s ‘other’ (cf. Eph. 1:3-14). The economy is God’s concrete existence in Christ and as Spirit.
The economy is the ‘distribution’ of God’s life lived with and for creature”. LACUGNA, God for us, p. 222.

316 Retornaremos ao modelo quiastico da autora no capitulo 5 desta investigagio (segdo 5.1) e, entdo, abordaremos
as principais criticas feitas a proposta de LaCugna.

31T LACUGNA, God for us, p. 223.

318 LaCugna discorre sobre a problematica associada ao uso do termo “pessoa” na teologia trinitiria em: God for
Us, p. 243-288; Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 332-335; The Relational God, p. 647; Returning
from “The Far Country”, p. 200; e ainda em: LACUGNA, C. M. Philosophers and Theologians on the Trinity.
Modern Theology,v.?2,n. 3, p. 169-181, Apr. 1986, p. 177-178.

319 Em alguns de seus primeiros escritos, diferentemente do que se percebe posteriormente, LaCugna parecia
propensa a reconsiderar o uso do termo pessoa. E o que se nota, por exemplo, no seguinte trecho: “Trinitarian
reflection leads us to see that the esse of God is to-be-related, and the activity proper to such a being is relating.
Thus to be God is to-be-relationally. [...] Given the contemporary difficulties created by predicating ‘person’ of
God in the plural, it seems all the more fitting that a contemporary trinitarian theology be reconstructed around the
category of relation” (LACUGNA, The Relational God, p. 659).

320 A esse respeito, consultar: TEIXEIRA, A autocomunicagdo do Deus Trivino e a Confessio Trinitatis, p. 52-56.
321 «[...] characteristic of LaCugna’s work is her insistence that ‘relation’ must serve as the key category in all
reflection upon the God who saves us through Christ and in the Spirit. ‘Person’, whether in divinity or humanity,
is never self-contained, but always ecstatic, relational”. IMBELLI, God for Us or God for God?, p. 24.

322 LACUGNA, The Relational God, p. 650.



88

de fato toda criatura, tem sua origem em uma pessoa que, por defini¢do, ndo € solitaria,

mas esta em relacionamento com outra’?3.

Segundo LaCugna, a compreensdo do termo pessoa cunhada na modernidade “se
encaixa bem com a ideia de que Deus € pessoal, mas de forma alguma com a ideia de que Deus
¢ trés pessoas. Trés pessoas, definidas [segundo a concepcdo moderna], equivaleriam a trés
deuses, trés seres que atuam independentemente, trés consciéncias individuais™32*. Diante disso,
a autora v€ dois caminhos possiveis para a teologia: ignorar os desenvolvimentos do termo ao
longo da historia e se ater a defini¢do eclesial de pessoa; ou integrar o conteudo psicologico na
nocao teologica de pessoa. Enquanto a segunda via traz consigo o “perigo de que a doutrina da
Trindade possa cair no triteismo”, a primeira, além de manter a doutrina trinitaria
incompreensivel para a atualidade®®, leva a profissdo de fé ortodoxa unida, porém, a uma
pratica religiosa de fato monoteista®?®.

Aproximando-se mais da segunda alternativa, e buscando aportes significativos para a
formulacao da ontologia da relagdo, LaCugna recorre a “quatro esferas representativas do
discurso”, a saber, “os escritos do filésofo escocés John Macmurray; a teologia do
contemporaneo autor ortodoxo grego John Zizioulas; teologias feminista e latino-americana; e
éticas teologicas catolico-romanas e ortodoxas explicitamente trinitdrias™*?’. A autora dedica,
entdo, algumas paginas de God for Us a exposi¢do dessas contribuicdes®?®, sistematizando-as
em consonancia com sua proposta teologica, conforme demonstraremos no capitulo 5 deste
trabalho’?’.

Partindo das contribui¢des elencadas, LaCugna formula, entdo, oito “notas” da
pessoalidade que fazem parte de sua “ontologia da relagdo”**: (1) pessoas sdo essencialmente
intersubjetivas; (2) cada pessoa ¢ um inefavel, concreto, tnico e irrepetivel éxtase de natureza

(divina e/ou humana); (3) a pessoa ¢ o fundamento da natureza e “a realizacao da pessoalidade

323 “The doctrine of the Trinity insists that God does not exist except as Father, Son, Spirit. Apart from the divine
persons there is no God. [...] This means that every human being, and indeed every creature, has its origin in a
person who by definition is not solitary but in relationship with another”. LACUGNA, The Practical Trinity, p.
681, grifo da autora.

324 “This fits well with the idea that God is personal, but not at all with the idea that God is three persons. Three
persons defined in this way would amount to three gods, three beings who act independently, three conscious
individuals”. LACUGNA, God for Us, p. 250.

33 LACUGNA, God for Us, p. 251.

326 RAHNER, El Dios Trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la salvacion, p. 361-362.
327 «[...] I have selected four representatives spheres of discourse that contribute directly to our question: the
writings of the Scottish philosopher John Macmurray; the theology of the contemporary Greek Orthodox writer
John Zizioulas; feminist and Latin American theologies, and explicitly trinitarian Roman Catholic and Orthodox
theological ethics”. LACUGNA, God for Us, p. 255.

38 LACUGNA, God for Us, p. 255-288.

329 Ver capitulo 5, se¢des 5.2,5.3, 5.4 ¢ 5.7.

30 LACUGNA, God for Us, p. 288-292.



89

é o cumprimento do telos da natureza*!; (4) a pessoalidade se manifesta no equilibrio entre

amor a si mesma/o e autodoagao, entre posse de si e orientacdo-para-outras/os; (5) “pessoas sdo
catolicas”, isto ¢, cada pessoa expressa a totalidade de uma natureza (divina e/ou humana) e,
além disso, estd aberta para ser inclusiva com tudo o que existe, abracando a diversidade®*; (6)
a realizacao da pessoalidade supde ascese; (7) pessoa € um conceito exponencial; (8) a
realizagdo plena da pessoalidade ¢ viver como pessoas (divinas € humanas) em comunhao.

3

Em alguns momentos, nos capitulos que se seguem®, retornaremos as notas da

5334

pessoalidade elaboradas pela autora, dedicando-nos, no capitulo , a descricao detalhada de

cada uma delas. Na ocasido, abordaremos as criticas relativas a compreensao de LaCugna a

respeito da pessoalidade®’.

1.3.5.3 A vivéncia da fé trinitaria

Finalmente, no ultimo capitulo de God for Us, LaCugna aponta desdobramentos da
ontologia da relagdo tanto em algumas areas da teologia como na praxis. Reconhecendo ser
“impossivel detalhar um programa completo para a vida crista”, a autora se propoe a tragar
algumas linhas gerais sobre “a vida de comunhao pregada por Jesus Cristo e empreendida por

suas/seus seguidoras/es no batismo™?*®, Para tal fim, uma questdo de fundo a orienta:

Se fomos criadas/os a imagem desse Deus [que vive como o mistério de amor entre
pessoas] e se nosso destino ¢ viver para sempre com esse Deus e com suas criaturas
amadas, entdo quais formas de vida melhor nos permitem viver como Cristo viveu,
manifestar o Espirito de Deus e, em tltima instancia, ser deificadas/os?>*".

Ainda que de modo breve, LaCugna indicara pistas para a vivéncia — verdadeiramente

conforme & fé trinitaria — da vida eclesial®*%, dos sacramentos (especialmente o batismo e a

31 LACUGNA, God for Us, p. 289.

332 LACUGNA, God for Us, p. 290.

333 Ver capitulo 2, se¢do 2.3.1, p. 111-112; capitulo 3, se¢do 3.2.1, p. 133-137; capitulo 4, se¢des 4.3.2 ¢ 4.3.3, p.
176-177 e p. 182-183, respectivamente.

334 Ver capitulo 5, se¢do 5.5.

335As criticas dizem respeito especialmente ao fato de que a autora parece referir-se, de modo univoco, a
pessoalidade divina e & humana.

36 LACUGNA, God for Us, p. 382. Como atestam alguns testemunhos, a autora esperava desenvolver essas linhas
gerais em futuros escritos, mas, devido ao seu prematuro falecimento, pouco pode realizar deste projeto. Alguns
dos apontamentos feitos no décimo capitulo de God for Us foram retomados e um pouco mais elaborados pela
autora em: God in Communion with Us, p. 91-99.105-108; The Practical Trinity, p. 682; Review Symposium God
for Us: Author’s Response, p. 141-142.

37 “If we are created in the image of this God [who lives as the mystery of love among persons], and if our destiny
is to live forever with this God and with God’s beloved creatures, then what forms of life best enable us to live as
Christ lived, to show forth the Spirit of God, and ultimately to be deified?”. LACUGNA, God for Us, p. 378.

38 LACUGNA, God for Us, p. 401-403.



90

eucaristia)®*’, da sexualidade®*’, da ética**!, da espiritualidade®**, da organizacdo e da acdo
politica®®. Essas dimensdes da existéncia humana sdo iluminadas e configuradas pela “forma

»344 que se traduz em “palavras, agdes e atitudes que servem o Reino

de vida da economia divina
de Deus’® .

Assim, no lar universal, administrado segundo os critérios da economia trinitaria, as
relagdes justas e corretas sao aquelas pautadas pelo conhecimento do Deus Triuno. Tal
conhecimento, porém, ndo se caracteriza simplesmente — nem primordialmente — pela dimensao
intelectual, mas pela experiéncia vital de fé e relacdo com a Trindade, de tal modo que toda a
vida, em suas diversas dimensdes, possa se traduzir em “vida trinitaria”, em “viver a vida de
Deus uns/umas com os/as outros/as”>*°.

A visdo panordamica da ontologia da relacdo, bem como a explicitagdo dos pressupostos
teologicos de LaCugna, que acabamos de expor, servem-nos, agora, como pano de fundo para
o percurso que empreenderemos nos capitulos que se seguem. Conforme indicamos
previamente, ao focar nosso estudo no Pai (cap. 2), no Filho (cap. 3) e no Espirito Santo (cap.
4), ndo seguiremos o itinerario da ontologia da relagdo, mas a ela recorreremos indiretamente,
entremeando as contribui¢des de LaCugna as de outras/os tedlogas/os, entre as/os quais se
destaca Elizabeth Johnson. Especialmente nela nos inspiramos para, nos proximos trés
capitulos, seguir, com rigor**’, os passos do método teolégico feminista que expusemos acima.
Posteriormente, no capitulo 5, regressaremos explicitamente a ontologia da relacdo,
aprofundando o ja exposto e apresentando novos aspectos da teologia de LaCugna. Desse modo,

a elaboracdo teoldgica que traremos nesta primeira parte da investigacdo constituird, em seu

conjunto, nossa proposta de “teologia trinitdria em perspectiva feminista”.

39 LACUGNA, God for Us, p. 403-406.

30 LACUGNA, God for Us, p. 406-408.

3 TLACUGNA, God for Us, p. 408.

32 LACUGNA, God for Us, p. 409-410.

33 LACUGNA, God for Us, p. 390-400.

3 LACUGNA, God for Us, p. 382-388. “In order to formulate an ethics that is authentically Christian, an
ecclesiology and sacramental theology that are christological and pneumatological, a spirituality that is not generic
but is shaped by the Spirit of God, Spirit of Christ, we adhere to the form of God’s self-revelation [...]. The purpose
of the discipline of theology is to contemplate and serve that economy, to throw light on it if possible, so that we
may behold the glory of God, doxa theou, ever more acutely” (LACUGNA, God for Us, p. 378).

35 LACUGNA, God for Us, p. 383, grifo da autora.

346 LACUGNA, God for Us, p. 411.

347 Como a propria Johnson o faz em Aquela que é e em outras de suas obras, como, por exemplo, em Truly Our
Sister (JOHNSON, Elizabeth A. Truly Our Sister: A Theology of Mary in the Communion of Saints. New York:
Continuum, 2006).



91

2 CREIO EM DEUS PAI: “HA UM SO DEUS E PAI DE TODOS” (Ef 4,6)

Como mencionamos anteriormente, a confissdo de fé condensada nos Credos' — tanto
no Apostolico quanto no Niceno-Constantinopolitano —, juntamente com Ef 1,3-14 ¢ Ef 4,1-16,
constituem o horizonte biblico-liturgico para este capitulo e os dois seguintes. “Os credos sao
a confissdo de fé concreta, mediada por simbolos especificos que vinculam o crente a uma
determinada historia de salvagdo™. No caso da fé cristd, a historia de salvacio a qual o Credo
professado nos associa encontra uma de suas formulagdes biblicas no hino liturgico que abre a
carta aos Efésios®: “Bendito seja 0 Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo... E pelo sangue
deste que temos a redengao, a remissao dos pecados, segundo a riqueza da sua graga... Nele [em
Cristo] também v0s... fostes selados pelo Espirito da promessa, o Espirito Santo, que € o penhor
da nossa heran¢a” (Ef 1,3a.7.13ac.14a).

Conforme recorda LaCugna, a fé trinitaria professada se expressa na formula batismal:
“cristds/aos ndo sdo batizadas/os em [nome de] ‘Deus em geral’, mas no mistério de Deus,
revelado na economia de uma historia redentora especifica, sob o[s] nome[s]: Pai, Filho,
Espirito™. Por conseguinte, a nomeac¢do do Deus Tritino desse modo especifico constitui um
dado fundamental da fé cristd, embora se apresentem obje¢des — muitas delas por parte de
tedlogas feministas — sobre o carater essencial — ou ndo — desses nomes.

A propria LaCugna, em algumas circunstancias, parece sugerir que a nomeacgao de Deus
como Pai, Filho e Espirito Santo ndo ¢ essencial ou, pelo menos, ndo ¢ um dado revelado

indiscutivel’. Considerando o conjunto de seus escritos, parece-nos, no entanto, que seu

! “Divergencias entre especialistas obligan [...] a juicios matizados en todo intento de explicar histéricamente el
surgimiento, evolucion y utilizacion de los credos en sus momentos iniciales. Con todas las diferenciaciones
necesarias puede retenerse, no obstante, como elemento seguro la estructura trinitaria del bautismo (Mt 28,19),
presente en los simbolos de fe, y la relacion estrecha entre ambos, si bien sus inicios y su evolucion historica
resultan complejos y no uniformes si se atiende al estado de las fuentes. Pero esta relacion es ya por si misma
significativa en orden a descubrir las funciones desempefiadas por las confesiones de fe a lo largo de la historia y
también en la actualidad. Las confesiones no son ellas mismas objetos de fe, sino que nos remiten constantemente
al Dios revelado en Jesucristo como Padre, Hijo y Espiritu Santo. Tienen una funcion de alabanza y de adoracion,
son doxologia confesante” (CURA ELENA, Santiago del. Simbolos de fe. /n: PIKAZA, Xavier; SILANES, Nereo
(Dir.). Diccionario Teologico: El Dios Cristiano. Salamanca: Secretariado Trinitario, 1992. p. 1292-1307, p. 1294).
2 “Creeds are the confession of concrete faith, mediated by specific symbols that bind a believer to a particular
story of salvation”. LACUGNA, Catherine M. The First Presentation: The Creed. Catechumenate, Chicago, v. 11,
n. 4, p. 2-9, July 1989, p. 8.

3 “The shape of salvation history is described in the liturgical hymn of thanksgiving in Eph. 1:3-14”. LACUGNA,
God for Us, p. 21.

4 ¢[...] Christians are not baptized into ‘God in general’ but into the mystery of God disclosed in the economy of
a particular redemptive history, under the name, Father, Son, Spirit”. LACUGNA, The First Presentation, p. 8.

3 Consultar, por exemplo: LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology,
p- 99.



92

posicionamento pode ser sintetizado na resposta que ela apresenta a Roger Haight, quando

questionada sobre a funcdo (ou a necessidade) da “trindade em Deus™®:

[...] o coragdo e a alma doxoldgicos do cristianismo demonstram que ndo podemos
abandonar a “triplicidade” de Deus na economia em favor de um unitarismo (talvez
filosoficamente mais simples). O mistério de quem Deus ¢ ¢ revelado através da
histéria da salvacao, através da revelacdo da auténtica pessoalidade em Jesus Cristo e
através da continua diviniza¢do do mundo pelo poder do Espirito de Deus. A oragéo
e a adoragdo cristds nos mantém unidas/os ao Deus tritino’.

A autora reafirma a triunidade divina, abstendo-se, porém, de se pronunciar
explicitamente sobre os nomes especificamente usados para cada uma das pessoas da Trindade.
Em vistas de nossa proposta de elaborar uma teologia trinitaria feminista, entendemos que o
significado dos nomes — Pai, Filho e Espirito Santo — e seu carater exclusivo e essencial (ou
ndo) merecem ser analisados e discutidos. Assim sendo, iniciamos nossa reflexao a esse respeito
pelo primeiro nome divino mencionado na formula batismal e no Credo: Pai.

Entre as diversas vertentes da TF, identificamos trés modos de abordar a questdo da
nomeacio de Deus como Pai (e suas consequéncias soteriologica, éticas, eclesioldgicas etc.)®.

Rosino Gibellini apresenta uma sintese de duas dessas alternativas:

[...] ou se recuperam, ao longo de todo o tragado da Biblia e da tradigdo — apesar da
insisténcia de que Deus esta além das caracterizagdes e diferenciagdes sexuais —, as
imagens femininas que exprimem Deus, para contrabalangar o preponderante, sendo
exclusivo, imaginario e linguagem masculinos; ou se submete a rigorosa analise
tedrica o conceito de paternidade atribuido a Deus’.

A primeira op¢ao poderia, ainda, ser subdividida em outras duas tendéncias: uma

abordagem compreende que em Deus ha — além da masculina — também uma dimensao

¢ “The question here goes beyond the former to deal with the threeness in God. What exactly is the function of the
threeness within God? What difference does the doctrine make?” (HAIGHT, Roger. Review Symposium God for
Us: Four Perspectives - II. Horizons, Villanova, v. 20, n. 1, p. 129-132, 1993, p. 132).

7 ¢[...] the doxological heart and soul of Christianity shows that we cannot abandon the threefoldness of God in
the economy in favor of (a perhaps philosophically simpler) unitarianism. The mystery of who God is, is revealed
through salvation history, through the revelation of authentic personhood in Jesus Christ, and through the on-going
divinization of the world by the power of the Spirit of God. Christian prayer and adoration keep us wedded to the
triune God”. LACUGNA, Author’s Response, p. 141.

8 Elizabeth Johnson identifica, ainda, outra tendéncia, predominante entre tedlogos homens, em que se procura
atribuir “tragos”, “caracteristicas” e/ou “qualidades ‘femininas’ a Deus, que, apesar disso, ainda ¢ considerado
como uma pessoa masculina. [...] Mesmo com a inclusdo de caracteristicas presumidamente femininas, o padrao
androcéntrico ira manter-se firme. [...] O aspecto feminino ¢ incorporado de modo subordinado a um simbolo
global que permanece sendo masculino. [...] [Essa perspectiva] envolve também um estere6tipo perigoso em
relacdo a certas caracteristicas humanas consideradas predominantemente masculinas ou femininas” (JOHNSON,
Aquela que é, p. 80-82).

® GIBELLINI, Rosino. A outra voz da teologia: esbogos e perspectivas de teologia feminista. /n: VAN LUNEN-
CHENU, Marie-Thérése; GIBELLINI, R. Mulher e Teologia. Sao Paulo: Loyola, 1992, p. 102.



93

feminina, tendendo a permanecer no horizonte patriarcal a respeito dos papéis e caracteristicas

de cada género'®

; a outra real¢a imagens femininas para expressar Deus, apontando-as como
tdo legitimas como as masculinas'!. A segunda op¢io, descrita por Gibellini, pode ser também
caracterizada como uma tentativa de “despatriarcalizar Deus como Pai”!'?. Embora LaCugna
nao tome posi¢do explicita a esse respeito, consideramos que ela pode ser igualmente incluida
neste grupo. Ha ainda um terceiro caminho no qual se opta pelo abandono da nomeagao de
Deus com termos masculinos, eliminando especialmente toda linguagem paterna'>,

Tendo em conta essas possiveis abordagens, nossa proposta consiste em proceder a uma
analise critica do conceito de paternidade referido a Deus — recuperando especialmente algumas
pericopes dos Evangelhos em que Jesus se refere a Deus como Pai (2.2) — e recorrer,
simultaneamente, a outras imagens € nomes — tanto masculinos quanto femininos, tanto

4 _ que possam favorecer maior equilibrio 4 nomeagdo divina,

pessoais quanto impessoais
visando sobretudo a despatriarcalizagao da imagem crista de Deus (2.3).

Assim sendo, dedicamo-nos, primeiramente, a tarefa de elucidar como “Pai”, um dos
principais nomes de Deus no cristianismo, tornou-se um simbolo patriarcal, limitando — mais
do que favorecendo — o conhecimento auténtico do Deus Tritino e a plena realizacdo humana

das mulheres e de outros grupos humanos subalternizados (2.1).

2.1 Deus Pai e sociedade patriarcal: a limitacdo do Nome

Uma das principais criticas do movimento feminista a teologia e praxis cristas se refere

a utilizagdo de “seus simbolos, mitos e formas de pensar” como suporte para a manutengao da

10 Esse ¢, por exemplo, o posicionamento de Maria Clara Bingemer, identificado especialmente nos seguintes
artigos: BINGEMER, A Trindade a partir da perspectiva da mulher, p. 73-74; BINGEMER, Abba: Un padre
maternal (ou, para uma versao em portugués do mesmo artigo, ver o capitulo 5 do livro: BINGEMER, Um rosto
para Deus?, p. 79-106).

' Esta é a op¢do de Elizabeth Johnson, explicitada em Aquela que é, p. 90-94. Ainda que de modo muito distinto
ao de Johnson, situamos também neste grupo Rosemary Reuther: REUTHER, R. Sexism and God-Talk: Toward a
Feminist Theology. Boston, MA: Beacon Press, 1993, p. 47-71.

12 Jaci Candiotto é uma das autoras que desenvolve essa proposta. A esse respeito, consultar: CANDIOTTO, Jaci
de Fatima Souza. 4 Teologia feminista e seus giros hermenéuticos: Reinterpretagdes de Deus, do ser humano e da
criagdo. 297 p. Tese (Doutorado em Teologia) — Pontificia Universidade Catolica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro,
2012, p. 141-175; CANDIOTTO, Jaci de Fatima Souza. A despatriarcalizacdo de Deus na teologia feminista.
Revista de Estudos Feministas, Florianopolis, v. 29, n. 3, p. 1-12, dez. 2021.

13 GIBELLINI, A outra voz da teologia, p. 102. LaCugna aponta os riscos dessa opgao feita por algumas te6logas
feministas (como Mary Daly, por exemplo) em: LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and
Trinitarian Theology, p. 243-244; LACUGNA, God in Communion with Us, p. 105.

14 “Feminist theologians have reminded us of our propensity to literalize metaphors for God and to forget the
dissimilarity in every analogy. Since the richness of God cannot be fully encapsulated in any one root-metaphor,
this recommends utilizing a full complement of God-images, masculine as well as feminine, personal as well as
impersonal” (LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 240).



94

sociedade patriarcal. Isso se deve, em grande parte, & excessiva masculinizagdo dos nomes e
dos atributos de Deus!®. Quando levamos em consideragdo “a historia concreta do simbolo
paterno no cristianismo”, percebemos como essa nomeacao foi transformada “num simbolo
rigido e fixo, associado ao dominio patriarcal, e, dessa forma, aprisionou, em vez de libertar, a
boa-nova que de inicio estava destinado a transmitir”'®.

Originalmente, como vemos nos testemunhos neotestamentarios que analisaremos mais

adiante!”, o fato de que Jesus — e com Ele a comunidade cristd primitiva — chamasse Deus de

Pai representou uma ressignificagdo da imagem divina vigente.

Nao obstante, a partir do século IV d.C., referir-se a Deus como Pai tornou-se
ambiguo. Quando o cristianismo torna-se parte do poder dominante romano, a
descri¢cdo de Deus como pai ¢ associada a de Deus como Rei; paulatinamente ambas
[as imagens] serviram para legitimar a reabsor¢do das figuras patriarcais e denotar
pais e reis humanos'®.

Esse processo se deu a medida que expressdes que deveriam ser entendidas como
analogia — assim como toda linguagem referida a Deus'® — foram tomadas literalmente, “como
se a paternidade constituisse a esséncia divina”?°. Além disso, “a paternidade se tornou a
metafora-raiz para Deus”, favorecendo uma espécie de substitui¢ao da “proclamagdo do reino

921

de Deus pela institui¢do do patriarcado™™ . Ainda a esse respeito, LaCugna assinala:

15 “The feminist critique of Christian religion is that, by its symbols, myths, and thought-forms, Christianity serves
to maintain the social world of hierarchy and lack of equality between men and women. Theological feminism
exposes the extent to which the gender and attributes of the Christian God are male-centered, especially the
attributes of the trinitarian God” (LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian
Theology, p. 237). A relagdo de “retroalimentac@o” entre o cristianismo e o patriarcado foi amplamente abordada
ndo somente no ambito teoldgico, mas também em outras areas do conhecimento, tais como historia, sociologia e
antropologia cultural. A titulo de exemplo, indicamos algumas referéncias a respeito: CLARK, Elizabeth A.
Women in the Early Church. Wilmington, DE: Michael Glazier, 1983 (referente a Patristica); DELUMEAU, Jean.
Os agentes de Sata: III. A mulher. /n: DELUMEAU, Jean. Historia do medo no Ocidente 1300-1800: Uma cidade
sitiada. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1990, p. 310-349 (referente ao periodo medieval); JOHNSON, Aquela
que é, p. 44-54.

16 JOHNSON, Aquela que é, p. 127. Embora a problemética tenha sido levantada pela teologia feminista, LaCugna
recorda: “[...] the considerable controversy over the fatherhood of God is properly a problem of trinitarian
theology, not only in feminist theology” (LACUGNA, God in Communion with Us, p. 100).

17 Ver secdo 2.2.

'8 CANDIOTTO, 4 teologia feminista e seus giros hermenéuticos, p. 154. “Christian monotheism and ideas of the
Christian commonwealth melded with the symbolism of patriarchy: one God and one emperor, or, one God and
Father, one bishop, one church. The idea of a divine monarchy, projected out of the earthly monarchy, was used
to justify all kinds of hierarchy and domination: religious, moral, sexual, political. God’s Fatherhood became
hopelessly entangled with a patriarchal understanding of it, which was another symptom of the defeat of the
doctrine of the Trinity. It is easy to see how the confusion between God’s Fatherhood and human fatherhood could
be so deep and longlasting, and could so profoundly (mis)shape Christian symbols and self-understanding”
(LACUGNA, God for Us, p. 393).

19 Ver capitulo 1, secdes 1.2.3 ¢ 1.3.3.

20 JOHNSON, Aquela que é, p. 252.

2 LACUGNA, God in Communion with Us, p. 103.



95

A critica feminista geral a religido e a teologia é que sua insisténcia em imagens
masculinas de Deus beira a idolatria. Embora poucas pessoas afirmem seriamente que
Deus ¢ literalmente masculino [...], o uso persistente de pronomes e imagens
masculinas para se referir a Deus, tanto na oragao publica quanto na teologia, reforga
a impressao de que Deus ¢ masculino, apesar das declara¢cdes em contrario. A critica
feminista a linguagem unilateral sobre Deus se baseia no axioma teoldgico
fundamental de que Deus transcende todas as imagens, palavras e conceitos. Se
chamarmos Deus de Pai, devemos nos lembrar de que nenhum aspecto da paternidade
humana pertence literalmente a Deus?2.

Buscando esclarecer a constituicdo progressiva da doutrina trinitaria, especialmente em
referéncia ao uso do nome “Pai” referido a Deus, LaCugna destaca que “o Novo Testamento
[...] ndo contém uma doutrina explicita sobre a Trindade. Deus Pai ¢ fonte de tudo o que existe
[...] e também o pai de Jesus Cristo; ‘Pai’ ndo ¢ um titulo para a primeira pessoa da Trindade,
mas um sinénimo para Deus”?. Essa conota¢io neotestamentaria persiste “na teologia cristd
primitiva e nos Credos cristios primevos”, anteriores ao século IV?*. Uma vez que, na
Antiguidade, supunha-se que somente o homem tinha participagdo ativa na geracao da vida
humana, é compreensivel que se chamasse de Pai o Deus que tudo criou?’.

Com o avancar das discussdes teoldgicas, “a paternidade divina passou a ser entendida
também em termos da relacdo de Deus com Deus. [...] Esse ¢ o aporte da clara distingao, feita
no final do século IV, entre a geracdo do Filho e a criacdo do mundo™?¢. No entanto, seja em
referéncia a Trindade imanente, seja a respeito da relagdo do Pai com a criacdo, “ndo existe
correspondéncia em pé de igualdade entre a paternidade humana e Deus Pai”?’, como explicita

Johnson:

22 “The general feminist critique of religion and theology is that its insistence on masculine images of God borders
on the idolatrous. Although few people would seriously maintain that God is literally masculine [...], the persistent
use of masculine pronouns and images to refer to God, both in public prayer and in theology, reinforces the
impression that God is male, despite disclaimers to the contrary. The feminist critique of one-sided language for
God rests on the cardinal theological axiom that God transcends all images, words, and concepts. If we call God
Father, we must remember that no aspects of human fatherhood literally pertain to God”. LACUGNA, God for
Us, p. 311, nota 81.

23 «[...] the New Testament [...] does not contain an explicit doctrine of the Trinity. God the Father is source of
all that is [...] and also the father of Jesus Christ; ‘Father’ is not a title for the first person of the Trinity but a
synonym for God”. LACUGNA, Trinity, p. 9360.

24 “Prior to the fourth century, in the New Testament, in early Christian theology, and in early Christian creeds,
‘Father’ had been synonymous with ‘Godhead’ [...]. ‘Father’ was the name of the Creator of the universe who,
though source of all that is, is without source or origin”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections,
and Trinitarian Theology, p. 241.

25 LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 244.

26 “However, in the trinitarian context, divine fatherhood came to be understood also in terms of God's relationship
to God [...]. This is the import of the clear distinction made by the end of the fourth century between the generation
of the Son and the creation of the world”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and
Trinitarian Theology, p. 241.

27 JOHNSON, Aquela que é, p. 253.



96

Este nome [Pai], como todos os outros nomes para designar o mistério divino, origina-
se por intermédio da analogia. [...] Embora provenha do relacionamento da
paternidade como ¢ vivida em sua melhor forma neste mundo, o seu dinamismo

interior [...] transcende a paternidade de tal forma que foge a nossa imaginacédo e a

nossa compreensio?®.

A esse respeito, LaCugna remete a crise ariana para recordar alguns dos riscos de
literalizar a paternidade divina: “Uma vez que pais sempre precedem os filhos, era natural para
Ario argumentar que Deus (ho theos) era ontologicamente anterior ao Filho (theos). Ario,
porém, ndo reconheceu a natureza metaforica e, portanto, provisoria da comparagdo pai-
filho™%.

Outra consequéncia dessa literalizacdo, apontada pela teologia feminista, foi o
ocultamento da imagem de Deus como Mae, tdo legitima como Pai para expressar as relagdes

de origem-geracdo e origem-criagao:

O relacionamento materno como indicador do divino foi desacreditado na pratica e
conscientemente obliterado e excluido do repertério das imagens apropriadas para
Deus. Essa obliteragdo acompanhou o surgimento do patriarcado como ideologia
dominante dentro da comunidade crista’.

Segundo Johnson, a monopoliza¢do da figura paterna e “a inadequagdo de imagens
maternas para Deus foi selada para a linguagem oficial das futuras geracdes, pela incorporagao
sistematica feita por S. Tomas de Aquino da antiga biologia grega na sua antropologia
teolégica™!. De acordo com essa compreensdo, “a fémea é parceira passiva que fornece a

matéria inerte que recebe a forma”*?

. Ao homem cabe a atividade que atua sobre a passividade
da mulher e ¢ da energia masculina que vem a nova vida humana. Por ndo participar do principio
ativo, a natureza feminina foi entendida como ‘“fundamentalmente inferior a natureza
masculina, e o principio materno [...] inferior ao paterno™3. Nessa légica, apenas o pai, que ¢
principio superior e ativo, pode ser metafora adequada para Deus, “que ¢ fonte ativa de toda a
criacao. Com efeito, o uso dessas imagens femininas representaria o aviltamento da dignidade
de Deus, que ¢ ato puro ndo maculado pela sombra da passividade ou pela poténcia

irrealizada’*.

28 JOHNSON, Aquela que é, p. 252.

2 “Since fathers always precede sons, it was natural for Arius to argue that God (ho theos) was ontologically prior
to the Son (theos). But Arius did not appreciate the metaphorical and therefore tentative nature of the father-son
comparison”. LACUGNA, Placing Some Trinitarian Locutions, p. 27.

30 JOHNSON, Aquela que é, p. 253.

31 JOHNSON, Aquela que é, p. 254.

32 JOHNSON, Aquela que é, p. 254.

33 JOHNSON, Aquela que é, p. 254.

34 JOHNSON, Aquela que é, p. 254.



97

A biologia erronea de Aristoteles foi assumida por Tomas de Aquino e “elevada a um
nivel metafisico”*. Embora se saiba na atualidade que a concep¢io de uma nova vida humana
envolve a participagcdo ativa da mulher e do homem, “a avaliagdo filoséfica da mulher”,
decorrente do pensamento aristotélico-tomista, bem como suas consequéncias na elaboragao da
teologia e na organizacgao eclesial, continua presente e influi tanto na atribui¢do de determinados
papéis para as mulheres, “de acordo com a [suposta] ordem da natureza”, quanto na dificuldade
de desabsolutizar o nome Pai para se referir a Deus>®.

Diante dessa realidade, a TF busca desconstruir esse edificio tedrico e existencial,
habilmente construido e conservado por séculos no cristianismo, no qual “a metafora paterna
se aliou aos valores de dominac¢do e da norma autoritaria, dentro de um sistema patriarcal, para
fornecer uma linguagem em relagdo a Deus que subordina a mulher e impede [ou pelo menos
dificulta] o seu acesso ao {mistério} divino™?’.

Para alcancar tal objetivo, além de colocar em evidéncia os meandros dessa perversa
alianca, Catherine LaCugna sugere a recuperagdo da teologia dos Padres Capaddcios — e
também de Atanasio e de Hilario de Poitiers — a respeito da paternidade divina, considerando
“Pai” como o nome da divina relagdo, ¢ nao da substancia de Deus. Dessa maneira, entende-se
que “Deus ¢ Pai ndo em sentido geral e universal (como Zeus ou Jupiter), mas em um sentido
pessoal: Deus é Pai de Israel por elei¢dio; Deus é Pai de Jesus Cristo por geragdo™®. E “o Deus
e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo [...] nos predestinou a sermos seus filhos [e filhas]
adotivos|/as]” (Ef 1,1a.5a) e, por isso, “enviou Deus aos nossos coragdes o Espirito de seu
Filho, que clama: Abba*®, Pai!” (Gl 4,6).

No entanto, “o insight dos Capaddcios de que a Paternidade de Deus deva ser pensada

em perspectiva relacional, uma pessoa referida a outra, seria eclipsado, de acordo com

35 JOHNSON, Aquela que é, p. 254.

36 JOHNSON, Aquela que é, p. 254-255.

37 JOHNSON, Aquela que é, p. 255. Correcdo na traducdo, indicada entre chaves, feita a partir de: JOHNSON, She
Who Is, p. 175.

38 “In their struggle against Arianism, Athanasius, Hilary, and especially the Cappadocians (Basil, Gregory of
Nyssa, Gregory of Nazianzus) supplied a carefully articulated theology of divine fatherhood that was thoroughly
christological, trinitarian, and, above all, relational. They regarded ‘Father’ as the name not of the divine substance
but of the divine relatedness. ‘Father’ is a personal name of God; God is Father not in a general or universal sense
(like Zeus or Jupiter) but in a personal sense: God is Father of Israel by election; God is Father of Jesus Christ by
generation”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 240.

39 “Abba4 (aram. padre, papa, padre mio). En esta forma, la palabra no aparece nunca en el AT; entre los rabinos es
una forma de trato familiar, pero nunca referida a Dios. En el NT se encuentra una vez en labios de Jests (Mc
14,36); Pablo, en cambio, la menciona dos veces (Rom 8,15; Gal 4,6) como invocacion de los cristianos. En el
caso de Jesus expresa su relacion singular y tinica con Dios; como ‘hijos adoptivos’, también a sus discipulos les
es dado emplear ‘en el Espiritu’ este tratamiento intimo (a este respecto, cf. el padrenuestro: Mt 6,9-13; L¢ 11,2-
4). La interpelacion colectiva a Dios como ‘Padre nuestro’ aparece también en dos oraciones judias de la época
neotestamentaria”. STUBHANN, Matthias; KOGLER, Franz. Abba. In: KOGLER, Franz; EGGER-WENZEL,
Renate; ERNST, Michael (Dir.). Diccionario de la Biblia. Bilbao: Mensajero; Santander: Sal Terrae, 2012. p. 1.



98

LaCugna, na medida em que o cristianismo se adaptou, gradualmente, as predominantes
estruturas patriarcais greco-romanas’™’. Foi-se perdendo, entdo, a referéncia biblica ao Deus
Pai, que é 0 Abba*' de Jesus, predominando o paralelismo com a visdo greco-romana do pater-
familias. Retornar a fonte crista fundante da nomeagao paterna de Deus parece-nos um caminho
fecundo — que nos propomos a trilhar a seguir — para a libertagdo do nome “Pai” das amarras
do kyriarcado, uma vez que “acima de tudo, Deus Pai ¢ o Pai de Jesus Cristo. [Portanto,]
somente a relacdo de Jesus com o Pai pode ser a chave de interpretacdo da paternidade de
Deus™,

A esse respeito, LaCugna enfatiza, ainda, a importancia de que tal reflexao se faca no

contexto trinitario:

Uma abordagem trinitaria (soterioldgica) do mistério de Deus torna possivel —
acredito — ir “além do Deus Pai” da ordem social patriarcal e voltar para o Deus Pai
de Jesus Cristo. Como o feminismo teoldgico, que busca recuperar a revelagdo nao
patriarcal na Biblia, a teologia trinitaria fornece um caminho para que uma doutrina
tradicional, que certamente tem sido um artificio para a cultura patriarcal, se torne
também uma fonte de verdade reveladora sobre o mistério de Deus™®.

2.2 Quando Jesus diz “Pai”: ressituar o Nome

A consideragdo exegética, hermenéutica e/ou teolodgica a respeito da nomeagao de Deus

como Pai por parte de Jesus foi e é objeto de uma infinidade de estudos, com objetivos diversos

40 “The Cappadocians’ insight that God’s Fatherhood must be thought of relationally, one person in reference to
another, would be eclipsed, according to LaCugna, as Christianity gradually adapts itself to prevailing Greco-
Roman patriarchal structures”. MARMION, Trinity and Salvation, p. 120. A biblista Mary Rose D’ Angelo matiza
esta perspectiva com uma interessante constatagdo: “[...] it cannot be claimed that Jesus’ use of ‘father’ was
nonpatriarchal or that the use of ‘father’ in the earlier layers of the NT is nonpatriarchal and only the later uses
reinforce patriarchy. Rather, wherever the word is used, even when it is used as a challenge to imperial claims or
to the patriarchal family, it evokes the image of God as the pater whose potestas exceeds and so affirms, limits, or
challenges the power of every other pater? Thus it implies the imperial and patriarchal context” (D’ANGELO,
Mary Rose. Abba and “Father”: Imperial Theology and the Jesus Traditions. Journal of Biblical Literature, v. 111,
n. 4, p. 611-630, 1992, p. 629).

41 Optamos pela grafia Abba, seguindo, para essa e as demais transliteragdes dos termos em grego, a: THAYER,
Joseph Henry. Thayer’s Greek Lexicon. Thayer’s Greek-English Lexicon of the New Testament: Coded with
Strong's Concordance Numbers. [Eletronic Database]. 2011. Disponivel em:
https://bibliaportugues.com/strongs.htm. Acesso em: 11 jun. 24. Mantemos, no entanto, grafias diversas quando
citamos literalmente outras/os autoras/es.

42 “Por encima de todo, Dios Padre es el Padre de Jesucristo. Solo la relacion de Jesus con el Padre puede ser la
llave de interpretacion de la paternidad de Dios”. BINGEMER, Abba: Un padre maternal, p. 99.

43 «A trinitarian (soteriological) approach to the mystery of God makes it possible, I believe, to move ‘beyond God
the Father’ of the patriarchal social order and back toward God the Father of Jesus Christ. Like theological
feminism which seeks to recover nonpatriarchal revelation in the Bible, trinitarian theology provides a way for a
traditional doctrine, which certainly has been a resource for patriarchal culture, to become also a source of
revelatory truth about the mystery of God”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and
Trinitarian Theology, p. 246.



99

e conclusdes também variadas**. Nao temos aqui a intengio de retomar explicitamente tais
analises, embora facamos referéncia a algumas delas. O que pretendemos €, com as lentes da
hermenéutica critica feminista da libertagio®, evidenciar que imagem paterna se vislumbra na
oracdo, nos ensinamentos e nas agdes de Jesus quando Deus ¢ expressamente nomeado como
Pai.

Recebemos o texto biblico — neste caso, os Evangelhos — em uma perspectiva
canonica®®, sem entrar nos meandros de seus processos de composicdo ou recorrer ao
detalhamento de analises exegéticas. Além disso, aproximamo-nos das pericopes em disposi¢ao
orante, considerando que “a vida de oragdo da Igreja e da/o propria/o tedloga/o € um sine qua
non do labor teoldgico™’.

Antes, porém, de adentrar em nossa proposta, ¢ oportuno apresentar algumas
consideragdes preliminares. A primeira se refere a nomeacao — pouco frequente — de Deus como
Pai no Antigo Testamento*®. As 20 ocorréncias podem ser divididas em trés grupos: Deus se
designa como Pai (por exemplo, em Jr 31,9 e Ml 1,6); o titulo “Pai” ¢ atribuido a Deus (como
em Is 63,16; S1 68,6; Tb 13,4); Deus ¢ invocado como “Pai” pelo povo de Israel (Sb 14,3; Eclo
23,1.4), sendo que tal invocacdo ndo ¢ anterior a época helenista®.

«

J4 em relagdo a nomeagdo divina como “Pai” posta nos labios de Jesus®®, “uma

contagem de palavras mostra [...] uma frequéncia crescente: 4 vezes em Marcos, 15 vezes em

4 Somos conscientes da extensa critica de tedlogas feministas a opgdo de considerar a nomeagio de Deus como
Pai por Jesus como dado especialmente significativo para a reflexao teoldgica/cristologica (consultar, por exemplo:
D’ANGELO, Abba and “Father”, p. 611-612). Ainda assim, optamos por retomar tal questdo, integrando-a,
conforme o fazem outras autoras (como Elisabeth Schiissler Fiorenza e Jaci Candiotto) no contexto de uma
abordagem teologica feminista.

4 Trata-se de metodologia de hermenéutica biblica desenvolvida por Elisabeth Schiissler Fiorenza e seguida,
explicita ou implicitamente, pela grande maioria de tedlogas feministas. A autora propde sete giros interpretativos
inter-relacionados, dentre os quais privilegiamos, nesta se¢do, a hermenéutica da dominac@o e do lugar social, a
hermenéutica da suspeita e a hermenéutica da avaliagdo critica (SCHUSSLER FIORENZA, In Memory of Her, p.
26-95; SCHUSSLER FIORENZA, Caminhos da Sabedoria, p. 187-211).

46 “A abordagem ‘canonica’ [de interpretagdo biblica] [...] entende por bem conduzir uma tarefa teologica de
interpretacdo partindo do quadro especifico da fé: a Biblia em seu conjunto. Para fazé-lo, ela interpreta cada texto
biblico a luz do Céanon das Escrituras, isto €, da Biblia enquanto recebida como norma de fé por uma comunidade
de fiéis. Ela procura situar cada texto no interior do Unico designio de Deus, com o objetivo de chegar a uma
atualizagdo da Escritura para o nosso tempo. Ela ndo pretende substituir o método histérico-critico, mas deseja
complementé-lo” (PONTIFICIA COMISSAO BIBLICA. 4 interpretacio da Biblia na Igreja. Roma: 1993.
Disponivel em: https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_documents/rc_con_cfaith doc
19930415 interpretazione po.html. Acesso em: 23 fev. 2024).

4 LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 8.

8 Para uma analise dessas ocorréncias, bem como algumas referéncias em literatura judaica extrabiblica, consultar:
D’ANGELO, 4bba and “Father”, p. 618-621.

4 CORDOVILLA PEREZ, El misterio de Dios Trinitario, p. 100.

30 “The Gospels do not give direct access to Jesus. The early communities remembered Jesus and repeated his
words (and the words of the risen Lord spoken in the prophets) in order to sustain, explain, and defend their
communal lives; the Jesus they remembered spoke directly to their needs. The words of Jesus, as well as the
narrative frames, also serve the literary and theological purposes of the authors of the four Gospels; and the more
significant their literary setting, the more likely they are to be recast. [...] Thus, the Gospels do not and cannot



100

Lucas, 49 vezes em Mateus e 109 vezes em Jodo™!. Destacamos ainda que, entre os sinoticos,
Mateus € o “mais interessado em associar a palavra ‘Pai’ com Deus. De todas as vezes em que
Mateus se refere a Deus como pai, em cerca de 70%, somente ele utiliza o termo”>. Além disso,
“em Mateus, assim como em Marcos, Jesus utiliza o termo pai para se referir a Deus somente
na presenca dos discipulos™?. Ja “Lucas jamais descreve Jesus dirigindo-se a Deus utilizando
outra palavra que nao seja pai, inclusive na cruz e na presenca de seus adversarios [Lc
23,34.46]°*. No Evangelho de Jodo, destaca-se especialmente a relagdo intrinseca Pai-Filho’,
de tal modo que quem vé Jesus vé o Pai (Jo 14,9). “Para o autor do Quarto Evangelho, as
palavras ‘Deus’ (@g6c) e ‘Pai’ (matep) se identificam, sdo sindnimos™°.

De todas as 177 ocorréncias em que Jesus se refere a Deus como Pai, em apenas uma

(Mc 14,36) aparece o termo aramaico XX, transliterado em caracteres gregos como offa

(abba)®’. Compreendemos, porém, que a nomeacio motep’® (pater), lida nas demais referéncias

support the claim that Jesus always addressed God as ‘father’. The most the NT enables us to conclude is that
“father’ is seen by the NT authors as an appropriate address for God, and that ‘father’ is more important to John,
Matthew, and Luke than to Mark and Q. It certainly reflects the usage of the early Christian churches in and for
whom the Gospels were written. It may also, but need not, have gone back to the practice of Jesus and his
companions” (D’ANGELO, Abba and “Father”, p. 617-618).

51 JOHNSON, Aquela que é, p. 125. “[...] it is clearly the case that ‘father’ increased in importance in early
Christianity. It is placed on the lips of Jesus in Matthew and Luke, significantly more frequently than in Mark and
Q. There can be little doubt that development of Christology was the most significant factor in the importance of
‘father’ in Christian theology. Are there other contexts that contributed to the increasing importance of ‘father’ as
a designation for God in the NT, early Christianity, and early Judaism? There were in fact many such contexts.
The increasing absorption of Greek philosophical theology in both Christianity and Judaism undoubtedly played
some role. Throughout the NT, as in Greek and Jewish theology, the title evoked the relation of humanity to God
in terms of kindred and likeness, and the providence of God for humanity. [...] It also expressed God’s sovereign
power and authority. Particularly as an expression of Gods sovereignty, the title ‘father’ resonated with the image
of empire as patriarchal family and the emperor as father. It was particularly apt as a title by which the persecuted
could invoke God’s power, or the repentant God’s forgiveness” (D’ANGELO, Abba and “Father”, p. 622).

52 “Mateo es, con gran diferencia, el Sindptico mas interesado en asociar la palabra ‘Padre’ con Dios. De todas las
veces que Mateo se refiere a Dios como padre, en un 70 por ciento de las veces so6lo él utiliza este término”.
SHEFFIELD, Julian. El Padre en el Evangelio de Mateo. /n: LEVINE, Amy-Jill (Ed.). Una Compaiiera para
Mateo. Bilbao: Desclée De Brouwer, 2003, p. 83-107, p. 84.

53 “En Mateo, al igual que en Marcos, Jesus utiliza el término padre para referirse a Dios solo en presencia de los
discipulos”. SHEFFIELD, El Padre en el Evangelio de Mateo, p. 89.

5% “Lucas jamas describe a Jests dirigiéndose a Dios utilizando otra palabra que no sea padre, incluso en la cruz y
en presencia de sus adversarios”. SHEFFIELD, El Padre en el Evangelio de Mateo, p. 91.

55 MYERS, Alicia D. “In the Father's Bosom”: Breastfeeding and Identity Formation in John’s Gospel. The
Catholic Biblical Quarterly, Washington, v. 76, p. 481-497, 2013, p. 481.

56 “Para el autor del Cuarto Evangelio, las palabras ‘Dios’ (®edcg) y ‘Padre’ (matep) se identifican, son sindnimos”.
LLAMAS VELA, Antonio. Jesus y el Padre. In: FERNANDEZ RAMOS, Felipe (Dir.). Diccionario del Mundo
Jodnico. Burgos: Monte Carmelo, 2004, p. 565-602, p. 576.

ST CAULLEY, Thomas Scott. The Place of Abba in Mark’s Christology. Bulletin for Biblical Research, Overland
Park, Kansas, v. 32, n. 4, p 394-416, Dec. 2022, p. 395.

8 As expressdes neotestamentarias em grego sio tomadas de: NESTLE-ALAND (Eds.). Novum Testamentum
Graece. 37.ed. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2012.



101

dos Evangelhos, evoca o termo Abba>’, palavra que Jesus usaria por ter 0 aramaico como seu
idioma habitual de comunicacgao.

Assim como no AT, nos Evangelhos, a palavra “Pai” referida a Deus poderia ser
também dividida em trés (outros) grupos: quando Jesus se dirige a Deus como Pai e o termo &,
portanto, um vocativo (Mc 14,36 e par.; Mt 6,9; Mt 11,25; Lc 10,21; Lc 11,2; Lc 22,28-30; Lc
23,34;Jo0 11,41; Jo 17,1.5.11.21.24-25); quando Jesus fala de Deus como Pai em ensinamentos
ou discursos (Mt 5,43-48; Lc 12,22-33; Lc 22,28-30; Jo 4,21-24; Jo 6,27; Jo 15,1.8-9, entre
outros); em parabolas contadas por Jesus, quando a imagem de “pai” aparece como analogia
para Deus (Mt 7,7-11 e Lc¢ 15,11-32).

Levando em conta esse panorama geral, percorremos, a seguir, algumas pericopes
significativas dos Evangelhos, inter-relacionando-as segundo as tematicas que delas emergem.
Desse modo, teceremos a imagem paterna que se evidencia na revelacdo do Abba feita pelo

Jesus que os evangelistas nos apresentam.

2.2.1 Quando Jesus diz “Pai”, responde a quem lhe chama “Filho”

A nomeagdo de Deus como Pai nos Evangelhos diz, ao mesmo tempo, algo sobre Deus
e algo sobre Jesus. E, nas narrativas evangélicas que encontramos o fundamento para o que,
mais adiante, se tornard uma formulagdo fundamental da teologia trinitaria a qual ja nos
referimos anteriormente: “Deus ndo ¢ ‘Pai’ isoladamente. Pai ¢ o nome de uma relacao: Pai do
Filho. Por causa disso, a ousia de Deus ndo pode ser vista como existindo sendo
hipostaticamente”®’.

Bem no comeco daquele que € o primeiro Evangelho, na cena conhecida como “batismo
de Jesus” (Mc 1,9-11), ja encontramos um testemunho biblico dessa relagdo. A partir desse
momento, com o qual se inicia a vida publica de Jesus, notaremos como toda a sua existéncia
esta fundamentada sobre as palavras que lhe sao dirigidas quando os céus se rasgam e se ouve
“uma voz [que] veio dos céus” afirmar: “Tu és o meu Filho amado, em que me comprazo” (Mc
1,11).

A imagem dos céus que se abrem ¢ indicativa de uma teofania: ouve-se a voz de quem

“tudo criou para que subsista” (Sb 1,14) e em cujas maos “tudo se afirma e cresce” (1Cr 29,12).

% Para uma perspectiva distinta a respeito da relagdo Pater e Abba nos Evangelhos, veja-se, por exemplo:
D’ANGELO, Abba and “Father”, p. 614.

0 “God is not ‘Father’ in isolation. Father is the name of a relation: Father of the Son. Because of this the ousia of
God cannot be seen to exist except hypostatically”. LACUGNA, God for Us, p. 390.



102

Essa ¢ a Voz que se refere a Jesus como “meu Filho”. E ¢ sobre essa palavra primordial
pronunciada sobre si que Jesus fundamenta sua vida e sua missdo como resposta a quem lhe
nomeia Filho. Assim sendo, quando Jesus chama Deus de “Pai”, expressa sua resposta filial
com um termo carregado de vivéncias significativas: “A palavra Abba pertence ao contexto
familiar e foi uma revelagio supreendentemente pessoal e intima de Deus feita por Jesus™®!.

Voltando-nos para o Evangelho de Lucas, vemos que, a diferenca dos outros dois
sindticos, a explicitacdo do reconhecimento de Deus como Pai por parte de Jesus € antecipada.
Naquela que ¢ a ultima cena do “evangelho da infancia” (Lc 2,41-52), narra-se a ida de Maria,
José e Jesus a Jerusalém para a festa da Pascoa. Na ocasido, Jesus tinha doze anos e, quando a
caravana retoma o caminho para Nazaré, ele ndo empreende a viagem com as/os demais. Apds
trés dias, José e Maria “o encontram no Templo, sentado em meio aos doutores, ouvindo-os e
interrogando-os” (Lc 2,46). Quando sua mae, expressando a aflicdo vivida em sua procura,
pergunta porque ele agiu assim, Jesus responde: “Por que me procuraveis? Nao sabieis que
devo estar na casa de meu Pai?” (Lc 2,49). O questionamento que Jesus dirige a Maria e a Jos¢
da a entender que, embora seus pais nao soubessem que ele deveria estar no Templo — nesse
contexto, entendido como a “casa de Deus” —, era do conhecimento de Jesus que seu lugar € na
“casa do Pai” e que Deus ¢, portanto, seu Pai.

Tal conviccdo de Jesus remete-nos a cena de Jo 2,13-22%%. Ao expulsar do Templo os
vendedores e cambistas, Jesus ndo somente estd nesta casa, mas se encarrega de cuidar dela:
“ndo fagais da casa de meu Pai uma casa de comércio” (Jo 2,15). O desenrolar da cena conduz
a 1identificacdo de Jesus como o novo Templo, como nova casa do Pai (Jo 2,18-22).
Identificacdo essa que estd em sintonia com a unidade Filho-Pai caracteristica da teologia
joanina (Jo 5,17; 10,30; 14,9, entre outros). Essa unidade se funda na peculiar relacdo de Jesus
com seu Pai: no quarto Evangelho, “a base da rela¢ao entre o pai e o filho é o amor que um tem
pelo outro [...] —amor expresso [...] com termos mutuos e intimos, € ndo como o amor obediente
e respeitoso exigido pelos pais no mundo antigo”®’.

Retornando a cena do batismo de Jesus, desta vez na versao de Mateus, notamos que a

voz “vinda dos céus” ¢ dirigida ndo somente a Jesus (como em Marcos), mas também a quem

61 “The word Abba belongs to the family context and was a startlingly personal and intimate revelation of God by
Jesus”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 242.

62 Esta cena é também narrada nos sinéticos, porém em contexto diferente, situada nos dias prévios a paixio e
morte de Jesus (Mc 14,15-17; Mt 21,12-13; Lc¢ 19,45-46).

3 “The basis of the relationship between the father and the son is the love each has for the other [...] — a love
expressed [...] in intimate and mutual terms, rather than the dutiful and respectful love required by parents of their
children in the ancient world”. LEE, Dorothy A. Beyond Suspicion? The Fatherhood of God in the Fourth Gospel.
Pacifica: Australasian Theological Studies, v. 8, n. 2, p. 140-154, June 1995, p. 149-150.



103

se pde em caminho de conversio®*: “Este é meu Filho amado, em que me comprazo” (Mt 3,17).
Na medida em que esse caminho se torna seguimento de Jesus, algo mais, vindo das nuvens, ¢
comunicado®: “Este ¢ meu Filho amado, em que me comprazo, ouvi-o!” (Mt 17,5). Ao ouvi-
lo e segui-lo, portanto, seus/suas discipulos/as continuam a descobrir o que significa clamar
“Abba, Pai” (Gl 4,6).

Mais adiante, encontramos a Jesus dirigindo-se ao Pai no Getsémani (Mc 14,36 e par.):
“Abba’® (Pai)! Tudo é possivel para ti: afasta de mim este calice; porém, ndo o que eu quero,
mas o que tu queres”. A invocagdo Abba, segue-se o pedido de quem expressa livremente sua
stplica e seu querer e, a0 mesmo tempo, adere firmemente ao querer do Pai. E a palavra
confiada de quem sabe ser sempre escutado (Jo 11,41bc-42°7). Tendo feito de sua vida resposta
filial a seu Abba, Jesus, quando chega a hora, volta a Deus de quem viera (Jo 13,1-3) e em cujo

seio esta e vive (Jo 1,18): “Pai, em tuas maos entrego o meu espirito” (Lc 23,46).

2.2.2 Quando Jesus diz “Pai”, revela o Deus que s6 o Filho conhece(ia)

Reconhecemos também que as cenas em que Jesus se dirige a Deus em oracao — algumas
delas ja referidas acima — sdo especialmente relevantes para captar o “conteido” do termo

Abba/Pai.

Em 12 textos dos evangelhos pelo menos diz-se que Jesus, ao orar, dirigia-se “ao Pai”:
na acdo de gracas pela revelagdo de Deus as pessoas simples e aos pequeninos e
porque o Pai atende sua oragdo (Mt 11,25-26; Lc 10,21. Cf. Jo 11,41); no Getsémani,
na angustia e na agonia da morte proxima (Mc 14,36; Mt 26,39.42; Lc 22,42); na cruz,
na dor da tortura e da experiéncia do desamparo (Lc 23,34.46); na oragdo sacerdotal
quando oferece ao Pai toda a sua vida e sua obra, as portas da Paixdo (Jo
17,1.5.11.21.24.25)%,

% A cena imediatamente anterior ao batismo de Jesus apresenta Jodo Batista chamando & conversdo, “porque o
Reino dos Céus estd proximo”. Quem confessa seus pecados é, entdo, batizado por Jodo (Mt 3,1-12).

% Aqui nos referimos a cena da transfiguracdo de Jesus na presenca de Pedro, Tiago e Jodo (Mt 17,1-9 e par.),
situada apos o primeiro anuncio da paixdo (Mt 16,21 e par.) e, portanto, quando Jesus introduz suas/seus
discipulas/os em uma nova etapa do seguimento.

% “The Aramaic loan-word Xax (4bba; “father”) occurs three times in the New Testament — Gal 4:6; Rom 8:15;
Mk 14:36 — each time transliterated in Greek characters as affa and each time accompanied by the Greek
translation 0 matp (“father”). Abba should be understood as an Aramaic emphatic use (there is no vocative),
translated by a Greek nominative (usually understood as ‘nominative in lieu of vocative’)” (CAULLEY, The place
of Abba in Mark’s Christology, p. 395).

67 “Jesus ergueu os olhos para o alto e disse: ‘Pai, dou-te gragas, porque me ouvistes. Eu sabia que sempre me
ouves; mas digo isso por causa da multiddo que me rodeia, para que creiam que me enviaste” (Jo 11,41bc-42).
“The Gospel of John offers three prayers of Jesus, all of which do use the address ‘father’: John 11:41, 12:27
(twice), and John 17, which uses ‘father’ six times. It is only in John that the words ‘my father’ appear in prayer”
(D’ANGELO, 4bba and “Father”, p. 617).

% BINGEMER, Maria Clara Lucchetti. Jesus Cristo: servo de Deus e Messias glorioso. Sdo Paulo: Paulinas;
Valencia: Siquem, 2008, p. 29-30.



104

Um desses momentos orantes, narrado em dois Evangelhos (Mt 11,25-27 e Lc 10,21-
22), estd marcado pela atitude de louvor. Vemos Jesus que louva o Pai e o faz, especialmente,
por revelar aos pequeninos € nao aos sabios “estas coisas” (Mt 11,25; Lc 10,21). Lucas
acrescenta que Jesus ora “sob a acdo do Espirito Santo” e que esta exultante “de alegria” (Lc
10,21).

Nesse contexto, o nome “Pai” vem associado a outro titulo divino: “Senhor do céu e da
terra” (Mt 11,25; Lc 10,21). Essa associa¢c@o ndo se encontra “dessa forma em outro lugar do
Testamento Cristdo, nem, exatamente desse modo, em outra literatura judaica existente, ainda
que elementos dessa combinag¢do sejam familiares”, uma vez que Jesus utiliza termos
recorrentes na oragio judaica®.

Além do ambiente judaico, os titulos “Pai” e “Senhor” remetem também ao contexto

imperial romano:

Ambos os termos contém referéncias linguisticas relativas ao chefe de familia
masculino, kyrios ou pater familias, bem como ao governante masculino do Império.
O uso desses titulos pode ter tido um duplo efeito retorico. [...] Nos labios de Jesus, o
pregador radical do reino de Deus como uma alternativa a visdo imperial, eles moldam
a consciéncia e a imaginacao das/os leitoras/es em vistas a uma nova ou alternativa
familia ou a um parentesco simbdlico inserido em uma nova visdo de mundo ou de
império — aquele de Deus — e [apontam] para a resisténcia legitima ao império de

Roma’.

Segundo Mary D’Angelo, “se o titulo ‘pai’ foi de fato importante para Jesus, deve ter
sido no contexto de resisténcia espiritual as pretensdes imperiais”’!. A autora aponta para a
relacdo entre o uso da expressdo “pai” e o anuncio do Reino de Deus por Jesus: ambos
proclamam que ndo temos outro rei além de Deus (Pai)’?. Essa associacdo se faz presente tanto
no texto mencionado acima (Mt 11,25; Lc¢ 10,21) quanto na oragdo do Pai-nosso (Mt 6,9-13;

Lc 11,2-4):

69 «[...] titles that are not combined in this form elsewhere in the Christian Testament nor in exactly the same way
in other extant Jewish literature, although elements of the combination are familiar”. WAINWRIGHT, Elaine M.
Shall We Look for Another? A Feminist Rereading of the Matthean Jesus. New York: Orbis Books, 1998. p. 79-
80.

70 “Both terms encode linguistic referents to the male head of the household, kyrios or pater familias, as well as
the male ruler of the Empire. Use of these titles may have had a twofold rhetorical effect. [...] On the lips of Jesus,
the radical preacher of the reign of God as alternative to the imperial vision, they shape readers’ consciousness
and imagination toward a new or alternative family or fictive kinship within a new world vision or empire, that of
God, and toward legitimate resistance to the empire of Rome”. WAINWRIGHT, Shall We Look for Another?, p.
79-80.

"I “If indeed the title ‘father’ was important to Jesus, it may have been in the context of spiritual resistance to
imperial pretensions”. D’ANGELO, Abba and “Father”, p. 628.

2 D’ANGELO, Abba and “Father”, p. 628.



105

As menc¢des a Deus como pai [na fonte] Q combinam as imagens de pai ¢ rei: “nosso
pai... venha a nds o vosso reino”, “Eu te louvo, Pai, Senhor do céu e da terra...”. Esses
textos refletem certamente a pratica litirgica cristd primitiva, e a derivag@o da piedade
que eles expressam ¢ complicada. Entretanto, as duas imagens “pai” e “rei” também
podem ter sido ligadas ao movimento do reino de Deus, [...] de modo que a
proclamacao do reinado de Deus associa-se naturalmente o dirigir-se a Deus como
pai. Nesse caso, teria sido, de fato, central para a proclamagao de Jesus, nao pelo fato
de ser novidade, mas porque tocava radicalmente as lealdades comunitarias
daqueles/as que o ouviram, proporcionando um ponto de encontro profundo nas suas
experiéncias. Isso é especialmente provavel no caso da oragio em Mt 6,9-13//Lc 11,2-473,

Nessa oragdo que Jesus ensina a suas discipulas e seus discipulos (Lc 11,1-2ab’), o Pai
é quem prové o pao, o perddo e a capacidade de perdoar e de ndo cair na tentagio’”. E quem
“veé no segredo” (Mt 6,6) e “sabe do que tendes necessidade antes de lho perdirdes” (Mt 6,8).
Sob o reinado e senhorio do Abba de Jesus estdo o céu e a terra, ou seja, estd tudo o que existe.
Esse senhorio, no entanto, ndo ¢ o de quem domina e oprime, mas de quem tem agrado em
cuidar, em prover (Lc 11,29b-3276) e em revelar “estas coisas” as/aos que se fazem pequenas/os,

as/aos que se sabem pequenas/os ¢ aprendem com o Filho a tudo receber do Pai:

Somente o grupo dos/as discipulos/as, aqueles/as em comunhao com Jesus, pode ser
testemunha da relacdo de Jesus com o pai. [...] As cinco referéncias de Mateus ao pai
“no segredo” [6,4,6(x2),18(x2)], além de serem Unicas, indicam que, em Mateus, a
relagdo de Jesus com o pai celestial ¢ uma das “coisas ocultas” que somente serdo
reveladas “aos pequenos”, aos/as discipulos/as’’.

“Ninguém conhece o Pai sendo o Filho”, a quem tudo foi entregue (Mt 11,27; Lc 10,22).
O Filho, porém, ndo reserva para si — assim como o Pai ndo o faz — a revelacdo de quem ¢ Deus:

“Ninguém jamais viu a Deus: o Filho unigénito que estd no seio do Pai, este o deu a conhecer”

73 “The two addresses to God as father in Q combine the imagery of father and king: ‘our father... let your kingdom
come’, ‘I praise you father, lord of heaven and earth...” These texts certainly reflect early Christian liturgical
practice, and the derivation of the piety they express is complicated. But the two images ‘father’ and ‘king’ may
also have been linked in the reign-of-God movement, [...] so that the natural concomitant of proclaiming God’s
reign was addressing God as father. In that case, it would indeed have been central to Jesus’ proclamation, not
because it was new but because it spoke so radically to the communal loyalties of those who heard, because it
provided a rallying point so deep in their experience. This is especially likely in the case of the prayer in Matt 6:9-
13//Luke 11:2-4”. D’ANGELO, Abba and “Father”, p. 628.

74 “Estando em certo lugar, orando, ao terminar, um de seus discipulos pediu-lhe: ‘Senhor, ensina-nos a orar, como
Jodo ensinou a seus discipulos. Respondeu-lhes: Quando orardes, dizei: Pai, santificado seja o teu nome” (Lc 11,1-
2ab).

75 “This simple prayer contains the essential elements of life in God’s household: the praise of God, constat prayer
that God’s rule may be established, the granting of what we need to survive, forgiveness of our sins, the grace to
forgive others, hope in the future victory of God over sin” (LACUGNA, God for Us, p. 386).

76 “Nio vos inquieteis! [...] O vosso Pai sabe que tendes necessidade disso. Pelo contrério, buscai o Reino e essas
coisas vos serdo acrescentadas. Ndo tenhais medo, pequenino rebanho, pois foi do agrado do vosso Pai dar-vos o
Reino” (Lc 11,29b-32).

77«S6lo el grupo de los discipulos, aquellos en comunion con Jesus, puede ser testigo de la relacion de Jesus con
el padre. [...] Las cinco referencias de Mateo al padre ‘en lo secreto’ [6,4,6(x2),18(x2)], ademas de ser unicas,
indican que en Mateo la relacion de Jests con el padre celestial es una de las ‘cosas ocultas’ que sélo seran
reveladas a ‘los pequefios’, a los discipulos”. SHEFFIELD, El Padre en el Evangelio de Mateo, p. 91.



106

(Jo 1,18). De fato, aquele que “estd no seio do Pai pode da-lo a conhecer, porque o Pai se da a
conhecer gerando o Filho. Uma geragdo eterna que [a humanidade pdde] reconhecer na
ressurrei¢io de seu Filho’®. Como atesta Francois-Xavier Durrwell, “a ressurreicdo de Jesus
¢ obra de Deus em sua paternidade, |...] € o mistério eterno da gerag¢ao do Filho manifestando-

se no mundo””’.

2.2.3 Quando Jesus diz “Pai”, revela que Deus ama sem distin¢io

O conhecimento do Pai que Jesus revela se expressa também em muitos de seus
ensinamentos®’. Em um deles, Jesus compara pais (e mies?) que ddo “boas dadivas” as/aos
filhas/os e o “Pai que estd nos céus” (Mt 7,11). Assim como se pode confiar que a uma filha
que pede pao ndo sera dada uma pedra, ou uma cobra ao filho que pede peixe, igualmente quem
recorre ao Abba recebera “coisas boas” (Mt 7,9-11). Na versdo de Lucas (11,9-13), a “coisa
boa” a ser recebida é o Espirito Santo, que, em outra ocasido, ¢ também concebido como dom
que expressa o cuidado de Deus, especialmente em momentos de perseguicao: “Quando vos
entregarem, nao fiqueis preocupados em saber como ou o que haveis de falar. Naquele
momento, o Espirito de vosso Pai ¢ que falard em vos” (Mt 10,19-20). Por isso, “pedi e vos sera
dado; buscai e achareis; batei e vos serd aberto, pois todo o que busca acha e ao que bate se lhe

abrira” (Mt 7,7-8)3!.

78 “Quien esta en el seno del Padre puede darlo a conocer, porque el Padre se da a conocer engendrando a su Hijo.

Una generacion eterna que los hombres hemos podido reconocer en la resurreccion del Hijo”. CORDOVILLA
PEREZ, El misterio trinitario de Dios, p. 485.

7 DURRWELL, Frangois-Xavier. O Pai: Deus em seu mistério. Sdo Paulo: Paulinas, 1990, p. 11, grifo do autor.
Nas p. 9-16 da referida obra, Durrwell explicita sua afirmag@o, recorrendo a diversos textos neotestamentarios.

80 Privilegiamos aqui os ensinamentos reunidos no Sermdo da Montanha (Mt 5-7). “The place in which the
Matthean churches serve God, as the Sermon on the Mount portrays it, is everyday life in the patriarchal world,
with its claims and power relationships its demands and tribulations. The concept of God as Father does not spring
the bounds of this context, but at a decisive point breaks it open: set in opposition to the imperial fathers’ power
claim, which reaches right into people’s daily lives, is the claim of the heavenly Father. His power is expressed in
his knowledge and in his active care for the needs of his ‘children’ (6:8, 32). Care and forgiveness are his gifts,
gifts that they desperately need and that they are able to expect and request confidently from their heavenly Father”
(GNADT, Martina S. Gospel of Mathew: Jewish-Christian Churches in Opposition to the Pax Romana. /n:
SCHOTTROFF, Luise; WACKER, Marie-Theres (Eds.). Feminist Biblical Interpretation: A Compendium of
Critical Commentary on the Books of the Bible and Related Literature. Grand Rapids/Cambridge: Willian B.
Eerdmans Publishing Company, 2012, p. 611).

81 “The promise of being heard applies to all regardless of who is praying; everyone who asks receives; everyone
who seeks finds; and the door is opened to whoever knocks (7:8). [...] The inclusive tendency of the encouragement
to pray that is provided by the parable seeking to show a solid basis for that encouragement, is broken by the
androcentricity of the language and of the image of God. The word [...] anthropos (“person, man”), a favorite
term of Matthew’s, suggests, based on its use elsewhere in Matthew, that the person in view is a man whose son
asks him for food. The argument from the lesser to the greater, culminating in the caring activity of God the Father
(7:11), supports this androcentric view. However, the fully inclusive tone set at the beginning (7:7-8) won’t allow
us to see in the parable a story only about men” (GNADT, Gospel of Mathew, p. 610).



107

No entanto, o Pai de Jesus ndo dd coisas boas “apenas” a quem lhe pede, nem
recompensa ‘“‘somente” quem pratica a justiga diante de seus olhos (Mt 6,1): “ele faz nascer o
seu sol igualmente sobre maus e bons e cair a chuva sobre justos e injustos” (Mt 5,45). Por isso,
quando Jesus diz Pai, estd dizendo amor sem distingdo, amor que se doa e prové também as/os
que n3o amam e as/os que praticam a injustica, amor que nio espera retribuicio®?. O sol e a
chuva sao seus e Deus Pai os oferece a todas/os como derramamento abundante de amor (Rm
5,5b%%), como dom gratuito que expressa seu cuidado para com toda a criagdo (Mt 6,25-34//Lc
12,22-33)%. E essa é a perfei¢do de Deus (Mt 5,48): “perfeicio de amor, de comunhio, de
pessoalidade. A perfei¢ao divina ¢ a antitese da autossuficiéncia, ao contrario, ¢ capacidade
absoluta de ser quem e o que se é, sendo para e de outro/a”®®. Esta perfeicdo inclui,
especialmente, “o cuidado com os/as filhos/as do pai celestial, [...] o cuidado com os/as

menores”®°,

2.2.4 Quando Jesus diz “Pai”, revela a quem Deus ama com predilecio

No capitulo 15 do Evangelho de Lucas, Jesus ¢ interpelado pela critica dos fariseus e
escribas que murmuram a seu respeito: “Esse homem recebe os pecadores e come com eles!”
(Lc 15,2). A proximidade e a acolhida de Jesus a quem era considerado/a pecador/a publico/a
ndo condiz com a imagem que aquelas pessoas tinham de alguém enviado por Deus e, portanto,
nao condiz com sua imagem de quem ¢ Deus. Na resposta a murmuracao, dada por meio de trés
parabolas correlacionadas®’, Jesus ndo justifica sua atitude, mas indica quem ¢ o Deus em nome
do qual atua e vive, pois “o Filho, por si mesmo, nada pode fazer, mas sé aquilo que vé o Pai
fazer; tudo o que este faz o Filho o faz igualmente” (Jo 5,19).

Em cada uma das parabolas, Deus ¢ representado, respectivamente, como o pastor que

tem cem ovelhas (Lc 15,4-7), a mulher que tem dez dracmas (Lc 15,8-10) e o pai que tem dois

82 “What we believe about God must match what is revealed of God in Scripture: God watches over the widow
and the poor, God makes the rains fall on just and unjust alike, God welcomes the stranger and embraces the
enemy” (LACUGNA, God for Us, p. 397).

8 «[...] o amor de Deus foi derramado em nossos coragdes pelo Espirito Santo que nos foi dado” (Rm 5,5b).

84 “The heavenly Father’s most important characteristic is that one can depend on his care for all his creatures”
(GNADT, Gospel of Mathew, p. 609).

85 “The perfection of God is the perfection of love, of communion, of personhood. Divine perfection is the
antithesis of self-sufficiency, rather it is absolute capacity to be who and what one is by being for and from
another”. LACUGNA, God for Us, p. 304.

86 «La perfeccion del padre [...] debe incluir [...] el cuidado de los hijos del padre celestial, [...] el cuidado de los
mas pequefios”. SHEFFIELD, El Padre en el Evangelio de Mateo, p. 100

87 Tomamos a interpretacdo de que, em Lc 15, ha trés parabolas interligadas de: TORQUATO, Rivaldave Paz.
“Ele estava perdido e foi encontrado!”: A compaixdo do Pai como atitude fundamental em Lc 15. ReBiblica, Porto
Alegre, v. 1, n. 1, p. 134-152, jan./jun. 2018, p. 144-145.



108

filhos (Lc 15,11-32%). Entre as muitas leituras possiveis dessa famosa pagina do Evangelho,
recorremos a que compreende um paralelismo singular entre a terceira pardbola e as duas
primeiras, estando o filho mais novo associado a ovelha perdida e o filho mais velho, a dracma
perdida®.

Assim como a ovelha, o filho mais novo se perde indo para longe, saindo do redil/lar.
Do mesmo modo que a moeda, o filho mais velho, embora dentro da casa, também esta perdido.
Enquanto o pastor e a mulher tomam posturas ativas de busca — sair a procura; acender lampada
e varrer a casa (Lc 15,4.8) —, o pai, inicialmente, parece nada fazer. Suas atitudes quando da
chegada do filho mais novo, porém, apontam para uma espera € uma esperanca pelo regresso
(Lc 15,20b). De modo similar, quando vai ao encontro do outro filho e lhe suplica entrar na
festa (Lc 15,28), o pai demonstra esperanca na abertura do mais velho em participar de sua
alegria pela volta do irmdo e, assim, encontrar-se ele mesmo “em casa”. O encontro do/a
perdido/a, seja fora ou dentro da casa/redil, ¢ motivo de grande alegria que ndo pode sendo ser
compartilhada com amigos e vizinhos, com amigas e vizinhas, com todas as pessoas que estdo
na casa (Lc 15,6.9.22-24.32).

Nessas parabolas, vislumbramos, portanto, os tracos do Pai que ¢ espera e esperanca,
que ¢ paciéncia infinita e misericordia eterna, que procura até encontrar, que acende luzes e
varre cantos empoeirados, que sai ao encontro, que espera até que volte ou até que entre quem
estd/estava perdida/o. Encontramos também o Pai que quer que todas/os estejam dentro, estejam
na festa, estejam em comunhao.

Como explicita Johnson, a expressao “Pai”, usada por Jesus, aponta para uma intimidade

de relacionamento, mas também para

um sentimento de misericordia de Deus para com os sofredores e os que querem o
bem no meio do mal. Concretizada na pregagdo de Jesus, no seu estilo de vida e no
relacionamento com os outros, esta ideia de Deus é contraria a qualquer forma de
dominagdo. Em outras palavras, Abba empregado por Jesus [...] é [...] um Deus dos
oprimidos, um Deus de comunidade e de celebracdo. Qualquer pessoa que se relacione
com este Abba fica em relagdo de reciprocidade com os seus semelhantes®.

O caminho que percorremos até aqui, recordando algumas passagens dos Evangelhos

em que a nomeacao paterna de Deus aparece, possibilita-nos reconhecer o significado do termo

8 Para uma analise desta pericope que desvela as mulheres “escondidas” na trama, consultar: DU TOIT, Charel
Daniel. A realistic reading as a feminist tool: The Prodigal Son as a case study. HTS Theological Studies, Cape
Town, v. 78, n. 4, p. 1-7, June 2022. Charel du Toit defende, entre outros elementos, que “os/as primeiros/as
ouvintes e publico-alvo pretendido teriam entendido que as mulheres estavam presentes” (p. 5), gragas a sua
experiéncia cotidiana que incluia necessariamente uma esposa do pai (seja ela a mae dos dois filhos ou ndo) e que
suponha o papel fundamental de mulheres (servas ou nao) na preparag@o do alimento para a festa (p. 3-4).

8 TORQUATO, “Ele estava perdido e foi encontrado!”, p. 148-149.

% JOHNSON, Aquela que é, p. 126-127.



109

“Pai”, afastando-nos, o mais possivel, de compreensdes patriarcais desse Nome. Nesse sentido,
importa ter sempre presente “os horizontes patriarcal e imperial nos quais o cristianismo nasceu

1 Por isso,

e viveu, e continuar perguntando como eles limitaram nossa visdo sobre o divino
D’Angelo enfatiza que “ndo se pode demonstrar que Jesus ou o NT usaram a palavra ‘pai’ de
um modo que constitua uma revelagdo trans-historica tnica e que [por conseguinte] seria uma
perda irreparavel se a teologia e a pratica do século XXI escolhessem outras imagens para

Deus”?

2.3 A teologia feminista diz “Pai”? Reinventar o Nome

Nosso itinerario neste capitulo nos levou a evidenciar alguns elementos da associagao
entre a nomeagao de Deus como Pai e a perpetuacao da estrutura patriarcal, bem como a retomar
o significado dessa nomeacao na oragdo, nos ensinamentos e nas agdes de Jesus. Avangando
agora para o terceiro passo de nossa proposta metodologica’, interrogamo-nos: a teologia
feminista diz “Pai” para se referir a Deus? Em que sentido e de que maneira essa nomeagao
pode ser mantida sem que seja um modo de colaborar na manutencdo do patriarcado e suas
nefastas consequéncias (sejam elas as diversas formas de opressdo das mulheres e de outros
grupos humanos subalternizados, seja a desumanizagao dos homens dominadores)? Que novas
(ou antigas) formulagdes teologicas podem equilibrar o androcentrismo presente na visao de
Deus como Pai? Esses questionamentos norteiam a reflexdo que apresentamos a seguir.

Introduzindo-nos em nossa proposta, recordamos uma afirmag¢ao de Catherine LaCugna
no contexto da discussdo sobre uma possivel alteracdo da formula batismal defendida por
algumas tedlogas feministas: “Embora a tradi¢do trinitaria, assim como a Biblia, seja ao mesmo
tempo a fonte da verdade revelada sobre Deus e uma fonte poderosa para a cultura patriarcal, ¢
desnecessario repudiar a formula batismal como inerentemente sexista e patriarcal”®?.
Concordando com esse argumento e ampliando-o, compreendemos que tal perspectiva pode ser

aplicada a nomeagao de Deus como Pai tanto na liturgia como na teologia.

1 “It is important [...] to attend to the patriarchal and imperial horizons within which Christianity was born and
has lived, and to continue to ask how they have limited our visions of the divine”. D’ANGELO, 4bba and “Father”,
p. 630.

92 “Neither Jesus nor the NT can be shown to have used the word ‘father’ in a way that constitutes a transhistorical
revelation that is unique and will be irreparably lost if twentieth-century theology and practice choose other
imagery for God”. D’ANGELO, Abba and “Father”, p. 630.

3 Ver capitulo 1, se¢ido 1.2.2.

94 «[...] while the trinitarian tradition, like the Bible, is both the source of revelatory truth about God and a powerful
resource for patriarchal culture, it is unnecessary to repudiate the baptismal formula as inherently sexist and
patriarchal” LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 235, grifos
da autora.



110

Se, no contexto de uma proposta de teologia trinitaria feminista, mantemos tal nomeagao
e clamamos “Abba Pai” é porque o proprio Espirito de Deus assim nos faz clamar (Rm 8§,14-
16%). E porque, como filhas e filhos deste Deus, somos “herdeiros de Deus e coerdeiros de
Cristo” (Rm 8,17) e essa heranca partilhada com Jesus inclui, em nossa compreensao, dirigir-
nos a Deus como Abba®®.

No entanto, se “um sinal de que vivemos no Espirito ¢ que ousamos chamar Deus por
esse termo intimo de tratamento [Abba]”, € igualmente “sinal de que falamos [movidas/os] pelo
Espirito Santo de Deus e ndo por outro espirito” o fato de que ndo permitamos “que o contetido
dessa paternidade divina seja determinado prioritariamente por nossas imaginagoes,
necessidades ou cultura particulares™’. Por isso, conforme bem sintetiza Jaci Candiotto, cabe

enfatizar:

A hermenéutica teoldgica feminista vem justamente desconstruir a mentalidade
patriarcal que se esconde por detras da linguagem que transmite o contetido revelado;
ela também propde que os contextos do passado devem ser ressignificados; e as
identidades que eles instituem, renomeadas. [...] Depreende-se [dai] a tarefa de
propiciar outro sentido para as nomeagdes ja existentes, livrando-as de perspectivas
discriminatérias e hierarquicas®®.

Como LaCugna recorda uma e outra vez, “Pai” é o nome de uma relagdo’. Referimo-
nos ao “Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo” (Ef 1,3), que ¢ também “o Pai de todos, que
esta acima de todos, por meio de todos e em todos” (Ef 4,6). Optando por usar o termo Abba —
alternada e/ou juntamente com Pai —, pretendemos também desconstruir a linguagem e o
imaginario patriarcal e androcéntrico, associado historicamente a figura de “Deus Pai”. Esse
passo, porém, ndo ¢ suficiente.

E preciso ainda “empreender o caminho incessante, mas sempre insuficiente, de

renomear o divino a partir de nossa realidade”'?. Por isso, reconhecemos que é o proprio

Espirito Santo quem também nos faz clamar outros nomes para nos referirmos ao mesmo Deus,

95 “Todos os que sdo conduzidos pelo Espirito de Deus sdo filhos de Deus. Com efeito, ndo recebestes um espirito
de escravos para recair no temor, mas recebestes um espirito de filhos adotivos, pelo qual clamamos: 4bba! Pai!
O proprio Espirito se une ao nosso espirito para testemunhar que somos filhos de Deus” (Rm 8,14-16).

% “By addressing God as 4bba/Father we are using a term of intimacy that was undeniably a characteristic feature
of Jesus” own prayer. The import of the two liturgical texts in which the word Abba occurs, Rom. 8:15 and Gal.
4:6, is that through the Spirit we are given access to the one whom Jesus called Abba” (LACUGNA, The Baptismal
Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 242).

97 “One sign that we live in the Spirit is that we dare to call God by this intimate term of address. A further sign
that it is the Holy Spirit of God and not another spirit by which we speak is that we do not allow the content of
that divine fatherhood to be determined chiefly by our private imaginations or needs or culture”. LACUGNA, The
baptismal formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 247-248.

% CANDIOTTO, 4 teologia feminista e seus giros hermenéuticos, p. 141.

% LACUGNA, God for Us, p. 65,71, 87 e 390.

100 CANDIOTTO, 4 teologia feminista e seus giros hermenéuticos, p. 141.



111

conduzindo-nos, assim, a vivenciar a experiéncia de Jesus quando dizia Abba e propiciando que
o nome de Deus seja verdadeiramente fonte de libertagao e de vida em abundéncia. Isso porque
reconhecemos que ha circunstancias — pessoais, eclesiais, sociais — que podem tornar o nome
Pai instrumento de opressdo e ndo fonte de amor, vida e reciprocidade nas relacdes humanas.
E atenta a essa realidade que a teologia feminista critica — e algumas tedlogas inclusive
rejeitam — a nomeagao de Deus como Pai. Essa perspectiva, que nos conduziu a recuperar o

termo Abba em seu uso neotestamentario, leva-nos, agora, a propor o recurso a uma

99101

“multiplicidade de nomes como um dos modos de despatriarcalizar a imagem de Deus.

Conforme explicita LaCugna, “uma variedade de imagens para Deus ¢ apropriada, porque Deus

¢ incompreensivel, mistério inexprimivel [...] e nenhuma imagem ou nome expressa a totalidade

do mistério sagrado de Deus!?.

A esse respeito, Elizabeth Johnson — em seu esfor¢co por encontrar na “linguagem

tradicional das Escrituras e da teologia classica” elementos que favorecam o discurso teologico

9103

capaz de “servir a praxis emancipadora da{s} mulher{es} e dos homens”'"” — comenta:

[...] os temas classicos em relagdo a incompreensibilidade de Deus, a natureza
analogica da linguagem religiosa e a necessidade de muitas designagdes para Deus
sd0 uma heranga extremamente Util para o desejo da{s} mulher{es} de poder
emancipar a linguagem em rela¢ao a Deus. Eles transferem o debate em torno de uma
focalizagdo estreita de um ou dois simbolos patriarcais para um terreno
completamente mais antigo e mais ativo. A par do uso biblico, este legado classico
delineia um ponto de partida para conduzir a linguagem em relacdo a Deus para
dire¢des mais sensiveis {a} interpretagdo da experiéncia {das mulheres} e, em tltima
instancia, {a} libertagdo de todas as criaturas, os seres humanos e a terra toda!%*,

Assim sendo, propomos quatro Nomes que — combinados com a nomeagdo de Deus
como Abba/Pai — contribuam para nossa elaboragdo de uma teologia trinitaria em perspectiva
feminista'®®. Entre os termos que exporemos a seguir, dois — “Origem sem Origem” ¢ Mie —

sdo privilegiados por LaCugna e Johnson, respectivamente. Outro — Criador — € recorrente na

101 JOHNSON, Aquela que é,p. 177-181.

102:<[,..] a variety of images of God is appropriate because God is incomprehensible, inexpressible mystery [...]
and no one image or name express the totality of God’s sacred mystery”. LACUGNA, God in Communion with
Us, p. 108.

103 JOHNSON, Aquela que é, p. 25. Precisdes na traducdo, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON, She
Who Is, p. 8.

104 JOHNSON, Agquela que é, p. 181. Precisdes na traducio, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON, She
Who Is, p. 120.

105 «Cada simbolo tem uma inteligibilidade singular que acrescenta o seu proprio significado ao pequeno repertorio
da sabedoria humana acumulado em relagéo ao divino. Ademais, assim como um termo concreto equilibra um
outro abstrato, e assim por diante, cada um deles age como um corretivo em relagao a qualquer um dos outros que
pretendesse expressar a perfeicdo. A tradicdo das multiplas designa¢des em relagao a Deus procede da experiéncia
genuina do mistério divino e atua como salvaguarda em relagao ao mesmo” (JOHNSON, Aquela que é, p. 177).



112

tradicdo teologica cristd e brevemente mencionado pelas duas autoras. Uma quarta expressao —

Casa — insere-se como proposta nossa.

2.3.1 “Origem sem Origem”1%

Na leitura da obra de Catherine LaCugna, nota-se, sem grande dificuldade, que, em suas
proprias elaboragdes teologicas, a autora evita o uso da palavra “Pai” para se referir a Deus.

Especificamente nos capitulos em que desenvolve a ontologia da relagdo, ela dedica algumas

108 109

(poucas!'®?) paginas a Jesus Cristo!'®®, ao Espirito Santo'®” e, quando tematiza sobre “Deus Pai”,

remete a um termo biblico e utiliza a expressdo “o Deus Vivo” como titulo da subsecao na qual
revisita — e reinterpreta — brevemente alguns dos “atributos cléssicos de Deus™!°.

Nesse contexto, a autora afirma que a expressdo “Origem sem Origem” ¢ “talvez a
melhor tradug@o do que significa chamar Deus de ‘Pai’”, além de ser um termo primordialmente
apofatico!!!, caracteristica valorizada pela autora no discurso teolégico''?. Para explicitar seu
pensamento, LaCugna articula a qualidade de nao originado ¢ a incompreensibilidade (como

“caracteristicas” proprias de Deus Pai) com a nogao de “pessoalidade”, desenvolvida em sua

ontologia da relagao:

106 A génese da expressdo remonta a reflexdes pré-nicenas (especialmente em Irineu de Lido e Origenes), sendo
seu desenvolvimento mais explicito feito por Gregorio Nazianzeno. Encontra-se, com algumas modifica¢des, em
varios de seus Discursos Teoldgicos, entre os quais destacamos aquele que mais se aproxima da formulagdo
atualmente usada: “También [hay que observar] ciertamente la peculiaridad del Padre, considerado y declarado
principio sin principio (apyfig énvoovpévov) — principio como causa, y como fuente y como luz eterna” (Orat.
XX, 7,3, escrito provavelmente no ano 380). Posteriormente (393-394), Agostinho utiliza expressdo similar e
afirma: “Por cierto, hay un principio sin principio (principium sine principio), y hay un principio con otro principio.
El principio sin principio (principium sine principio) es el Padre solo” (Gn. litt. inp. 3,6). Em 675, por sua vez, em
uma das defini¢des do XI Concilio de Toledo, lemos: “E professamos que o Pai ndo ¢ gerado, ndo criado, mas
ingénito. Pois ele ndo tem origem (originem), ele do qual o Filho teve o nascimento, bem como o Espirito Santo a
processdo. Ele &, portanto, a fonte e a origem (origo) de toda a divindade” (DH 525). Finalmente, Tomas de
Aquino, ao discutir se ao Pai corresponde ou ndo ser principio (ST q. 33, a.1), explicita que a palavra principio
(principium) “ndo significa prioridade, mas origem (originem)” (ST q. 33, a.1, ad.3), estabelecendo, assim, uma
relagdo direta entre os significados de principio, usado por Gregorio Nazianzeno e por Agostinho, e o termo
origem, utilizado no texto conciliar mencionado. (MERINO RODRIGUEZ, Marcelo. Introduccion. In:
GREGORIO DE NACIANZO. Cartas y Testamento. Madrid: Ciudad Nueva, 2022, p. 15-16; GREGORIO DE
NACIANZO. Discursos XVI-XXVI. Madrid: Ciudad Nueva, 2019, p. 200-201; AGUSTIN. Obras completas XVb:
Escritos biblicos (1° b). Madrid: BAC, 2022, p. 183; TOMAS DE AQUINO. Suma Teoldgica. 2.ed. Sio Paulo:
Loyola, 2016. v. 1, p. 573).

197 T .aCugna prioriza a tematizagdo conjunta e relacional das trés Pessoas divinas, dedicando-se escassamente a
uma abordagem especifica sobre o Pai, o Filho e o Espirito Santo.

18 LACUGNA, God for Us, p. 293-296; p. 383-388.

19 T ACUGNA, God for Us, p. 296-300.

0T ACUGNA, God for Us, p. 300-304.

T LACUGNA, God for Us, p. 302.

112 Ver capitulo 1, segdo 1.3.3.



113

Ser Sem-Origem significa que Deus, ou a existéncia pessoal de Deus, ¢ totalmente
diferente de todas as outras pessoas, at¢é mesmo do Filho e do Espirito, que sdo
originados. A doutrina da Trindade do século IV estabeleceu que a qualidade de Nao
Originado ndo ¢ uma propriedade da substancia divina, mas de uma pessoa divina''3.

Seguindo a teologia dos Capadocios e acolhendo uma significativa afirmacao de
Zizioulas (“Deus ‘existe’ por conta de uma pessoa, o Pai, ¢ ndo por conta de uma

substancia”!!'*), a autora argumenta:

A pessoalidade, especificamente na pessoa de Deus Pai, é a modalidade de Deus ser
Deus. De acordo com os Capadoécios, Deus Pai € a causa (aitia) de tudo o que existe,
incluindo o Filho e o Espirito. Essa causalidade ndo indica prioridade no ser, no tempo
ou na eminéncia, mas se refere ao fato de que Deus ¢ absolutamente pessoal, que o
ser de Deus se origina no amor, no éxtase, na autodifusio e na fecundidade!''>.

Retomando as “notas da pessoalidade”!'®, LaCugna recorda que “pessoas sdo, por

defini¢do, indefiniveis, Unicas, inefiveis”!!”. Isso se aplica de modo eminente a quem ¢ a origem

de toda pessoalidade''®, indicando, assim, em que sentido se deve entender a

incompreensibilidade de Deus Pai'!’:

O ser Sem-Origem de Deus ¢ literalmente inconcebivel, pois tudo o que conhecemos
tem origem. Entretanto, ao correlacionar Sem-Origem a uma pessoa divina especifica,
a doutrina da Trindade assegurava ndo apenas que Deus ¢ pessoal, mas também que
Deus ¢ incompreensivel porque é pessoal, e ndo que Deus € incompreensivel porque
¢ uma substancia que nio pode ser conhecida como é em si'?,

113 “To be Unoriginate means that God, or God’s personal existence, is utterly unlike all other persons, even Son
and Spirit who are originated. The fourth-century doctrine of the Trinity worked out that Unoriginateness is not a
property of the divine substance but of a divine person”. LACUGNA, God for Us, p. 302, grifo da autora.

114 “God ‘exists’ on account of a person, the Father, and not on account of a substance”. ZIZIOULAS, Jonh D.
Being as Communion: Studies in Personhood and the Church. New York, NY: St. Vladmir’s Seminary Press, 1985,
p- 42.

115 «“personhood, specifically in the person of God the Father, is the modality of God’s being God. According to
the Cappadocians, God the Father is the cause (aitia) of everything that exists, including Son and Spirit. This
causality does not indicate priority in being, or time, or eminence, but refers to the fact that God is absolutely
personal, that God’s being originates in love, ecstasis, self-diffusion, and fecundity”. LACUGNA, God for Us, p.
245.

116 Ver capitulo 1, secdo 1.3.5.2 e capitulo 5, se¢do 5.5. Consultar também LACUGNA, God for Us, p. 288-392.
7 LACUGNA, God for Us, p. 302.

18 “To say that God is Origin is to say that God’s personhood is source and norm of all other personhood”
(LACUGNA, God for Us, p. 302).

119 “Even if the economy of redemption, precisely because it is the self-communication of God, remains the starting
point, context, and goal of reflection on the mystery of God, it would be a mistake to conclude that everything has
been said about God that can be said. The doctrine of the Trinity cannot control God, and least of all can it become
a substitute for God. The doctrine of the Trinity is more like a signpost pointing beyond itself to the God who
dwells in light inaccessible. Although God is revealed in Jesus Christ and the Spirit, God remains the
incomprehensible Origin of everything that is. The Unoriginate Origin (Father) is not ‘sent” and does not proceed.
True theology means knowing and loving the ineffable God revealed in the person of Christ” (LACUGNA, God
for Us, p. 321).

120 «“The Unoriginateness of God is quite literally inconceivable, since everything we know is originated. But by
equating Unoriginateness with a specific divine person, the doctrine of the Trinity insured not only that God is



114

Para a autora, portanto, a incompreensibilidade divina ¢ sindnimo de “indefinibilidade”,
de “inefabilidade” e de “unicidade”, como caracteristicas eminentemente proprias do Pai. Ainda
de acordo com LaCugna, “Deus ¢ a Origem sem Origem que, em plenitude e fecundidade,
extasiadamente, autocomunica a propria divindade de Deus ao Filho, ao Espirito e a toda
criatura”!?!. A autocomunica¢io da divindade estd, por sua vez, associada, no pensamento da
autora, a adequada compreensao de outro importante aspecto da teologia trinitaria: a monarquia
do Pai.

Mais uma vez aproximando-se da reflexdo dos Padres Capadodcios, LaCugna retoma o
que progressivamente foi sendo formulado nos primeiros séculos do cristianismo, em resposta

principalmente a heresia subordinacionista: “o que emergiu como doutrina crista ortodoxa sobre

Deus foi um monoteismo trinitdrio, e uma compreensdo trinitaria da monarquia divina™'*>.

Uma vez que “monarquia vem de moné arché, uma origem, um principio, uma regra”'?*, faz-
se necessario precisar a compreensdo do termo para ndo dar espago a uma nogdo de

“superioridade” do Pai em relacdo ao Filho e ao Espirito. A esse respeito, LaCugna comenta:

Essas duas ideias — uma monarquia pertencente propriamente a apenas uma pessoa
(Pai), mas também pertencente a outras pessoas (Filho e Espirito) por meio da
autocomunicagdo — pareciam ser logicamente incompativeis. A grande inovagdo da
doutrina da Trindade foi estabelecer a monarquia como propriedade de uma pessoa,
ndo de uma substancia. Dessa forma, a arché pode ser comunicada e compartilhada
por mais de uma pessoa. Aparentemente, isso talvez pareca ser apenas uma
qualificagdo técnica. Entretanto, suas possiveis implicagdes politicas eram de longo
alcance. Gregoério Nazianzeno pregou em um de seus Discursos Teologicos: “As trés
opinides mais antigas sobre Deus sdo Anarquia, Poliarquia e Monarquia. 4 Monarquia
é aquilo que honramos: ndo uma monarquia limitada a uma unica pessoa, mas uma
monarquia constituida por igual dignidade de natureza, comunhdo de vontades,
identidade de movimento e o retorno a unidade daqueles que dela provém”. Esse foi
um afastamento radical de todas as concepc¢des predominantes sobre a monarquia
divina'?*,

personal, but also that God is incomprehensible because God is personal, not incomprehensible because God is a
substance that cannot be known as it is in itself”. LACUGNA, God for Us, p. 302.

121 “God is the Unoriginate Origin who in plenitude and fecundity ecstatically self-communicates to Son, Spirit
and to the creature the very Godness of God”. LACUGNA, God for Us, p. 303.

122 «[...] what emerged as the orthodox Christian doctrine of God was a trinitarian monotheism, and a trinitarian
understanding of the divine monarchy”. LACUGNA, God for Us, p. 389, grifos da autora.

12 LACUGNA, God for Us, p. 389, grifo da autora.

124 “These two ideas, a monarchy belonging properly to only one person (Father) but belonging also to other
persons (Son and Spirit) through self-communication, appeared to be logically incompatible. The great innovation
of the doctrine of the Trinity was to establish monarchy as the property of a person, not of a substance. As such,
the arché could be communicated to and shared by more than one person. On the surface this perhaps appears to
be just a technical qualification. However, its potential political implications were far-reaching. Gregory of
Nazianzus preached in one of his Theological Orations: ‘“The three most ancient opinions concerning God are
Anarchia, Polyarchia, and Monarchia. Monarchy is that which we honor: not a monarchy limited to a single person
but a monarchy constituted by equal dignity of nature, accord of will, identity of movement and the return to unity



115

Consideramos que essa perspectiva precisa ser constantemente retomada na teologia
trinitdria, para evitar tanto uma espécie de monoteismo modalista quanto um
subordinacionismo mais ou menos velado, que facilmente se infiltram, uma e outra vez, na
tradicdo cristd. Deus Pai ¢ Arché (sem Arché) da divindade, da pessoalidade, do amor, da
liberdade etc. No entanto, “uma vez que Deus Pai ¢ eternamente Pai do Filho, sua arché ¢
relacional, pessoal e partilhada. E a arché da Pessoalidade, ndo derivada (Sem Origem) e ainda

assim também fecunda e autodistribuida (Origem)”!?>.

2.3.2 Criador

A compreensdo de Deus Pai como “Origem sem Origem” se relaciona diretamente com
a imagem de Deus como Criador: “Deus ¢ a origem da existéncia. Deus como Origem sem
Origem ¢é o Criador, é quem estabeleceu tudo o que existe em relagdo a Deus”'?®. Como
professamos no Credo Niceno-Constantinopolitano, Deus Pai ¢ “Criador do céu e da terra, de
todas as coisas visiveis e invisiveis”. Recordar a associagao entre os conceitos de paternidade e
criacdo pode ser também um modo de despatriarcalizar a nomeagao de Deus como Pai, tendo
em vista que “a revelacdo judaico-cristd funda sua visdo do pai no simbolo [...] fértil da
dependéncia, da criaturalidade [...]. Deus é Pai como criador”'?’. Entdo, “confessar Deus como
criador significa expressar a ligacdo com a for¢a criadora que gerou o universo, que o mantém
e o conserva vivo e que confere a mulheres e homens a capacidade de colaborarem na
conformacio do mundo”!?%.
No desenvolvimento da ontologia da relagdo, LaCugna especifica que “ser o Criador

[...] ndo ¢ uma relagdo acrescentada a divina esséncia, subordinada ao ser de Deus. Ser Deus ¢

ser o Criador do mundo”'?’. Criador e criaturas estdo interligados e relacionados, mas essa

of those who come from it’. This was a radical departure from all prevailing conceptions of the divine monarchy”.
LACUGNA, God for Us, p. 390, grifos da autora.

125« ..] since God the Father is eternally Father of the Son, God’s arché is relational, personal, and shared. It is
the arché of Personhood, underived (Unoriginate) yet also fecund and self-distributing (Origin)”. LACUGNA,
God for Us, p. 390-391.

126 “God is the origin of existence. God as Unoriginate Origin is the Creator, the one who establishes everything
that is in relation to God”. LACUGNA, God for Us, p. 303.

127 “La revelacion judeo-cristiana funda su vision del padre en el simbolo [...] de la dependencia, de la
creaturalidad [...]. Dios es Padre como creador”. BINGEMER, Abba: Un padre maternal, p. 85.

128 TRAITLER, Formas de Profissdo de Fé, p. 194. Embora reconhegamos a interse¢io entre nossa tematica e as
correntes ecofeministas, entendemos que o desenvolvimento dessa relag@o ultrapassa a proposta de nossa pesquisa.
A esse respeito, remetemos a: GEBARA, Ivone. Teologia ecofeminista: ensaio para repensar o conhecimento ¢ a
religiio. Sdo Paulo: Olho d’Agua, 1997; CANDIOTTO, A teologia feminista e seus giros hermenéuticos, p. 245-
265.
129 «[ ] to be the Creator [...] is not a relation added on to the divine essence, ancillary to God’s being. To be
God is to be the Creator of the world”. LACUGNA, God for Us, p. 355.



116

relagdo ndio é necessaria para que Deus seja quem é'*. “A criacio é, de fato, o fruto do amor e

2131

da liberdade divinos™'”" e, “a partir dessa perspectiva, o mundo nao ¢ criado ex nihilo, mas ex

amore, ex condilectione, ou seja, do amor divino”!32,

A esse respeito, parece-nos interessante remeter nao apenas ao que LaCugna apresenta

em God for Us, mas também a um trecho de um de seus primeiros artigos'>*:

A liberdade de Deus nao ¢ de forma alguma comprometida pelo fato de se postular
uma relagdo real entre Deus e 0 mundo. Tampouco a distingdo ontologica entre Deus
e o mundo ¢ obscurecida por um momento sequer. A liberdade, em seu sentido
teologico, € principalmente uma atividade intencional, ndo uma restrigdo metafisica
(embora, ¢ claro, em Deus a distingdo esteja sujeita a controvérsia). Em uma ontologia
relacional ou amorosa, liberdade ndo significa ter a mais ampla gama de escolhas. Ao
contrario, liberdade significa liberdade para, liberdade em dire¢do a/ao outra/o. A
liberdade implica autodespojamento, que, no ambito da criatura, ¢ sempre limitada e
apenas parcialmente realizada. Em Deus, porém, ha capacidade absoluta de
autodespojamento (kenosis). A criacdo — de fato, esta criagdo em particular — é o
resultado do autoesvaziamento de Deus no/a outro/a de Deus'?*,

Por sua vez, ao abordar a relagao entre Deus Criador e a realidade criada, Johnson toma
alguns elementos da “doutrina cabalista da autolimitacdo de Deus, que tece uma narrativa
eliptica sobre a preparacdo especial de Deus para a criagio do mundo”'. Segundo essa

narrativa eliptica, “no ato da criagdo, a divindade se retrai. Deus deixa espago para a criagao,

130 «“To be sure, the reason for creation does not lie in the creature, or in some claim the creature has on God, It
would make no sense to say that God ‘needs’ the world in order to be God, if this sets up the creature as a higher
or more ultimate principle than God; the creature would have to preexist God so that God could be constituted as
God in relation to the creature. This is absurd, since God and the creature simply would have switched places”
(LACUGNA, God for Us, p. 355).

131 “Creation is indeed the fruit of divine love and freedom”. LACUGNA, God for Us, p. 355. Para uma analise
detalhada sobre a liberdade divina em relagdo a criagdo no contexto da ontologia da relacdo de LaCugna, consultar:
CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 61-68; GROPPE,
Elizabeth Teresa. Creatio ex nihilo and ex amore: Ontological Freedom in the Theologies of John Zizioulas and
Catherine Mowry LaCugna. Modern Theology, v. 21, n. 3, p. 463-496, July 2005.

132 “From this standpoint the world is not created ex nihilo but ex amore, ex condilectione, that is, out of divine
love”. LACUGNA, God for Us, p. 355.

133 Sobre o fato de que intuigdes fundamentais de LaCugna ja estavam presentes em seus primeiros escritos, ver
capitulo 1, se¢do 1.1.1, p. 44-45.

134 “The freedom of God is not at all compromised by positing a real relation between God and world. Nor is the
ontological distinction between God and world blurred for a moment. Freedom in its theological sense is primarily
an intentional activity, not a metaphysical constraint (though, of course, in God the distinction is moot). In a
relational or love ontology, freedom does not mean having the widest range of choices. Rather, freedom means
freedom for, freedom towards, the other. Freedom entails self-dispossession, which in the creaturely realm is
always limited and only partially realized. But in God there is absolute capacity for self-dispossession (kenasis).
Creation — indeed, this particular creation — is the result of God’s self-emptying into God’s other”. LACUGNA,
The Relational God, p. 662.

135 JOHNSON, Aquela que é, p. 332. Somos conscientes, assim como Johnson, de que a doutrina cabalistica, tendo
sua origem na fé judaica, ndo considera a criagdo em perspectiva trinitaria, mas pode, no entanto, oferecer
elementos sugestivos para a reflexdo cristd sobre o Deus Criador.



117

contraindo a presenga e o poder divino{s}. [...] Nest{a brecha moldada} pela autolimitagdo
divina ¢ pronunciada a palavra da criagio, e 0 mundo passa a existir’!,
Seguindo sua proposta de evidenciar as imagens ¢ metaforas femininas na teologia

trinitaria, Johnson acrescenta:

[...] o fato de alguém se estruturar de tal forma que no seu interior haja espago para
alguém mais se instalar é {tipicamente uma} experiéncia feminina. Fazer com que um
outro ser habite e se movimente e tenha a sua existéncia na propria pessoa ¢, da mesma
forma, proprio da{s} mulher{es}. O mesmo acontece com a experiéncia da contracao
como condigdo para trazer para a existéncia outras criaturas em sua propria
integridade'?’.

A analogia proposta pela autora, em sua reflexao sobre Deus como Criador, nos conduz,
assim, a “Mie”"'*® como outro Nome que, com frequéncia, vem sendo associado 4 nomeagcio de

Deus como Pai.

2.3.3 Mae

Em sua teologia trinitaria, Elizabeth Johnson recorre primordialmente, como dissemos,
as imagens e aos simbolos femininos, bem como as experiéncias das mulheres. De igual modo,
a autora enfatiza, em mais de uma circunstancia, que a analogia com os relacionamentos
humanos ¢ a mais adequada para, na limitagcdo de nossa linguagem, expressar-nos sobre quem

139

¢ o Deus Tritno *”. Ao refletir sobre o fato de que a vida humana — e tudo mais que existe — ¢

dom de Deus, Johnson pondera:

O relacionamento humano mais importante que temos a disposi¢do para falar de Deus
em forma de analogia ¢ o que existe entre {mdes/pais} ¢ filhos{/as}. Todos os seres
humanos devem a existéncia a uma mulher e a um homem que ja existiam antes deles

136 JOHNSON, Aquela que é, p. 332. Precisdes e corre¢des na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 233.

137 JOHNSON, Aquela que é, p. 334. Precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON, She
Who Is, p. 234.

138 LaCugna aborda brevemente a objegdo apresentada por alguns/mas tedlogos/as em relagdo ao uso do termo
Mae referido a Deus: “On one side of the discussion are those who argue that, because Jesus called God Father,
God is a Father, ‘he’ must be called Father and that, if God had wanted to reveal ‘Himself” as a Mother, God could
have done so. This dogmatic position outruns exegesis and supposes a kind of arbitrariness about revelation.
Certainly Jesus called God Abba, although estimates of the centrality of this address often are exaggerated. [...]
Just as the early Christian community did not infer the uniqueness of Jesus’ sonship solely or directly from the
Abba (and pater) texts but from a more comprehensive view of Jesus, so also we cannot deduce the masculinity
of God (which is what divine paternity is sometimes reduced to) directly from the fact that God was called Abba
by Jesus. Great care is required to move from a term of invocation and prayer to a divine attribute. ‘God the Father’
in the sense of ‘Father of Jesus Christ’ is a specific and personal way to name God, not an indefinite name for the
divine essence” (LACUGNA, Problems with a trinitarian reformulation, p. 242).

139 JOHNSON, Aquela que é, p. 90, p. 250 ¢ p. 335.



118

e cujas células se uniram para concebé-los. Em razdo do poder gerador da sexualidade
humana de produzir novos seres de forma concreta e do consequente relacionamento
que perdura durante toda a vida entre todas as pessoas com seus proprios {pais/maes},
sejam eles conhecidos ou desconhecidos, a linguagem em relacdo a Deus, que ¢ a
origem de todas as coisas, numa analogia com a mae e o pai, {com} um deles ou
ambos, este tipo de linguagem ¢é verdadeiramente adequado'#.

Sem desconsiderar a analogia paterna, mas ressaltando que essa ja perpassa toda a
teologia e a espiritualidade cristas, a autora se centra na linguagem materna para se referir a

Deus, historicamente negligenciada ou claramente combatida como inadequada.

Uma vez que sdo as mulheres, cujos corpos geram, nutrem e dao a luz aos novos seres
humanos e, conforme a estrutura tradicional da sociedade, sdo elas as que, com mais
frequéncia, assumem a responsabilidade de alimentar, criar ¢ educar os filhos [e as
filhas] até atingirem a maturidade, a linguagem em relagdo a Deus como mae encerra
um poder singular de expressar o relacionamento humano com o mistério que gera e
que sustenta todas as coisas'!.

A esse respeito, estabelece-se com frequéncia a relagdo entre a misericordia (rah“mim -

D»11 e suas variantes'#?), como caracteristica divina, e uma das expressdes biblicas usada para

se referir ao ttero (rehem - an)'*

, uma vez que que os dois termos tém a mesma raiz (rhm -
an). Conforme esclarece Johnson, essa correlagdo foi apresentada, primeiramente, pela biblista

Phyllis Trible, em sua obra God and the Rhetoric of Sexuality (1978):

Em sua forma no singular, o substantivo rehem significa “ventre” ou “uterus”. No
plural, rahamén, este significado concreto se estende as abstracdes de compaixdo,
misericordia e amor... Dessa forma, a nossa metafora se situa no movimento
semantico que vai de um 6rgao fisico do corpo feminino até um aspecto psiquico do
ser!#,

Recorrendo a essa analise, Maria Clara Bingemer comenta que o termo que descreve a

cleméncia e a misericordia de Deus esta associado “aquele lugar no corpo de uma mulher onde

140 JOHNSON, Aquela que é, p. 250. Correcdes e precisdes na traducdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 171.

141 JOHNSON, Aquela que é, p. 250.

142 Para os termos em hebraico e as correspondentes transliteragdes, seguimos a grafia de: KIRST, Nelson ef al.
Diciondrio hebraico-portugués e aramaico-portugués. Sao Leopoldo: Sinodal, 1988.

143 “En el AT, hay todavia otra palabra para referirse al tero. Se trata de beten - 193, y sus variantes (Jue 13,5; Is
49,15 y Os 12,4, por ejemplo), cuyo significado es mas amplio que reiem y puede referirse al abdomen (Nm 5,22),
a otros organos de la cavidad abdominal o incluso a la boveda de un edificio (1 Re 7,20). Cuando se usa con el
significado de ‘Gtero’, en algunas ocasiones, va acompanado del calificativo ‘materno’ (Sal 22,10; Jr 20,17; Sal
139:13, entre otros). En Jeremias 1,5 y Job 31,15, encontramos ambos términos con el mismo significado”
(BANWELL, B. O. Matriz. In: DOUGLAS, J. D. Nuevo Diccionario Biblico. Barcelona: Ediciones Certeza, 1991,
p. 881).

144 Trible, Phyllis, God and the Rhetoric of Sexuality, p. 33 apud JOHNSON, Aquela que é, p. 154.



119

uma crianca é concebida, nutrida, protegida, onde cresce e [de onde] depois é dada a luz”'%. A

palavra rah®mim remete, portanto, a um horizonte materno:

Este amor invencivel, que expressa e evoca a intimidade misteriosa da maternidade,
mostra-se de modos muito diversos na Biblia hebraica. Assim, aparece também como
perdao dos pecados das pessoas, e também como principio de fidelidade, mantendo
promessas ¢ impulsionando a esperanga, apesar da infidelidade dos pecadores que
rejeitam a Deus (Os 14,5; Is 45,8-10; 55,7; Mq 7,19; Dn 9,9)'4°.

Elizabeth Johnson acrescenta ainda que essa relagdo mae-filha/o — que aponta para o
modo como Deus se relaciona com a humanidade — pode ser lida tanto do ponto de vista materno

quanto do filial:

Destacando o melhor dessa experiéncia, a partir da perspectiva de um{/a} filho{/a},
a maternidade esta associada as experiéncias principais de conforto, lazer, descoberta,
alimentagdo, afeto e compaixdo, seguranga ao ser amparado{/a} e protegido{/a} e de
confianca fundamental ao ser instruido{/a}, disciplinado{/a} e orientado{/a} para a
vida. A partir da experiéncia da mulher, a maternidade envolve a atividade geradora
de dar inicio a uma nova vida, o préprio parto, e todos os cuidados que envolvem o
crescimento do{/a} filho{/a}, em primeiro lugar, a propria alimentacao, e, em seguida,
o alimento emocional e intelectual. Esta ¢ uma experiéncia ativa de envolvimento na
promogdo e no crescimento do{/a} outro{/a}. [...] Tanto para a mae como para o{/a}
filho{/a}, de forma diferente, o relacionamento conota interdependéncia e
reciprocidade de vida, a nivel mais profundo, uma qualidade de intimidade e de
familiaridade que desenvolve uma personalidade auténtica. [...] E com todas essas
associagdes em mente que o relacionamento da maternidade [...] oferece uma
excelente metafora para a linguagem em relagdo a Deus, Criador do céu e da terra, e
de todas as coisas visiveis e invisiveis'¥.

Inspirada na proposta de Sallie McFague, Johnson apresenta uma sugestiva conexdo
entre solicitude maternal e justica!*®, que visa romper uma visio romantizada ou limitada da
maternidade, bem como sua consequente proje¢do em Deus. Partindo da experiéncia de
protecao e defesa da vida de suas/seus filhas/os em situagdo de perigo e/ou de integridade e
bem-estar ameagados, Johnson explicita como a maternidade inclui também o enfrentamento

corajoso de tudo o que impede a realizacdo plena da prole!*. Essa capacidade ¢ expressio da

145¢[...] las ‘rachamin’ se refieren a aquel lugar en el cuerpo de una mujer en donde un nifio es concebido, nutrido,

protegido, en donde crece y después es dado a luz”. BINGEMER, Abba: Un padre maternal, p. 90.

146 «“Este amor invencible, que expresa y evoca la intimidad misteriosa de la maternidad, se muestra de muchos
modos diferentes en la Biblia hebrea. Asi aparece como proteccion y salvacion en los peligros, ante enemigos
diferentes; aparece también como perdon para los pecados de las personas, y también como principio de fidelidad,
manteniendo promesas e impulsando la esperanza, a pesar de la infidelidad de los pecadores que rechazan a Dios
(Os 14,5; 1Is 45,8-10; 55,7; Mq 7,19; Dan 9,9)”. BINGEMER, Abba: Un padre maternal, p. 90-91.

147 JOHNSON, Aquela que é, p. 259-260. Precisdes na traducio, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON,
She Who Is, p. 178.

148 JOHNSON, Aquela que é, p. 263-269.

149 JOHNSON, Aquela que é, p. 263.



120

acao divina em favor ndo apenas da humanidade, mas de todas as suas criaturas, com especial

solicitude pelas/os mais desamparadas/os:

{Criando e sustentando o} universo, Deus como méae se preocupa ndo apenas com o
bem {de individuos} privilegiados, mas também com o bem-estar de toda a familia
das criaturas do universo. [...] Porque Deus deseja o crescimento e a realizag¢do plena
de todo o mundo interligado, a owovpevn, a sua atencao se volta de modo especial
para aqueles que estdo mais necessitados. A privacdo e o sofrimento deles [...]
mostram que existe algo de errado com o modo como as coisas estdo ordenadas no
mundo mais amplo. A disposi¢ao maternal de Deus em prol do bem do mundo inteiro
motiva uma opgdo preferencial pelos ultimos, pelos infimos e pelos menores,
{entrevistos} em atos humanos que visam corrigir o desequilibrio e restabelecer a
ordem correta. Deus como mae estd, por conseguinte, aliado a preocupagdo pela
justiga e suscita uma ética preocupada com a justi¢a para com aqueles que “nasceram
de Deus” [Jo 1,13; 1Jo 5,18]"°.

Enquanto em uma abordagem ‘“dualista tradicional, a compaixdo e a justica sdo
consideradas polos opostos”, sendo a primeira associada ao coracdo e a segunda ao intelecto,
no paradigma feminista, a realizagdo da justica de Deus-Mae “é uma expressao indispensavel
desta mesma compaixao. Deus-Mae-Criador ‘conhece’ o sofrimento das criaturas amadas, mas
deseja que elas sejam promovidas™'!. Nessa perspectiva, a metdfora nio se detém no ventre
materno que se compadece, mas chega a paixdo divina “pela Justiga para com o mundo
inteiro”!%2,

Apesar das multiplas possibilidades que comporta, como ocorre com toda analogia,
também a imagem materna de Deus traz em si algumas limitagdes a serem consideradas. A

rimeira — e provavelmente mais evidente — se refere ao fato de que, “na vida real, [...] as maes
| t dent 1 fato d L d 1,

nem sempre sdo genuinamente boas; existem maes inadequadas e perversas, bem como aquelas

130 JOHNSON, Aquela que é, p. 264. Precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON, She
Who Is, p. 181-182. “Os seres humanos precisam transformar-se em guardides do mundo, como bons{/boas}
pais{/maes} de uma grande familia que inclui as {vulneraveis, mas necessarias} criaturas ndo humanas, com toda
a sua beleza, com seus valores e sua integridade. Esta qualidade essencial da preocupagao holistica pela justica
universal estd implicita na imagem d{e} Deus-Mae, criador{/a} do céu e da terra e de todas as coisas visiveis e
invisiveis” (JOHNSON, Aquela que é, p. 266. Precisdes e corregdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir
de: JOHNSON, She Who Is, p. 183).

151 JOHNSON, Aquela que é, p. 268.

152 JOHNSON, Aquela que é, p. 269. “E til esclarecer a terminologia que estd sendo usada aqui, porquanto
diversas areas de estudos usam o termo justica de maneira diferente. Na filosofia moral, uma ética da justica ou de
direitos geralmente se refere a uma situacao que considera um agente moral maduro aquele que respeita os direitos
dos outros, enquanto busca o seu proprio bem-estar, de acordo com os proprios direitos inalienaveis do individuo.
Dentro desta visdo, a maturidade moral é atingida quando a pessoa ¢ capaz de engajar-se em atos automotivados
na base da aplicagdo de principios, evitando o prejuizo aos outros, a ndo ser em circunstancias extremas, quando
esses mesmos principios permitem excegdes. Isto se chama a ética da justica ou a ética dos direitos [...]. A tradi¢do
catdlica da justiga social e a teologia feminista da libertag@o estd mais intimamente alinhada com uma ética da
justica ou dos direitos, apesar da ambiguidade do vocabulario. A énfase dada ao inter-relacionamento de todas as
criaturas umas com as outras fornece um contexto para uma atencdo responsavel as necessidades dos outros,
inclusive, portanto, principalmente daqueles que estdo mais desprovidos” (JOHNSON, Aquela que é, p. 267-268).



121

que sdo fortes e amorosas™!>*. O que nos faz recordar novamente que nio se trata de literalizar
a nomeacao de Deus-Mae.

Além disso, considerando que a metafora materna continua sendo usada em contextos
preponderantemente patriarcais, é necessario precaver-se do risco de que seu uso possa “solapar
sutilmente o esforco da mulher em busca da identidade em toda a sua personalidade, além do
relacionamento e do papel de mae”!>*. Isso se torna especialmente significativo quando a
maternidade é “o inico simbolo feminino a ser usado” na linguagem em relagio a Deus'>.

A utilizagdo de diversos nomes, imagens e simbolos serd sempre garantia de melhor
expressao do ser de Deus em sua integridade. A esse respeito, Johnson pondera que também as
metaforas maternais “acabam chegando ao ponto em que nio mais sdo aplicaveis”!®. Isso
acontece principalmente, pois, “no curso da existéncia, nds nascemos € crescemos,
{abandonando} a nossa dependéncia infantil a{s} nossa{s} mae{s} como condi¢do para
atingirmos a personalidade madura”®’. Por isso, outros sistemas “de metaforas precisa[m]
entrar em acdo a fim de evocar a convivéncia mutua na plenitude da autonomia pessoal”!%.

Catherine LaCugna também afirma a adequacao de “Mae” como “metafora apropriada

159 chamando igualmente a atenc3o para o fato de que essa nomeagio divina — como

para Deus
o faz sobre a compreensdo de Deus como “Pai” — ndo pode ser tomada em sentido literal: “Se
Deus ¢ a Mae, ndo ¢ porque ela amamenta para alimentar, mas porque ela conforta Israel como
uma méie faria ao alimentar seu filho”!®°.

Em sua reflexdo, a autora se refere nao somente a relagio Deus-humanidade, mas
também as relagcdes entre as pessoas divinas. A esse respeito, LaCugna retoma algumas
consideragdes de Margaret Farley'®': “Nio hd razdo, ela [Farley] escreve, pela qual a Origem
sem Origem nao possa ser chamada Mae assim como Pai, pois, se 0 que estamos tentando

expressar é o ‘surgimento’ de um principio tltimo, o utero ¢ de fato uma imagem valiosa”!%2.

153 JOHNSON, Aquela que é, p. 258-259.

154 JOHNSON, Aquela que é, p. 258.

155 JOHNSON, Aquela que é, p. 258.

156 JOHNSON, Aquela que é, p. 335.

157 JOHNSON, Aquela que é, p. 335. Corregdo e precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 235.

158 JOHNSON, Aquela que é, p. 335. Na sequéncia (p. 335-336), a autora sugere o uso complementar da metéfora
da amizade, que abordaremos no capitulo 4, se¢do 4.3.4.

159 LACUGNA, Placing some Trinitarian locutions, p. 27.

160 “If God is the Mother it is not because she breasts to feed but because she comforts Israel as a mother would in
feeding her child”. LACUGNA, Placing some Trinitarian locutions, p. 27.

161 Ag afirmacdes de Farley estdo no contexto de sua reflexdo em teologia moral, fundada “no significado de
pessoalidade a luz da doutrina sobre a Trindade” (LACUGNA, God for Us, p. 279).

162 “There is no reason, she [Farley] writes, why the Unoriginate Origin cannot be named Mother as well as Father,
since if what we are trying to express is the ‘coming forth’ from an ultimate principle, the womb is indeed a worthy
image”. LACUGNA, God for Us, p. 280.



122

Na sequéncia, ainda inspirada em Farley, LaCugna avanga, afirmando que “Filha assim como
Filho poderia ser usado para nomear o/a Unigénito/a, se o que estamos tentando expressar ¢ que
o/a gerado/a é da mesma natureza do/a Gerador/a”'®,

As ponderacdes de Farley e de LaCugna sdo significativas, uma vez que a grande
maioria de autoras/es, ao usar o termo “Mae” para se referir a Deus, restringe-se a relagdo com
a criacdo, especialmente com a humanidade. Essa restri¢ao pode dar a entender que a imagem
materna ¢ adequada somente no dmbito do criado, mas ndo poderia — ou ndo deveria — ser
utilizada quando se tematiza as relacdes intratrinitarias.

A preferéncia de LaCugna, porém, ndo ¢ nem a nomeacao de Deus como Pai nem como
Mae. Além da ja referida expressao “Origem sem Origem”, a autora considera que “tedlogos/as,
na atualidade, devem explorar muitas e diversas analogias relacionais trinitarias”!%*, de modo a
“indicar a relacionalidade essencial de Deus ¢ os diferentes modos em que essa relacionalidade,
e nio o sexo de Deus, podem ser expressos”!®. Com a inten¢io de que metaforas relacionais
ndo sejam tomadas literalmente, LaCugna sugere o uso “iconoclastico” de algumas expressoes,
de tal modo que se facam afirmacdes como “Deus Pai na sabedoria dela...””!®.

A esse respeito, a autora aponta para um “interessante precedente” do Magistério da
Igreja'®” que rompe a binaridade sexual, tio marcante em nossa compreensio da relacionalidade
humana — e, por analogia (e, muitas vezes, por proje¢do antropomorfica), também da
relacionalidade divina. Eis a afirmacao do XI Concilio de Toledo, celebrado em 675: “De fato,
devemos crer que o Filho ndo foi gerado nem do nada, nem de qualquer outra substancia, mas
do seio do Pai (sed de Patris utero), ou seja, de sua substancia (id est, de substantia eius)” (DH
526).

A afirmacao conciliar funda-se em Jo 1,18: “Ninguém jamais viu a Deus: o Filho

Unigénito, que esta no seio (k6Amog) do Pai, este o deu a conhecer”. Porém, os termos usados

— utero e KOAmog — sao distintos:

A palavra k6Anog tem varios significados, sendo o mais frequente “seio” ou “colo”.
KoAmog ¢, entdo, regularmente usado para comunicar proximidade, e essa ¢ a maneira

163 “Daughter as well as Son could be used to name the one Begotten, if we are trying to express that what is
begotten is of the same nature as the Begetter”. LACUGNA, God for Us, p. 280.

164 “Theologians today should explore many different relational trinitarian analogies”. LACUGNA, The Baptismal
Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 246.

165 <[] to indicate the essential relationality of God and indicate different modes in which that relationality can
be expressed, not the sex of God”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian
Theology, p. 246.

166 LACUGNA, Catherine Mowry. Seminar on the Trinity. Proceedings of the Forty-first Annual Convention of
the Catholic Theological Society of America, Chicago, p. 145-147, 1986, p. 147.

167 LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 246.



123

pela qual geralmente ¢é interpretado em Jodo. [...] Com um prélogo tdo saturado de
linguagem generativa, k6Amog também pode evocar imagens simbolicas de cuidado e
nutricdo entre uma mae ou ama e uma crianga. A natureza do uso evangélico da
imaggética de kOAmog merece mais atengcao em um Evangelho em que se investe tanto
na utilizagdo de motivos simbolicos para comunicar alegagdes teologicas!6s.

Atentamos ainda para o fato de que a palavra grega kOAnog (kolpos) ndo ¢ a mesma
comumente usada, no NT, para ttero — kotkio (koilia)'® — e ndo se encontra na traducdo da
Vulgata de Jo 1,18'7°, o que parece indicar ser uma opg¢io do XI Concilio de Toledo associar

ao Pai termo eminentemente feminino'’!.

2.3.4 Casa

A imagem do “Gtero do Pai” nos conduz a metafora da Casa como possibilidade de
expressar quem ¢ Deus. Assim como o ventre materno ¢ para a crianga, durante a gestacao,
espaco habitdvel em que pode nutrir-se e crescer, também Deus ¢ “espaco” gerador e gestador
de vida, ¢ fonte de toda existéncia, garantia de nutricdo e crescimento “até que alcancemos
todos [...] a medida da estatura da plenitude de Cristo” (Ef 4,13).

Entendemos que Casa ¢ também uma metafora adequada para Deus, em quem
“vivemos, nos movemos e existimos” (At 17,28a). A casa ¢ espago habitavel, no qual
encontramos — ou deveriamos sempre poder encontrar — tudo aquilo que precisamos para viver.
Deus, que ¢ “Pai de todos”, “esta acima de todos” (Ef 4,6) como “teto” que acolhe e alberga

quem permanece na Casa (Lc 15,30-31), quem a Ela regressa (Lc 15,20), quem dentro dela se

perde (Lc 15,8), “quem estava morto ¢ tornou a viver” (Lc 15,32).

168 “The word kOAmog has a number of meanings, the most frequent being “bosom” or “lap”. KoAmog, then, is
regularly used to communicate closeness, and this is the manner in which it is generally interpreted in John. [...]
With a Prologue so saturated with generative language, k6Amog can also evoke symbolic images of nurturing and
nourishment between a mother or nurse and a child. The nature of the Gospel’s use oikdAmog imagery merits
further attention in a Gospel so invested in utilizing symbolic motifs to communicate its theological claims”.
MYERS, “In the Father’s Bosom”, p. 482-483.

169 Usada, por exemplo, no encontro entre Maria e Isabel em Lc 1,41-42.

170 “Deum nemo vidit unquam: unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit” (BIBLIORUM Sacrorum
Tuxta Vulgatam Clementinam. Nova Editio. Roma: Typis Polyglottis Vaticanis, 1929, grifo nosso).

17! Precedentes similares sdo encontrados em textos de Fulgéncio de Ruspe (510-515) e de Isidoro de Sevilha (614-
615), quando, seguindo a interpretagdo recorrente na época patristica, comentam o SI 109(110) como referente a
relag@o entre o Pai ¢ o Filho. Nesse contexto, Isidoro, explicando o v. 3 do salmo, afirma que “ex utero” significa
“da intima, e incompreensivel para o conhecimento humano, substancia do Pai” (De fide cath. c. Iud. 1, 1,2)
(HAINTHALER, Theresia. God the Father in the Symbols of Toledo: fons et origo totius trinitatis. International
Journal of Orthodox Theology, Erlangen, v. 1, n. 1, p. 125-136, 2010, p. 28 ¢ 131; CASTRO CARIDAD, Eva;
PENA FERNANDEZ, Francisco. Isidoro de Sevilla: Sobre la fe catdlica contra los judios. Sevilla: Secretariado
de Publicaciones de la Universidad de Sevilla, 2012, p. 21 e 49).



124

Nesta Casa, construida pela Sabedoria, pde-se a mesa e todas/os sdo chamadas/os a
comer do pao e beber do vinho (Sb 9,1-6). Desta Casa ¢ possivel entrar e sair livremente,
encontrando sempre alimento, como o fazem as ovelhas que passam pela Porta (Jo 10,9). Nesta
Casa, ha muitas moradas (Jo 14,2) e, por isso, ninguém fica excluida/o da possibilidade de nela
poder habitar. A Luz desta Casa estd acesa ¢ ¢ posta no alto para iluminar todas/os que nela
estdo e para que quem nela entre possa ver (Mt 5,15b; Lc 8,16b). Nesta Casa, ha diversos
servigos (ministérios/diaconias) e felizes sdo as/os servidoras/es que atuam em conformidade
com o que lhes foi confiado (Lc 12,35-43).

A imagem de Deus como Casa nos remete ainda a figura da “casa comum”'’?. Como
explica LaCugna, “a palavra grega para ‘economia’, oikonomia, literalmente significa gestao
de um lar”!'7. Inspiradas/os na theologia do Lar divino, podemos reconhecer o chamado a gerir
esta casa terrestre sob a guia da Casa de onde viemos e para onde voltaremos (e na qual, na
realidade, sempre habitamos), pois “Deus e todas as suas criaturas vivem juntos em um lar
comum, referido no Novo Testamento como Reino de Deus, o lugar em que a vida de Deus
rege”!’*. Na dinAmica do Reino, que j4 estd no meio de nds e que esta além de nds, “como Jesus
Cristo revela em sua pregagao e em seu ensino, a mulher samaritana, o cobrador de impostos e

o/a leproso/a devem estar igualmente em casa no lar de Deus™!”

, no Lar que € Deus.
Finalizando este capitulo, recorremos as palavras de LaCugna para recordar que “¢
verdade que mudangas na linguagem nem sempre mudam coragdes, embora tais mudancas
possam aumentar a consciéncia a respeito de uma exclusdo implicita na linguagem”'’¢. Por isso,
compreendemos que as diversas possibilidades de nomeagao de Deus que explicitamos — Pai,
Abba, Origem sem Origem, Mae, Criador, Casa —, assim como outras que poderiam ser
mencionadas, favorecem uma justa aproximacao de quem “estd acima” de nos (Ef 4,6).

Como bem explicita Johnson, “a primeira manifestacdo da insondabilidade de Deus ¢ a

abundancia de nomes, imagens e conceitos, cada qual proporcionando uma perspectiva

172 “Desde meados do século passado e superando muitas dificuldades, foi-se consolidando a tendéncia de conceber
o planeta como patria e a humanidade como povo que habita uma casa comum” (LS, n. 164).

173 “The Greek word for ‘economy’, oikonomia, literally means management of a household”. LACUGNA, The
Practical Trinity, p. 682. Optamos por traduzir a palavra “household” como “lar”, porque entendemos ser o termo,
em portugués, que melhor abarca os possiveis significados da expressao original usada pela autora. O horizonte
de significagdes de “household” inclui também outros termos relevantes para nossa reflexdo tais como “espaco
doméstico”, “membros da familia”, “pessoas que mantém uma casa em funcionamento”, “teto”, “abrigo”.

174 “God and all of God’s creatures dwell together in a common household referred to in the New Testament as the
reign of God, the place where God’s life rules”. LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

175 «“Ag Jesus Christ revealed in his preaching and teaching, the Samaritan woman, the tax collector and the leper
are to be equally at home in God’s household”. LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

176 “It is true that changing language does not always change hearts, even though changing language can raise
consciousness about an exclusion implicit in language”. LACUGNA, God in Comnunion with Us, p. 107.



125

»177 Eminéncia e insondabilidade essas que,

diferente em relacdo a eminéncia divina
paradoxalmente, ndo significam impossibilidade de conhecimento, ja que Deus, “nestes ultimos
tempos, nos falou por meio do Filho [...], resplendor de sua gléria e expressao do seu ser” (Hb

1,2-3).

177 JOHNSON, Aquela que é, p. 177.



126



127

3 CREIO EM JESUS CRISTO: “HA UM SO SENHOR?” (Ef 4,5)

9]

Nosso objetivo, neste capitulo, ndo ¢ propor uma “cristologia feminista”" — ainda que
apresentemos elementos que integrariam uma elaboragdo teologica com essa denominagao.
Trata-se, antes, de uma reflexao sobre Jesus Cristo no contexto de uma teologia trinitaria. Isso
significa, na compreensao de LaCugna, considerar “conjuntamente (1) Jesus em relacdo com
Deus (Origem sem Origem [Pai]); (2) Jesus em relacdo com o Espirito [...]; e (3) Jesus em
relagdo conosco e nos [em relagdo] com ele”. Em nosso percurso, teremos presentes os trés
aspectos indicados pela autora. Porém, iremos articula-los de modo diverso a sua proposta,
seguindo o esquema triplice que caracteriza o método da TF, exposto no capitulo 1°.

Na primeira e na segunda partes do capitulo, nossa intengdo sera “redimir o nome de
Cristo: redimi-lo da forma como tem sido usado durante séculos para excluir e oprimir™*. Para
isso, continuaremos nos apoiando principalmente nas reflexdes de Johnson — a respeito da

“distor¢do do Cristo™

e das novas possibilidades que emergem ao “recontar a historia de Jesus
em perspectiva igualitaria” e ao “reivindicar a inteng¢dao original inclusiva do dogma
cristologico”® — e de LaCugna, especialmente no que se refere as “notas da pessoalidade”
referidas a Jesus. Na terceira parte do capitulo, porém, recorreremos a outras referéncias, uma

vez que as duas autoras ndo se dedicam a temdtica dos titulos cristologicos, que ai abordaremos.
3.1 E o Verbo se fez homem? Problematizacao
Ao nos perguntarmos sobre os aspectos que, no contexto da reflexdo teoldgica sobre

Jesus Cristo, tornaram-se — e, em grande parte, ainda sdo — instrumentos de opressao e injustica

para as mulheres e outros grupos subalternizados, deparamo-nos com uma afirmacao lapidar de

! Para um panorama amplo de cristologias elaboradas em perspectiva feminista, sugerimos: MARIANI, Milena;
NAVARRO PUERTO, Mercedes. Recorridos de cristologia feminista. Madrid: Trotta, 2023, p. 17-110. Nestas
paginas, Milena Mariani apresenta uma sintese valiosa sobre as diversas propostas cristoldgicas elaboradas sob o
prisma feminista, desde a década de 1970 até os dias atuais, elencando — ainda que de modo demasiado breve em
alguns casos — autoras dos cinco continentes e das mais variadas tendéncias.

2 ¢[...] considering together (1) Jesus in relation to God (Unoriginate Origin [Father]); (2) Jesus in relation to the
Spirit [...]; and (3) Jesus in relation to us and we to him”. LACUGNA, Catherine Mowry. Jesus in Trinitarian
Perspective. Proceedings of the Forty-ninth Annual Convention of Catholic Theological Society of America,
Baltimore, p. 80-83, June 1994, p. 80.

3 Ver capitulo 1, segdo 1.2.2.

4 ¢[...] to redeem the name of Christ: to redeem it from the way it has been used for centuries to exclude and
oppress”. JOHNSON, Elizabeth A. Redeeming the Name of Christ: Christology. /n: LACUGNA, C. M. (Ed.)
Freeing Theology: The Essentials of Theology in Feminist Perspective. San Francisco: HarperCollins, 1993, p.
115-137, p. 134).

> JOHNSON, Aquela que é, p. 223-227.

¢ JOHNSON, Redeeming the Name of Christ, p. 134.



128

Elizabeth Johnson: “Como imagem visivel do Deus invisivel, o ser humano Jesus ¢ usado para

997

atar com firmeza o n6 entre a masculinidade e a divindade”’. Reconhecendo que esse n6 foi —

e ¢ — habilmente tecido e reatado, ao longo da histéria do cristianismo, com novas roupagens
(e alguns belos disfarces), consideramos ser de grande importancia recuperar a discussao
teologica sobre o significado da masculinidade de Jesus. Tal questdo norteou as abordagens
cristologicas feministas nas décadas de 1980 e 1990, desembocando em duas perspectivas
principais: a que pde énfase na humanidade — e ndo na masculinidade — de Jesus, e a que se
articula como um discurso cristolégico da relacionalidade®.

999

A primeira se fundamenta no conceito de “nova humanidade™ e tende a atribuir a Jesus

uma condi¢do quase androgena, afirmando que ele “foi o homem perfeito que integrou sua
masculinidade e feminilidade™!’. Essa perspectiva, ainda que tenha trazido muitos avangos para
a discussdo cristoldgica, continua, porém, presa “ao horizonte androcéntrico-patriarcal da

cultura ocidental”!! e pressupde, em muitos casos, “uma diferenca essencial ou natural de

género entre as mulheres e os homens”!2.

Ja a segunda abordagem

[...] usa conceitos-chave tais como conexdo redentora, poder-em-relagéo,
mutualidade dindmica, criatividade erotica, linguagem dos amantes, interdependéncia
mutua, criatividade apaixonada, integridade inclusiva, energia curativa da existéncia
e prioridade ontologica da relacionalidade. Esses termos e muitos outros tornaram-se
moeda comum no discurso cristologico da relacionalidade. Embora esses conceitos
estejam classificados como “femininos”, essa abordagem néo os considera como parte
integrante do sistema cultural de sexo/género. [...] Esta reformulagdo da cristologia
relacional é conceituada em termos existenciais!'?.

7 JOHNSON, Aquela que é, p. 64.

8 SCHUSSLER FIORENZA, Elisabeth. Cristologia feminista critica: Jesus, Hijo de Maria, Profeta de Sabiduria.
Madrid: Trotta, 2000, p. 72. No capitulo intitulado “Y Maria fue a la regién montafiosa: Aspectos de la cristologia
feminista” (p. 57-96), a autora discorre sobre as duas abordagens, apontando suas vantagens e seus limites, além
de apresentar a sua propria proposta de uma “cristologia feminista critica”, alinhada com a perspectiva teologica
da libertacao.

° Entendemos que Catherine LaCugna se alinha, em certa medida, a esta proposta, ampliando o foco da discussio
e dirigindo-o para o ambito da pessoalidade, como explicitaremos na secdo 3.2. A esse respeito, veja-se, por
exemplo: “If in the Incarnation God did not assume a full human nature, then we [the women] are not saved: if
God assumed only maleness, then women are not saved. If, however, in Christ God assumed both male and female
humanity, then the maleness of Jesus Christ must be rethought” (LACUGNA, Catholic Women as Ministers and
Theologians, p. 244).

10 SCHUSSLER FIORENZA, Cristologia feminista critica, p. 73.

" SCHUSSLER FIORENZA, Cristologia feminista critica, p. 73.

12 SCHUSSLER FIORENZA, Cristologia feminista critica, p. 79.

13 «[...] utiliza conceptos claves tales como conexién redentora, poder-en-relacién, mutualidad dindmica,
creatividad erotica, lenguaje de los amantes, interdependencia mutua, creatividad apasionada, integridad inclusiva,
energia sanadora de la existencia y prioridad ontoldgica de la relacionalidad. Estos términos y muchos otros han
llegado a ser moneda comun en el discurso cristologico de la relacionalidad. Aunque estos conceptos estan
tipologizados como ‘femeninos’, este enfoque no los considera como parte integrante del sistema cultural de
sexo/género. [...] Esta reformulacion de la cristologia relacional se conceptualiza en términos existenciales”.
SCHUSSLER FIORENZA, Cristologia feminista critica, p. 80.



129

Posteriormente, surge uma terceira abordagem, sintonizada com as teologias da
libertacdo, e que leva em consideracdo muitas das criticas feitas — inclusive pelas proprias
teodlogas feministas — as duas abordagens anteriores. Schiissler Fiorenza, uma das principais

expoentes dessa tendéncia, assim a sintetiza:

[...] as tedlogas feministas da libertagdo geralmente afirmam que o importante
teologicamente ¢ a pratica historica e a humanidade de Jesus, ndo a sua condigdo de
homem. A pratica de Jesus como profeta galileu que procurou renovar a esperanga
judaica no reino de Deus, a sua solidariedade com os pobres e desprezados, o seu
chamado ao discipulado do servi¢o voluntario, a sua execu¢ao, morte e ressurreicao,
em resumo: a pratica libertadora de Jesus, e ndo sua condi¢do de vardo, é o
significativo'®.

Este paradigma libertador de interpretacdo desafia os discursos cristologicos
feministas a inspecionar continuamente os seus proprios quadros tedricos e seus
métodos para determinar se, na sua linguagem, promovem constru¢des kyriocéntricas
do mundo ou legitimam relagdes kyriarquicas de opressdo. Tais construgdes
cristologicas [...] devem perguntar criticamente que tipo de interesses culturais-
religiosos coisificam a “masculinidade” de Jesus ou levam as te6logas feministas a
inscreverem a “feminilidade relacional” na cristologia. [...] Devemos expor
criticamente os interesses retoricos e as implicagdes teoldgicas que determinam todas
as interpretagdes cristds de Jesus, o Cristo'”.,

Além disso, aponta-se a “uma reconceitualizacao dos discursos biblicos cristologicos e
das construgdes de identidades cristds em prol da praxis emancipadora”, sustentando que a
preocupacao com a libertacdo e o bem-estar de todas/os deve determinar o horizonte tedrico de
qualquer hermenéutica crista'®.

No contexto inicial das discussdes cristologicas feministas, Elizabeth Johnson publicou,
em 1991, um emblemético artigo'’, que se tornou uma das referéncias mais significativas para

a tematizagdo da “masculinidade de Jesus”. Ao concluir tal artigo, a autora assevera: “Em uma

14¢«,..] las te6logas feministas de la liberacion en general afirman que lo importante teoldgicamente es la practica
historica y la humanidad de Jests, no su condicion de vardn. La practica de Jesus como profeta galileo que tratd
de renovar la esperanza judia del reino de D**s, su solidaridad con los pobres y despreciados, su llamada a un
discipulado de servicio voluntario, su ejecucion, muerte y resurreccion, en resumen: la practica liberadora de Jests
y no su condicion de varon, es lo significativo”. SCHUSSLER FIORENZA, Cristologia feminista critica, p. 79.
Para evitar a nomeagdo divina com termos masculinas, a autora usa, no original em inglés, a expressdo G*d,
traduzida, em portugués e em espanhol, como “D**s”.

15 “Este paradigma liberacionista de interpretacion desafia a los discursos cristoldgicos feministas a inspeccionar
continuamente sus propios marcos teoricos y sus métodos para determinar si promueven construcciones
kyriocéntricas del mundo en su lenguaje o si legitiman relaciones de opresion kyriarcales. Tales construcciones
cristologicas [...] deben preguntar criticamente qué clase de intereses culturales-religiosos cosifican la “condicién
de varon” de Jesus o llevan a las tedlogas feministas a inscribir la “femineidad relacional” en la cristologia. [...]
Debemos exponer criticamente los intereses retoricos y las implicaciones teoldgicas que determinan todas las
interpretaciones cristianas de Jests el Cristo”. SCHUSSLER FIORENZA, Cristologia feminista critica, p. 93-94.
16 SCHUSSLER FIORENZA, Cristologia feminista critica, p. 95.

17 JOHNSON, Elizabeth A. La maschilita di Cristo. Concilium, Brescia, v. 27, n. 6, p. 142-152, 1991. A autora
retoma e amplia o que ¢ apresentado neste artigo em: JOHNSON, Aquela que é, p. 224-242.



130

igreja mais justa, isso nunca teria se tornado um problema”!®. Infelizmente, porém, mais de 30
anos depois, percebemos que essa questdo continua sendo — ou volta, uma e outra vez, a ser —
objeto de debate teoldgico. Ao trazer a questdo novamente a baila, procuraremos articular
elementos das trés abordagens sistematizadas por Schiissler Fiorenza e brevemente expostas
acima.

Para tanto, seguindo a argumentagdo de Johnson, vejamos, inicialmente, os meandros

19

historicos que produzem “a distor¢do do Cristo”"” em relagdo ao que testemunham os textos

neotestamentarios:

Historicamente, a medida que a Igreja dos primoérdios foi se inculturando no mundo
greco-romano, aos poucos foi se modelando de acordo com o padrio da familia
patriarcal e, em seguida, dentro do império. Em razio disso, a imagem de Cristo
assumiu os contornos do chefe masculino, na familia, ou do soberano, no império [...].
Cristo foi entdo considerado o principio da supremacia e da ordem cosmica, o rei
soberano da gléria, o Pantocrator por exceléncia®.

Temos consciéncia de que a imagem de Jesus Cristo como Pantocrator esta presente
em Cl 1,15-20 e Cl 2,9-15 e remonta, portanto, a tradicdo do NT. Assim sendo, o que Johnson
e outras tedlogas feministas criticam nao ¢ a expressao em si. Sua denuncia se dirige a0 modo
como essa imagem — e outras similares — foi apropriada em conluio com o patriarcado e seus
modos de opressdo. Isso ocorre quando se entende que o “reino celestial [do Pantocrator]
estabelece e sustenta a norma terrestre do chefe de familia, do império e da propria Igreja”,
determinando que “a obediéncia a essas autoridades [seja] a obediéncia ao proprio Cristo”?!.
Assim sendo, “a desobediéncia a elas punha em xeque a propria fidelidade a Cristo. Cooptado
dessa forma, o simbolo poderoso do Cristo libertador perdeu o seu significado revolucionario
e redentor”?2.

Essa andlise — presente também em outras teologias libertadoras —, em seu viés
feminista?, centra sua aten¢o em como a cooptacdo, acima descrita, “resulta em uma visdo de

Jesus Cristo que funciona como uma justificagdo sagrada da dominag¢do masculina e da

subordinac¢do da mulher?*. De modo ainda mais especifico, investiga-se em que medida “Cristo

18 “In una chiesa pitl giusta essa non sarebbe mai diventata um problema”. JOHNSON, La maschilita di Cristo, p. 152.
19 JOHNSON, Aquela que é, p. 223-227.

20 JOHNSON, Aquela que é, p. 223-224.

2 JOHNSON, Aquela que é, p. 224.

22 JOHNSON, Aquela que é, p. 224.

23 Para uma analise detalhada da relagdo entre a “mentalidade imperial” e a retorica de submissdo no cristianismo,
veja-se: SCHUSSLER FIORENZA, Elisabeth. The Power of the Word: Scripture and the Rhetoric of Empire.
Minneapolis, MN: Fortress Press, 2007. Consideramos de especial interesse os capitulos 5 e 6: “Empire and the
Rhetoric of Subordination” (p. 149-194) e “The Rhetoric of Empire and G*d Talk” (p. 195-238).

24 JOHNSON, Aquela que é, p. 224.



131

serve de instrumento religioso para a marginalizagdo e a exclusdo da mulher”, uma vez que “a
masculinidade de Jesus, que pertence a sua identidade histdrica, ¢ interpretada como essencial
para a sua funcio e identidade cristica e redentora”?.

O que esta em questdo ndo ¢ — obviamente — o fato de Jesus “ter sido um ser humano do
sexo masculino”, entendido como um “elemento constitutivo de sua identidade™®. O que a
critica feminista assevera firmemente ¢ que esse dado faz parte de “sua contingéncia historica”,
assim como “sua peculiaridade familiar, étnica, religiosa, linguistica e cultural”?’. E nenhum
desses elementos deve ser absolutizado ou tomado como imprescindivel. No entanto, isso € o
que vemos acontecer em muitas abordagens cristologicas, levando a “uma concentragdo
desequilibrada da aten¢do na [...] masculinidade [de Jesus Cristo, que] distorce a teologia sobre

28 Vejamos como isso se da.

Deus, a antropologia cristd e a boa nova da salvagao

Em uma associacdo muitas vezes implicita, a masculinidade de Jesus pode reforcar a
imagem patriarcal de Deus, numa espécie de leitura bastante literal de Jo 14,9: “Quem me viu,
viu também o Pai”. Assim, “se Jesus ¢ um homem, [...] e, como tal, a propria revelacdo de Deus,
entdo isto deve indicar a masculinidade como uma caracteristica essencial do proprio ser
divino”?’. Se ndo se afirma uma identificacio, sugere-se, pelo menos, uma maior “afinidade
entre a masculinidade e a divindade do que no caso da feminilidade™>°.

Outro elemento significativo ¢ detalhado por Rosemary Reuther ao identificar a
associagdo entre o homem Jesus e o Logos, relacionado, na perspectiva da filosofia grega, ao
principio masculino: “desenvolveu-se a ideia injustificada de que hd uma conexdo ontoldgica
necessaria entre a masculinidade da pessoa historica de Jesus e a masculinidade do Logos como
a progénie e a revelacdo masculinas de um Deus masculino™!.

A segunda distor¢ao advinda dessa leitura exacerbada da masculinidade de Jesus ¢ de
carater antropoldgico e se traduz “na crenca de que se acrescenta uma honra, uma dignidade e
uma normatividade ao sexo masculino, porque {foi escolhido} pelo proprio Filho de Deus para

constituir a sua encarnacdo”?. Segundo essa compreensio, “o homem nio somente ¢ mais

2 JOHNSON, Aquela que é, p. 224.

26 JOHNSON, Aquela que é, p. 224.

27 JOHNSON, Aquela que é, p. 224.

28 «[...] il concentrarsi in modo non equilibrato sulla sua maschilitd porti a distorcere la teologia su Dios,
I’antropologia cristiana e la buona novella della salvezza”. JOHNSON, La maschilita di Cristo, p. 144.

2% JOHNSON, Aquela que é, p. 225.

30 JOHNSON, Aquela que é, p. 225.

3L, ..] the unwarranted idea develops that there is a necessary ontological connection between the maleness of
Jesus’ historical person and the maleness of Logos as the male offspring and disclosure of a male God”.
REUTHER, Sexism and God-Talk, p. 117.

32 JOHNSON, Aquela que é, p. 225. Corregdo na tradugio, indicada entre chaves, a partir de: JOHNSON, She Who
Is, p. 152.



132

verdadeiramente teomorfico, mas, em virtude do proprio sexo, também ¢ mais cristomorfico,
de um modo que vai além do que é possivel a uma mulher”*,

Finalmente, “como consequéncia logica desta énfase exacerbada conferida a
masculinidade de Jesus [...] a salvacio da mulher é colocada implicitamente em risco”*. Para
melhor situar essa questdo, recordamos o célebre axioma de Gregorio Nazianzeno® (Epist.
101,32): “o que ndo foi assumido [por Cristo] nao foi salvo, mas o que estd unido a Deus,

também sera salvo’3°

. Depreende-se dai que, se o dado teoldgico tido como fundamental ¢ que
Jesus Cristo assume a natureza humana masculina, entdo a humanidade feminina, por ndo ter
sido assumida, ndo seria salva. Isso, porém, nao € o que professamos, uma vez que o Credo nao
afirma “et vir factus est, com énfase na sexualidade masculina™’. “Et homo factus est: é assim
que o credo niceno confessa a relevancia universal da encarnacdo pelo uso abrangente de
homo™8,

Ressaltamos que, em latim, o termo homo se refere ao género humano, tanto vir
(homem) como mulier (mulher). Por tudo isso, seria de grande importancia e significado que o
Credo Niceno-Constantinopolitano explicitasse, nos distintos idiomas, essa verdade de nossa
fé. Consideramos, portanto, que seria mais adequado professar: “Creio em um s6 Senhor, Jesus
Cristo, Filho Unigénito de Deus [...]. E por nds, humanos, e para nossa salvacao, desceu dos
céus: se encarnou pelo Espirito Santo, no seio da Virgem Maria, e se fez humano™.

A doutrina da encarnagdo, professada no segundo artigo do Credo e sintetizada no
Concilio de Calcedonia, “confessa que, em Jesus Cristo, Deus entrou verdadeiramente na

historia humana, para a nossa salvagdo. Nem a divindade nem a humanidade expressas nesta

33 JOHNSON, Aquela que é, p. 225-226. Essa compreensdo sustenta, em grande parte, a argumentagdo contra a
ordenacdo de mulheres na Igreja Catdlica, tema sobre o qual ndo discorreremos nesta pesquisa. A esse respeito,
sugerimos: LACUGNA, Catholic Women as Ministers and Theologians; CORPAS DE POSADA, Isabel.
¢/Ordenacion de mujeres?: un aporte al debate desde la eclesiologia de Vaticano II y la teologia feminista
latinoamericana [livro eletronico]. [S.1.]: Corpas de Posada Publicaciones, 2020; GROPPE, Elizabeth Teresa.
Mulheres e a persona de Cristo: ordenagdo na Igreja Catdlica Romana. /n: ABRAHAM, Susan; PROCARIO-
FOLEY, Elena. Nas fronteiras da teologia feminista catdlica. Aparecida: Santuario, 2013, p. 183-203.

34 JOHNSON, Aquela que é, p. 226.

35 A afirmagdo se encontra no contexto de esclarecimentos a respeito da Encarnacdo do Verbo, em contraposi¢io
principalmente & heresia apolinarista, em carta do ano 382, dirigida ao presbitero Cledonio, “encarregado
provisoriamente da Igreja de Nazianzo” (MERINO RODRIGUEZ, Marcelo. Nota a Epist. 101,1. In: GREGORIO
DE NACIANZO. Cartas y Testamento. Madrid: Ciudad Nueva, 2022, p. 251).

36 “En efecto, lo que no ha sido asumido, no ha sido salvado; pero lo que estd unido a Dios, eso también sera
salvado”. GREGORIO DE NACIANZO. Cartas y Testamento. Madrid: Ciudad Nueva, 2022. p. 251.

37 JOHNSON, Aquela que é, p. 226.

38 JOHNSON, Aquela que é, p. 226.

3 Na versdo em latim, lemos: “Credo [...] in unum Dominum Iesum Christum, Filium Dei unigenitum [...]. Qui
propter nos homines et propter nostram salutem descendit de caelis, et incarnatus est de Spiritu Sancto ex Maria
Virgine, homo factus est”. DH 150, grifos nosso. No paralelo em grego dos trechos grifados, lemos: 1pég To0G
avOpamovg (hémas toiis anthropous); EvavOpomncavta (enanthropésanta). DH 150.



133

confissdo exigem a masculinidade como condi¢do exclusiva™’. Retomando a observacio
anteriormente feita por Rosemary Reuther, Johnson chama a atengao para o fato de que outras
“particularidades historicas da pessoa de Jesus”, tais como “as caracteristicas raciais, a heranca
linguistica, a classe social, e assim por diante, ndo indicam que Deus ¢ mais adequadamente

9941

encarnado nessas realidades do que em outras™'. O mesmo deve valer, portanto, para a

masculinidade, como condig¢ao particular historica de Jesus Cristo.

3.2 “E o0 Verbo se fez carne”. Possibilidades

A fundamentagdo biblica para a reflexao feita por Johnson — e outras tedlogas feministas
— pode ser encontrada numa adequada leitura do Prélogo de Jodo, especialmente de Jo 1,14a:
“E o Verbo se fez carne, e habitou entre nds”. A distor¢do cristologica atinge de tal modo o
imaginario cristdo que, em muitas tradugdes ¢ em oragdes populares (como, por exemplo, o
Angelus), a versao mais comumente disseminada desse versiculo biblico ¢: “E o Verbo se fez
homem, e habitou entre n6s”. Porém, essa ndo ¢ a afirmacao do Evangelho. Ai encontramos o
termo oap& (sarx), carne. Nesse contexto, “carne” denota a humanidade de Jesus, enfatizando
sua dimensdo de fragilidade e expressando também sua comunhdo com “toda carne”, que “é

como erva” que seca (Is 40,6-8):

[A] Palavra “preexistente” junto de Deus [Jo 1,1-2] ndo era congelada ou petrificada.
Pelo contrario, para realizar sua missdo, ela “se fez/tornou (lit.: veio a ser) carne”,
existéncia humana, limitada e mortal [...]. Ora, mesmo precaria, a “carne” se presta a
praxis salvifica (cf. 6,51). [...] Jodo apresenta o paradoxo da encarnagdo (desde o
nascimento até a cruz), sem o qual a existéncia cristd ndo ¢ auténtica ¢ completa: “A
Palavra veio a ser carne [...] e nds contemplamos sua gloria”. A carne ¢ a gloria estdo
mutua e inseparavelmente imbricadas. O tipo de gloria que Jodo vai descrever so6 pode
manifestar-se em carne. A carne ndo serve para esconder a gloria, mas para
manifesta-la®.

Como indica a sequéncia do versiculo 14, “a gloria de Deus como graga e verdade [...]
se revela plenamente na carne de Jesus Cristo™. Por essa carne, que nos é dada (Jo 6,51),

recebemos a revelagdo de quem ¢ Deus (Jo 1,14bc.16-18) e temos a Vida em nos (Jo 6,51-58).

Da mesma forma como a linguagem biblica em relagdo a Deus possui elementos que
podem subverter a {construcdo} androcéntrica da Cristologia, assim também acontece
com a linguagem da doutrina tradicional. Moldada durante séculos de controvérsias,

40 JOHNSON, Aquela que é, p. 244.

4l JOHNSON, Aquela que é, p. 244.

42 KONINGS, Johan. Evangelho Segundo Jodo: amor e fidelidade. Sdo Paulo: Loyola, 2005, p. 80, grifos do autor.
4 CORDOVILLA PEREZ, El misterio trinitario de Dios, p. 217.



134

esta linguagem sustenta que, em Jesus Cristo, a natureza humana e a natureza divina
{concorrem} para uma Unica hipdstase: Jesus Cristo € vere Deus, vere homo, em uma
persona. Acaso estas palavras indicam uma conexao essencial entre a masculinidade
e o mistério de Deus feito carne? A historia da luta que produziu estas {expressdes}
mostra que {este ndo é o} caso*.

3.2.1 O Verbo encarnado: éxtase singular e irrepetivel da divindade e da humanidade

Recordando brevemente as controvérsias cristologicas ao redor dos Concilios de Niceia
(325), Constantinopla (381) e Calcedonia (451), Johnson destaca que, a exceg¢ao da controvérsia
ariana, mais centrada na divindade do Logos encarnado, “a maioria dos outros conflitos se
concentra em torno do carater auténtico da humanidade de Jesus”*. Assim acontece com as
questdes debatidas a partir dos posicionamentos docetistas, apolinaristas, monofisistas e
monotelistas. “O que se debatia ndo era seu sexo, [raga,] classe, nem qualquer [outra]
particularidade concreta, mas a integridade da sua humanidade precisamente como humano. E
os riscos eram muito elevados, pois o que nio [é assumido] ndo ¢é redimido™*,

Para fazer frente as questdes levantadas e evitar os riscos presentes nesses
posicionamentos, progressivamente considerados heterodoxos, o Concilio de Calcedonia —
como recorda Johnson — amplia e esclarece a expressao “et homo factus est” do Credo Niceno-
Constantinopolitano*’. Para tanto, “o termo controverso homoousious, ‘Uno no ser’,
anteriormente usado [...] para indicar a identidade de natureza de Jesus com Deus” foi também

utilizado “para indicar uma outra identificagio”*®:

[...] uno no ser {conosco}, quanto a sua humanidade, Jesus nasceu para uma vida de
finitude {criatural}, marcada pelos prazeres e pelas dores do corpo, {pelo
desconhecimento} e pelo crescimento {em} sabedoria, ¢ pela liberdade com a
necessidade {de arriscar}. Em seu contexto historico, esses textos [do Concilio de
Calcedonia] deixam claro que nao é a masculinidade de Jesus que é doutrinariamente

4 JOHNSON, Aquela que é, p. 241. Correcdes e precisdes na traducdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 164.

4 JOHNSON, Aquela que é, p. 241.

46 JOHNSON, Aquela que é, p. 241-242.

47 Defini¢do do Concilio de Calceddnia: “Seguindo, pois, os santos Padres, com unanimidade ensinamos que se
confesse que um s6 e mesmo Filho, o Senhor nosso Jesus Cristo, perfeito na sua divindade e perfeito na sua
humanidade; verdadeiro Deus e verdadeiro homem <composto> de alma racional e de corpo, consubstancial ao
Pai segundo a divindade e consubstancial a nos segundo a humanidade, semelhante em tudo a nds, menos no
pecado [c¢f- Hb 4,15], gerado do Pai antes dos séculos segundo a divindade e, nestes ultimos dias, em prol de nos
e de nossa salvagdo, <gerado> de Maria, a virgem, a Deipara, segundo a humanidade; um s6 ¢ o mesmo Cristo,
Filho, Senhor, unigénito, reconhecido em duas naturezas, sem confusdo, sem mudanca, sem divisdo, sem
separacdo; nao sendo de modo algum anulada a diferenga das naturezas por causa da unido, mas, pelo contréario,
salvaguardada a propriedade de cada uma das naturezas e concorrendo numa s6 pessoa e numa s6 hipdstase; ndo
dividido ou separado em duas pessoas, mas um Unico ¢ o mesmo Filho, unigénito, Deus Verbo, o Senhor Jesus
Cristo, como anteriormente nos ensinaram a respeito dele os Profetas, e também o mesmo Jesus Cristo, € como
nos transmitiu o Simbolo dos Padres” (DH 301-302).

48 JOHNSON, Aquela que é, p. 242.



135

importante, mas a sua humanidade em solidariedade com toda a raca humana
sofredora. O proposito da doutrina cristologica era e continua sendo {inclusivo}®.
A afirmacio da “unidade no ser” (consubstancialidade) do Verbo encarnado com o Pai
€ conosco, segue-se a emblematica declaracao de Calceddnia a respeito das duas naturezas — a
humana e a divina — que, em Jesus Cristo, concorrem “em uma sé pessoa”, permanecendo tais
naturezas unidas “sem confusdo, sem mudanga, sem divisdo, sem separa¢do”, sendo
salvaguardada a propriedade de cada uma delas (DH 302). Por isso, como enfatiza LaCugna,
“a teologia cristd olha para a pessoa de Jesus Cristo para ver, igualmente, quem Deus ¢ e quem
nos somos. [...] Ele revela em sua existéncia pessoal tanto o que € uma natureza humana quanto
o que ¢ uma natureza divina”°.
Por conseguinte — e tendo em conta que “em uma ontologia da relac¢do, pessoa, e ndo

substancia, ¢ a categoria suprema™! —

, importa explicitar como LaCugna “descobre” em Jesus
as notas da pessoalidade anteriormente elencadas pela autora®?. Situando-se mais uma vez sobre
o pilar fundamental de sua teologia, isto €, a relacdo essencial entre oikonomia e theologia,
LaCugna busca explicitar “a questao originalmente pretendida pela linguagem calcedonica da
unido hipostatica: Quem ¢ Jesus Cristo? Quem ele revela ser Deus? Quem ele revela sermos
n6s?”%,

Segundo a autora, a resposta a essas perguntas se manifesta, principalmente, nas

relagdes estabelecidas por Jesus:

Do ponto de vista de uma ontologia relacional, o ser de Jesus (o que ele é°*) ndo pode
ser conhecido em ou por si mesmo. Na verdade, por si s6, fora da sua pessoa, a
natureza de Jesus ndo existe. E, por si mesmo, a parte das/os outras/os, Jesus ndo existe
como pessoa. A realidade de Jesus se d4 em seu ser-de, ser-com e ser-para os/as
outros/as. Para responder a questao sobre quem ¢ Jesus Cristo, olhamos para como ele

49 JOHNSON, Aquela que é, p. 242. Corregdes e precisdes na tradugdo, indicada entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 165.

30 “Chistian theology looks to the person of Jesus Christ to see both who God is, and who we are. [...] He discloses
in his personal existence both what a human nature is and what a divine nature is”. LACUGNA, God for Us, p.
293, grifos nossos.

3! “In a relational ontology, person, not substance, is the supreme category”. LACUGNA, Jesus in Trinitarian
Perspective, p. 82.

52 Ver capitulo 1, se¢do 1.3.5.2 e capitulo 5, segdo 5.5. Ao se referir a Jesus Cristo, LaCugna reorganiza as oito
notas da pessoalidade, previamente sistematizadas, em trés blocos, conforme detalharemos a seguir, sintetizados
pela propria autora da seguinte forma: “Jesus is the theonomous person, integrating the tensions of autonomy and
heteronomy into genuine freedom and communion. [...] Jesus is the catholic person. [...] Jesus is the divinized
human being” (LACUGNA, God for Us, p. 293-296, grifos da autora).

33 ¢[...] the question originally intended by the Chalcedonian language of the hypostatic union: Who is Jesus
Christ? Who does he reveal God to be? Who does he reveal us to be?”. LACUGNA, God for Us, p. 293.

34 Segundo LaCugna, est4 seria a questdo central em uma “ontologia da substancia”: “What he is? What nature(s)
does he possess?” (LACUGNA, God for Us, p. 293).



136

age, para a forma de suas relagdes com as/os outras/os, com Deus, com os bens ¢ as

criaturas da terra’>.

LaCugna destaca, entdo, algumas das caracteristicas percebidas na revelagdo que se da

em Jesus Cristo como “um inefavel, concreto, singular e irrepetivel éxtase tanto da divindade

quanto da humanidade¢:

Jesus ndo foi um capacho nem um autocrata, mas foi livre em si mesmo e de si mesmo
para estar aberto as outras pessoas, apesar daquelas caracteristicas que as tornavam
inaceitaveis na sociedade. Os evangelhos ndo apresentam o retrato de um homem
fraco e indeciso, alguém que fosse tdo modesto que ndo inspirasse respeito nem
autoridade. Jesus tampouco se afligiu com exigéncias de ser o centro das atengdes,
forcando as pessoas a pensar e fazer as coisas a sua maneira. Em vez disso, ele era
uma presenga marcadamente terna, apaixonado e franco, um pregador e um curador
carismatico. Suas palavras e sua vida convidaram muitos/as de seus/suas ouvintes e
amigas/os a um modo de vida diferente. O seu ministério foi dedicado a cura e a
reconciliagdo, empenhado no florescimento humano, determinado a levar a boa nova
da salvacdo a todas/os, especialmente as/aos oprimidas/os. [...] Embora Jesus ndo
reivindicasse nada para si mesmo, ele ndo foi ineficaz ou sem poder; sua autoridade
pessoal (exousia) sempre foi referenciada a Deus e enraizada nele®’.

Por tudo isso, a autora compreende que Jesus Cristo € “a pessoa teondmica”, que integra
“as tensdes entre autonomia e heteronomia em liberdade e comunhdo genuinas™®. Além disso,

“para as/os cristds/aos, Jesus € o paradigma do que significa viver em nome de Deus: toda a

55 “From the standpoint of a relational ontology, the being of Jesus (what he is) cannot be known in and of itself.
Indeed, by itself, apart from his person, the nature of Jesus does not exist. And, by himself, apart from others, Jesus
does not exist as person. The reality of Jesus is given in his being-from, being-with, and being-for others. To
answer the question of who Jesus Christ is, we look to how he acts, to the shape of his relationships to others, with
God, with the goods and creatures of the earth”. LACUGNA, God for Us, p. 293. De modo similar, a autora afirma
em outro de seus escritos: “Jesus Christ can be known only as the one who comes from God, and who is filled
with the Holy Spirit. Yet Jesus is known not only in relation to God and to the Spirit but in relation to those with
whom he lived and to whom he ministered” (LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 82).

56 “Jesus Christ [...] is an ineffable, concrete, unique, and unrepeatable ecstasis of both divinity and humanity”.
LACUGNA, God for Us, p. 293.

57 “Jesus was neither a doormat nor an autocrat, but free in himself and from himself to be open to other persons,
despite those features that made them unacceptable in society. The gospels do not present a portrait of a feeble and
irresolute man, someone who was so self-effaced as to command neither respect nor authority. Nor did Jesus
importune himself and demand the center of attention, forcing people to think and do things his way. Instead he
was a fiercely tender presence, passionate and outspoken, a charismatic preacher and healer. His words and life
invited many of his listeners and friends into a different way of living. [...] His ministry was devoted to healing
and reconciling, intent on human flourishing, determined to bring the good news of salvation to everyone,
especially to the downtrodden. [...] While Jesus claimed nothing for himself he was not ineffectual or without
power; his personal authority (exousia) was always referred back to and rooted in God”. LACUGNA, God for Us,
p- 293-294.

38 «Jesus Christ is the theonomous person, integrating the tensions of autonomy and heteronomy into genuine
freedom and communion”. LACUGNA, God for Us, p. 293, grifos da autora. Compreendemos que, nessa
afirmacdo, a autora reune quatro das oito notas da pessoalidade, a saber: pessoas sdo essencialmente
intersubjetivas; cada pessoa ¢ um inefavel, concreto, tinico e irrepetivel éxtase de natureza (divina e/ou humana);
a pessoalidade se manifesta no equilibrio entre amor a si mesma/o ¢ autodoag@o, entre posse de si ¢ orientagdo-
para-outras/os; pessoa ¢ um conceito exponencial. Ver capitulo 1, secdo 1.3.5.2 e capitulo 5, segdo 5.5.



137

existéncia de Jesus foi identificada com a de Deus por meio do servico e do cuidado com

outros/as, até o ponto de entregar sua propria vida™.

O ministério de Jesus pode ser também descrito como inclusivo, manifestando, assim,
uma das dimensdes por meio das quais ele é “a pessoa catdlica”®. Na compreensdo de

LaCugna, a catolicidade pessoal “tem duas dimensdes: a pessoa catolica € inclusiva, e a pessoa

catolica expressa a totalidade de uma natureza’®!.

Para a autora, a catolicidade da vida de Jesus se expressou, principalmente, em

compaixao e solidariedade:

Ele ficou furioso com a lei ou com os costumes, crengas, instituigdes e praticas
religiosas humanas quando estas se interpunham no caminho das pessoas. Ele, por
outro lado, foi a causa direta da percepgao de que aqueles/as até entdo “nao salvos/as”
(o cobrador de impostos, a prostituta) agora eram salvos/as, porque uma pessoa
falando e agindo com a autoridade de Deus interveio, revelou-se a eles/as no fundo de
seus proprios coragdes, perdoou-lhes seus pecados e os/as colocou no caminho de uma
nova vida®.

Enquanto noés — que “existimos na tensdao entre pecado e graca, como criaturas no

processo de sermos divinizadas” — lutamos para “conformar a propria natureza a

pessoalidade™®®, Jesus Cristo — “livre da distor¢io do pecado e de relagdes desvirtuadas™®* —

expressa perfeitamente tal conformagdo. Sua existéncia, ademais, “nao estd isenta de nenhum

dos elementos humanos essenciais’®>:

Jesus experimentou todos os impulsos e ambiguidades da existéncia corporal: desde
a sede, o0 sexo, a fome e a necessidade de dormir, até a dGvida, o medo, a saudade, o
sofrimento e, finalmente, a propria morte. Sua humanidade nio seria real, se algo
menos do que isso ocorresse. Jesus nasceu como qualquer ser humano, aprendeu a
falar uma determinada lingua, teve um oficio, memorizou a Tora, adorou no Templo.

39 “For Christians, Jesus is the paradigm of what it means to live in the name of God: Jesus’ whole reality was
identified with God’s through serving and caring for others, even to the point of giving up his own life”.
LACUGNA, God for Us, p. 294, grifo da autora.

%0 LACUGNA, God for Us, p. 294, grifo da autora. Na explicagdo que apresentamos a seguir, entendemos estarem
unidas duas notas da pessoalidade: “pessoas sdo catdlicas”; a pessoa é o fundamento da natureza e “a realizacao
da pessoalidade ¢ o cumprimento do felos da natureza”. E possivel também perceber a tentativa da autora de
integrar aqui a nota “a realizagdo da pessoalidade requer ascese” (LACUGNA, God for Us, p. 289-291). Ver
capitulo 1, se¢do 1.3.5.2 e capitulo 5, se¢do 5.5.

61 «[...] has two dimensions: The catholic person is inclusive, and the catholic person expresses the totality of a
nature”. LACUGNA, God for Us, p. 294.

62 “He was furious with the law or with human customs, beliefs, institutions, and religious practices when they
stood in the way of persons. He, on the other hand, was the direct cause for the perception that those previously
‘unsaved’ (the tax collector, the prostitute) were now saved because a person speaking and acting with the authority
of God had intervened, had revealed himself to them in the depths of their own hearts, had forgiven them their sin,
and had set them on a path of new life”. LACUGNA, God for Us, p. 294.

9 LACUGNA, God for Us, p. 291.

% LACUGNA, God for Us, p. 294.

% LACUGNA, God for Us, p. 294.



138

[...] Ele era alguém que, notavelmente, ndo vivia ansioso a respeito das necessidades
basicas de sobrevivéncia ou da sua reputagdo. Ainda assim, ele sofreu por ser
incompreendido e rejeitado, expressou duvidas sobre a sua missdo, protestou e
lamentou em relacdo as suas consequéncias. Ele suportou dores fisicas agudas e
angustia emocional por ser torturado € condenado & morte®®.

Portanto, o que professamos pela afirmacdo da “unido hipostatica” das duas naturezas ¢
que, nesta vida humana concreta e Unica, “ndo poupada de ser historica e culturalmente

condicionada”, expressa-se “perfeitamente [...] o que significa ser humano/a; ele [Jesus Cristo]

9967

expressa a totalidade da natureza [humana]™’. Além disso, porque “todas estas experiéncias e

caracteristicas aplicam-se a Jesus como pessoa (j4 que a natureza ndo existe separada da

pessoa)”’%®

e porque a pessoa Jesus Cristo ¢ verdadeiramente Deus e verdadeiramente humano,
também nessas vivéncias se revela a natureza divina: “Nao podemos atribuir artificialmente
algumas experiéncias, como o sofrimento, a uma natureza humana, e outras, como a capacidade
de curar enfermos/as e perdoar pecados, a uma natureza divina”®. A pessoalidade de Jesus
Cristo “constitui ambas aquelas naturezas para ser o que elas sdo, sintetizando em si mesmo a
verdadeira comunhao do divino e do humano”’°.

Por isso, ¢ em Jesus que se manifesta plenamente a “Gltima” nota da pessoalidade: “viver

»71 “Jesus é a

como pessoas em comunhao [...] € o sentido da salvagao e o ideal da f¢ crista
comunhdo do divino e do humano [...]. A pessoa de Jesus Cristo ¢ o ponto de encontro, a

verdadeira perichoresis da theologia e da oikonomia”’®. Assim sendo, Jesus ¢ o que Deus é:

6 “Jesus experienced all the drives and ambiguities of bodily existence: from thirst, sex, hunger and need for sleep,
to doubt, fear, and longing, suffering, and finally death itself. His humanity would not be real if anything less were
the case. Jesus was born like any human being, he learned to speak a particular language, worked at a trade,
memorized the Torah, worshiped in the Temple. [...] He was remarkably unanxious about the basic needs of
Survival, or about his reputation. Yet he suffered from being misunderstood and rejected, he expressed doubts
about his mission, he protested and grieved its consequences. He endured acute physical pain and emotional
anguish from being tortured and put to death”. LACUGNA, God for Us, p. 295.

87 LACUGNA, God for Us, p. 295, grifo da autora.

68 «All these experiences and characteristics apply to Jesus as a person; since nature does not exist apart from the
person”. LACUGNA, God for Us, p. 295.

69 <[...] we cannot artificially assign some experiences, such as suffering, to a human nature, and others, such as
the ability to heal the sick and forgive sins, to a divine nature”. LACUGNA, God for Us, p. 295.

70 «[...] his personhood constitutes both of those natures to be what they are, epitomizing in himself the true
communion of divine and human”. LACUGNA, God for Us, p. 293.

71 ¢[...] living as persons in communion [...] is the meaning of salvation and the ideal of Christian faith”.
LACUGNA, God for Us, p. 292.

72 “Jesus is the communion of divine and human. [...]. The person of Jesus Christ is the meeting point, the true
perichoresis of theologia and oikonomia”. LACUGNA, God for Us, p. 296, grifo da autora. Neste ponto de sua
exposi¢do, LaCugna usa um vocabulario controverso para se referir a Jesus Cristo, que preferimos evitar, apesar
do esclarecimento que a propria autora oferece. A esse respeito, coincidimos com o posicionamento de Margaret
Campbell: “With the divine-human encounter as her focus, LaCugna has no desire to speculate on God as Godself
or, indeed, on humanity independent of God. The terms and phrases she uses to speak of this encounter render her
vulnerable to criticism” (CAMPBELL, A4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p.
52). Seguem-se as afirmagdes de LaCugna, bem como seu esclarecimento: “Jesus is the divinized human being.
Divinization is the true communion of divine and human within the specific existence, psychology circumstances,



139

infinita capacidade de comunhio’®. E Jesus ¢ o que os seres humanos foram criados para ser:
pessoas que, sendo deificadas, tornam mais e mais real a comunhao de todas as criaturas entre

si, vivendo relacdes justas e corretas com toda a criagio e com Deus’.

3.2.2 Mistério pascal: amor, graca e esperanca para todas/os

A vida de Jesus Cristo, vivida como plena expressao da comunhdao humano-divina e
como o caminho para a realizagdo da pessoalidade humana, ndo encontrou, porém, apenas
adesdo, escuta, seguimento, confirmacdo. Suscitou também resisténcias, rupturas, oposicao,
inimizade... que culminaram em sua morte. E especialmente nela — intrinsecamente unida a

ressurrei¢do — a fé crista identifica a plena revelagdo da humanidade e da divindade:

A pessoa de Jesus Cristo — como ele ¢ em relacionamento com as/os outras/os — € 0
critério daquilo que no6s deveremos nos tornar. Em Cristo, o amor divino demonstra-
se ser inclusivo, terapéutico ¢ unificador, e do lado do/a pobre. [...] A vida de Cristo
caracteriza-se por autodoagdo perfeita, também em meio a rejei¢do, ao ciime e a todas
as outras forgas que conspiram contra o amor infinito. A cruz é simbolo central do
cristianismo porque ela expressa, de maneira aparentemente contraditoria, que o
“corag@o” ou a esséncia de Deus, aquilo que faz Deus ser Deus, ¢ o amor que triunfa
sobre o nfo ser’”.

Tendo em vista que, na ontologia da relagdo, deparamo-nos com “uma perturbadora

976

auséncia de uma adequada teologia da cruz como o cora¢ao do mistério trinitario”’®, retornamos

and limits of a human being. Jesus did not cease to be human by becoming divine (nor do we), rather, he became
fully human by being divinized; this is our hope for ourselves”. “The idea of Jesus ‘becoming’ divine may strike
those accustomed to a substance metaphysics as problematic. Within a substance metaphysics, for a being to
‘become’ entails either that it changes from one thing into another, or that what is potential becomes actual. From
the standpoint of Greek theology, since person is more ultimate than being, we ‘become’ (hyparxeos) more truly
what we are by the gradual conformity of our persons to our nature” (LACUGNA, God for Us, p. 296 e p. 316,
nota 142).

3 LACUGNA, God for Us, p. 296.

" LACUGNA, God for Us, p. 292 e 296.

75 “The person of Jesus Christ — how he is in relationship with others — is the criterion of what we are to become.
In Christ, divine love is shown to be inclusive, healing and uniting, and on the side of the poor. The power and
presence of God in Christ are neither coercive nor divisive nor under the control of the privileged. Christ’s life is
characterized by perfect self-giving, even amid rejection, jealousy, and all other forces that conspire against infinite
love. The cross is the central symbol of Christianity because it expresses, by way of a seeming contradiction, that
the ‘heart’ or essence of God, that which makes God to be God, is love that triumphs over nonbeing”. LACUGNA,
The Trinitarian Mystery of God, p. 188.

76 HUGGESS, Reviews and Notices. God for Us, p. 306. Segundo Hugges, ao se voltar para a teologia ortodoxa,
LaCugna tende a uma cristologia da encarnagio e da deificacdo, o que a teria levado a negligenciar a teologia da
cruz. Isso traz como consequéncia uma atengdo insuficiente ao mistério pascal: “Given her [LaCugna] proper
insistence on the divine economy as the ground for all theology, it is surprising that LaCugna gives so little account
of that economy. Not surprisingly given her obvious respect for Orthodox theology, she leans toward a Christology
of incarnation and theosis (deification). The result is a disturbing lack of an adequate theology of the cross as the
heart of the Trinitarian mystery” (HUGGESS, Reviews and Notices. God for Us, p. 306).



140

as contribui¢des de Elizabeth Johnson a respeito do mistério pascal para dar continuidade a
nossa reflexdo. Recordamos que a perspectiva da autora tem em conta o conjunto de sua

proposta teoldgica e, por isso, visa identificar como

a interpretacdo das Escrituras dentro da hermenéutica feminista torna possivel afirmar
que, apesar da distor¢do posterior, algo mais do que a subordinacdo da mulher ¢
possivel, porquanto a historia do ministério de Jesus-Sofia’”’, do seu sofrimento, da
sua vitoria final e da nova comunidade representam o amor, a graca e o shalom para
todos, por igual, incluindo os rejeitados, principalmente as mulheres’®.

Johnson enfatiza que a morte de Jesus inclui uma série de elementos que a tornam

“aterrorizante’’:

[...] a tortura do poder do estado, a angustia fisica, a injustiga brutal, o 6dio da parte
dos inimigos, a zombaria das suas vozes que cantam a vitoria, o fracasso da obra de
sua vida que se transforma em ruinas, a traicdo de alguns dos seus amigos intimos, a
experiéncia do abandono da parte de Deus e o estado de impoténcia em que alguém
{deixa de ser heroico}”°.

Associando-se a outras formas de teologias da libertacao e teologias politicas, Johnson
explicita que as teologias feministas rejeitam a interpretacdo da morte de Jesus “como uma
exigéncia de Deus para pagar pelo pecado”, uma vez que essa perspectiva esta associada a uma
imagem divina que “reflete a pior espécie de comportamento masculino”, baseada em violéncia
e dominacdo®®. Em oposicdo a essa compreensio, entende-se que a morte de Jesus foi uma
expressao desse tipo de comportamento violento e pecaminoso, perpetrado por homens
ameacados em seus privilégios, agindo “contra a vontade de um Deus misericordioso”®!. Ao
desafiar “a validade {de relacdes poderosas}, regulad{as} pelo dominio e pela submissao”,

expressando, “em sua mensagem e na sua conduta, que [...] todo relacionamento distorcido era

77 Entre as possiveis formas para tematizar o mistério de Deus através de simbolos femininos, Johnson privilegia
a figura biblica da Sabedoria (Sofia), associando-a as pessoas divinas através do uso de “nomes compostos™:
Espirito-Sofia, Jesus-Sofia e Deus-Sofia (JOHNSON, Aquela que é, p. 134-152;200-210; 231-237; 260-269; 305-
308). O tradutor da versdo em portugués do livro de Johnson nido adequou a transliteragdo de copia para nosso
idioma, mantendo a grafia Sophia, como se usa em inglés. Corrigiremos todas as ocorréncias de tal palavra nas
citagdes literais, sem, no entanto, explicitar a correcdo entre chaves como estamos fazendo com outras precisoes
realizadas na tradugdo de trechos de Aquela que é.

8 JOHNSON, Aquela que é, p. 237.

7 JOHNSON, Aquela que é, p. 233. Precisdo na traducdo, indicada entre chaves, a partir de JOHNSON, She who
is, p. 158.

80 JOHNSON, Aquela que é, p. 233-234.

81 JOHNSON, Aquela que é, p. 234.



141

incompativel com o shalom do Deus-Sofia”, a vida libertadora de Jesus “traz a marca de sua

morte”¥?

No entanto, em meio a violéncia e ao sofrimento, o que se evidencia “é uma dialética
{da catastrofe} e do amor humano poderoso, através do qual o Deus misericordioso de Jesus
entra em solidariedade com todos aqueles que sofrem e {estdo perdidos} 3. Nesta conjuntura,

a atuacao das discipulas de Jesus ¢ notavel:

Observe-se que, no momento final da crise, entram decididamente na histéria Maria
Madalena, Maria, mae de Tiago e José, [...] Salomé e “muitas outras mulheres” que
eram discipulas (Mc 15,41) [...]. Proximas ou distanciadas, elas vigiam junto a cruz,
em solidariedade com a vitima vilipendiada, o que d4 um testemunho forte {da
coragem das mulheres no ambito das relagdes} através dos tempos. A presenga delas
¢ um sacramento da propria fidelidade de Deus para com Jesus que esta para morrer,
a amizade fiel delas é um testemunho da esperanga de que ele ndo estd de todo
abandonado. Sem se ocultarem, como fizeram os demais que pertenciam ao grupo dos
discipulos, elas encontram o caminho do sepulcro. Angustiadas, mas pondo-se a
caminho para fazer o que devia ser feito, elas sdo as primeiras a encontrar o Cristo
ressuscitado, a reconhecé-lo, a receberem a missdao de levar a boa-nova aos que
estavam escondidos. E isto elas fizeram: “Elas eram Maria, a Madalena, Joana e
Maria, mée de Tiago, e as suas outras companheiras, que diziam tais coisas aos
discipulos” (Lc 24,10), e persistiam nesta incumbéncia, apesar da zombaria ¢ da
descrenga que tiveram que enfrentar®,

Assim, para a comunidade cristd, a morte — e também a violéncia, a injustica, o
sofrimento, em todas as suas manifestacoes — nao € o fim: “A vitoria do amor, tanto o humano
como o divino, que gera uma nova vida a partir {desta catastrofe}, se revela através da fé em

Cristo ressuscitado™®. Jesus, o Filho do Deus Abba, é acolhido na “nova vida transformada,

numa promessa de futuro para todos os que morreram e para todo o universo™®, Em suma,

Cristo crucificado e ressuscitado, a Sabedoria de Deus, manifesta a verdade que a
justica divina e o poder renovador levedam o mundo de modo diferente das técnicas
da violéncia e da dominacdo. A vitoria do shalom ndo é conquistada pela espada do
deus guerreiro, mas pelo poder maravilhoso do amor misericordioso na e pela
solidariedade com aqueles que sofrem. As profundezas insondaveis do mal e do
sofrimento sdo associadas a amizade com o Deus-Sofia, na esperanga de que este sera
o caminho para a vida®’.

82 JOHNSON, Aquela que é, p. 234. Precisdo na tradugio, indicada entre chaves, a partir de JOHNSON, She who
is, p. 158.

8 JOHNSON, Aquela que é, p. 234. Precisdo na tradugdo, indicada entre chaves, a partir de JOHNSON, She who
is, p. 159.

8 JOHNSON, Aquela que é, p. 235. Correcio na traducio, indicada entre chaves, a partir de JOHNSON, Ske who
is, p. 159.

8 JOHNSON, Aquela que é, p. 234. Precisdo na traducdo, indicada entre chaves, a partir de JOHNSON, She who
is, p. 159.

86 JOHNSON, Aquela que é, p. 234.

87 JOHNSON, Aquela que é, p. 234-235.



142

Enfim, ¢ na pessoa de Jesus Cristo que permanecem juntos o que pareceria impossivel
de se manter unido: “divindade e humanidade, céu e terra, sofrimento e impassibilidade”®®. E,

nessa unido, revela-se o verdadeiro e pleno conhecimento de Deus e da humanidade.

3.3 Jesus: Cristo, Senhor, Filho, Irmao. Releituras

Avancando em nossa reflexao, a luz da analise critica da “distor¢ao do Cristo” (3.1) e
da exposicao de possibilidades alternativas adormecidas ou relegadas na elaboragdo teoldgica
a respeito de Jesus Cristo (3.2), passamos ao “trabalho de reconstru¢do”, no qual, como

. . . 89 e . ~ r
explicitamos anteriormente®’, buscamos “novas articulagdes das normas e dos métodos da

propria teologia, [...] que possam promover a igualdade da mulher e de todos os oprimidos,

numa comunidade genuina com aqueles que dominavam anteriormente”.

Para isso, optamos por fazer uma leitura critica feminista de alguns titulos cristologicos
classicos — Cristo, Senhor e Filho”! —, além de apresentar outro possivel titulo acorde com nossa
investigacao, a saber, “Primogénito entre muitos irmaos” (Rm 8,29). Nossa proposta ndo ignora
que “os titulos em si mesmos se tornaram uma ofensa para muitas feministas cristas

contemporaneas, porque foram usados para fechar o sentido do evangelho, em vez de abri-lo a

novas articulagdes, consoantes com o século XXI%2.

Tendo em vista esse alerta, inspiramo-nos, especialmente, nas palavras de Elisabeth

Schiissler Fiorenza, ao propor a necessidade de uma “hermenéutica teoldgica feminista” que

seja equacionada em conjunto com uma “hermenéutica biblica feminista™**:

A tarefa de uma hermenéutica teologica feminista ndo pode ser limitada a “fazer o que
a tradi¢do teoldgica sempre fez, que ¢ ler o texto e recontar a histéria a luz da
experiéncia contemporanea e como uma afirmagdo de valores e de visdo de mundo”.
Uma interpretacdo biblica feminista ndo pode se restringir a analises e descri¢des
cientificas, supostamente imparciais. [...] Ela deve avaliar criticamente o significado
e os valores promovidos pelos discursos androcéntricos; deve explorar as fungdes
sociopoliticas e as reivindica¢des contemporaneas de autoridade, dentro dos discursos
culturais hegemonicos, a respeito dos textos sagrados®®.

8 LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 82.

8 Ver capitulo 1, se¢do 1.2.2.

% JOHNSON, Aquela que é, p. 55-56.

o Privilegiamos os titulos presentes nos Credos Apostélico e Niceno-Constantinopolitano.

92 “The titles themselves have become an offense to many contemporary feminist Christians, because they have
been used to close off the gospel meaning rather than open it up to new articulations consonant with twenty-first-
century”. WAINWRIGHT, Shall We Look for Another?, p. 80.

% SCHUSSLER FIORENZA, Elisabeth. But She Said: Feminist Practices of Biblical Interpretation. Boston:
Beacon Press, 1992, p. 134-138.

%4 “The task of a feminist theological hermeneutics must not be limited ‘to doing what the theological tradition has
always done, which is to read the text and retell the story in light of contemporary experience and as an affirmation
of values and worldview’. [...] A feminist biblical interpretation can not restrict itself to scientific, allegedly



143

Estendemos a interpelagdo de Schiissler Fiorenza, compreendendo que se aplica ndo
somente a hermenéutica biblica, mas também a hermenéutica da tradi¢do teoldgica e
magisterial, especificamente, neste capitulo, a respeito dos titulos cristologicos. Antes, porém,
de desenvolver nossa proposta, apresentamos algumas consideragdes sobre o significado do
termo “titulo” e sua compreensao no contexto da cristologia.

Segundo Mercedes Navarro, “um titulo ¢ algo mais e algo menos do que a prépria
identidade™. Trata-se de uma forma de reconhecer alguém, que, em alguns casos, nio afeta
sua identidade pessoal. Pode indicar ainda “uma interpretacdo da sociedade, de uma instituicao
ou de umas pessoas sobre outras™®. Finalmente, “pode ser uma forma de nomear alguém,
porque o titulo resume uma parte de sua personalidade, de sua dignidade ou de suas realizagdes
e atividades. Pode ser, também, uma maneira de expressar uma relagido™’.

No caso de Jesus, os chamados titulos cristologicos — “Filho de Deus, Messias, Filho do

Homem, Profeta, Servo, entre outros’™®

— sdo expressoes, em geral, neotestamentarias, que
serviram para explicitar o que a comunidade cristd primitiva reconhecia e compreendia,

progressivamente, sobre a identidade dele:

O Novo Testamento explicitara como Jesus esta intimamente ligado a realidade dos
seres humanos e a realidade de Deus. A conceitualizagdo dessa realidade humana e
divina revelada em Jesus se faz pela aplicagdo de titulos [...]. Os varios titulos
atribuidos a Jesus mostram o que foi sua vida em relagdo com Deus, com os demais e
com a realidade®.

E importante considerar, ademais, que ha um circulo hermenéutico entre a pessoa de

Jesus e os titulos: esses “nos ajudam a desentranhar o mistério pessoal de Jesus e ele nos revela

impartial analysis and description. [...] It must critically assess the meaning and values promoted by androcentric
discourses: it must explore the socialpolitical functions and contemporary authority claims of sacred texts within
hegemonic cultural discourses”. SCHUSSLER FIORENZA, But She Said, p. 134-135.137. Na primeira parte deste
trecho, a citacdo entre aspas ¢ da biblista Peggy Lynne Day (DAY, Peggy L. Gender and Difference in Ancient
Israel. Minneapolis, MN: Augsburg Fortress Press, 1989, p. 2).

% NAVARRO, Mercedes. Jests: Hijo de Humano. /n: GOMEZ-ACEBO, Isabel (Ed.). Y vosotras, ;quién decis
que soy yo?. Bilbao: Desclée De Brouwer, 2000, p. 29.

% NAVARRO, Jests: Hijo de Humano, p. 30.

97 “Puede ser una forma de nombrar a alguien, porque el titulo resume una parte de su personalidad, de su dignidad
o de sus realizaciones y actividades. Puede ser, también, una manera de expresar una relacion”. NAVARRO, Jests:
Hijo de Humano, p. 30.

% NOVOA PALACIOS, Amparo; VELEZ CARO, Olga Consuelo. Jests el Mesias (Masiah): Una lectura desde
la perspectiva de género. Cuestiones Teologicas, Medellin, v. 37, n. 87, p. 83-118, ene./jun. 2010, p. 85.

9 “El Nuevo Testamento hara explicito como Jesus estd intimamente ligado a la realidad de los seres humanos y
a la realidad de Dios. Esta realidad humana y divina revelada en Jests cuando se conceptualiza se hace aplicando
titulos [...] Los diversos titulos atribuidos a Jesus muestran lo que fue su vida en relacion con Dios, con los demas
y con la realidad”. NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 85.



144

plenamente o significado Gltimo destes titulos”!%. Por essa razdo, uma expressio que era usada
ara se referir a outras pessoas, na época, ganha nova compreensio a luz da realidade concreta
fi t , , ganh luzd lidad ta,

da vida de Jesus, de suas agdes e palavras. “Portanto, os titulos cristolégicos somente serdo

9101

compreendidos a partir de Jesus, a partir do concretum de sua existéncia””'. Além disso,

nenhum dos titulos — nem seu conjunto — esgota a realidade do mistério pessoal de Jesus'?.

Sendo uma forma criativa de nomea-lo, abrem-nos “a possibilidade de novas reflexdes que

tenham presente as situagdes atuais que vivem homens e mulheres”!%,

3.3.1 Jesus, o Cristo

Faz-se patente em todo o Novo Testamento a fé em Jesus de Nazaré como o Messias,

1104

enviado por Deus e esperado pelo povo de Israel ™. O termo Messias provém do hebraico 1w

9 6

(mashiach), que significa “ungido”, “consagrado”, e ¢ traduzido para o grego como yp1oTOC
(christos)'%. A primeira comunidade utilizou o titulo Messias “com profusdo e sem reservas”,
até o ponto em que “o nome proprio ‘Jesus’ fica vinculado ao titulo grego que lhe ¢ aplicado,

Christos”, formando praticamente um nome composto'®.

Segundo o testemunho das escrituras, Jesus ¢ um auténtico fenomeno do Espirito,
concebido, inspirado, enviado, assistido, guiado e ressuscitado dos mortos pelo seu
poder. Em seu contexto etimoldgico e historico, a confissio dos primérdios do
Cristianismo de que Jesus ¢ o Cristo representa precisamente isto, que Ele ¢ o
verdadeiro Messias, o ungido, aquele que foi ungido pelo Espirito'?’.

Essa afirmagdo de fé, no entanto, ¢ professada em um contexto religioso que incluia
uma diversidade de “expectativas messidnicas”, ou visdes variadas sobre como seria e atuaria

o Messias de Deus!%. E frente a essas milltiplas expectativas que devemos situar o messianismo

100 <1 os titulos nos ayudan a desentrafiar el misterio personal de Jesus y él nos revela plenamente el significado
ultimo de esos titulos”. CORDOVILLA PEREZ, El misterio trinitario de Dios, p. 116.

101 «“por tanto, los titulos cristologicos sélo se comprenderan desde Jesus, desde lo concretum de su existencia”.
NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jests el Mesias, p. 86.

122 NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 86.

103« ] los titulos cristolégicos son una forma creativa para nombrar [...] Los titulos atribuidos a Jests nos abren
la posibilidad de nuevas reflexiones que tengan presente las situaciones actuales que viven hombres y mujeres”.
NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jests el Mesias, p. 87.

104 NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 89. Além de elencar as referéncias biblicas que
comprovam tal afirmagdo (p. 89), as autoras apresentam uma sintese do desenvolvimento da fé em Jesus como
Messias nos Evangelhos e nos Atos dos Apodstolos (p. 96-97).

105 NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 84 e 89.

106 NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 89.

107 JOHNSON, Aquela que é, p. 222.

108 Para uma sintese das diversas expectativas messidnicas no tempo de Jesus, consultar: BINGEMER, Jesus
Cristo, p. 78-81.



145

de Jesus. Segundo Amparo Novoa e Olga Vélez, ¢ possivel sintetizar em cinco tradi¢des
principais as esperancas messianicas presentes no Antigo Testamento e em alguns livros

1'% messianismo

apocrifos intertestamentarios: messianismo régio'”, messianismo sacerdota
coletivo'!'!, messianismo biblico''? e messianismo de carater apocaliptico!'*.

A época de Jesus estd marcada, especialmente, “por expectativas messianicas de carater
nacionalista, triunfalista e individualista”!'*. Porém, o modo como Jesus vive seu messianismo
— ou a maneira como ele se revela como “o Cristo” — ird forjando um novo significado para

uma antiga esperanga:

Embora ndo exista uma concep¢do univoca da palavra “Messias” no AT e muito
menos as portas do Novo Testamento, onde também reina a confusdo, o certo é que
essa palavra aplicada a Jesus corrige, amplia e excede as diversas expectativas
veterotestamentarias. Dizer que Jesus é o Messias ¢ dizer mais do que a tradigdo havia
recolhido e expressado, a tal ponto que a propria palavra fica subvalorizada se nos
atemos ao que com ela se expressava no contexto antigo!!s.

De acordo com Novoa e Vélez, “o messianismo de Jesus, segundo os evangelhos,

caracteriza-se por ser universal, secreto, escatoldgico, apocaliptico e filial”!'®. Esse tiltimo

199 A ungdo dos reis é “um ato juridico e politico”, compreendido “como signo do espirito de Yahvé que [...]
confere poder ao rei”. Os reis ungidos “tém a missdo de velar pelos interesses de Yahvé” e libertar o povo, agindo
em nome de Deus (NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 90).

110 “Existe otro movimiento que se conoce como el mesianismo sacerdotal que interpreta el titulo de Mesias con
la figura del sacerdote. Esta figura va a aparecer en el periodo posterior al destierro con la muerte de Zorobabel,
el ultimo rey de la dinastia davidica; asi se marca una nueva reflexion sobre la esperanza mesianica en que la
persona del sumo sacerdote que empieza a condensar en si mismo los poderes civiles, militares y espirituales (cf.
Zac 6,9-15), representa ahora la mediacion privilegiada tanto de la alianza como de la promesa de salvacion”
(NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 93, grifos das autoras).

P “Alrededor del mesianismo real y sacerdotal se desarrolla el mesianismo colectivo (Is 60, 17) [...], un
mesianismo de los pobres, el resto del pueblo de Israel, cautivo en Babilonia, seria el portador de las promesas
mesianicas” (NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jests el Mesias, p. 94, grifo das autoras).

112 “Junto a estos mesianismos real, sacerdotal y colectivo se desarrolla el mesianismo biblico con las ideas de la
redencion de Israel y del retorno de los dispersados a la Tierra prometida, de donde se sigue una corriente
restauradora que se orienta a reconstruir un reino davidico ideal y una corriente utpica que espera en el nacimiento
de una nueva humanidad al final de los tiempos” (NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 94,
grifo das autoras).

113 O messianismo apocaliptico se difunde durante os séculos 1I-I a.C. no contexto da expansdo de ideias a respeito
do fim dos tempos e da liberagdo definitiva que Deus realizaria em favor de seu povo. Esse tipo de messianismo
se desenvolve como forma de “manter um consolo vivo diante da opressdo e das calamidades” (NOVOA
PALACIOS; VELEZ CARO, Jests el Mesias, p. 94-95).

114 “E] contexto en que aparece Jesus esta marcado por expectativas mesianicas de caracter nacionalista, triunfalista
e individualista”. NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jests el Mesias, p. 95.

115 “Aunque no existe una concepcion univoca de la palabra ‘Mesias’ en el A. T. y ain menos a las puertas del
Nuevo, en donde también reina la confusion, lo cierto es que esta palabra aplicada a Jesus corrige, amplia y supera
las diversas expectativas veterotestamentarias. Decir que Jests es el Mesias es decir mas que lo que la tradicion
habia recogido y expresado, hasta el punto de que la misma palabra queda infravalorada, si nos cefiimos a lo que
con ella se expresaba en contexto antiguo”. RUIZ LOPEZ, Demetria. Mesias. In: GOMEZ-ACEBO, Isabel (Ed.).
Y vosotras, ;quién decis que soy yo?, p. 171.

116 “E] mesianismo de Jesus segin los evangelios se caracteriza por ser universal, secreto, escatoldgico,
apocaliptico y filial”. NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 97.



146

aspecto ¢ refor¢ado por Lucas, que “vincula filiacdo e tarefa messidnica (cf. Lc 4,18; At
10,38)"!'7: “Jesus emerge de Deus, sendo seu Filho, e deste modo vai sendo construida sua
biografia messianica”!!%.

O carater universal do messianismo de Jesus se manifesta “por suas obras e palavras que
questionam intensamente a cultura judia em suas leis (pureza e ritos), em seu culto alienante e
na concepg¢ao de messianismo vinculado a figura de Davi”, que facilmente poderia desembocar
em um nacionalismo excludente dos demais povos'!’.

A afirmac¢do de um “messianismo secreto” remete a compreensdo — especialmente
presente no Evangelho de Marcos — de uma revelagao progressiva, que vai sendo vivida por
Jesus e captada por suas/seus discipulas/os nos caminhos partilhados no presente e em abertura
ao futuro'?’. Tal abertura aponta para a experiéncia de que Jesus ¢ o “profeta esperado” (Dt
18,5-19; At 3,22-33; 7,37ss), o “filho do Humano” (Dn 7,13; Mt 24,30), aquele que veio para

»121 Desse modo,

“restabelecer a justica de Deus mediante a instauracdo de seu reino
manifestam-se as dimensdes escatologicas e apocalipticas de seu messianismo.

E preciso considerar, ainda, que “o titulo de Messias [...] expressa uma estreita relagdo
que se fez explicita em nossa tradigdo por séculos com o[s] termo[s] rei e ungido [...],
fortalecendo, de maneira consciente ou inconsciente, uma estrutura social de carater
patriarcal”'?2. Para enfrentar — e superar — essa associagio, Novoa e Vélez propdem, a partir da

perspectiva teologica feminista, retomar algumas caracteristicas do messianismo de Jesus, a

saber, sua universalidade e seu significado inclusivo:

[...] auniversalidade [ ...] se manifesta no reconhecimento que Jesus faz a todo homem
e mulher que dele se aproxima, ou seja, Jesus, ao reconhecé-los/as na sua dignidade
humana e divina, possibilita um movimento de relagdes de carater inclusivo que leva
a criar comunhdo, especialmente com aquelas/es que o sistema social e religioso
exclui. O fundamento desta universalidade estd dado na inclusdo, que se orienta a
cultivar disposi¢des de ordem atitudinal que tenham seu referente em uma fé nova que
dinamiza, move a existéncia para a construgao de uma nova ordem de vida em todos
os seus niveis a partir das relagdes'?.

7 NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 100.

118 “Jestis emerge desde Dios, siendo su Hijo y de este modo se va construyendo su biografia mesianica”. NOVOA
PALACIOS; VELEZ CARO, Jests el Mesias, p. 100.

119 “E] mesianismo de Jesus llega a ser universal por sus obras y palabas que cuestionaron intensamente la cultura
judia en sus leyes (pureza y ritos), en su culto alienante y en la concepcion de mesianismo vinculado a la figura de
David”. NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 97.

120 NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 98.

2INOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 99.

122 «[,..] el titulo de Mesias [...] plantea una relacion estrecha que se ha hecho explicita en nuestra tradicion por
siglos con el término de rey y ungido [...], afianzando, de manera consciente o inconsciente, una estructura social
de caracter patriarcal”. NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 87.

123« .1 la universalidad | ...] se manifiesta en el reconocimiento que Jests hace a todo hombre y mujer que se le
acerca, es decir, Jesus al reconocerlos en su dignidad humana y divina, posibilita un movimiento de relaciones de



147

Com efeito, o significado inclusivo de Cristo inaugura uma nova realidade baseada
em relacdes que se orientam a dignificar as pessoas, dando-lhes um lugar na histéria
a partir da construgdo das suas proprias identidades'?*.

Para Elizabeth Johnson, a dimensao inclusiva do messianismo de Jesus se amplia a tal

ponto que aquelas e aqueles que fazem parte da comunidade cristd — “irmas e irmaos imbuidos

do Espirito” — participam “desta qualidade messianica, propria de Cristo”!%,

Desafiando um fisicalismo ingénuo que causaria um colapso da totalidade do Cristo
no ser humano Jesus, as metaforas biblicas como a do Corpo de Cristo, segundo S.
Paulo (1Cor 12,12-17), e a dos ramos da videira, segundo S. Jodo (Jo 15,1-11),
ampliam a realidade de Cristo até incluir potencialmente toda a humanidade redimida,
tanto as irmds como os irmaos que ainda estdo no caminho de sua existéncia. Em meio
aos sofrimentos e conflitos da historia os membros da comunidade dos discipulos
estdo &v ypot® [en christo], e a sua propria vida assume um padrdo cristico. A
Cristologia cdsmica da Biblia amplia ainda mais o conceito de Cristo (Cl 1,15-20),
num discernimento de que o proprio universo esta destinado a se tornar cristomorfico,
num novo céu e numa nova terra reconciliados'?.

Essa perspectiva abrangente em relagdo ao messianismo repercute também na
compreensio de Jesus como Salvador'?’. Como explicita Johnson, uma vez que a encarnagio
abarca “a humanidade de todos os seres humanos de todas as racas e condi¢des historicas e de
ambos os géneros, torna-se evidente que a capacidade de Jesus Cristo de ser o salvador” reside

9128

“em sua historia de amor e de libertagdo no meio das poténcias do mal e da opressdao” “°, e ndo

em determinadas caracteristicas particulares de sua identidade, como a masculinidade ou a
origem étnica.
E, portanto, esta historia de amor e de libertacdo — que inclui o sofrimento e a morte,

99129

culmina na “vitoria final” e se estende na “nova comunidade” “” — a que “resiste, ao ser usada

caracter inclusivo que lleva a crear comunion, especialmente, con aquellos que el sistema social y religioso
excluye. El fundamento de esta universalidad esta dado en la inclusion, la cual se orienta a cultivar disposiciones
de orden actitudinal que tienen su referente en una fe nueva que dinamiza, mueve la existencia hacia la
construccioén de un nuevo orden de vida en todos sus niveles a partir de las relaciones”. NOVOA PALACIOS,;
VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 105, grifos das autoras.

124 “En efecto, el significado inclusivo de Cristo inaugura una realidad nueva basada en las relaciones que se
orientan a dignificar a las personas dandoles un lugar en la historia a partir de la construccion de sus propias
identidades”. NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 112, grifo das autoras.

125 JOHNSON, Aquela que é, p. 238.

126 JOHNSON, Aquela que é, p. 238.

1270 titulo cristologico “Salvador”, associado em algumas circunstincias ao de “Messias/Cristo”, &
frequentemente abordado na teologia feminista. Seguindo nossa opc¢do apontada previamente por centrar nossa
aten¢do em apenas quatro titulos cristologicos, ndo analisaremos, portanto, tal titulo. Remetemos, porém, a uma
das principais referéncias sobre o tema na perspectiva feminista: REUTHER, Rosemary. Can a Male Savior Save
Women? In: REUTHER, Sexism and God-Talk, p. 116-138.

128 JOHNSON, Aquela que é, p. 245.

129 JOHNSON, Aquela que é, p. 237.



148

1”130

para justificar a dominagdo patriarca e toda outra forma de dominagado, e se mostra sempre

salvadora. Por isso, afirmamos, com Johnson, que

as limitacdes inevitaveis da humanidade de Jesus sdo completadas na totalidade da
raca humana ungida pelo Espirito, incluindo nela tanto as mulheres como os idosos.
A masculinidade ndo constitui a esséncia de Cristo, mas, no Espirito, o que constitui
a esséncia de Cristo é a humanidade redimida e redentora'3!.

Assim sendo, “a novidade que Cristo oferece ¢ identificada nesse movimento de
inclusdo, de universalidade, que a sua presenca vai gestando [...]. E uma entrega que nao faz

distingdes, mas antes retine toda a humanidade a partir da diversidade™!*2.

3.3.2 “Um so6 Senhor”

O titulo “Senhor” — em grego, kOp1og (kyrios) — é abundantemente referido a Jesus no
NT. No corpus paulinum, por exemplo, a expressio ¢ utilizada cerca de 200 vezes. E também
um titulo importante para Lucas, aparecendo 104 vezes no Evangelho e 107 nos Atos dos
Apostolos'®3. “O titulo Kyrios aplicado a Jesus faz referéncia a ele como Cristo exaltado depois
da ressurrei¢ao dos mortos (cf. S1110,1; At 2,34s; Rm 8,34; 1Cor 15,25). [...] Paulo resume na
expressdo ‘Jesus ¢ Senhor’ o ensinamento do seu evangelho (2Cor 4,5) e € provavel que [esta]
fosse uma das primeiras confissdes de fé batismal (Rm 10,9)”!34,

A associagdo entre o batismo e a afirmagao de que Jesus ¢ o Senhor encontra-se também
na formula de fé trinitdria consignada em Ef 4,4-6 — que consideramos como um ‘“credo
primitivo”!3%. Ailemos: “ha um s6 Senhor, uma s6 fé, um s6 batismo” (Ef 4,6), enfatizando que
Jesus €, para as/os cristds/aos, o unico Senhor. Esse dado é especialmente relevante em
contraposicdo aos cultos romanos do entorno imperial, ja que, no horizonte das primeiras

comunidades cristas, o termo “Senhor” possuia duas referéncias, a tradi¢ao biblica de Israel e

o contexto do Império Romano:

130 JOHNSON, Aquela que é, p. 236.

131 JOHNSON, Aquela que é, p. 241, grifo da autora.

132 “]o nuevo que ofrece Cristo se identifica en ese movimiento de inclusion, de universalidad, que su presencia
va gestando [...]. Es una entrega que no hace distinciones, sino que retine desde la diversidad a toda la humanidad”.
NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 107, grifos das autoras.

133 CORDOVILLA PEREZ, El misterio de Dios Trinitario, p. 124.

134 “E] titulo Kyrios aplicado a Jests hace referencia a él como Cristo exaltado después de la resurreccion de entre
los muertos (cf. Sal 110, 1; Hch 2,34s; Rom 8,34; 1Cor 15,25). [...] Pablo resume en la expresion ‘Jesus es Sefior’
la ensefianza de su evangelio (2Cor 4,5) y es probable que fuera una de las primeras confesiones de fe bautismal
(Rom 10,9)”. CORDOVILLA PEREZ, El misterio de Dios Trinitario, p. 124.

135 Ver introdugdo a parte 1 deste trabalho, p. 37.



149

A referéncia mais imediata do titulo Senhor é o nome de YHWH (Ex 3,14), que,
substituido por Adonai na Septuaginta, se converte em Kyrios; ainda que também
poderia ser utilizado de uma forma polémica em relagdo aos cultos de divindades,

como Asclépio, Isis ou o Imperador'3S.

137

Como mencionamos'”’, essa dupla referéncia, embora traga o risco de que “Senhor”

seja compreendido em perspectiva de dominacao patriarcal, pode também ‘“desafiar as
estruturas familiares patriarcais e dar inicio a construgdes de género alternativas”'*®. Uma vez
mais, a reconfiguragdo do termo Kyrios se da na propria vida de Jesus. E nela que encontramos
a adequada compreensio de um senhorio que nio corresponde aos kyriarcados'* denunciados

pela teologia feminista e outras correntes de pensamento de cunho libertador.

O reino de Deus pregado por Jesus ¢ onde a vida de Deus rege. Essa “regéncia” é
oposta a tirania e a arbitrariedade. A regéncia de Deus tem seu cumprimento no amor
que salva e cura, na conversao do coragdo e no perdao dos pecados. [...] Jesus Cristo
¢ o ponto culminante do reino de Deus. Ele ndo apenas anuncia o reinado de Deus,
mas ele mesmo o vive e lhe da corpo, e, portanto, [ele] € o critério para as conclusdes
que tiramos sobre a “regra” da vida de Deus'*.

Certamente emblematico a esse respeito ¢ o ensinamento de Jesus ao perceber a

discussdo dos Doze sobre “qual [deles] seria 0 maior” (Lc 22,24)'4!:

Os reis das nagdes as dominam, e os que as tiranizam sdo chamados Benfeitores.
Quanto a vos, ndo devera ser assim; pelo contrario, o maior dentre vos torne-se o mais
jovem, e o que governa como aquele que serve. Pois, qual é o maior: o que esta a
mesa, ou aquele que serve? Nao ¢é aquele que esta a mesa? Eu, porém, estou no meio
de vos como aquele que serve! (Lc 22,25-27).

136 «_a referencia méas inmediata del titulo Serior es el nombre de YHWH (Ex 3, 14), que sustituido por Adonai en
los LXX se convierte en Kyrios; aunque también podria ser utilizado de una forma polémica frente a los cultos de
divinidades como Asclepius, Isis o el Emperador”. CORDOVILLA PEREZ, El misterio de Dios Trinitario, p. 124,
grifos do autor.

137 Ver capitulo 2, se¢do 2.2.2, p. 102-103.

138 «[...] such a vision challenged patriarchal family structures and began to construct gender alternatively”.
WAINWRIGHT, Shall We Look for Another?, p. 80.

139 Ver capitulo 1, segdo 1.2.1, p. 57, nota 131.

140 “The reign of God preached by Jesus is where God'’s life rules. This rule is the opposite of tyranny and
arbitrariness. God’s rule is accomplished by saving and healing love, by conversion of the heart, through the
forgiveness of sins. [...] Jesus Christ is the culmination of God’s reign. He not only announces God’s rule, he
himself lives it, embodies it, and therefore is the criterion for the conclusions we draw about the rule of God’s
life”. LACUGNA, God for Us, p. 383-384, grifo da autora. Na traducdo, perde-se o jogo de palavras possibilitado
pelos multiplos significados de “rule(s)” em inglés.

141 Marcos (10,35-45) e Mateus (20,20-28) situam este ensinamento na sequéncia da cena em que os irmios Tiago
e Jodo (por intercessdao de sua mae, segundo Mateus) pedem sentar-se a direita e a esquerda de Jesus no Reino. De
modo similar ao que narra Lucas, o pedido causa indignagdo nos outros dez apostolos, gerando certa comogao
entre os Doze. A essa indignagdo, Jesus responde com o ensinamento sobre 0 servico.



150

Nesse trecho do Evangelho, Jesus explicitamente se posiciona em contraposi¢do aos
“reis das nagdes”, cujos reinados sdo de dominagao e tirania, pois “aquele a quem a comunidade
chamar4 Senhor Kyrios chega a este senhorio apenas e unicamente pela via do servico”!*?. O
governo ou senhorio que Jesus vive e ensina €, portanto, o “daquele que serve”, daquele que,
abaixando-se, depde o manto, cinge-se com a toalha e lava os pés (Jo 13,1-5). No lava-pés, o
ensinamento de Jesus se faz “parabola encenada, e, como em todas as parabolas de Jesus,
seus/suas discipulos/as se esfor¢am por entendé-la”'**. Assim como em outras situagdes, o
Mestre e Senhor precisa esclarecer o significado de seu ensinamento, chamando suas/seus

seguidoras/es a fazer o mesmo que ele:

Depois que lhes lavou os pés, retomou o manto, voltou a mesa e lhes disse:
“Compreendeis o que vos fiz? Vés me chamais o Mestre e o Senhor e dizeis bem, pois
eu o sou. Se, portanto, eu, 0 Mestre e o Senhor, vos lavei os pés, também deveis lavar-
vos 0s pés uns aos outros. Dei-vos o exemplo para que, como eu vos fiz, também vos
o facais. Em verdade, em verdade, vos digo: o servo ndo ¢ maior do que o seu senhor,
nem o enviado maior do que quem o enviou. Se compreenderdes isso € o praticardes,
felizes sereis. (Jo 13,12-17).

Como bem sabemos, a cena do lava-pés se situa na proximidade da entrega final de

Jesus na cruz e a ela se relaciona diretamente!**

, estabelecendo a conexao entre servico e entrega
da vida. Também a versao de Marcos (seguida por Mateus) do didlogo entre Jesus e os Doze,
acima mencionado, explicita esse mesmo vinculo: “o Filho do Homem ndo veio para ser
servido, mas para servir e dar a sua vida em resgate por muitos” (Mc 10,45//Mt 20,28).

A associagdo entre o senhorio de Jesus e a entrega da vida também se encontra no hino
cristolégico de F12,6-11. Ai se proclama o despojamento de si mesmo realizado por Cristo ao
se encarnar e, sendo humano, tomar a “forma de escravo”, ou de servo (Fl 2,7). Esse
despojamento tem seu cume na “morte de cruz” (FI 2,8). O hino diz ainda que “por isso, Deus
soberanamente o elevou” (F1 2,9) e toda lingua proclamara “que o Senhor ¢ Jesus Cristo” (FI
2,11). Desse modo, reconhecemos que “o Senhor exaltado é, inseparavelmente, o Servo de Deus
e é por causa da sua condi¢do de servo que se lhe pode proclamar Senhor”!43,

Para falar desse movimento de “esvaziamento” ou ‘“despojamento”, que conduz a

exaltacdo, forjou-se a categoria kenosis. Esse substantivo nao se encontra nas Escrituras, sendo

192 BINGEMER, Jesus Cristo, p. 91.

143 “It is an acted-out parable, and as with all Jesus’ parables his disciples struggle to understand it”. REID, Barbara
E. What’s Biblical about... Washing Feet? Bible Today, Chicago, v. 49, p. 253-256, July/Aug. 2011, p. 255.

144 KONINGS, Evangelho Segundo Jodo, p. 256-257.

145 BINGEMER, Jesus Cristo, p. 91.



151

“uma elaboragio posterior, muito usada pelos santos padres”!#°. O que encontramos em F1 2,7
¢ o verbo kevow (kenod), na forma éxévwocev (ekenosen).

Como algumas tedlogas feministas afirmaram, “essa categoria foi utilizada pela
ideologia sexista para justificar a opressdo das mulheres e [...] o significado do termo kenosis
como sacrificio e doacao foi usado por pregadores e comentaristas biblicos para promover a
submissdo feminina”!'¥’. Por isso, interessa-nos ressituar essa expressio em vistas a uma
compreensdo acorde com a perspectiva feminista, pois entendemos que, sem tal esclarecimento,
seria “incompativel e antievangélico pedir as mulheres uma atitude de esvaziamento, de
negacao de seu ser, de sacrificio, em fun¢do dos/as outros/as, no contexto de uma mentalidade
patriarcal que as invisibiliza e as situa como membros de segunda classe”!*®,

Para tanto, apoiamo-nos na analise de Amparo Novoa e Consuelo Vélez. Apds examinar
o hino de FI 2, as autoras propdem que a kenosis se refere a uma forma de fazer-se humano —
“em humildade e obediéncia — que, com uma certa necessidade, termina na cruz, pelo conflito
que se gestou na vida de Jesus”'*. Essa forma humana ¢ a do escravo, porque Jesus — como
noés — vive “com toda uma série de condicionamentos escravizadores que o ser humano
experimenta como n3o necessariamente pertencentes a ideia de si proprio”!®’. Ante esses
condicionamentos, ha uma escolha a ser feita contrapondo dois modos de humanidade,

2151

“tipificados também nas tenta¢des”'”'. Jesus escolhe a entrega voluntdria da vida por amor

aos/as demais, assumindo, em liberdade, o sacrificio e a renuncia'>?.

Portanto, a kenosis supde uma identidade pessoal auténtica, que possa escolher e
livremente se entregar por amor as/aos outras/os. Nesse sentido, o fruto desse
abaixamento deve ser a maior vivéncia da dignidade pessoal, o reconhecimento do
valor, e o sentido do amor que se vive livre, total € inteiramente'>*.

146 NOVOA PALACIOS, Amparo; VELEZ CARO, Olga Consuelo. La categoria kénosis: Una lectura desde la
perspectiva de género. Theologica Xaveriana, Bogota, v. 60, n. 169, p. 159-190, ene./jun. 2010, p. 159.

147 “Esta categoria ha sido utilizada por la ideologia sexista para justificar la opresion de las mujeres y [...] el
significado del término kénosis como sacrificio y donacion ha sido usado por predicadores y comentaristas biblicos
para promover la sumision femenina”. NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, La categoria kénosis, p. 163.

148 <[] incompatible y antievangélico pedir a las mujeres una actitud de vaciamiento de si mismas, de negacion
de su ser, de sacrificio, en funcion de los otros, en el marco de una mentalidad patriarcal que las invisibiliza y las
sitia como miembros de segunda categoria”. NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, La categoria kénosis, p. 174.
149 “La kénosis en este texto [...] se refiere [...] a una forma tal de hacerse hombre —en humildad y obediencia—
que, con una cierta necesidad, termina en la cruz, por el conflicto que se gesto en la vida de Jesus”. NOVOA
PALACIOS; VELEZ CARO, La categoria kénosis, p. 172.

150-«[...] con toda una serie de condicionamientos esclavizadores que el ser humano experimenta como no
necesariamente pertenecientes a la idea de si propio”. NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, La categoria kénosis,
p- 172.

SINOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, La categoria kénosis, p. 175.

132 NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, La categoria kénosis, p. 175.

153 “Por tanto, la kénosis supone una identidad personal auténtica que pueda elegir y libremente entregarse por
amor a los otros. En ese sentido, el fruto de ese abajamiento ha de ser la mayor vivencia de la dignidad personal,



152

[Além disso,] o autossacrificio ndo ocorre porque a humanidade nao seja valiosa
(precisamente a encarnagdo de Cristo nos faz compreender o valor incomparavel de
toda a criag@o), mas acontece porque essa humanidade é capaz de amar, entregar-se e
servir no estilo de Jesus Cristo!**,

Trata-se, portanto, de um despojamento que abre espaco para uma nova compreensao
de si, para novas relagdes fundadas na doacdo mutua e no servigo partilhado. Finalmente, Novoa
e Vélez propdem que “a kenosis de Jesus de Nazar¢ [seja] lida como um desafio as estruturas
de poder masculino dominante e como suporte de uma nova humanidade de compaixao e apoio

mutuo”, funcionando “como um conceito critico que ajuda a descobrir como blasfémia a

identifica¢io da divindade com o poder patriarcal”!'>>.

A esse respeito, Elizabeth Johnson assim se expressa:

Se, numa cultura patriarcal, uma mulher tivesse pregado o amor misericordioso ¢
tivesse decretado um estilo de autoridade que desempenha o papel de servir, com toda
certeza ela teria sido {premiada com uma indiferenga gigantesca}. Por acaso, ndo ¢
justamente isto que se espera que as mulheres fagam por sua propria natureza?
Entretanto, partindo duma situagao social do privilégio masculino, Jesus pregou e agiu
desta forma, e nisto consiste o seu chamamento.

Acima de tudo, a cruz se ergue como um desafio {4 norma da domina¢ao masculina
como naturalmente justa}. O Jesus crucificado encarna o oposto exato do ideal
patriarcal do homem do poder, € mostra o preco extraordinario a ser pago na luta pela
libertagdo. Dessa forma, a cruz representa {um lancinante simbolo} da “kenosis do
patriarcado”, o {autoesvaziamento} do poder dominador masculino em favor da nova
humanidade do servigo misericordioso ¢ {do empoderamento} mutuo. Segundo esta
interpretacdo, a masculinidade de Jesus € a profecia que anuncia o fim do patriarcado,
pelo menos como {divinamente ordenado}'°.

3.3.3 O Filho Unigénito

No inicio deste capitulo, referimo-nos a proposta de LaCugna a respeito dos elementos
a serem articulados em “uma reflexdo sobre Jesus Cristo no contexto de uma teologia
trinitaria”!>’. Dissemos que a autora chama a atenciio para a necessidade de refletir sobre Jesus

Cristo a partir de trés relagdes fundamentais: com Deus (Origem sem Origem), com o Espirito

el reconocimiento del valor y sentido del amor que se vive libre, total y enteramente”. NOVOA PALACIOS,
VELEZ CARO. La categoria kénosis, p. 183.

154 ¢[...] el autosacrificio no se da porque la humanidad no sea valiosa (precisamente la encarnacion de Cristo hace
comprender el valor inigualable de toda la creacidn) sino porque esa humanidad es capaz de amar, entregarse y
servir al estilo de Jesucristo”. NOVOA PALACIOS, VELEZ CARO. La categoria kénosis, p. 183.

155 “La kénosis de Jests de Nazaret es leida como un desafio a las estructuras de poder masculino dominante y
como soporte de una nueva humanidad de compasion y mutuo apoyo”. “La nocion de kenosis funciona como un
concepto critico que ayuda a descubrir como blasfemia la identificacion de la divinidad con el poder patriarcal”.
NOVOA PALACIOS, VELEZ CARO. La categoria kénosis, p. 177.

156 JOHNSON, Aquela que é, p. 236-237. Corregdes e precisdes na traducdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She who is, p. 160-161.

157 LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 80.



153

e conosco'*®. Entendemos que falar de Jesus como Cristo remete, principalmente, a sua relagdo
com o Espirito Santo (uncdo) e conosco (messianismo/salvagdo). O titulo “Senhor” foi
analisado, especialmente, em referéncia a nos (fé e ensinamento/seguimento), incluindo alguma
mengao a relagdo com o Pai que “o exaltou” (F1 2,9). Agora, pretendemos centrar-nos em um
titulo cristologico diretamente ligado a relacdo de Jesus com (seu) Deus. O Cristo e Senhor ¢
também o “Filho Unigénito” e, por isso, “Jesus Cristo ndo pode ser adequadamente entendido
sem ter em conta sua origem em Deus, sua identidade com Deus, e sua unido com Deus”!’.

A nomeagdo de Jesus como “Filho Unigénito de Deus” encontra-se no Credo Niceno-
Constantinopolitano (“tov viov Tod 00D tov povoyeviy”: DH 150) e tem seu fundamento biblico
em Jo 1,14-18 e Jo 3,16-17, que comentaremos a seguir. Antes, porém, recordamos dois
aspectos ja abordados no capitulo anterior: (1'%) se “Deus ndo é ‘Pai’ isoladamente” e “Pai é o
nome de uma relacdo”!®!, também “Filho” ¢ nome de uma relacdo e o fato de tais nomes serem
masculinos ndo indica que a masculinidade ¢ “mais divina” que ¢ a feminilidade (embora isso
tenha sido implicita ou explicitamente afirmado em muitos momentos da histdria cristd); (2'6%)
portanto, “Filha assim como Filho poderia ser usado para nomear o/a Unigénito/a, se o que
estamos tentando expressar ¢ que o/a gerado/a ¢ da mesma natureza do/a Gerador/a”'®.
Evidentemente a encarnagdo do Verbo de Deus como homem leva-nos a nomeagdo de Jesus
como “Filho de Deus” sem maiores dificuldades. No contexto de nossa reflexao, porém, ndo ¢
irrelevante retomar as duas observacgoes referidas acima.

8164

A expressdo povoyevig (monogenés) de Jo 1,1 — comumente traduzida como

“Unigénito” em suas ocorréncias no corpus joanino'®® — nio teria necessariamente relagio com

138 LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 80.

159 «Jesus Christ cannot adequately be understood apart from his origin in God, his identity with God, and his union
with God”. LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 81. Na sequéncia dessa afirmacdo, mais uma vez, a
autora elenca as outras relagdes sem as quais ndo se pode compreender a Jesus adequadamente: “[...] nor apart
from the fact that he lived entirely by the Spirit of God; nor apart from the fact of his union with every human
being and, indeed, as the Orthodox also like to emphasize with the depiction of the cosmic Christ, his union with
every last creature” (LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 81).

160 Ver capitulo 2, secdo 2.1 e se¢do 2.2.1, p. 95-96 € p. 99, respectivamente.

16 LACUGNA, God for Us, p. 390.

162 Ver capitulo 2, segdo 2.3.3, p. 119-120.

163 “Daughter as well as Son could be used to name the one Begotten, if we are trying to express that what is
begotten is of the same nature as the Begetter”. LACUGNA, God for Us, p. 280.

164 “Ninguém jamais viu a Deus: o [Filho] Unigénito (povoyeviig), que estd no seio do Pai, este o deu a conhecer”.
(Jo 1,18).

165 Com pequenas variagdes em fungdo da concordincia com outras palavras que compdem as frases, o termo
povoyevrg, referido a Jesus como Filho de Deus, encontra-se também em Jo 1,14; 3,16.18 ¢ 1Jo 4,9. A tradug@o
do termo como “Unigénito” — e ndo como “Filho Unico” — parece decorrer da Vulgata (em Jo 1,18, por exemplo:
“Unigenitus Filius”). Poderiamos supor que a traducdo de Jerénimo teve alguma influéncia do contetido que o
termo adquiriu a partir do Credo Niceno-Constantinopolitano e as discussdes teoldgicas que levaram a sua
formulagao. Ainda na Vulgata (BIBLIORUM Sacrorum Iuxta Vulgatam Clementinam), as ocorréncias do mesmo
termo, no Evangelho de Lucas, s@o traduzidas como “filius unicus” (7,12); “unica filia” (8,42); “filium ... unicus”



154

a geracdo eterna do Filho, conforme essa foi progressivamente compreendida no
desenvolvimento da teologia trinitaria. Isso porque o termo aparece em outras passagens do NT
para indicar “filho/a inico/a” de seres humanos (Lc 7,12'%; 8,42167;: 9.38168: Hb 11,17'%). Seu
sentido literal estaria mais préximo de “Unico/a de seu tipo ou raga”, usado para “filhos ou filhas
(vistos em relagdio a seus progenitores)”'’’, tendo, portanto, o significado de “Unica prole” de
alguém. Porém, quando consideramos a expressao no conjunto do Prélogo de Jodo, novos
elementos se tornam relevantes.

Em primeiro lugar, observamos que se trata do monogenés de Deus (Jo 1,18) ou do Pai
(Jo 1,14). Trata-se do Verbo que, “no principio”, “era”, “estava com Deus” e “era Deus” (Jo
1,1). Esse Verbo “se fez carne e habitou entre nds”, manifestando-nos sua gloria, a que ele “tem
junto ao Pai como monogenous” (Jo 1,14). O que o evangelista nos diz, portanto, ¢ que o Verbo
¢ a “Unica prole” do Pai, ¢ seu “Unigénito”. “O Prologo estabelece desde o inicio que o Pai de
Jesus ndo € outro sendo Deus. Além disso, Jesus ndo ¢ apenas o Filho de Deus; ele é o Verbo
feito carne. Como tal, Jesus existe como a encarnagdo da expressao de Deus, que comegou com
a criacdo do cosmos”'”!.

Ao concluir o Prélogo com a expressao “Unigénito”, o evangelista indica que “tudo o
que se disse sobre o Logos” se refere ao “Filho Unico” de Deus!’?. “Ninguém jamais viu a
Deus”, mas seu Unigénito — que estd no “Gtero do Pai” — nos revela quem € o seu — e nosso —
Pai.

Enquanto em Jo 1, a palavra “Filho” fica subentendida, em Jo 3,16.18, “Unigénito” —

ou “Unico”, a depender da tradugdo — aparece explicitamente relacionado a “Filho de Deus™:

Pois Deus amou tanto o mundo que entregou seu Filho tinico (tov Y10V TOV LOVOYEVT)),
para que todo o que nele cré ndo pereca, mas tenha vida eterna. Quem nele cré nao é
julgado; quem néo cré, ja esta julgado, porque ndo creu no Nome do Filho unico de
Deus (tod povoyevodc Yiod tod ®eod). (Jo 3,16.18, grifos nossos)

(9,38). Apenas em Hb 11,17, encontramos “unigenitum”, referindo-se a Isaac com relagdo a Abrado, na cena do
sacrificio.

166 <[ ] levavam a enterrar um morto, filho tnico de mie viava” (Lc 7,12).

167 «[ . ] sua filha tinica, de mais ou menos doze anos, estava a morte” (Lc 8,42).

168 “Mestre, rogo-te que venhas ver o meu filho, porque é meu filho tinico” (Lc 9,38).

169 “Foi pela fé que Abrado, tendo sido provado, ofereceu Isaac; ofereceu o filho tnico” (Hb 11,17).

170 THAYER, Joseph Henry. Monogenés (Strongs NT 3439). In: THAYER, J. H. Thayer’s Greek Lexicon.
Thayer’s Greek-English Lexicon of the New Testament: Coded with Strong's Concordance Numbers. [Eletronic
Database]. 2011. Disponivel em: https://bibliaportugues.com/greek/3439.htm. Acesso em: 11 jun. 24.

171 “The Prologue establishes from the outset that Jesus’ Father is none other than God. Moreover, Jesus is not just
the Son of God; he is the Word made flesh. As such, Jesus exists as the embodiment of God’s expression, which
began with the creation of the cosmos”. MYERS, “In the Father's Bosom”, p. 481.

172 LLAMAS VELA, Jests y el Padre, p. 573.



155

A expressdo “Filho de Deus” ¢ uma das preferidas por Jodo para designar Jesus:

“Filho de” ¢ uma maneira semitica para indicar que alguém pertence a determinado
ambito ou categoria. [...] Filho de Deus significa que alguém pertence a Deus e é por
ele amado, alguém que obedece completamente a Deus e por isso ¢ do seu agrado (cf.
Mc 1,11 par.; 9,7 par.). Essa “unido moral” com Deus faz com que Jesus possa ser
chamado “um” com Deus (10,30), ainda que “o Pai seja maior” (14,28)'73.

Assim, em todo o Evangelho de Jodo, a identidade de Jesus vai sendo explicitada em

intrinseca relagdo com seu Pai:

Ao longo da narrativa, Jesus repetidamente justifica seu comportamento explicando
que ele foi “enviado” pelo Pai (5,30; 6,38.57; 8,16-18; 12,49; 14,24; 17,3; 20,21); ele
fala apenas o que o Pai lhe diz para falar (7,16-18; 8,28-29); ele faz exatamente o que
seu Pai esta fazendo (5,19-20); e, de fato, ele se parece tanto com o Pai que vé-lo é o
mesmo que ver o Pai (12,45; 14,9)'74.

Essa identificacdo provoca questionamentos por parte das autoridades judaicas (Jo
10,31-39), chegando a tornar-se causa para a condenagdo de Jesus a morte: “Os judeus
responderam-lhe [a Pilatos]: Nos temos uma Lei e, conforme essa Lei, ele deve morrer, porque
se fez Filho de Deus” (Jo 19,7).

Além de estar especialmente evidente em Jo 1,14-18, a relagdo “pai, filho e revelagao

permeia os v. 25-27 [de Mt 25]”'75, aos quais ja nos referimos no capitulo anterior'’®:

Por esse tempo, pos-se Jesus a dizer: “Eu te louvo, 6 Pai, Senhor do céu e da terra,
porque ocultaste estas coisas aos sabios e doutores ¢ as revelastes aos pequeninos.
Sim, Pai, porque assim foi do teu agrado. Tudo me foi entregue por meu Pai, ¢
ninguém conhece o Filho senfo o Pai, e ninguém conhece o Pai sendo o Filho e aquele
a quem o Filho o quiser revelar. (Mt 11,25-27)

E interessante notar que essa pericope — juntamente com Mc 12,6 ¢ Mc 13,32 — ¢ tida
como um dos trechos em que se pode considerar que o titulo “Filho (de Deus)” aparece em um
dos “ditos de Jesus”, sendo, portanto, vinculado a uma possivel autocompreensiao do proprio
Jesus como Filho de Deus'”’. Segundo Cordovilla, nessas trés passagens do Evangelho,

“destaca-se a proximidade e imediatez do Filho com o Pai, a distancia entre ambos, a autoridade

173 KONINGS, Evangelho Segundo Jodo, p. 98.

174 “Throughout the narrative, Jesus repeatedly justifies his behavior by explaining he has been ‘sent’ by the Father
(5:30; 6:38,57; 8:16-18; 12:49; 14:24; 17:3; 20:21); he says only what the Father tells him to say (7:16-18; 8:28-
29); he does just what his Father is doing (5:19-20); and, in fact, he so closely resembles the Father that to see him
is the same as seeing the Father (12:45; 14:9)”. MYERS, “In the Father’s Bosom”, p. 481.

175 WAINWRIGHT, Shall We Look for Another?, p. 79.

176 Ver capitulo 2, segdo 2.2.2.

17 CORDOVILLA PEREZ, El misterio trinitario de Dios, p. 116.



156

escatolégica do Filho no exercicio da missdo do Pai”!’®. Assim sendo, “proximidade, distincia
e missdo representam, de alguma forma, de maneira sintética, o contetido de toda a teologia
trinitaria referida a relagdo entre o Pai e o Filho”!”.

As duas primeiras “caracteristicas”, referidas por Cordovilla, da relagao Pai-Filho estio
expressas na profissdo de fé do XI Concilio de Toledo (675)'*°, ao qual também nos referimos

no capitulo anterior para falar do Filho gerado do “utero do Pai’:

Confessamos também que o Filho nasceu da substancia do Pai, sem principio antes
de todos os tempos, e que, ainda assim, ndo foi criado; porque nem o Pai existiu sem
o Filho, nem o Filho sem o Pai. [...] Nao recebeu a geragdo o Pai do Filho, mas o Filho
do Pai. [...]. Cremos que este [o Filho] é da mesma substancia do Pai [...]. Além disso,
este Filho de Deus ¢ Filho por natureza e nao por adogio, e se ha de crer que Deus Pai
o0 gerou nao por vontade ou por necessidade; porque nem em Deus cabe necessidade
alguma, nem a vontade precede a sabedoria. (DH 526).

O que encontramos no trecho acima provém das defini¢des do Concilio de Niceia, que
foram progressivamente perfiladas ao longo do tempo na tradicdo magisterial. Foi em Niceia,
a partir das discussdes motivadas pela doutrina defendida por Ario e seus seguidores, que os
significados de criar e gerar foram separados, em vistas a evitar mas interpretacdes. Assim,
estabeleceu-se “gerado para a relacdo entre o Pai e o Filho; e criado para a relagdo Deus e o
mundo. A partir dali, ndo se poderia utilizar o termo gennétos para dizer criado”, como até entao
se fazia'®!. Importa ainda recordar que, ao se falar do Filho como (unico) gerado do Pai, o verbo
gerar ¢ usado analogamente, em referéncia a no¢ao de uma humana que gera outra/o humana/o.

A analogia ¢ evidente, tendo em vista que “na geracgdo divina ndo se produz separagao entre o

Pai e o Filho”!®?, como na geracdo humana.

178 «[...] se pone de relieve la cercania e inmediatez del Hijo con el Padre, la distancia y diferencia entre ambos,
la autoridad escatoldgica del Hijo en el ejercicio de la misiéon del Padre”. CORDOVILLA PEREZ, EI misterio
trinitario de Dios, p. 116.

179 “Cercania, distancia y mision representan de alguna forma de manera sintética el contenido de toda la teologia
trinitaria referida a la relacion entre el Padre y el Hijo”. CORDOVILLA PEREZ, El misterio trinitario de Dios, p.
116.

180 “Este sinodo provincial no reunié nada més que 17 obispos presididos por Quiricio, arzobispo de Toledo. Su
interés reside en el simbolo de fe que se leyo el primer dia (7 de noviembre), se discutio el 8 y se aprobo al dia
siguiente, 9 de noviembre. La importancia de este simbolo no deriva de la autoridad del mismo concilio, ni de una
ulterior aprobacion de Roma, sino de la profundidad y claridad de las férmulas de fe que emplea y de que en ellas
se expone la doctrina tradicional de la fe catdlica, usando el material de otros concilios toledanos anteriores y de
los grandes doctores de la Iglesia, como San Ambrosio de Milan, San Hilario y San Agustin” (COLLANTES,
Justo. La Fe de la Iglesia Catdlica: Las ideas y los hombres en los documentos doctrinales del Magisterio. 2.ed.
Madrid: BAC, 1984, p. 328-329).

181 <[] engendrado para la relacion entre el Padre y el Hijo; y creado para la relacién Dios y el mundo. A partir
de ahora no se podré utilizar el término gennétos para decir creado”. CORDOVILLA PEREZ, El misterio trinitario
de Dios, p. 340.

182 CORDOVILLA PEREZ, El misterio trinitario de Dios, p. 340.



157

O que em Ultima analise se afirma com a nomeagao de Jesus como “Filho Unigénito de
Deus” ¢ que ele “deve toda a sua existéncia, autoridade, identidade e propdsito a Deus; ele ‘se
origina’ de Deus, é gerado por Deus, pertence eternamente a vida e a existéncia de Deus™'®3.

Vida, pertenca e existéncia partilhadas com a humanidade, como veremos a seguir.

3.3.4 Primogénito entre muitos/as irmaos/as

Explicamos previamente que os titulos cristologicos sdo expressdes usadas pela
comunidade cristd primitiva para explicitar o que entendiam, progressivamente, sobre a

1'% Tendo essa

identidade de Jesus, ajudando a ‘“desentranhar” seu mistério pessoa
compreensdo em conta, propomos interpretar também como um titulo cristoldgico a
caracterizacdo de Jesus como “primogeénito (prétotokos) entre muitos irmaos'®>” (Rm 8,29).
Com tal titulo, visamos elucidar uma dimensao significativa da relagdo de Jesus conosco e nossa
com ele'®¢: a irmandade.

Em seis passagens do NT (Lc 2,7; Rm 8,29; CI 1,15.18; Hb 1,6; Ap 1,5), a palavra
“primogénito” ¢ usada para se referir a Jesus. Na primeira ocorréncia, a expressao tem sentido
literal, enquanto, nas demais, ¢ entendida em sentido figurado, exprimindo “prioridade no
tempo” e/ou “prioridade de posi¢do”!'¥”. Especificamente em Rm 8,29, o termo manifesta “sua
preeminéncia singular e também o fato de Cristo partilhar seus privilégios com os irmaos e
irmas”!88,

Para melhor situar nossa reflexdo, vejamos, inicialmente, o contexto em que

189 No inicio da carta aos Romanos'*°, ap6s uma

“primogénito entre muitos irmaos” se encontra
breve introdugdo (1,1-12) e uma exposi¢ao da situacdo em que o Apdstolo se encontra (1,13-

15), Paulo anuncia a “tese” (propositio) sobre a qual discorrera ao longo da epistola: “Na

183 “Jesus owes his whole existence, authority, identity, and purpose to God; he ‘originates’ from God, is begotten
of God, belong eternally to the life and existence of God”. LACUGNA, God for Us, p. 296.

184 CORDOVILLA PEREZ, El misterio trinitario de Dios, p. 116.

185 «Ag elsewhere in Romans, ‘brothers’ refers to female as well as male believers”. JEWETT, Robert. Romans: A
Commentary. Minneapolis, MN: Fortress Press, 2006, p. 529.

18 LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 80.

187 O’BRIEN, P. T. Primogénito. In: HAWTHORNE, Gerald F.; MARTIN, Ralph P. Diciondrio de Paulo e suas
cartas. 2.ed. Sdo Paulo: Paulus/Vida Nova/Loyola, 2008, p. 1003-1004.

188 O’BRIEN, Primogénito, p. 1005.

189 Seguimos a subdivisdo da Carta aos Romanos proposta em: JEWETT, Romans, p. viii.

1% Segundo Robert Jewett, a carta aos Romanos é considerada um exemplar da retdrica antiga, na qual
normalmente se articulavam cinco elementos, visando persuadir a “audiéncia”: “invengdo, disposi¢ao, elocugdo,
memoria e destinagdo”. No que se refere a disposi¢do, um discurso, composto de modo logico, deveria conter uma
introdugdo (exordium), uma se¢do intermediaria (probatio) na qual se oferecem “as provas sobre o caso que esta
em discussdo” e que, geralmente, vem “encabegada por uma propositio”, e uma conclusdo (peroratio) JEWETT,
Romans, p. 23 € 29).



158

verdade, eu ndo me envergonho do Evangelho: ele ¢ forga de Deus para a salvagdo de todo
aquele que cré, em primeiro lugar do judeu, mas também do grego. Porque nele a justiga de
Deus se revela da fé para a fé, conforme esta escrito: O justo vivera da fé&” (1,16-17). Dai em
diante, Paulo apresentard “provas” (probatio) de que o Evangelho ¢ “forca salvadora de Deus”
para judeus/ias e gregos/as, bem como as implicagdes dessas afirmagdes de fé para as/os
cristas/aos. Cada “prova” ¢ desenvolvida em uma das quatro se¢des que compode a carta: 1,18—
4,25; 5,1-8,39; 9,1-11,36; 12,1-15,13. Finalmente, segue-se a conclusdo (peroratio) da
epistola (15,14-16,23).

Na se¢do que aqui nos interessa (5,1-8,39), Paulo argumenta sobre “a vida em Cristo
como um novo sistema de honra que substitui a busca por status por meio da conformidade com
a Lei”!”!. Na ultima parte de sua argumentagio (8,18-30), a aten¢do do Apéstolo se volta para
as questdes relativas ao “sofrimento esperangoso dos/as filhos/as de Deus”!?. Uma série de

elementos indicam a continuidade entre essa pericope (8,18-30) e a anterior (8,1-17):

O tema da filiagdo de 8,14-15 ¢ levado adiante nos v. 19 e 23; o esquema de
glorificacdo de 8,17 é retomado nos v. 18, 21, 30; e o tema do Espirito continua ao
longo do cap. 8. Tal como no inicio da Ultima pericope, esta ¢ aberta com uma tese
sobre o sofrimento a luz da gléria futura (8,18), que elabora os dois temas anunciados
no final do versiculo anterior. A tese ¢ desenvolvida em duas se¢des principais: v. 19-
27 que lida com a temética do sofrimento, e v. 28-30, com a tematica da gléria'®>.

E, portanto, ao redor da relagdo entre sofrimento presente e gloria futura que Paulo

proclama, em tom de climax!®*:

E nds sabemos que Deus coopera em tudo para bem daqueles que o amam, daqueles
que sdo chamados segundo o seu designio. Porque os que de antemdo ele conheceu,
esses também os predestinou a serem conformes a imagem do seu Filho, a fim de ser
ele o primogénito entre muitos irmaos. E os que predestinou, também os chamou; e
os que chamou, também os justificou, o os que justificou, também os glorificou. (Rm
8,28-30).

Assim sendo, o Filho de Deus, embora Unigénito, pode ser também chamado de

“primogénito” em relacdo aqueles/as com quem partilha sua filiagdo: “Visto que Cristo

191 «“Life in Christ as a new system of honor that replaces the search for status through conformity to the law”.
JEWETT, Romans, p. 372.

192 JEWETT, Romans, p. 504.

193 “The theme of sonship in 8:14-15 is carried forward in vv. 19 and 23; the glorification scheme in 8:17 is picked
up in vv. 18, 21, 30; and the theme of the Spirit continues throughout chap. 8. Just as at the beginning of the last
pericope, this one opens with a thesis concerning suffering in the light of future glory (8:18), which elaborates the
two themes announced at the end of the preceding verse. The thesis is developed in two major sections: vv. 19-27
dealing with the motif of suffering, and vv. 28-30 with the motif of glory”. JEWETT, Romans, p. 506.

194 JEWETT, Romans, p. 507.



159

manifestou a recuperacdo da imagem divina agindo como o verdadeiro filho de Deus, ele se
tornou o npwtdtoKog (‘primogénito’), o preeminente de ‘muitos irmaos’, [...] tanto homens
quanto mulheres”!®®. Por isso, a filiagio divina — e com ela a irmandade universal — é a heranca

de Deus, partilhada por Cristo (Rm 8,16-17):

O proposito do Pai (“a fim de que este seja o primogénito de uma multiddo de irmaos™)
era que seu Filho primogeénito [...] ndo gozasse sozinho os privilégios familiais, mas
fosse o chefe de uma multidao de irmaos e irmis (cf. Ex 4,22, onde Israel ¢ o filho
primogénito de Deus) que, por meio dele, se tornaram filhos [e filhas] de Deus'®®.

A primogenitura de Jesus Cristo em relacdo a seus/suas muitos/as irmdos e irmas pode
ser mais bem esclarecida a luz do hino cristologico de Cl 1,15-20'7, no qual Jesus é nomeado
como prototokos em duas ocasides. “A expressdo ‘primogénito de toda criatura’ (prototokos
pasés kitseos, Cl 1,15) ocorre no segundo verso do hino colossense [...] e fala do relacionamento
de Cristo com a criacdo”!?®. Nesse contexto, a palavra “primogénito” poderia transmitir uma
impressao equivocada, sugerindo que o Filho foi também criado. No entanto, a sequéncia do
hino esclarece que “nele foram criadas todas as coisas” (Cl 1,16). Portanto, ainda que seja
prototokos, “Cristo é Uinico, distinto de toda a criacdo (cf. Hb 1,6'%°). Ele é anterior aquela
criagdo e também superior a ela, pois ¢ seu Senhor’?%

Na segunda parte do hino, encontra-se a “expressdo ‘o Primogénito dentre os mortos’
(prototokos ek ton nekon, Cl 1,18)”, vinculada aos termos precedentes e aos subsequentes,
respectivamente “ele ¢ o principio (arché)” e “tendo em tudo a primazia”?°!. Percebe-se, assim,
que primogenitura, arché e primazia estio correlacionados®?: tendo a primazia em passar pela

morte — mas nela ndo permanecendo (At 2,22) —, o Filho Unigénito se faz também Primogénito

de muitas/os, a quem antecede como arché, como primicia na ressurrei¢ao (1Cor 15,20).

195 «Since Christ demonstrated the recovery of the divine image by acting as the true child of God, he became the
npwtotokog (“firstborn”), the preeminent of “many brothers”, [...] both male and female”. JWETT, Romans, p.
529.

19 O’BRIEN, Primogénito, p. 1005.

197 “Ele ¢ a imagem do Deus invisivel, o Primogénito de toda criatura, porque nele foram criadas todas as coisas,
no céu e na terra, as visiveis e as invisiveis: Tronos, Soberanias, Principados, Autoridades, tudo foi criado por ele
e para ele. E antes de tudo e tudo nele subsiste. E a Cabeca da Igreja, que é o seu Corpo. E o Principio, o
primogénito dos mortos, tendo em tudo a primazia, pois nele aprouve a Deus fazer habitar toda a Plenitude e
reconciliar por ele e para ele todos os seres, os da terra e os dos céus, realizando a paz pelo sangue de sua cruz”
(Col 1,15-20).

198 O’BRIEN, Primogénito, p. 1004.

199 “E a0 introduzir o Primogénito no mundo, diz [Deus] novamente [...]” (Hb 1,6a).

200 O’BRIEN, Primogénito, p. 1004.

201 O’BRIEN, Primogénito, p. 1004.

202 O’BRIEN, Primogénito, p. 1004.



160

Assim, a partir dos “paralelos litirgicos” de Rm 8,28-30 que encontramos em CI 1,15-
20 e Hb 1,1-6, podemos afirmar que “tanto a criagdo quanto [a morte e] a ressurrei¢ao de Cristo
estdo envolvidas em seu status como ‘primogénito’”?*. Também no encontro do Ressuscitado
com Maria Madalena percebemos a expressao de que Jesus partilha conosco a filiagdo divina
e, por ela nos abre as portas da irmandade universal: “Jesus lhe diz [a Maria]: [...] Vai [...] a
meus irmdos ¢ dize-lhes: Subo a meu Pai e vosso Pai; a meu Deus e vosso Deus” (Jo 20,17,
grifos nossos).

Como Irmdo mais velho, Jesus manifesta o que estamos chamadas/os a ser como
filhas/os e irmés/dos: “E especialmente a expressdo [...] ‘conformado a imagem de seu filho’
que aponta para um processo de transformacao que comeca no batismo, no qual um velho eu é
sepultado e uma nova pessoa surge da agua para viver doravante em Cristo, que era ele mesmo
a imagem de Deus™?*,

Essa transformagdo, portanto, ndo se restringe a ressurreicdo futura, mas acontece na
medida em que “as/os fiéis cooperam com o Espirito” para que tudo concorra para o bem (Rm
8,26-27.29)*% e na medida em que esse mesmo Espirito realiza a transfiguragio das/os
irmas/aos, segundo a imagem de Jesus, o Cristo, o inico Senhor, o Filho Unigénito do Pai, o
Primogénito dentre muitas/os (2Cor 3,18; Rm 8,29). E esse Espirito, santo e transfigurador, que

“com o Pai e o Filho ¢ adorado e glorificado™, que serd agora o centro de nossa reflexao.

203 “The liturgical parallels in Col 1:15-18 and Heb 1:1-6 indicate that both the creation and the resurrection of
Christ are involved in his status as ‘firstborn’”. JWETT, Romans, p. 529.

204 It is especially the wording [...] ‘conformed to the image of his son’ that points to a process of transformation
that begins in baptism, in which an old self is buried and a new person arises out of the water to live henceforth in
Christ, who was himself the image of God”. JWETT, Romans, p. 528-529. No capitulo 7 (segdo 7.2), retornaremos
a essa tematica, aprofundando-a.

205 JWETT, Romans, p. 529.



161

4 CREIO NO ESPIRITO SANTO: “HA UM SO CORPO E UM SO ESPIRITO” (Ef 4,4)

A elaboragdo de uma teologia trinitaria que segue o ritmo do Credo faz com que a
reflexdo sobre o Espirito Santo surja como terceiro momento de nosso percurso. Essa escolha
diverge do caminho feito por nossas autoras de referéncia. Enquanto LaCugna, em God for Us,
prioriza a tematizagdo conjunta sobre a Trindade e aborda brevemente alguns aspectos sobre
Jesus Cristo, o Espirito Santo e o Deus Vivo — com estes termos e nesta ordem —, Johnson, em

Aquela que é, opta pela sequéncia Espirito, Jesus, Mae!, propondo “[...] uma teologia do Deus

Tritino que brota da experiéncia do Espirito™?.

Nosso posicionamento metodoldgico, porém, nao significa que consideremos o Espirito
“o0 terceiro de uma série”, dando-lhe menos espago ou importancia na reflexdo, ji que —
recorda-nos LaCugna — “assim como a cristologia deve informar a especulagdo trinitaria, o
mesmo deve acontecer com a pneumatologia’™.

Como um dos pressupostos deste capitulo, recorremos a reflexdo de Johnson a respeito

do sentido da palavra “Espirito” na tradigdo crista:

Para se referir ao relacionamento transcendental de Deus que acontece no mundo, a
teologia, seguindo uma op¢ao entre inimeras outras usadas nas Escrituras, emprega
tradicionalmente a palavra Espirito: o Espirito, Espirito Santo, Espirito de Deus, e,
com menos frequéncia, o Espirito de Cristo. O termo indica o poder que ndo procede
da iniciativa humana, mas que a envolve ¢ a cerca num relacionamento que faz com
que tudo se torne possivel [...].

Da mesma forma que todas as palavras usadas em relagdo a Deus, o termo Espirito ¢
uma analogia, isto é, Deus ¢ mais distinto do que igual a tudo quanto conhecemos no
mundo do espirito. Todavia, as qualidades indefinidas e dinamicas do termo fazem
com que ele possa expressar a experiéncia humana de Deus, que transcende todas as
coisas, a0 mesmo tempo que permanece em comunhdo com toda a realidade, numa

dialética de presenga e auséncia que ndo conhece fronteiras®.

! “In inverting the traditional ordering of the three divine persons, starting with Spirit-Sophia who leads to Jesus-
Sophia who leads to Mother-Sophia, Johnson accentuates God’s Spirit as the divine person first to encounter
creation and human beings. In a feminist articulation of Trinity, not only is the Spirit linked with female expression,
but so too are the first and second persons of the Trinity. All three divine persons are grounded in God’s Wisdom
or Sophia. Aware of the importance, in Jesus’ life, of the Spirit guiding, enlightening and teaching the Christian
community, Johnson pictures the Spirit as the divine person enabling human beings to recognize the divine, first
within Jesus and then beyond” (BERGIN, Helen. Feminist Theologians and Pneumatology: An Enrichment of
Vatican II. Australian eJournal of Theology, v.21,n. 2, p. 155-169, Aug. 2014, p. 164).

2 JOHNSON, Aquela que é, p. 184.

3 “Christian doctrine has been marked by the constant tendency to subordinate the Spirit to Christ, as if the Spirit
were the third of a series. Today we might be tempted toward the opposite: to subordinate Christ to the Spirit by
making the Spirit stand apart, or making the Spirit the only point of contact with other religions” (LACUGNA,
Response to John R. Sachs, p. 43).

4 “Just as christology must inform trinitarian speculation, so must pneumatology”. LACUGNA, God for Us, p. 282.
5> JOHNSON, Aquela que é, p. 197.



162

Introduzindo-nos em nossa reflexdo sobre o Espirito Santo no contexto de uma teologia
trinitaria de viés feminista, destacamos ainda o trecho da carta aos Efésios que faz parte do
titulo deste capitulo: “ha um sé Corpo e um s6 Espirito” (Ef 4,4). Evidencia-se ai, ainda que de
modo embrionario, algo que estd patente no terceiro artigo do Credo®: a articula¢io entre o
Espirito Santo e a vida crista. Igreja, batismo, remissao dos pecados, ressurrei¢ao dos mortos e
vida eterna sao, segundo a fé professada, “desdobramentos” do ser e da atuacao do Espirito de
Deus’. Embora nio tematizemos especificamente tais desdobramentos, intencionamos apontar
algumas repercussdes da agdo do Espirito Santo na vida de cristdos e cristds®, juntamente com
a reflexdo sobre termos que caracterizam o ser e o atuar do Espirito de Deus (4.3). Antes, porém,
retomaremos a discussao teoldgica sobre a inquietante auséncia do Espirito Santo por séculos
na teologia cristd (4.1), bem como o debate sobre o uso de termos femininos referidos ao

Espirito de Deus (4.2).

4.1 “Esquecimento” do Espirito Santo na tradicao catdlica

A rotineira auséncia de uma reflexiio adequada sobre o Espirito Santo na teologia crista’,
especialmente na tradicao catdlica, notavel sobretudo no segundo milénio do cristianismo, foi
um tema amplamente tratado por tedlogos/as a partir da segunda metade do século XX'°.
Consideramos, no entanto, ser necessario retomar, ainda que brevemente, alguns elementos a

esse respeito, tendo em conta que “desequilibradas as missdes do Filho e do Espirito dentro da

¢ Terceiro artigo do Credo Apostélico: “Creio no Espirito Santo; na santa Igreja Catélica; na comunhio dos Santos;
na remissdo dos pecados; na ressurreicdo da carne; ¢ na vida eterna. Amém”. Terceiro artigo do Credo Niceno-
Constantinopolitano, na versdo da Igreja Catolica: “Creio no Espirito Santo, Senhor que dé a vida, e procede do
Pai e do Filho; e como o Filho ¢ adorado e glorificado: ele que falou pelos profetas. Creio na Igreja, una, santa,
catolica e apostolica. Professo um s6 batismo para a remissao dos pecados e espero a ressurreicdo dos mortos e a
vida do mundo que hé de vir. Amém” (RITUAL da Iniciacao Cristd de Adultos. 2.ed. Sdo Paulo: Paulus, 2019, p.
74-75).

7 “Second, Basil’s understanding of the divinity of the Holy Spirit is thoroughly ‘economic’: the Spirit is what the
Spirit does”. LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 6.

8 Desse modo, anunciaremos o que sera propriamente abordado no capitulo 7 desta pesquisa, especialmente na
secdo 7.3.

° “Hay que distinguir claramente entre la accion del Espiritu en la Iglesia y la reflexion teologica sobre €1, la
llamada ‘pneumatologia’. La primera siempre ha existido, aunque la segunda se haya debilitado y olvidado. El
Espiritu del Sefior no ha dejado de dar vida a cada cristiano y a toda la comunidad eclesial, ni ha dejado de producir
frutos de santidad” (CODINA, Victor. Creo en el Espiritu Santo: Pneumatologia narrativa. Santander: Sal Terrae,
1994, p. 42).

10 Para mencionar apenas algumas das obras sobre o tema: CODINA, Creo en el Espiritu Santo; SESBOUE,
Bernard; O Espirito sem rosto e sem voz: breve historia da teologia do Espirito Santo. Aparecida: Santuério, 2012;
CONGAR, Yves. Revelagdo e experiéncia do Espirito. Sdo Paulo: Paulinas, 2005; CONGAR, Yves. “Ele ¢ o
Senhor e da a vida”. Sdo Paulo: Paulinas, 2005; CONGAR, Yves. O rio da vida (Ap 22,1) corre no Oriente e no
Ocidente. Sao Paulo: Paulinas, 2005.



163

»11 Faremos isso

Teologia trinitaria, toda a reflexdo sobre o mistério de Deus se vé afetada
recorrendo principalmente a apontamentos feitos por Elizabeth Johnson e Maria Clara
Bingemer.

Como descreve Johnson, “a historia da doutrina mostra que o Espirito [...] foi o ultimo

a ser designado de forma explicita como divino”!?

. Mesmo depois da formulagdo teoldgica a
respeito da divindade do Espirito Santo, sistematizada no século IV e “oficialmente declarad|[a]
na confissdo desenvolvida no credo niceno, [...] o Espirito ndo recebeu a devida atencdo
conforme esta mesma confissdo”!. Bingemer, por sua vez, pontua que esse processo foi mais
acentuado no Ocidente cristdo, em que a reflexdo teologica “configurou-se, apds o século IV e
até o século XX, por uma primazia quase absoluta do Filho [...], chegando as raias de um

14

cristomonismo Por outro lado, “a pneumatologia oriental cresceu e desabrochou

ricamente™ !>,

Johnson detalha tal percurso na teologia latina, indicando alguns marcos historicos
significativos. “Nos tratados medievais do Ocidente, apds o rompimento com o Oriente, 0
Espirito ¢ tratado ‘em terceiro lugar’, depois de tratadas em detalhe as questdes em torno da
criacdo divina e da redencao e do relacionamento complexo entre o Pai e o Filho”, deixando a
teologia do Espirito num estado embrionério'®. Conforme sintetiza LaCugna, “é sempre uma
fraqueza no esquema latino que o Espirito Santo pareca supérfluo™’.

A reflexdo pneumatoldgica “sofreu mais uma contragdo depois da cisdo ou cisma
eclesiastico do século XVI no Ocidente”!®. A partir desse periodo, “a teologia e a piedade
protestante tradicionalmente privatizaram a extensao da atividade do Espirito, concentrando-se
na obra da justificagdo e da santificagdo do Espirito na vida do crente”!. J4 “a teologia catdlica
posterior ao Concilio de Trento [...] pendeu tradicionalmente para o lado oposto, para a
institucionalizac¢do do Espirito, restringindo muito firmemente a atividade do Espirito ao oficio
eclesidstico e ao ministério ordenado”?’. Para exemplificar essa “institucionaliza¢do”, Johnson

menciona a estruturagdo dos tratados nos manuais neoescolasticos, cuja sequéncia tematica se

organizava em blocos: Deus, Cristo, Igreja. Dessa forma, conclui a autora, assegurava-se que

' BINGEMER, O amor escondido, p. 56.
12 JOHNSON, Aquela que é, p. 192.

13 JOHNSON, Aquela que é, p. 192-193.
4 BINGEMER, O amor escondido, p. 54.
15 BINGEMER, O amor escondido, p. 54.
16 JOHNSON, Aquela que é, p. 193.

17 “It is always a weakness in the Latin scheme that the Holy Spirit seems superfluous”. LACUGNA, God for Us,
p. 282,

18 JOHNSON, Aquela que é, p. 193.

19 JOHNSON, Aquela que é, p. 193.

20 JOHNSON, Aquela que é, p. 194.



164

“a liberdade fundamental do Espirito [era] controlada pela subordinagao a ordem e a disciplina
eclesidstica™?!.

O vazio deixado pela “auséncia” do Espirito na reflexdo teoldogica — com suas
significativas repercussdes na configuragdo institucional da Igreja Catolica e na praxis cristd —
levou, em certo sentido, a “uma busca de substituicao de sua presenga e de tudo que ela conota

[...] pela figura de Maria de Nazaré, Nossa Senhora, mie de Jesus e mie de Deus”??. A esse

respeito, Johnson aponta:

[...] diz-se que ela [Maria] est4 espiritualmente presente para guiar e inspirar; que ela
forma Cristo nos fiéis e € o elo de ligagao entre eles e Cristo; e que alguém vai a Jesus
por Maria. Nas Escrituras, estas sdo agdes proprias do Espirito Santo. Além disso,
Maria ¢ chamada a intercessora, a medianeira, a auxiliadora, a advogada, a defensora,
consoladora e conselheira, fungdes que biblicamente pertencem ao Paraclito (Jo
14,16.26; 15,26; 16,7)%.

Mencionando ainda um trecho da Carta Enciclica lucunda Semper Expectatione, do
papa Ledo XIII?*, a autora critica a substituicio, evidenciada nesse documento magisterial, “do
Espirito por Maria, no dom trinitario da graca para o mundo”?.

Por conseguinte, “o efeito cumulativo desta tradicdo pneumatologica ocidental bastante
pobre foi que toda a extensdo da realidade e da atividade do Deus Espirito ficou praticamente
perdida por parte da maioria da consciéncia teologica cristd”?®. Como pondera Johnson, esse

fato leva a uma conclusdo desconcertante:

O que se esta negligenciando nada mais € do que o proprio mistério do envolvimento
pessoal de Deus com o mundo em sua histéria de amor e desventura; nada mais do

21 JOHNSON, Aquela que é, p. 194.

22 BINGEMER, O amor escondido, p. 57-58. Yves Congar reconhece alguns desvios ao longo da histéria do
cristianismo, mas considera essa leitura exagerada e pondera sobre a profunda relagdo entre Maria e o Espirito
Santo: “Ora, o papel de Maria situa-se dentro da fungio do Espirito Santo, que a fez mae do Verbo encarnado, que
¢ o principio de toda santidade e da comunhdo do santos. No ‘mistério cristdo’, Maria possui de modo
supereminente o lugar de modelo da Igreja e de intercessdo universal. E nela que se realiza a obra do Espirito. E
por isso que os cristdos desejam modelar a propria vida a imagem daquela que acolheu Cristo € o deu ao mundo,
rezando a ela para que isso se realize neles. Eles esperam isso do proprio Cristo, que age por seu Espirito, mas com
o sentimento de que Maria é cooperadora na agao deles, como modelo e intercessora. Dai essa experiéncia mariana
que envolve com um realismo concreto e caloroso a experiéncia deles da graga de Cristo e de seu Espirito, pois a
comunicagdo de Cristo ¢ acompanhada de uma memoria mariana, e o mistério cristdo ficaria sem uma dimensao
se excluisse ou preterisse a fungao de Maria. Maria ¢, em seu plano, a primeira agraciada, associada a agdo soberana
do Espirito. Os protestantes t€ém razao de recusar uma atribui¢ao a Maria daquilo que pertence unicamente a Deus,
mas eles errariam ao se fecharem para aquilo que catélicos e ortodoxos testemunham do beneficio que traz para a
vida deles em Cristo uma discreta influéncia mariana” (CONGAR, Yves. Revelagdo e experiéncia do Espirito.
Sao Paulo: Paulinas, 2005, p. 215).

23 JOHNSON, Aquela que é, p. 194.

24 “Toda graca concedida aos seres humanos tem trés graus de ordem; porquanto por Deus ela ¢ comunicada a
Cristo, de Cristo, ela passa para a Virgem, e da Virgem, desce até nos” (ISE, n. 5).

25 JOHNSON, Aquela que é, p. 194.

26 JOHNSON, Aquela que é, p. 195.



165

que a presenca poderosa de Deus dialeticamente ativa desde o comego do mundo,
durante toda a historia e até o final dos tempos, suscitando a praxis da vida e da
liberdade. Esquecer o Espirito ndo significa ignorar uma terceira hipotese nebulosa e
sem fei¢des, mas o proprio mistério de Deus mais proximo de nos do que nés mesmos,
que vem até nds e passa entre nds, em sua misericordiosa ac¢do vivificante e
libertadora?’.

Na tradi¢do catolica, somente a partir do Concilio Vaticano II serd recuperada a
importancia da reflexdo sobre o Espirito Santo na teologia trinitaria, na eclesiologia e em outras
areas da teologia, “procurando assim superar o esquecimento pneumatologico do segundo
milénio e suas consequéncias negativas”?%.

De modo geral, tedlogos/as da segunda metade do século XX apontaram para o fato de
que o Espirito Santo parece ndo ter “um nome proprio”, sendo reconhecido, “geralmente numa
linguagem colorida, como o Deus desconhecido™?’. Esse “esquecimento” do Espirito pode ser
notado também em tedlogas feministas de “primeira geracdo”, como Rosemary Reuther, por
exemplo. Em sua emblematica obra Sexism and God-Talk, publicada em 1983, Reuther percorre
as principais areas teoldgicas a partir da perspectiva feminista. Seu “tratado” de teologia, no
entanto, carece de um capitulo sobre pneumatologia®.

E especialmente nas ultimas duas décadas do século XX que o movimento de renovagio
teologica, impulsionado pelo Concilio Vaticano II, vai desencadear reflexdes pneumatologicas
de grande relevancia®!. E sera nesse contexto que algumas tedlogas feministas irdo advogar pela
legitimidade e importancia de expressdes femininas — como Ruah e Sofia — para se referir a

Deus e, de modo particular, a terceira pessoa da Trindade.

27 JOHNSON, Aquela que é, p. 196.

28 BINGEMER, O amor escondido, p. 59.

2 JOHNSON, Agquela que é, p. 195. Johnson elenca alguns exemplos do que ela nomeia como “linguagem
colorida™: “O Espirito ¢ ‘sem face’, como se expressa Walter Kasper; algo {‘sombrio’}, nas palavras de John
Macquarrie; {até mesmo “fantasmagodrico”,} um algo ou um outro vago, segundo Georgia Harkness. Das trés
pessoas divinas, o Espirito é a mais ‘anénima’, na opinido de Norman Pittenger, {de fato}, o ‘relacionamento
pobre’ na Trindade. Muitos escreveram sobre o Espirito Santo como o ‘desconhecido’, ou, pelo menos, o Deus
‘semiconhecido’, como destacou Yves Congar. Segundo a analise de Joseph Ratzinger, a doutrina sobre o Espirito
Santo ficou ‘desamparada’ no Ocidente; quando ela aparece, observa Wolfhart Pannenberg, parece curiosamente
‘diluida’ na sua plenitude biblica. G.J. Sirks chega a denominar a doutrina sobre o Espirito de ‘Cinderela’ da
teologia” (JOHNSON, Aquela que é, p. 195. Precisdes na traducdo, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON,
She Who Is, p. 130).

30 Os temas abordados no livro sdo: “método, fontes e normas da teologia feminista”; linguagem sobre Deus e
patriarcado (que inclui uma incipiente teologia trinitaria); teologia da criacdo; antropologia teoldgica; cristologia;
mariologia; eclesiologia; pecado e conversdo; ministério e comunidade; modos feministas de compreensdo da
sociedade; escatologia; mulher e corporeidade (REUTHER, Sexism and God-Talk, p. ix-xi).

3 Também na vida das Igrejas cristas, este periodo histérico estd marcado pela efervescéncia de espiritualidades e
agregacdes eclesiais marcadamente pneumatologicas ou, como sdo mais comumente conhecidas,
(neo)pentecostais.



166

4.2 Ruah®? e Sofia®*: prémios de consolagio?

O uso de imagens femininas na teologia trinitaria ¢ abordado de modos diversos entre
as feministas. Especificamente no que se refere a prioridade — e/ou exclusividade — do termo
feminino Ruah para se referir ao Espirito Santo, compreendemos ter havido algumas etapas no
pensamento teologico feminista. E ¢ sobre essas etapas que discorreremos a seguir, finalizando
com nossa op¢ao a esse respeito, que integra o conjunto da proposta de teologia trinitaria

feminista que estamos desenvolvendo nesta investigacao.

4.2.1 A “descoberta” de expressées femininas referidas ao Espirito Santo

Como bem sintetiza Elisabeth Schiissler Fiorenza, nas décadas de 1990 e 2000, “as
feministas descobriram ¢ recriaram a tradigdo submersa da Divina Sabedoria em todo seu
esplendor e em todas as suas possibilidades”. A autora explicita que, “na Biblia Hebraica,
Espirito (Ruah), Presenga (Shekinah) e Sabedoria (Chokmah) sao trés termos gramaticalmente
femininos”. Tais termos se referem a figuracdes femininas similares, “que expressam a presenga
salvadora de Deus no mundo. Significam aquele aspecto do Divino que estd envolvido nos
assuntos da humanidade e da criacdo’*.

Maria Clara Bingemer, por exemplo, recorre a essa figuragdo feminina em alguns de

seus artigos, dentre os quais destacamos o seguinte trecho:

32«A designacio do Espirito de Deus nos textos gregos da Septuaginta e do Novo Testamento é feita especialmente
pelo termo preuma — que significa vento, sopro e ar — seguido de outras metaforas como fogo ou agua (Gn 1,2, Sb
1,7,1s 11,2-5, Mt 3,11, L¢ 3,16, Jo 7,37-39, At 2,3). O termo pneuma, nesses casos, traduz o substantivo hebraico
ruah, que tem o mesmo sentido vocabular, porém enraizado no espago-tempo da cultura semita do Antigo
Testamento, de onde brota a compreensdo do Espirito Santo no judeo-cristianismo. O hebraico ruah, por sua vez,
equivale a ruha em siriaco e a ruuh em arabe, tendo o mesmo significado de vento e sopro nessas linguas irmas,
como manifestagdes naturais e metaforas teoldgicas do Espirito de Deus. [...] Longe desse terreno cultural, ha a
traducdo latina spiritus (adotada pela Vulgata) que, estranha [ao] radical semita r-h, devera recorrer ao sentido
original do termo hebraico-aramaico para ser corretamente interpretada toda vez que retratar o Espirito Santo no
texto biblico” (MACANEIRO, Marcial. Para uma arqueologia do Espirito na tradi¢do semita: Ruah — Ruha — Ruuh.
Reflexdo, Campinas, v. 45, p. 1-16, jun. 2020, p. 2-3).

33 “Sofia” é a transliteragdo do termo grego cogo, que significa “sabedoria”. Assim como acontece com “Ruah”,
a maioria das feministas, escrevendo nos mais diversos idiomas, opta pelo uso da expressdo grega transliterada e,
por isso, recorreremos também a tal termo em algumas ocasides. Usaremos Sofia em italico, exceto quando, em
citacdes literais, essa ndo for a op¢ao das autoras.

34 “In the past two decades feminists have rediscovered and recreated the submerged traditions of Divine Wisdom
in all their splendor and possibilities. [...] In the Hebrew Bible, Spirit (Ruach), Presence (Shekhinah), and Wisdom
(Chokmah) are all three grammatically feminine terms. They refer to very similar female figurations who express
G*d's saving presence in the world. They signify that aspect of the Divine which is involved in the affairs of
humanity and creation” (SCHUSSLER FIORENZA, Elisabeth. The Power of the Word: Scripture and the Rhetoric
of Empire. Minneapolis: Fortress Press, 2007, p. 221).



167

Tendo no AT o significado basico de vento, espirito, o termo hebreu ruah ¢é, quase
sempre, feminino. Com varias acepgdes e conotacdes, desde a brisa suave ao vento
mais violento (cf. 1Rs 19,11; Is 57,13 e outros) da epifania e teofania mais
assustadoramente luminosa (Ez 1,4; Dn 7,2) até o proprio respirar de Javé, a propria
vida, o sopro de Javé por assim dizer materializado, a ruah ¢é esta presenca do proprio
Deus, portadora e causadora de vida, movimento e alteragao.

Uma ocasido da presenca da ruah divina nos retém especialmente a atengdo. Trata-se
do movimento da criagdo do mundo (Gn 1,2), quando a ruah paira ¢ plana sobre as
aguas do caos primitivo [...]. A ruah, Espirito de Deus, aparece ai, portanto, como a
Grande Mae que, de suas amorosas ¢ fecundas entranhas, d4 a luz e faz eclodir o
universo®”,

Johnson, por sua vez, recorda que, na Biblia, usa-se “a mesma palavra hebraica, ruah,
tanto para o Espirito divino como para o espirito humano, sendo que este tltimo lembra o ar
que uma pessoa viva inspira e expele, bem como aquela for¢a absolutamente vital, [...] que
estabelece a identidade e [...] transmite vivacidade®. Segundo a autora, assim como outras
imagens e simbologias femininas para Deus, também a relag@o entre Espirito Santo e feminino
recebeu pouca importancia no cristianismo?’.

No entanto, fragmentos dessa relagao — e seus desenvolvimentos na espiritualidade e na
teologia — foram recuperados por muitas te6logas feministas nas tltimas décadas. Assim como
outras autoras, Johnson destaca registros da tradi¢ao siriaca dos séculos III-IV em que aparecem

“imagens femininas para caracterizar o Espirito de Deus™*:

Na Cristandade sirfaca®, a imagem do Espirito era comumente a da ave que protegia

os filhotes com as asas. Entre outras atividades maternais, o Espirito gera Jesus para
a vida, ao ser concebido no utero de Maria, transmite-lhe o poder para a sua missao
aqui na terra, por ocasifio do batismo, € faz renascer os fiéis no seio da fonte batismal*’.

Além dessas ocorréncias, destacam-se trechos do Evangelho segundo os Hebreus
(apocrifo do inicio do século II), mencionados por Clemente de Alexandria, Origenes e

Jeronimo*!, bem como breves extratos do “Pastor de Hermas” e de textos de Teofilo de

35 BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 353.

36 JOHNSON, Aquela que é, p. 197.

37 JOHNSON, Aquela que é, p. 134.

38 JOHNSON, Aquela que é, p. 133.

39 Johnson (Aquela que é, p. 133-134) menciona dois exemplos de preces dirigidas & Ruah, sendo a segunda
inserida no contexto liturgico: “Como as asas das pombas estendidas sobre os filhotes, e os bicos dos filhotes
voltados para os bicos maternos, assim também se estendem as asas do Espirito sobre o meu coragido”; “O mundo
vos contempla como uma mae cheia de misericordia. Trazei convosco a calma e a paz, e estendei as asas por sobre
nossos tempos pecaminosos”. Bingemer (A Trindade a partir da perspectiva da mulher, p. 92), por sua vez, cita
um trecho cuja autoria ¢ geralmente atribuida ao padre siriaco Macario: “O Espirito é nossa mae porque o Paraclito,
o Consolador, esta pronto a nos consolar como uma mée ao seu filho (Is 66,13) e porque os crentes sdo ‘renascidos’
do Espirito e sdo assim os filhos da mae misteriosa, o Espirito (Jo 3,3-5)”.

40 JOHNSON, Aquela que é, p. 133.

I CONGAR, O rio da vida (Ap 22,1) corre no Oriente e no Ocidente, p. 215.



168

Antioquia, Irineu de Lido, Melitio de Sardes, dentre outros*’. A partir desses exemplos,
algumas autoras supdem, entdo, que o uso de imagens femininas, especialmente maternas, para
referir-se ao Espirito Santo fosse estendido no cristianismo da antiguidade®, o que dificilmente
pode ser comprovado.

Na interpretacdo de grande parte das tedlogas feministas — com as quais estamos de
acordo —, “com o passar do tempo, a maioria dessas imagens maternais se desviaram do Espirito
e se concentraram na figura da propria Igreja [...] e na figura de Maria, Mae de Jesus, venerada

9944

também com Mae dos fi¢is”™, em algumas tradicdes cristds. Desse modo, “o simbolo da

maternidade do Espirito entrou praticamente no esquecimento, junto com a eficacia do

Espirito/Shekinah, como termo para evocar a presenca ¢ a atividade divina sob a forma

9545 2946

feminina”®. A recuperacdo dessa “tradicdo esquecida”®, porém, proporciona elementos “para

uma linguagem emancipadora em relagdo a Deus™’.

Na elaboracao de tal linguagem, outra figura priorizada pelas te6logas feministas ¢ a
“Divina Sabedoria”, cujos “caminhos sdo caminhos de justica e bem-estar”*®. Schiissler
Fiorenza ¢ uma dessas autoras que, como biblista, articula a Sabedoria como um dos eixos

principais de sua reflexao. Segundo ela,

tanto nos discursos biblicos como nos discursos religiosos contemporaneos, a palavra
“sabedoria” tem um duplo significado: pode referir-se a uma qualidade de vida e de
um povo e/ou pode referir-se a uma figuragdo do Divino. [...] Ambos os significados,
o de capacidade (sabedoria) e o de personificacdo feminina (Sabedoria), sdo cruciais
para articular uma teologia cristd feminista € uma espiritualidade global®.

Schiissler Fiorenza comenta ainda que a reflexao teologica sobre a Sabedoria Divina foi
elaborada especialmente pelas tedlogas catolicas, desempenhando ainda um papel significativo
entre tedlogas ortodoxas, “mas nem tanto na teologia protestante ocidental moderna™’.

Elizabeth Johnson ¢, sem duvida, uma das principais referéncias nessa tematica. Embora a

42 VAN OORT, Johannes. The Holy Spirit as feminine: Early Christian testimonies and their interpretation. HT:S
Theological Studies, Cape Town, v. 72, n. 1, p. 1-6, Aug. 2016, p. 2-3.

4 VAN OORT, The Holy Spirit as feminine, p. 5.

4 JOHNSON, Aquela que é, p. 134.

45 JOHNSON, Aquela que é, p. 134.

46 Aplica-se, desse modo, o segundo passo do método teoldgico feminista, conforme a sistematizagdo de Elizabeth
Johnson. Ver capitulo 1, secdo 1.2.2.

47 JOHNSON, Aquela que é, p. 134.

4 SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the Word, p. 222.

4 “In biblical as well as in contemporary religious discourses, the word “wisdom” has a double meaning: it can
either refer to a quality of life and of a people and/or it can refer to a figuration of the Divine. [...] Both word
meanings, that of capability (wisdom) and that of female personification (Wisdom), are crucial for articulating a
feminist Christian the*logy and global spirituality”. SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the Word, p. 222.
50 SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the Word, p. 221-222.



169

autora relacione a Sabedoria com cada uma das pessoas divinas, como apontamos no capitulo

anterior’!, daremos maior atengdo a relagdo estabelecida por ela entre Ruah e Sofia:

A presenga universal da Sabedoria ¢ andloga ao Espirito de Deus, na medida em que
ela enche o mundo todo: “Pois a Sabedoria ¢ mais agil do que qualquer outro
movimento; por sua pureza ela penetra e enche todas as coisas” (7,24°2), e pde no
caminho reto as pessoas: “Quem teria conhecido o vosso conselho, se vos mesmo nao
houvésseis dado a Sabedoria, ¢ ndo tivésseis enviado do alto o vosso espirito santo?”
(9,17). Estes e outros textos alusivos, que trazem o Espirito e a Sabedoria praticamente
ao ponto de identidade, fortalecem ainda mais a propriedade de se falar do Espirito
em imagens femininas, em razdo do indubitavel simbolismo feminino de Sofia®.

Para Johnson, tanto Ruah quanto Sofia sao “simbolos da energia de Deus envolvido na
vivificagdo cosmica universal™*. Elas sdo “inspiradoras da palavra profética da justiga,
renovadoras da terra e do coracdo humano”, o que leva “a identificacdo intima dos simbolos
entre si”, percebida de modo peculiar no Livro da Sabedoria®>.

Embora leve em consideragdo que os termos que identificam a Sabedoria Divina sejam
gramaticalmente femininos — “em hebraico, hokmah; em grego, copia; em latim, sapientia” —,
Johnson enfatiza que “isto nada determina” sobre a feminilidade de Deus’®. Para a autora, o que
realmente importa € que “a descricdo biblica de Sabedoria é, ela propria, comumente

feminina’>’:

[A Sabedoria ¢ caracterizada] como irma, mae, bem-amada, dona-de-casa, pregadora,
juiza, libertadora, promotora da justi¢a e uma infinidade de outros papéis femininos
com os quais ela simboliza o poder transcendental que governa e traz um
encantamento a este mundo. Ela impregna o mundo, tanto a natureza como os seres
humanos, interagindo com todos eles € atraindo-os para o reto caminho da vida’®.

Segundo Johnson, “Sofia ¢ a personificagdo feminina do préprio ser de Deus, no seu
envolvimento com a criagdo e a salvagdo do mundo™. A autora chega a essa conclusdo apds

demonstrar “a equivaléncia funcional entre a atuagiio de Sofia e a do Deus biblico”®®. O que a

31 Ver capitulo 3, se¢do 3.2.2, p. 138, nota 77. Especificamente sobre “Jesus-Sofia” e como “a tradi¢do da Sabedoria
personificada desempenha um papel fundamental no desenvolvimento da cristologia” do/no Novo Testamento,
consultar: JOHNSON, Aquela que é, p. 145-150.

52 As citagdes biblicas deste trecho se referem ao livro da Sabedoria.

33 JOHNSON, Aquela que é, p. 144.

34 JOHNSON, Aquela que é, p. 143.

35 JOHNSON, Aquela que &, p. 143.

36 JOHNSON, Aquela que é, p. 134.

57 JOHNSON, Aquela que é, p. 134.

38 JOHNSON, Aquela que é, p. 134.

39 JOHNSON, Aquela que é, p. 139.

% JOHNSON, Aquela que é,p. 139. Nas paginas 135-138, a autora explicita essa equivaléncia, mencionando textos
significativos das Escrituras.



170

Sabedoria realiza “j& ¢ descrito em outras partes das Escrituras como campo de agdo do Deus

de Israel, sob a designagio adorada e impronunciével de Javé ¢!,

4.2.2 Criticas feministas ao uso feminista de Ruah e Sofia

Sem desmerecer o valor que hd em recorrer a termos femininos para se referir ao Espirito

Santo, LaCugna e outras tedlogas feministas sdo, porém, criticas a essa proposta:

Num estado inicial do feminismo cristdo, houve algum entusiasmo pela recuperagdo
de materiais siriacos que usavam imagens femininas para o Espirito. A Sabedoria,
frequentemente associada ao Espirito Santo, ¢ retratada como uma personificacdo
feminina de Deus. Essa continua a ser uma linha de pensamento promissora, no
sentido de que o Espirito Santo ¢ a presenc¢a curativa, cuidadosa e amorosa de Deus
na criagdo e na historia. No entanto, [...] uma Trindade que é predominantemente (dois
tercos) masculina com uma dimensdo feminina concede que Pai e Filho sdo, ou
deveriam ser, representados unicamente como masculinos®.

Desse modo, “o que se pretende como corretivo, a saber, as imagens femininas de Deus
ou do Espirito Santo, pode cair na mesma tendéncia literalizante das imagens masculinas”®’.
Em vérios de seus escritos, a autora assinala os perigos dessa proposta teoldgica, sendo um
deles o fato de que o “chamado principio feminino” permanece secundario e derivado do
masculino®. Outro risco se relaciona com a influéncia de uma teologia trinitaria
subordinacionista, desvio que estd sempre “rondando” as elaboragdes teoldgicas cristas. Ja que,
segundo essa perspectiva, “o Espirito ¢ terceiro, a associacdo de imagens femininas apenas com
o Espirito reforgaria a subordinacio das mulheres na igreja e na sociedade”®,

Embora seja uma das grandes defensoras do uso de imagens femininas na teologia

trinitaria, Johnson também aponta riscos similares:

Uma vez que esses simbolos [femininos], como se apresentam, estdo inseridos num
texto, numa cultura e numa tradigao distorcidos pelo sexismo, ndo podem ser tomados

6 JOHNSON, Aquela que é, p. 139.

62 «“At an earlier state of Christian feminism there was some enthusiasm toward the recovery of Syriac materials
that used feminine imagery for the Spirit. Wisdom, often associated with the Holy Spirit, is portrayed as a female
personification of God. This continues to be a promising line of thought, in the sense that the Holy Spirit is God’s
healing, caring, loving presence in creation and history. However, [...] a Trinity that is predominantly (two-thirds)
male with one feminine dimension concedes that Father and Son are, or should be imaged, solely as masculine”.
LACUGNA, Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 339.

63 “What is intended as a corrective, namely, feminine imagery for God or for the Holy Spirit, can fall into the
same literalizing tendency as masculine imagery”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and
Trinitarian Theology, p. 246.

% LACUGNA, Problems with a Trinitarian Reformulation, p. 339.

65 «[...] the Spirit is third, the association of feminine imagery solely with the Spirit would reinforce the
subordination of women in church and society”. LACUGNA, God in Communion with Us, p. 105.



171

¢ usados sem antes passarem pelo fogo da critica dos principios feministas. Do
contrario, o resultado geralmente ¢ uma visao dos simbolos femininos como uma
“complementacdo” dos simbolos gerados pela experiéncia masculina, o que, na
realidade, faz com que os simbolos femininos continuem sendo suplementares,
subordinados e estereotipados dentro de uma estrutura dualistica®®.

LaCugna pondera ainda que, em muitos casos, “as caracteristicas masculinas e
femininas tendem a ser sexualmente estereotipadas, seja pela biologia (dar a luz) ou pelo
comportamento (ser compassiva/o)”®’. Por isso, a autora sugere que “as atividades do Espirito

ndo devem ser estereotipadas de acordo com papéis determinados pelo género para as

2968

mulheres”®® e que “as imagens femininas e masculinas devem ser vistas como expressoes de

intimidade com Deus, e ndo como um determinante do sexo ou da bissexualidade de Deus”®’.

E conclui sua critica, reafirmando que “a questdo aqui ¢ que Deus ndo ¢ fundamentalmente

270

masculino com um lado feminino Além disso, como pontua Johnson, identificar

“simplesmente o Espirito com o esteredtipo ‘feminino’, deixa todo o simbolo de Deus
essencialmente intacto e enquadra a mulher atual dentro de um ideal restritivo™’!.

Outra importante critica formulada por um grupo significativo de te6logas feministas
refere-se a um elitismo implicito — e por vezes explicito — em determinados discursos sobre a
Sabedoria. Segundo essas autoras, tais discursos associam a Divina Sabedoria a figura da
“Lady”, a Dama da aristocracia ou a Senhora das camadas socioeconomicamente
privilegiadas’. Por isso, “algumas tedlogas [...] argumentaram que as feministas devem rejeitar
a figura da Divina Senhora Sabedoria como uma criagdo masculina de elite que serve tanto

9973

interesses misoginos como elitistas™’”, que podem ser assim sintetizados:

% JOHNSON, Aquela que é, p. 156.

7 “Masculine and feminine characteristics tend to be sex-stereotyped, either by biology (giving birth) or by
behavior (being compassionate)”’. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian
Theology, p. 245-246. Podemos ver um exemplo disso na seguinte citagdo: “E possivel ja vislumbrar na boca do
proprio Jesus, no Evangelho de Jodo, algumas referéncias ao Espirito que possuem acentos maternais. E o Espirito
Santo quem ndo nos deixa ficar 6rfaos (Jo 14,19), que nos consola e exorta e conforta como mae carinhosa (Jo
14,26). Mais adiante, ainda no NT, Paulo atribui ao Espirito fun¢des que normalmente a mae é que cumpre:
ensinar-nos a que, como criangas, aprendamos a balbuciar o nome do Abba-Pai (Rm 8,15) e o nome do Senhor
Jesus (1Cor 12,13); ensinar-nos o que devemos pedir e rezar como convém e como Deus gosta (Rm 8, 26)”
(BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 354).

68 «[...] the Spirit’s activities should not be stereotyped according to gender-determined roles for women”.
LACUGNA, God in Communion with Us, p. 105.

% “Feminine and masculine imagery should be viewed as expressions of intimacy with God, not as a determinant
of the sex or bisexuality of God”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian
Theology, p. 246.

70 “The point here is that God is not basically masculine with a feminine side”. LACUGNA, The Baptismal
Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 246.

"1 JOHNSON, Aquela que é, p. 199.

72 SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the Word, p. 223-225.

73 “Some feminist the*logians [...] have argued that feminist must reject the figure of Divine Lady Wisdom as an
elite male creation that serves both misogynist and elitist interests”. SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the
Word, p. 223.



172

Associada a este culto da Dama Branca [e do “Eterno Feminino™] estava e estd uma
espiritualidade feminina de autoalienagdo, submissdo, autoabnegacdo servigal,
sentimentalismo, dependéncia, manipulagdo de poder, calunia, impoténcia, beleza,
regime corporal, duplicidade e desamparo — comportamentos “femininos” que sido
inculcadas na e através da socializagdo cultural, da diregdo espiritual e de disciplinas
“ascéticas” seculares, tais como dieta e cirurgia estética’.

Essa ¢ uma critica valida e que serve como alerta para a possivel cooptagdo por parte do
pensamento patriarcal de formulagdes originariamente feministas e com fins emancipatorios
das mulheres. No entanto, como pondera Schiissler Fiorenza, “outras estudiosas especializadas
em literatura sapiencial opuseram-se, com razao, a uma avalia¢do tdo negativa das tradi¢cdes da
Sabedoria”’®. Segundo esse outro grupo de autoras, os discursos sobre a Sabedoria “estdo
permeados com ensinamentos de justica” e sdo, geralmente, associados com as tradigdes
profético-apocalipticas, configurando “um ethos cosmopolita, capaz de respeitar as
particularidades locais sem abrir mio das reivindica¢des de universalidade™’®.

Além disso, “grande parte das tradi¢des sapienciais dos evangelhos refletem a sabedoria
popular que poderia muito bem ter sido articulada por e para mulheres”’’. Finalmente, as
defensoras dessa perspectiva evidenciam que “as primitivas tradicdes de Sofia, que ainda
podem ser rastreadas nas margens das primeiras obras cristds, sugerem uma perspectiva que

combina as tradi¢des judaicas proféticas, a Sabedoria e a basilea”’s.

4.2.3 Na confluéncia entre Ruah Divina e Espirito Santo

Considerando os diversos posicionamentos das tedlogas feministas especialmente sobre
o uso do termo “Ruah”, bem como suas vantagens e desvantagens, os avangos que possibilita e
0s riscos que representa, acreditamos ser oportuno evidenciar nossa opc¢ao a respeito. Antes,
porém, trazemos mais uma consideragao de Elizabeth Johnson sobre o tema e, a seguir, uma

ponderagdo de LaCugna.

4 «“Associated with this cult of the White Lady was and is a feminine spirituality of self-alienation, submission,
service self-abnegation sentimentality, dependence, manipulating power, backbiting powerlessness, beauty, body
regimen, duplicity, and helplessness — “feminine” behaviors which are inculcated in and through cultural
socialization, spiritual direction and secular “ascetic” disciplines such as dieting and cosmetic surgery”.
SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the Word, p. 224.

75 “Other scholars specializing in Wisdom literature have rightly objected to such a negative evaluation of the
Wisdom traditions”. SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the Word, p. 225.

76 SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the Word, p. 225.

77¢[...] much of the sapiential traditions of the gospels reflect folk wisdom which very well could have been
articulated by and for wo/men”. SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the Word, p. 225.

8 «[...] the earliest Sophia-traditions that still can be traced in the margins of early Christian works intimate a
perspective that combines Jewish prophetic, Wisdom, and basilea”. SCHUSSLER FIORENZA, The Power of the
Word, p. 225.



173

A luz de todo o ambito das atividades do Espirito, a insuficiéncia dos esforgos
teoldgicos que associam a mulher ao Espirito simplesmente através das chamadas
caracteristicas ou tragos femininos torna-se ainda mais patente. O Espirito ¢ muito
mais do que o feminino patriarcal estereotipado: ele é, nas palavras de um dos te6logos
dos primoérdios do Cristianismo’®, “inteligente, ilimitado no poder, ilimitado na
grandeza, generoso em bondade, que o tempo ndo pode medir”’. Quando a mulher ¢é
considerada imago Dei tendo em vista {a Ruah-Sofia}, entra em foco a possibilidade
da integridade feminina além da dicotomizag@o. {Segundo a imagem da Ruah-Sofia,
sdo capacidades das mulheres} ndo apenas a presenca criadora, mas também
recriadora, ndo somente a atividade de criar e educar os filhos {e filhas} mas também
de fazer justi¢a, ndo apenas o poder de sustentar mas também de libertar, ndo apenas
o relacionamento mas também a liberdade. O que o Espirito proporciona ¢ um simbolo
de plenitude, e ndo apenas a reducdo para o primeiro aspecto desses pares
supramencionados, que tém valor em si mesmos, mas, na maioria das vezes, ¢
considerado um ideal apenas parcial da existéncia da mulher®.

Como indicamos em outro momento®!, LaCugna ¢ partidaria da utiliza¢io de expressdes

caracterizadas por ela como “iconoclasticas” ou “apofiticas”®:

seja pelo uso de termos
aparentemente contraditérios (como o ja mencionado “Utero do Pai”) ou da alternincia de
palavras masculinas e femininas na mesma frase, em uma combinagdo que ndo obedece as
normas do idioma (como, por exemplo, “o Espirito Santo, pela sabedoria que ¢é propria dela...”).

Além disso, a autora pondera:

[...] masculino e feminino sdo termos intrinsecamente relacionais. A nossa criagdo a
imagem de Deus como homem e mulher refere-se ao caracter inerentemente
relacional da nossa humanidade e da divindade, e ndo ao sexo per se. Portanto, os
termos relacionais usados in divinis, como pai ou filho, ou Espirito como Mae, devem
ser tomados para indicar a relacionalidade essencial de Deus e os diferentes modos
pelos quais essa relacionalidade pode ser expressa®’.

Tendo presente todas essas consideragdes, em alguns momentos, utilizaremos “a Ruah
Divina” como sinonimo de “o Espirito Santo”, seja para proporcionar a alternancia defendida
por LaCugna e por nds também valorizada, seja para promover, na teologia trinitaria, a
legitimidade de imagens femininas e da linguagem em feminino, como propde Johnson.

Esclarecemos ainda que, em inglés, em todo o capitulo sobre o Espirito Santo de Aquela que é,

7 A citacdo feita por Johnson ¢ de Basilio de Cesareia, em sua obra De Spiritu Sancto.

80 JOHNSON, Aquela que é, p. 220. Precisdes e corregdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 148.

81 Ver capitulo 2, segdo 2.3.3, p. 120-121.

82 «“A sufficiently apophatic use of feminine as well as masculine imagery can free the Christian community, not
only in how it imagines God but also in how it images God in the patterns of its community life” (LACUGNA,
The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 246).

8 «[...] male and female are intrinsically relational terms. Our creation in the image of God as male and female
refers to the inherently relational character of our humanity and of divinity, not to sex per se. Therefore, relational
terms used in divinis, such as father or son, or Spirit as Mother, should be taken to indicate the essential relationality
of God and indicate different modes in which that relationality can be expressed”. LACUGNA, The Baptismal
Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 246.



174

Johnson usa she/her (ela/dela), detalhe importante e significativo que se perde quando se traduz
“the Spirit” por “o Espirito”, acarretando a concordincia no masculino de todos os termos
relacionados. Para maior fidelidade a proposta da autora, privilegiaremos, portanto, traduzir

“Spirit-Sophia” como “Ruah-Sofia”.

4.3 Espirito de Deus: comunhao, liberdade, dom, amor

Assim como nos dois capitulos precedentes, corresponde-nos agora dar o terceiro passo
do método teologico feminista, propondo novas formulagdes teolodgicas, que considerem a
trajetoria da elaboracdo cristd até o momento e, a0 mesmo tempo, promovam “a igualdade da
mulher e de todos os oprimidos, numa comunidade genuina com aqueles que dominavam
anteriormente”®*. Privilegiando mais uma vez a reflexio de Catherine LaCugna e de Elizabeth
Johnson, abordaremos a caracteriza¢do do Espirito Santo como comunhdo, liberdade, dom e
amor, recorrendo, nessa tematizacao, a simbolos e imagens que possam ser associados a Ruah

Divina.

4.3.1 “A comunhio do Espirito Santo esteja com todos vos” (2Cor 13,13)

Numa provocag¢do a possiveis automatismos do pensamento teoldgico, LaCugna
questiona: “Se tanto Pai/Mae como Filho/Filha sdo infinitamente ativos e infinitamente
receptivos, por que € necessario um terceiro principio? A mutualidade requer apenas duas

~ A 3985 , - \ .
pessoas, ndo trés”*”. Algumas paginas a frente do questionamento levantado pela autora,
encontramos uma formulagao bastante acertada que poderia servir como resposta a tal pergunta.

Trata-se de uma citagdo de Christian Duquoc, mencionada por LaCugna®:

O “simbolismo trinitario” ndo so6 rejeita a imagem da contemplagdo narcisica como
ideal de perfeicdo, mas se distancia com ndo menos vigor do “face a face”
autossuficiente: ela sugere uma vida ou uma comunhdo diferenciada e aberta. O
Espirito faz ruir a possivel suficiéncia do “face a face” das duas primeiras figuras®’.

8 JOHNSON, Aquela que é, p. 56.

85 “If both Father/Mother and Son/Daughter are infinitely active and infinitely receptive, why is a third principle
needed? Mutuality requires only two persons, not three”. LACUGNA, God for Us, p. 282.

8 A mencio ¢ feita em God for Us, p. 297.

87 “La ‘symbolique trinitaire’, non seulement repousse I'image de la contemplation narcissique comme idéal de la
perfection, mais elle I’écarte non moins fortement du ‘face a face’ se suffisant a lui-méme: elle suggére une vie ou
une communion différenciée et ouverte. L’Esprit brise la suffisance possible du ‘face a face’ des deux premiéres
figures”. DUQUOC, Christian. Dieu different. Paris: Cerf, 1978, p. 121-122.



175

E dessa comunhio diferenciada e aberta que LaCugna tratarda amplamente em sua
ontologia da relacdo, respondendo — ndo tdo sinteticamente quanto Duquoc — ao
questionamento feito. Para LaCugna, o “mistério de Deus [...], revelado em Cristo e no Espirito”
é “o mistério de pessoas em comunho”®. Em sua conceitua¢do da pessoalidade, ela afirma que
a comunhdio ¢ a realizagdo plena das pessoas divinas e humanas®®. Embora a comunhio
caracterize a pessoalidade “em geral”, trata-se, a0 mesmo tempo, de um propium®® do Espirito
Santo: “A singularidade da pessoalidade do Espirito [...] reside naquilo que o Espirito faz: unir

991

tudo e todos/as com Deus por Jesus Cristo””". Antes mesmo de ser “o principio de unido entre

Deus e a criatura” e “o vinculo entre os seres humanos e, de fato, entre todas as criaturas”, “o
Espirito é a propria comunhdo, sendo, primeiramente, o eterno vinculo de amor entre Deus e
Cristo™?.

LaCugna explica que, “em uma teologia trinitdria puramente imanente”, esse propium
fica obscurecido, especialmente pela afirmacdo enfatica de que “a acdo de Deus ad extra ¢
una”®?. Nessa perspectiva, o Espirito Santo parece ser “um produto passivo do Pai e do Filho”
e sua a¢do no mundo recebe pouca — ou nenhuma — atencdo’®. Por outro lado, prossegue a
autora, quando o foco estd na oikonomia, o Espirito desponta como ativo e atuante: “A
realizacdo da comunhido (koinonia) € a obra propria do Espirito de Deus, Espirito de Jesus
Cristo™.

Em sua reflexdo, LaCugna retoma, uma e outra vez, a no¢do de que “ser pessoa” ¢ “ser
em relacdo”, € “ser pessoa em comunhao”. Por isso, a autora assevera que “uma ontologia da
relagcdo estabelece que nenhuma pessoa pode ser pensada por si mesma, separada de outras
pessoas”®. De modo particular, “¢ impossivel pensar ou falar do Espirito exceto como o

Espirito-de. O Espirito Santo ¢ o Espirito de Deus, Espirito de Cristo, Espirito da comunidade

8 LACUGNA, God for Us, p. 1.

8 LACUGNA, God for Us, p. 292.

% O termo “propium” se refere a “doutrina das apropriagdes trinitarias, ou seja, a atribuicdo a uma pessoa, de
maneira privilegiada, de uma qualidade comum as trés, mas manifestada principalmente por uma dentre as trés”
(SESBOUE, O Espirito sem rosto e sem voz, p. 61, grifos do autor).

1 “The uniqueness of the Spirit’s personhood [...] lies in what the Spirit does: uniting everyone and everything
with God through Jesus Christ”. LACUGNA, God for Us, p. 298.

92 “The Spirit is communion itself, being first of all the eternal bond of love between God and Christ; second, the
principle of union between God and creature; and third, the bond among human beings and indeed all creatures”.
LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 83, grifo nosso.

9 LACUGNA, God for Us, p. 298.

% LACUGNA, God for Us, p. 298.

95 “The achievement of communion (koinénia) is the proper work of the Spirit of God, Spirit of Jesus Christ”.
LACUGNA, God for Us, p. 298.

% «“A relational ontology establishes that no person can be thought of by himself or herself, apart from other
persons”. LACUGNA, God for Us, p. 298.



176

cristd. Ainda menos podemos coisificar a pessoa do Espirito, tentando apontar para o que o

Espirito é em ou por si mesmo/a™’.

Para expressar esse propium da Ruah Divina — que “nunca existe como um individuo,
mas somente como uma pessoa em comunhao” e que gera comunhao —, LaCugna usa uma bela

imagem: “O Espirito é sempre a pessoa ponte”®. A esse respeito, a autora comenta:

O Espirito € [...] Aquele que ¢ a unido amorosa do Gerador e do Gerado; ¢ Quem nos
admite na vida do incompreensivel e inefavel Deus; Quem supera fronteiras,
diferencas e divisoes entre todas as pessoas, divinas ou humanas; Quem une todos os
crentes sem invalidar as diferengcas nem excluir a diversidade; Quem nos leva a
comunhdo com Deus, com as outras pessoas e com todos os bens e criaturas da terra.
Nao adoramos o Espirito sozinho, mas sempre “com o Pai e o Filho”. Falar de outra
forma do Espirito nao ressalta o que ¢ distintivo sobre a pessoa e a missao do Espirito,
mas, no fim das contas, despessoaliza o Espirito, fazendo com que se destaque como
uma figura solitaria, em vez de como uma pessoa divina Gnica que nem mesmo
existiria sem o relacionamento com as outras pessoas”.

Em outra ocasido, LaCugna afirma ainda que um dos aspectos da singularidade da Ruah

2100

¢ ser “autoeclipsada™'™, ou seja, sua a¢do nao visa chamar a atengao para si, mas “conduzir as

pessoas umas as outras, levar as criaturas a unido com Deus. O Espirito ¢ o veiculo, o poder, o

17101 «¢ sempre um meio para Deus, mas nunca o fim em si mesmo”!%2. Por isso,

‘aquele pelo qua
LaCugna assevera que “a pneumatologia ndo pode ficar isolada, mas deve estar relacionada a
cristologia e a teologia trinitaria, porque o Espirito ¢ a pessoa que nos conduz a Deus por
Cristo™!%,

De modo similar, retomando elementos do pensamento de Hans Urs von Balthasar,

Maria Clara Bingemer afirma:

97 “It is impossible to think or speak of the Spirit except as the Spirit-of. The Holy Spirit is the Spirit of God, Spirit
of Christ, Spirit of the Chistian community. Even less can we reify the person of the Spirit, trying to point to what
the Spirit is in and by himself or herself”. LACUGNA, God for Us, p. 298.

%8 “The Spirit never exists as an individual but only as a person in communion. [...] The Spirit is always the bridge
person”. LACUGNA, Response to John R. Sachs, p. 43.

9 “The Spirit is [...] the One who is the loving union of Begetter and Begotten; the One who admits us into the
life of the incomprehensible, ineffable God; whom overcomes boundaries, differences, and divisions among all
persons, divine or human; who unites all believers without vitiating differences or excluding diversity; who brings
us into communion with God, with other persons and with all the goods and creatures of the earth. We do not
worship the Spirit alone, but always ‘together with Father and Son’. To speak otherwise of the Spirit does not
highlight what is distinctive about the person and mission of the Spirit, but in the end despersonalizes the Spirit by
making the Spirit stand out as a solitary figure, rather than as a unique divine person who would not even exist
apart from relationship to other persons”. LACUGNA, Response to John R. Sachs, p. 43.

100 «One aspect of the uniqueness of the Spirit (the Spirit’s propium) is to be ‘self-effacing” (LACUGNA, God
for Us, p. 362).

101« ] to lead persons to other persons, to bring creatures into union with God. The Spirit is the vehicle, the
power, the ‘that by which’”. LACUGNA, God for Us, p. 362.

102 “The Holy Spirit is always the means to God but never the end in itself”. LACUGNA, God for Us, p. 362.

103 “Pneumatology cannot stand by itself but belong together with christology and trinitarian theology, because
the Spirit is the person who leads us to God trough Christ”. LACUGNA, God for Us, p. 298.



177

[...] o Espirito ndo glorifica a si mesmo, mas ao outro: ao Verbo, a quem ensina a
chamar de “Senhor” e de quem recebe tudo que anuncia [...]; ao Pai, de quem procede
e cujo nome ensina a balbuciar, fazendo de cada pessoa uma nova criatura que ousa
dizer “Abba, Pai!”. O Espirito tudo ilumina ndo para revelar-se a si mesmo, mas “para
revelar o amor infinito entre o Pai ¢ o Filho e incorporar este amor na criagdo”!%,

Assim sendo, o Espirito Santo atua em vistas da realizacdo do Reino de Deus, que “¢
governanga em prol da comunhdo”!'®. Isso — explicita LaCugna — “implica uma reordenacio
radical da existéncia: nossas conexdes, nossas relacdes familiares, nossa adora¢ao, nossos
medos e ansiedades, nossa forma de nos relacionarmos com os outros”!%. Para alcangar tal fim,
“o Lar de Deus ¢ administrado (‘economicizado’) pelo poder do Espirito Santo de Deus”. Essa
administracdo, santamente divina, ¢ regida pela “justica, paz, caridade, amor, jubilo,
moderacgdo, gentileza, liberdade, compaixdo, reconciliacdo, santidade, humildade, sabedoria,
veracidade, e [pelos] dons da profecia, cura, discernimento de espiritos, capacidade de falar em
linguas e de interpreta-las™!'?’.

Atuando assim, a Ruah “retine em Cristo pessoas que, de outra forma, ndo se reuniriam,
tornando possivel uma verdadeira unido de coracdes e mentes, cuja base ndo reside nas
diferencas individuais — idade, género, opinides, capacidades — mas no proprio ser de Deus”!%,
Desse modo, o Espirito de Deus “realiza a unidade em meio a diversidade, uma comunhao que

abole a soliddo, mas ndo a individualidade”!®.

4.3.2 “Onde esta o Espirito do Senhor, ai esta a liberdade” (2Cor 3,17)

Tendo identificado o Espirito como artifice de comunhdo e como a propria expressao
pessoal da comunhdo divina, avangamos para um novo passo em nossa reflexdo: como conjugar
comunhao e relacionalidade com a liberdade divina? Tanto Catherine LaCugna como Elizabeth

Johnson tematizam a questao de modo similar, ainda que — como habitualmente acontece — com

104 BINGEMER, O amor escondido, p. 61.

105 “The reign of God is governance for the sake of communion”. LACUGNA, God for Us, p. 383.

106 “It entails a radical reordering of existence: our attachments, our familial relationships, our worship, our fears
and anxieties, our way of relating to others”. LACUGNA, God for Us, p. 383.

107 “God’s household is administered (economized) by the power of God’s Holy Spirit, who rules through justice,
peace, charity, love, joy, moderation, kindness, generosity, freedom, compassion, reconciliation, holiness,
humility, wisdom, truthfulness, and the gifts of prophecy, healing, discernment of spirits, speaking in tongues,
interpretation of tongues”. LACUGNA, God for Us, p. 383-384.

108 «[ ] gathers together in Christ persons who would not otherwise gather, making possible a true union of hearts
and minds, the ground of which resides not in individual differences — age, gender, opinions, abilities — but in the
very being of God”. LACUGNA, God for Us, p. 298.

109 “The Spirit accomplishes unity-amidst-diversity, a communion that abolishes solitariness but not individuality”.
LACUGNA, God for Us, p. 298.



178

énfases distintas. Suas provocacdes, sintetizadas a seguir, continuam guiando nossa elaboragao

do tema:

A liberdade divina, como a liberdade humana, ¢ alcangada na comunhao. Liberdade é
liberdade-para ou liberdade-voltada-para-outra/o. Visto que o exercicio da liberdade
requer pluralidade de pessoas, a liberdade de Deus ndo pode estar localizada na
soliddo. [...] Os movimentos do Espirito de Deus nido podem ser controlados,
domesticados ou regulados, mas a presenca do Espirito pode ser claramente observada
onde ha koinonia''°.

Pode haver um Espirito ndo relacionado, que existe num isolamento total? A historia
da teologia mostra que o conceito era e continua sendo inconcebivel. O
relacionamento ¢ intrinseco ao seu proprio ser [...]. Ao mesmo tempo que ele é
intrinsecamente relacionado, o Espirito € essencialmente livre, sopra como o vento
para onde quer e ndo [é], como se receia, tolhido ou diminuido pelo relacionamento,
mas continua sendo distintamente Espirito precisamente no, e através do,
relacionamento!!!,

Nao sendo de modo algum contraditérios ou dicotdomicos, o relacionamento e a
liberdade “realgam-se mutuamente, de forma correlata”, uma vez que os modos de atuagdo da
Ruah “mostram que o ser divino se caracteriza por uma autonomia relacional dindmica”!'2. A
esse respeito, LaCugna pondera, porém, que € necessario esclarecer a que conceito de liberdade
nos referimos ao afirmar que “o Espirito é totalmente livre”!'!®. Segundo a autora, se entendemos
liberdade como “ter uma infinita variedade de escolhas”, “total autodeterminac¢do, autonomia,
independéncia, autossuficiéncia”, ndo seria possivel confiar no Espirito Santo como gerador de
auténtica comunhdo''*. Isso porque, de acordo com essa compreensio, a Ruah seria
“caprichosa, erratica, ndo confiavel”!!>. Aparentemente, essa é a no¢do que guia algumas
comunidades cristas, como aponta, de modo um tanto quanto irénico, a autora, a0 mencionar
uma “hipotética” instituicdo que falaria em nome desse Espirito caprichoso e repartiria seus
dons apropriadamente: “Este tipo de Espirito livre exigiria uma institui¢do estavel para falar em
seu nome e dispensar o poder ¢ os dons do Espirito Santo nos lugares € nos momentos

apropriados™!!®,

110 «“Djvine freedom, like human freedom, is achieved in communion. Freedom is freedom-for or freedom-toward
another. Since the exercise of freedom requires plurality of persons, God’s freedom cannot be located in
solitariness. [...] The movements of the Spirit of God cannot be controlled, domesticated, or regulated, but the
presence of the Spirit can clearly be observed where there is koinonia”. LACUGNA, God for Us, p. 299.

T JOHNSON, Aquela que é, p. 219.

112 JOHNSON, Aquela que é, p. 219.

3 LACUGNA, God for Us, p. 298.

114 LACUGNA, God for Us, p. 298.

S LACUGNA, God for Us, p. 299.

116 «“This kind of free Spirit would require a stable institution to speak on the Spirit’s behalf, and to dispense the
power and gifts of the Holy Spirit in the appropriate places at the appropriate times”. LACUGNA, God for Us, p.
299.



179

Se, porém, liberdade significa conformidade com a natureza''’, entdo a liberdade
absoluta do Espirito de Deus significa que o Espirito ¢ totalmente consistente,
fidedigno e confiavel como Deus, isto é, como amor. O Espirito se move livremente,
mas se move sempre como Deus. O Espirito ndo pode agir sendo de um jeito divino,
visto que o Espirito é o Espirito de Deus!'®,

Tal liberdade divina, manifestada especialmente na acdo da Ruah Divina, ¢ figurada —
como destaca Johnson — “nas imagens cdsmicas que as Escrituras associam ao Espirito: o vento
que sopra, a 4gua que jorra, o fogo abrasador, a luz”!!". Para a autora, tais imagens sugerem que
“o Espirito em si foge de qualquer descri¢cdo concreta”, pois “nenhum conceito humano [pode]
envolvé-lo”'?°. Johnson recorda ainda que, embora “nenhum desses elementos [cOsmicos]
possu[a] uma forma estavel e definida, e nao [possam] ser apreendidos, mesmo assim, cada um
deles exerce um impacto definido sobre o mundo com o qual entra em contato”!?!. Assim sendo,
tais imagens geralmente sdo usadas para expressar o engajamento da Ruah Divina com a

criacdo, “{em uma} dialética de presenca e auséncia no mundo, {criando}, {habitando},

sustentando, resistindo, recriando, desafiando, guiando, libertando e completando”!??.

A esse respeito, uma interessante relacdo entre a forga desses fendmenos naturais € a
possibilidade de viver ou morrer ¢ estabelecida por Marcial Maganeiro, ao “rastrear os indicios

fenoménicos e perceptivos que estdo a origem da compreensdo semita dos ventos como

divindades”'?*:

[...] os termos ruah (hebraico-aramaico), ruha (siriaco) e ruuh (arabe) tém o habitat
proprio dos fendmenos atmosféricos médio-orientais que significavam vida ou morte
para as populagdes locais. Enquanto os povos de floresta — como na India, Africa
Central ¢ Américas — exaltam as energias da vegetacdo, dos rebanhos e dos rios
caudalosos, que os nutrem sob o raiar do Sol, os povos semitas exaltam a forca da luz
e do trovao, dos relampagos e dos vendavais, os quais se manifestam entre o deserto
e o céu. Dai a presenca desses fendmenos nas teofanias biblicas (Ex 19,16-19; 1Rs
19,11-14; S197,1-5).

Na perspectiva semita, a brisa ou a tempestade, e o frescor ou o vento torrido, incidem
diretamente nas possibilidades de chover ou de estiar, de inundar ou de secar, de
florescer ou de fenecer, de respirar ou de sufocar. Enquanto poténcias aéreas

7 LaCugna se refere aqui a uma de suas “notas da pessoalidade”, na qual afirma que “a realiza¢do da pessoalidade
¢ o cumprimento do telos da natureza” (LACUGNA, God for Us, p. 289). Ver capitulo 1, secdo 1.3.5.2 e capitulo
5, secdo 5.5.

18 “If freedom means conformity to nature, however, then the absolute freedom of the Spirit of God means that
the Spirit is altogether consistent, dependable, and trustworthy as God, that is, as love. The Spirit moves freely,
but moves always as God. The Spirit cannot act in any but a Godly way, since the Spirit is the Spirit of God”.
LACUGNA, God for Us, p. 299, grifo da autora.

119 JOHNSON, Aquela que é, p. 197.

120 JOHNSON, Aquela que é, p. 197.

121 JOHNSON, Aquela que é, p. 197.

122 JOHNSON, Aquela que é, p. 200. Precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON, She
Who Is, p. 133.

12 MACANEIRO, Para uma arqueologia do Espirito na tradi¢do semita, p. 1.



180

acompanhadas de chuva e de relampago, os ventos determinam vida ou morte e
apontam misteriosamente a Divindade Celeste que os governa'?.

Também no Novo Testamento encontramos expressoes dessa experiéncia que associa

125

as forcas cosmicas a agao do Espirito Santo'~, especialmente como fonte de vida e poder

criativo e inspirador, como vemos em alguns dos exemplos elencados por Macaneiro:

— Vento que plenifica e inspira: pleres pnéumatos (Lc 1,41; 1,67, At 2,1-4; 4,8; 4,31;
6,3-6; 7,55; 9,17; 11,24; 13,9), “cheio do Espirito”, também na terceira pessoa do
plural: “cheios do Espirito” (pléreis); [...]

— Espirito que faz nascer de novo: gheghennéménon ek tou pnéumatos (gerado pelo
Espirito) e ghennethénai andthen (nascido novamente ou do Alto), aplicados ao
mesmo sujeito (Jo 3,5-7);

— Vento impetuoso das tempestades: o Espirito vem Adsper (rumorosamente), como
um pnoes bidias (sopro potente), semelhante ao vendaval (At 2,2);

— Espirito divino sobre toda carne [que “gera” profecia): pnéumatos mou epi pasan
sarka (At 2,17; // Joel 3,1); [...]

— Espirito associado ao fogo: en pnéumati hagio kai pyri (com Espirito Santo e com
fogo), descrevendo o batismo messidnico (Lc 3,16; Mt 3,11); glossai hoséi pyros
(linguas como que de fogo), acompanhando o vento impetuoso (At 2,2);

— Espirito associado a agua: baptizon en pnéumati hagiou (“banhara” no Espirito
Santo), descrevendo o batismo messianico (Jo 1,33); potamoi ek tes koilias autou
(torrentes fluirdo do seio dele), sobre 0 Dom do Espirito da parte do Messias (Jo 7,37-
39); hydatos eis zoen (dgua para a vida eterna), metafora do Dom do Espirito (Jo 4,14);
en pnéumati pantes ebaptisthemen (no Espirito todos foram “banhados”), afirmando
o batismo dos tempos messianicos; seguido de pantes en pnéuma epotisthemen (todos
do Espirito beberam), indicando o Espirito Divino como fonte de vida nova ou plena
[1Cor 12,13]'26.

Regressando a proposta de Johnson, notamos como a autora destaca a agdo da Ruah

Divina como poténcia criadora:

Todo o universo chega a existéncia e continua existindo através do poder criador
divino, Creator Spiritus. [...] Todas as criaturas recebem a existéncia como dom livre
da acdo dela [a Ruah-Sofia], aquela que no credo niceno-constantinopolitano, ¢é
designada a doadora da vida'?’, a vivificadora!.

Por sua “fun¢ao” criadora, o Espirito esta relacionado “{ao cosmos, assim como ao

mundo humano}, as comunidades, tanto quanto aos individuos, as novas producdes da mente e

124 MACANEIRO, Para uma arqueologia do Espirito na tradi¢do semita, p. 14-15.

125 «Qs textos [do NT recebem influéncia] da pneumatologia herdada de Israel, pois, embora redigido em grego, o
Novo Testamento guarda o substrato judaico-arameu do cristianismo nascente, familiar ndo s6 ao cenario cultural
palestino, mas a Jesus e a seus primeiros discipulos em pessoa” (MACANEIRO, Para uma arqueologia do Espirito
na tradig¢@o semita, p. 8).

126 MACANEIRO, Para uma arqueologia do Espirito na tradi¢do semita, p. 8-9.

127 No original em inglés, Johnson usa a mesma expressio do Credo: “giver of life”, que ¢ de género neutro
(JOHNSON, She Who Is, p. 134).

128 JOHNSON, Aquela que é, p. 200.



181

do espirito, bem como a uma nova vida biolégica”!*. Como explicita também LaCugna, “o

Espirito ¢ a liberdade de Deus, permeando, animando, vivificando, incorporando, filiando,

enxertando, levando a criatura a consumagio, por amor”!%,

Para bem abordar a questao da liberdade do Espirito, ha que se considerar, no entanto,

outro aspecto: “dentro da tradicdo da fé judaica e crista, confessa-se a presenga salvifica do

2131

Espirito no mundo em conflitos”!. E na realidade permeada por ambiguidades que a Ruah

Divina opera:

Quer seja o Espirito descrito como o calor e a luz vinda do sol, a 4gua vivificante que
vem da fonte ou a flor carregada de sementes que procede da raiz, o que realmente
estamos {expressando} ¢ o Deus que vem e que passa entre ndés com o seu poder
vivificante que sustenta, renova e liberta, no meio das lutas da historia'*2,

Por isso, a mesma Ruah que conduziu Jesus ao deserto para ser tentado e o sustentou

em suas batalhas (Mt 4,1ss) continua despertando e animando “uma luta {modesta e mesmo}

corajosa contra os principados e as poténcias que esmagam e oprimem”!**:

O poder renovador do Espirito manifesta-se [...], na historia, na formagao da praxis da
liberdade, nas multiplas formas de luta do povo em prol de situagdes mais pacificas e
de equidade, entre as quais um exemplo marcante ¢ a luta da mulher contra o sexismo.
[...] Inspirando a denuncia contra o mal, o aniincio da boa-nova da libertagdo e os
esforgos corajosos de resisténcia e de {criatividade para levar tudo isso a realizacao},
a presenga renovadora {da Ruah-Sofia} sempre se mostra afetuosa para com as suas
amadas criaturas que sofrem os maleficios que a sociedade lhes impde, e age para
libertar os oprimidos ¢ os opressores dos sistemas distorcidos que destroem a
humanidade de uns e de outros, indistintamente. Como a dona-de-casa que prepara o
péo, ela continua misturando o fermento da bondade e da verdade, da justica e da paz,
para preparar a massa do mundo até que todo o pdo {seja fermentado} (Mt 13,33)"34.

O Espirito Santo — que, como mencionamos, ¢ livre segundo o modo divino — atua no
mundo, na histéria, na criagdo, comunicando e gerando liberdade, pois “onde esta o Espirito do

Senhor, ai esta a liberdade” (2Cor 3,17). A Ruah Divina &, portanto, “inclinad[a] a libertar os

129 JOHNSON, Aquela que é, p. 200. Corregdes e precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 133-134.

130 “The Spirit is the freedom of God permeating, animating, quickening, incorporating, affiliating, engrafting,
consummating the creature out of love”. LACUGNA, God for Us, p. 299.

31 JOHNSON, Aquela que é, p. 191.

132 JOHNSON, Aquela que é, p. 191. Precisio na traducio, indicada entre chaves, a partir de: JOHNSON, She Who
Is, p. 127.

133 JOHNSON, Aquela que é, p. 204. Precisio na traducio, indicada entre chaves, a partir de: JOHNSON, She Who
Is, p. 137.

134 JOHNSON, Aquela que é, p. 204-205. Corregdes e precisdes na traducio, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 137.



182

cativos, em vez de manté-los presos, propens[a] a favorecer a promocao da vida em lugar de
abafa-1a”!33,

Apesar do sofrimento e das injustigas que proliferam no mundo, “sem cessar, nasce uma
nova esperanga”, esperanga contra toda esperanga, animada pela Ruah que configura o mundo
rumo a seu fim ultimo: a libertacio em Deus!*®. Remetendo a diversos textos biblicos a esse
respeito, Johnson destaca a obra de recriagdo, realizada pelo Espirito Santo e simbolizada na

imagem descrita em Ap 21,3-5:

Nisto ouvi uma voz forte que, do trono, dizia: Eis a tenda de Deus com os homens.
Ele habitard com eles; eles serdo o seu povo; e ele, Deus-com-eles, serd o seu Deus.
Ele enxugara toda lagrima dos seus olhos, pois nunca mais havera morte, nem luto,
nem clamor, e nem dor havera mais. Sim! As coisas antigas se foram! [...] Eis que eu
faco novas todas as coisas!

A Ruah ¢ a “agente desta renovagdo, e vem constituir a sua morada entre os povos. Num
gesto de incrivel ternura, [...] ela enxugara toda lagrima que verte dos olhos”!*’”. Assim, nesse
processo de transformacao, “durante o conflito da histéria que ainda perdura, cada {por¢do} de
renovagdo que transparece através da praxis de liberdade ¢ uma antecipacao fragmentada da

vitoria do Espirito {que vai modelando a} criagdio para {que seja} nova criagdo”!3®,

4.3.3 “A casa inteira ficou cheia do perfume” (Jo 12,3)

Tradicionalmente, na teologia cristd, o Espirito Santo ¢ compreendido como o Dom de
Deus por exceléncia. Poderiamos dizer, inclusive, que esse dom, em pessoa, se revela na pessoa
do Espirito. Ou ainda, como afirma Congar, retomando o pensamento de Agostinho: “o que nos
é concedido no Espirito é o proprio Deus hipostasiado em Dom”!*°. Por sua vez, articulando a
acdo livre da Ruah — tematizada acima — ¢ sua manifestagdo como dom, Johnson assim se

expressa:

Humanamente falando um dom auténtico é dado livremente por puro amor, ¢ ndo por
necessidade; o {seu} recebimento ¢ ocasido de gratiddo e de alegria. {Na} liberdade
divina de estar presente {para} todas as criaturas, transmitindo-lhes o poder de nascer
€ renascer em meio as estruturas antagonicas, o Espirito ¢ inteligivel como primeiro
dom, {livremente doado e dando-se}. {Seu amor no mundo ¢é gracioso} e convidativo,

135 JOHNSON, Aquela que é, p. 218.

136 JOHNSON, Aquela que é, p. 206.

137 JOHNSON, Aquela que é, p. 206.

138 JOHNSON, Aquela que é, p. 206-207. Corregdes e precisdes na traducdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 138-139.

139 CONGAR, Yves. O rio da vida (Ap 22,1) corre no Oriente e no Ocidente. Sao Paulo: Paulinas, 2005, p. 202.



183

nunca constrange nem usa de violéncia, mas, {respeitosamente}, apela para a
liberdade humana, como convém a um dom'#.

A doagdo do Espirito estd intrinsecamente associada a gratuidade, ja que “¢é proprio da

natureza do dom néo ser devido”!#!

. A mengdo da gratuidade unida ao dom nos evoca uma
pericope do Evangelho de Jodo, na qual poderiamos ver uma imagem da Ruah Divina. Trata-
se da cena conhecida como “a un¢do de Betania”, narrada em Jo 12,1-12. Interessa-nos aqui
especialmente os versiculos 3 a 8'4.

Naquela ocasido, Maria ungiu os pés de Jesus, derramando sobre eles uma quantidade
desproporcional de um perfume muito caro. Os supostos excessos do gesto de Maria sdo
interpretados como um transbordamento de um dom, gratuitamente oferecido ao mestre e
amigo. Derramado como o Espirito (Rm 5,5), o perfume repercute ndo apenas em Jesus — que
acolhe o dom e o valoriza relacionando-o a seu mistério pascal —, mas também em todas/os
as/os que estdo na casa, que ficou inteiramente tomada pelo “perfume do balsamo” (Jo 12,3).

2143 e tomamos a Casa — em

Se regressamos a nossa proposta apresentada no capitulo
que vivemos, nos movemos e existimos (At 17,28) — como imagem figurativa de Deus (Pai),
poderemos, entdo, perceber no dom gratuito daquela mulher, discipula e amiga de Jesus, uma
manifestacdo simbolica do Espirito Santo. Assim como ¢ Vento impetuoso que enche toda a
Casa (At 2,2), fazendo com que todos/as fiquem repletos/as do Espirito (At 2,4), a Ruah Divina
também ¢ Perfume que enche toda a Casa e inspira o dom de si de cristas e cristdos como “bom
odor de Cristo” (2Cor 2,15).

Na variedade de metaforas e imagens, podemos nos aproximar melhor do que realmente
significa afirmar que o Espirito Santo ¢ o Dom de Deus. “Em razdo das experiéncias
multiformes que intermedeiam o mistério de Deus que sempre esta presente, a linguagem em
relacdo ao Espirito rompe continuamente as barreiras da codificagao concisa ou de uma tnica

metafora”**. Para ilustrar tal afirmacfo, Johnson recorre a “uma infinidade de metaforas”,

propostas pela tedloga medieval Hildegard von Bingen!#’:

140 JOHNSON, Aquela que é, p. 212. Corre¢des e precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 143.

141 JOHNSON, Aquela que é, p. 214.

142 “Entdo Maria, tendo tomado uma libra de um perfume de nardo puro, muito caro, ungiu os pés de Jesus e os
enxugou com os cabelos; e a casa inteira ficou cheia do perfume do balsamo. Disse, entdo, Judas Iscariotes, um de
seus discipulos, aquele que o entregaria: ‘Por que ndo se vendeu este perfume por trezentos denarios para da-los
aos pobres?’ Ele disse isso, ndo porque se preocupasse com os pobres, mas porque era ladrdo e, tendo a bolsa
comum, roubava o que ai era posto. Disse entdo Jesus: ‘Deixa-a; ela conservou esse perfume para o dia da minha
sepultura! Pois sempre tereis pobres convosco: mas a mim nem sempre tereis’” (Jo 12,3-8).

193 Ver capitulo 2, segdo 2.3.4.

144 JOHNSON, Aquela que é, p. 191-192.

145 JOHNSON, Aquela que é, p. 192.



184

[A Sofia], escreve ela, ¢ a vida da vida de todas as criaturas, a maneira como tudo ¢é
penetrado com conexdo e com relacionamento, um fogo abrasador que ilumina,
acende, inflama e brilha nos cora¢des, um guia em meio a neblina; um balsamo para
as feridas; uma serenidade irradiante; uma fonte transbordante que transborda as aguas
para todos os lados. Ela ¢ vida, movimento, cor, brilho, tranquilidade restauradora em
meio ao ruido ensurdecedor. O seu poder torna novamente verdes as hastes e as almas
ressequidas, com a seiva de vida que transmite. Ela unifica, absolve, fortalece, cura,
congrega os que estdo desconcertados, busca os que estdo perdidos. Ela derrama a
seiva da contricdo nos cora¢des empedernidos. Ela executa uma musica na alma, e,
ela mesma, ¢ melodia de louvor e de jubilo. Ela desperta uma esperanga poderosa e
sopra para todos os lados os ventos da renovagdo entre as criaturas'4°,

Também LaCugna utiliza uma expressao sugestiva — “€xtase de Deus” — para falar do

Espirito Santo como Dom'*’

. Retomando uma citacao do te6logo Christian Duquoc, ela afirma:
“O Espirito Santo ¢ Deus alcancando o mundo, o éxtase de Deus, a ponte entre Deus e o
mundo”'*®. Como dom ofertado, a Ruah Divina é abertura ao diferente, é saida constante de

Deus de si em direcdo a outras/os, como explicita Duquoc:

A Tradicao crista reconheceu nele [no Espirito] um papel criativo e dindmico: nesse
sentido, ¢ Ele quem suscita outras diferencas. Ele ¢ a abertura da comunhéo divina ao
que nio é divino. E a morada de Deus onde Deus esta, de algum modo, “fora de si”.
[...] Ele é o “éxtase” de Deus em dire¢do ao seu “outro”: a criatura'.

Segundo LaCugna, “éxtase nada mais ¢ do que uma metéafora para expressar o carater
inerentemente fecundo e dindmico de todas as pessoas divinas e humanas, que se encontram e
se unem na gléria”!>°. Porém, mais uma vez, hd um “modo tnico” — pessoal, hipostatico — da
Ruah Divina ser “o éxtase de Deus”: na saida de si, “o Espirito realiza a verdadeira comunhao
entre Deus e a criatura”!>!,

O divino movimento extatico, que alcanca as criaturas na “inabita¢do do Espirito em
nossos coragdes”, repercute em nossa humanidade, provocando também um éxtase, que se

traduz em louvor e adoracdo!>. Por isso, “o Espirito, tal qual Deus — como Deus — ndo é o

objeto do nosso escrutinio, mas Aquele em quem somos criados/as e redimidos/as; Aquele em

146 JOHNSON, Aquela que é, p. 192, grifos da autora. Johnson retoma metéaforas da obra Scivias, de Hildegard
von Bingen, fazendo uma tradugao livre e propria delas.

147 Essa concepgdo esta relacionada com a segunda das “notas da pessoalidade”, elaboradas por LaCugna. A esse
respeito, ver capitulo 5, se¢do 5.5.

148 “The Holy Spirit is God’s outreach toward the world, God’s ecstasis, the bridge between God and the world”.
LACUGNA, God for Us, p. 297.

149 «Ia Tradition chrétienne lui a reconnu un role créateur et dynamique : il est en ce sens Celui qui suscite d’autres
différences. Il est I’ouverture de la communion divine a ce qui n’est pas divin. Il est ’habitation de Dieu la ou Dieu
est en quelque sorte ‘hors lui-mém’. [...] Il est ‘I’extase’ de Dieu vers son ‘autre’: la créature”. DUQUOC, Dieu
different, p. 122.

150 “Bcstasy is really nothing more than a metaphor to express the inherently fruitful and dynamic character of all
persons divine and human, who meet and unite in glory”. LACUGNA, God for Us, p. 355.

BILACUGNA, God for Us, p. 355.

152 GROPPE, From God for Us to Living in the Spirit of God, the Spirit of Christ, p. 345.



185

99153

quem oferecemos louvor, lamentacdo e glorificagdo a Deus”””. Recordamos que, para

LaCugna, o louvor e a adoragio sdo expressdes doxoldgicas'>* e a doxologia ¢ um modo de

99155

vida “mais abrangente do que palavras de louvor”'>°, pois “vidas generosamente a servico

também glorificam a Deus”!'*%; “tudo o que promove a plenitude da humanidade, que constroi

relacionamentos baseados na caridade e na compaixdo, glorifica a Deus”!"’.

Todas essas consideragdes a respeito do €xtase divino, manifestado no Dom do Espirito,
tem, na perspectiva de LaCugna, implica¢des também para a compreensao da pneumatologia:
“Visto que o Espirito ¢ Aquele que torna possivel a nossa unido com Deus por Cristo, a
pneumatologia ¢ a teologia do €xtase divino que encontra a resposta humana extatica a Deus: a

vida de gracga e louvor”!®,

4.3.4 “O amor de Deus foi derramado... pelo Espirito Santo que nos foi dado” (Rm 5,5)

Em nosso itinerdrio, retomamos algumas expressoes teologicas classicas referidas ao
Espirito Santo — tais como comunhao, liberdade e dom — e recorremos também a outro termo
significativo, embora menos usual: €xtase. Finalizando este capitulo, discorreremos ainda sobre
o Espirito Santo como “amor de Deus”. O significado do termo “amor” sera iluminado por seus
diversos modos de vivéncia e expressdo humano-divinas. Iniciamos com uma sintese proposta

por Elizabeth Johnson:

Deus ¢ Amor, e isso € tdo profundo, que o amor pode ser designado como a propria
esséncia divina. O amor divino ¢ semelhante a0 amor humano no sentido em que ¢
uma forca unificadora que liga os seres, fazendo com que os que se amam se sintam
atraidos uns para os outros e lhes desej[e]m todo o bem. Entretanto, ao contrario do
amor humano que ¢ uma resposta a bondade que ja esta presente, o amor de Deus cria
a bondade, tornando as criaturas amaveis. Por isso, embora o amor caracterize Deus
como um todo, ele é, a0 mesmo tempo, um termo essencialmente adequado para essa
forma distinta da subsisténcia divina que esta realmente presente e atuante no mundo
e que as pessoas chamam de Espirito'°.

153 “The Spirit, like God — as God — is not the object of our scrutiny but the One in whom we are created and
redeemed — the One in whom we offer praise, lamentation, and glorification to God”. GROPPE, From God for Us
to Living in the Spirit of God, the Spirit of Christ, p. 345.

134 Ver capitulo 1, se¢do 1.3.3.

135 LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 11.

156 LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 11.

ST LACUGNA, God for Us, p. 343.

158 “Since the Spirit is the One who makes possible our union with God through Christ, pneumatology is the
theology of divine ecstasy where it encounters the human ecstatic response to God: the life of grace and praise”.
LACUGNA, God for Us, p. 355-356.

159 JOHNSON, Aquela que é, p. 211.



186

Na carta aos Romanos, Paulo afirma que “o amor de Deus foi derramado em nossos
coragdes pelo Espirito Santo que nos foi dado” (Rm 5,5). Derramado como o perfume
abundante que enche toda a Casa, ou como a chuva e a neve que “descem do céu e para 1a ndo
voltam sem terem regado a terra” — que ¢ a humanidade e também a criacdo inteira — “tornando-
a fecunda e fazendo-a germinar” (Is 55,10), o Espirito Santo ¢ amor com que o Pai ama o Filho,
amor que estd também em nos (Jo 17,36), suscitando e sustentando a capacidade humana de

amar como somos amadas/os (Jo 13,34-35).

Falar do Espirito como do poder do qual {procede} o amor mutuo tem uma afinidade
muito grande com o modelo do relacionamento mais prezado pelo pensamento
feminista. O amor ¢ a for¢ca motriz da vida, o que impele tudo quanto existe {em
diregdo a tudo quanto existe}. Quando o amor ¢é reciproco, indica respeito, apreco e
um elo que destrdi o potencial de dominio inerente {as} diferencas concretas das
pessoas. [...] Como dindmica criativa do amor mutuo, o Espirito move vitalmente,
atrai, impele, une ¢ estabelece uma solidariedade de reciprocidade!'®.

No entanto, esse modo de falar sobre o Espirito, que “tem um [grande] potencial de
contribuir para o tratado feminista em relagdo a Deus”, “precisa ser apropriado com critério

para uma verdadeira libertagdo da linguagem”, pois também aqui ha perigos de manipulacao

99161

com o fim de “legitimar as estruturas patriarcais” ®". Johnson assim descreve o risco a ser

identificado e, consequentemente, evitado:

[...] uma dificuldade inata em relagdo ao conceito de procedéncia situa-se no status
secundario as vezes atribuido a uma coisa que procede de outra. Se o Espirito procede
do Pai, como confessa o Oriente, ou do Pai e do Filho, como se acredita no Ocidente,
de qualquer forma, a metafora da procedéncia, como ¢ empregada na linguagem
humana, implica numa prioridade da origem da processdo, uma vez que aquilo que
procede inevitavelmente “vem depois”, seja cronologica ou ontologicamente. Toda
vez que a mente sucumbe a propria tentacdo perene de literalizar, esta linguagem
implicitamente leva a subordinacgéo do Espirito a primeira e/ou a segunda pessoa. Ora,
se o Espirito ¢ visualizado em metaforas femininas e associado a mulher a
subordina¢io da mulher é refor¢ada de modo consideravel'®%.

A autora reconhece que essa rela¢do entre procedéncia e subordinacdo e/ou inferioridade
ndo faz parte da ortodoxia teoldgica: “a doutrina classica da Trindade sempre insistiu em que
todas as trés pessoas divinas sdo coeternas e igualmente divinas”'®. Essa no¢do equivocada

surge, no entanto, com alguma frequéncia no imaginario cristdo, sendo mais um exemplo do

160 JOHNSON, Aquela que é, p. 213. Corregdes e precisdes na traducio, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 143.

161 JOHNSON, Aquela que é, p. 213.

162 JOHNSON, Aquela que é, p. 213.

163 JOHNSON, Aquela que é, p. 213.



187

que Rahner qualifica “como profissdo de fé ortodoxa” que se traduz, na pratica, em uma
compreensio religiosa heterodoxa'®*.

Para combater essa visdo equivocada da procedéncia do Espirito Santo, Johnson
assinala: “o modelo do amor que procede ¢ apenas parcial”, sendo necessaria uma restauragao
critica, “a fim de assegurar que a linguagem em rela¢do ao Espirito [...] seja libertadora™!%’.
Essa restauragdo pode ser adequadamente realizada se tomamos outros modos de expressao do
amor, tais como a amizade e a irmandade.

Retomando a imagem biblica da Sabedoria como quem suscita amigas/os de Deus e
entendendo a Sofia Divina como imagem simbolica do Espirito Santo, Johnson sugere: “Dada
a experiéncia de que ‘em cada geracdo ela passa {pelas} almas santas e faz delas amigas de
Deus, e profetas’ (Sb 7,27), a propria {Ruah-Sofia} também pode ser designada amiga, uma
variante particularmente fascinante do amor e do dom mais absoluto”!¢. Para desenvolver essa
proposta, a autora recorre a reflexdo de Sallie McFague, quando ela “demonstra [...] que a
amizade (@iMa) € o relacionamento mais livre que se conhece para os seres humanos
adultos”!%”. Conforme descreve McFague, a amizade, quando vivida como uma genuina relagio
de paridade, “se caracteriza por uma conflanca e uma responsabilidade mutua, pela

{assimilacdo} dos interesses comuns e pela inclusividade para com os outros”'®. Tendo isso

presente, Johnson conclui:

O que ¢é relevante, ao se falar do Espirito neste modelo, ¢ que a amizade acarreta uma
reciprocidade de relacionamento que existe independentemente da posicdo que
alguém ocupa na ordem social, tornando possivel a superagdo das barreiras de raca,
sexo, classe e até mesmo de natureza. Uma vez que {a Ruah-Sofia ndo somente} torna
os seres humanos amigos de Deus, mas ela mesma age como amiga em relagdo ao
mundo, ela pode ser corretamente designada amiga por exceléncia. Em sua amizade,
os seres humanos podem conscientizar-se de que jamais estdo sozinhos em meio as
suas ansiedades pessoais e que invadem o mundo, mas amparados e revigorados pela
{compaixdo graciosa} e pela poderosa simpatia, {que lhes s3o igualmente
dirigidas}'®.

164 RAHNER, El Dios Trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la salvacion, p. 361-362.
Em seu texto, Rahner se refere a relacdo entre a fé trinitaria professada e o monoteismo pratico da experiéncia
religiosa cristd da maioria das/os cristas/aos.

165 JOHNSON, Aquela que é, p. 213-214.

166 JOHNSON, Aquela que é, p. 215. Corregdo na traducio, indicada entre chaves, a partir de: JOHNSON, She
Who Is, p. 144.

167 JOHNSON, Aquela que é, p. 215-216.

168 JOHNSON, Aquela que é, p. 216. Precisdo na traducio, indicada entre chaves, a partir de: JOHNSON, She Who
Is, p. 145.

169 JOHNSON, Agquela que é, p. 216. Corregdes e precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 145.



188

Poderiamos também identificar uma analogia entre a imagem da Ruah como amiga e a
compreensao joanina do “outro Paraclito” (Jo 14,16). Enviado por Jesus “de junto do Pai” (Jo
15,26), o Espirito ¢ Defensor, Consolador, “atestador” e guia da Verdade, capaz de recordar os
ensinamentos de Jesus, sendo Presenga fiel e constante para quem poderia sentir-se 6rfa/ao (Jo
14,15-18; 14,26; 16,4-7; 16,13). Todas essas caracteristicas sdo expressoes de auténtica
amizade.

Johnson propde ainda, como possivel simbolo do Espirito Santo, outro modo de amor,
que, a principio, pode causar certo estranhamento por ser um tanto quanto inusitado. Trata-se
do amor entre irmas/aos. Privilegiando como usualmente a simbologia feminina, a autora

afirma:

A experiéncia da{s} mulher{es} de ser irma, tanto no ambiente {familiar} como no
circulo {de amizades}, tdo enfatizada na valorizacdo feminista do relacionamento
da{s} mulher{es} com {as suas} semelhantes, tem o potencial de especificar ainda
mais o modelo de {amizade}. Na melhor das hipéteses'’’, o relacionamento de irma
¢ o de solidariedade a nivel de igualdade, baseada no fato de terem muita coisa em
comum, tanto em termos de heranca como em termos de objetivos. {Entre} aquelas
que sdo irmds entre si, o relacionamento pode ser confortavel e desafiador,
alternadamente, porém sempre reciproco e profundamente amparador. Neste sentido,
{a Ruah-Sofia}, como amor, dom e amig{a} do mundo, pode ser designad{a} em
metéforas {de irmandade}'”".

Johnson sugere, assim, que a Ruah de Deus seja também designada como Irma, como
fonte de reciprocidade, amparo e solidariedade a ser vivida entre aquelas/es que possuem entre
si “muita coisa em comum”, destacando-se ai a “heranga”. Como apontamos no capitulo 3'7,
a irmandade universal faz parte da heranca de Deus, partilhada por Cristo (Rm §,16-17),
Primogénito entre muitas/os irmas/aos (Rm 8,29). A essa consideragdo, acrescentamos aqui a
imagem da Ruah Divina como promotora dessa irmandade.

Finalmente, ainda com Johnson, retomamos o caminho percorrido nesta secdo,
apontando para os frutos da a¢do do Espirito Santo em vistas a um projeto humano de realizagao

plena:

A linguagem em relagdo ao Espirito, {com a nomenclatura do} amor procedente, amor
mutuo, dom oferecido livremente e {com as} imagens d{a} amig{a}, da irma, mae e
avo, indica {um projeto} para a vida humana: nés somos amados para também

170 Johnson ndo discorre sobre as possiveis rupturas no relacionamento entre irms (seja de sangue, seja por outros
tipos de lacos). Se pensarmos nos relatos biblicos das origens (considerando como tal o livro do Génesis como um
todo), encontraremos, na relagdo entre Raquel e Lia, um exemplo desta também habitual experiéncia humana (Gn
29,1-30,24).

71 JOHNSON, Aquela que é, p. 216. Corregdes e precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 145.

172 Ver capitulo 3, segdo 3.3.4.



189

amarmos; recebemos os dons para também nos doarmos; {somos} tratados como
amigos para nos portarmos em relagdo ao mundo como irmds e irmaos numa amizade
que redime e liberta'”>,

A Ruah Divina, que “¢ Deus alcangando a criatura, ¢ também o acesso de volta para
Deus (Ef2,18)”!7* atua em nés para que esse projeto se realize. Como veremos mais adiante'’,
“o Espirito deifica os seres humanos, torna-os santos, liberta-os do pecado, [...] conforma-os
com a pessoa de Cristo”!”®. O Espirito Santo ¢ ainda quem “nos incorpora na propria vida de
Deus, no mistério da perichorésis”'”’, que — juntamente com a pessoalidade — sera agora, no

capitulo que se segue, objeto de nossa reflexdo sistematica.

173 JOHNSON, Agquela que é, p. 217. Corregdes e precisdes na tradugdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 146.

174 “The Holy Spirit is God’s outreach to the creature, and also the way back to God (Eph. 2:18)”. LACUGNA,
God for Us, p. 297.

175 Ver capitulo 7, se¢do 7.3.

176 “The Spirit deifies human beings, makes them holy, set them free from sin, [...] conforms them to the person of
Christ”. LACUGNA, God for Us, p. 297.

177 “The Holy Spirit incorporates us into the very life of God, into the mystery of perichorésis”. LACUGNA, God
for Us, p. 298.



190



191

5 DEUS TRIUNO: PARA NOS, EM NOS, POR NOS, ENTRE NOS, ALEM DE NOS

Retornamos, neste capitulo, a ontologia da relagdo, retomando e desenvolvendo
elementos enunciados sucintamente no capitulo 1, bem como apresentando novos aspectos da
teologia de LaCugna. Analisaremos e discutiremos ainda algumas criticas feitas ao seu
pensamento. Ao final desta exposicao, a luz da “ontologia da relacao” elaborada por nossa
autora, indicaremos elementos de uma teologia trinitaria com énfase na relacionalidade e na
pericorese, complementando o que antes propusemos, especialmente nas tltimas se¢des dos
capitulos 2 a 4!,

Introduzindo-nos, portanto, na temadtica a ser desenvolvida, recordamos que, segundo
LaCugna, “a doutrina da Trindade afirma que a ‘esséncia’ de Deus ¢ relacional, [...] que Deus
existe como pessoas diversas unidas numa comunhdo de liberdade, amor e conhecimento™.
Sendo assim, “a teologia trinitaria €, por exceléncia, uma teologia da relagdo: Deus conosco,
nés com Deus, nds uns/umas com os/as outros/as’™. E, por isso, um dos pontos centrais da
doutrina cristd sobre Deus deve ser “o encontro entre as pessoas divinas e as pessoas humanas

994

na economia de reden¢do’”. E pautada firmemente por essas convic¢des que LaCugna propoe

sua “ontologia da relacao”.

5.1 Um modelo trinitario quiastico

“A unidade essencial entre oikonomia e theologia como marco referencial fundamental

3 ¢, como mencionamos em diversas circunstancias, a base de todo o

para a teologia trinitaria”
pensamento de LaCugna. E essa unidade que norteia suas opgdes teoldgicas e determina o que
ela abordara com maior ou menor interesse e/ou detalhamento no desenvolvimento da ontologia
da relagcdo. Em sua elaboragdo, uma das intengdes principais da autora ¢ manter-se fiel ao que

considera um principio basico: “a teologia ¢ inseparavel da soteriologia, e vice-versa”®.

!'Ver capitulo 2, segdo 2.3.4; capitulo 3, segdo 3.3.4; capitulo 4, secdes 4.3.3 ¢ 4.3.4.

2 “The doctrine of the Trinity affirms that the ‘essence’ of God is relational, [...] that God exists as diverse persons
united in a communion of freedom, love, and knowledge”. LACUGNA, God for us, p. 243.

3 ¢[...] trinitarian theology is par excellence a theology of relationship: God to us, we to God, we to each other”.
LACUGNA, God for us, p. 243.

4 «[...] the encounter between divine and human persons in the economy of redemption”. LACUGNA, God for us,
p. 243.

5 “[...] the essential unity between oikonomia and theologia as the fundamental framework for trinitarian
theology”. LACUGNA, God for Us, p. 211.

® “The basic principle may be stated simply: Theology is inseparable from soteriology, and vice versa”.
LACUGNA, God for Us, p. 211.



192

Conforme indicamos no capitulo 1 desta pesquisa’, LaCugna toma o axioma de Karl

8

Rahner — “A Trindade econdmica ¢ a Trindade imanente, e vice-versa”® — como ponto de partida

de sua reflexdo. A autora ressalta: “A ideia de que Deus se autocomunica ¢ a premissa essencial

999

tanto da teologia de Karl Rahner quanto de uma teologia revitalizada sobre Deus™. E ¢ nessa

revitalizagao que LaCugna insere sua proposta. Além disso, ela valoriza o modo como o axioma
do autor alemao “reafirma a unidade basica do empreendimento teologico e elimina, de uma
vez por todas, a compartimentalizacio de temas teologicos em tratados separados”'?. Por isso,

em sintonia com Rahner, explicita:

No cerne da doutrina cristd de Deus, [ha] duas afirmagdes: Deus se entregou a nds em
Jesus Cristo e no Espirito, e esta autorrevelagdo ou autocomunicacio ¢ nada menos
do que o que Deus ¢ como Deus. A criacgdo, a reden¢do e a consumagao estdo, assim,
ancoradas na eternidade de Deus!!.

O Deus de Jesus Cristo a quem chegamos a conhecer no Espirito é o Deus eterno,
livre e absolutamente misterioso, que existe como o mistério do amor e¢ da
comunhio'?.

Porém, embora considere o axioma rahneriano como um “s6lido ponto de partida” para
a teologia trinitaria, LaCugna se distancia das formulagdes teologicas rahnerianas — como

detalhamos, igualmente, no primeiro capitulo'®. Reafirmando que “o Deus que nos ¢ revelado

nas modalidades da graga e da redengiio ndio é outro sendo quem Deus realmente ¢”'* e que, ao

mesmo tempo, “a presenca de Deus para nds ndo exaure, sem mais, o mistério absoluto de

»15

Deus”"”, a autora opta por uma reformulagdo significativa no modo de expressar “a unidade

essencial entre o mistério de salvacdo e o mistério de Deus”'¢:

Nao ha uma Trindade econdmica nem uma Trindade imanente; ha unicamente a
oikonomia como realizagdo concreta do mistério da theologia no tempo, espaco,

7 Ver capitulo 1, secdo 1.3.4.

8 RAHNER, El Dios Trino como principio y fundamento transcendente de la historia de la salvacion, p. 370.

9 “The idea that God is self-communicating is the essential premise both of Karl Rahner’s theology and of a
revitalized theology of God”. LACUGNA, God for Us, p. 230.

10 «[...] reaffirms the basic unity of the theological enterprise, and removes once and for all the
compartmentalization of theological themes into separate treatises”. LACUGNA, God for Us, p. 231.

11 “At the heart of the Christian doctrine of God were two affirmations: God has given Godself to us in Jesus Christ
and the Spirit, and this self-revelation or self-communication is nothing less than what God is as God. Creation,
redemption and consummation are thus anchored in God’s eternity”. LACUGNA, God for Us, p. 209.

12 “The God of Jesus Christ whom we come to know in the Spirit is the eternal, free, absolutely mysterious God
who exists as the mystery of love and communion”. LACUGNA, God for Us, p. 211, grifo da autora.

13 Ver capitulo 1, secdo 1.3.4.

14 “God who is revealed to us in the modalities of grace and redemption is none other than who God really is”.
LACUGNA, God for Us, p. 228.

15 “God’s presence to us does not exhaust without remainder the absolute mystery of God”. LACUGNA, God for
Us, p. 228.

16 LACUGNA, God for Us, p. 232.



193

historia e personalidade. [...] Oikonomia ndo ¢ a Trindade ad extra, mas o plano inteiro
de Deus que vai da criacdo a consumacgdo, no qual Deus e todas as criaturas s@o
destinados a existirem juntos no mistério de amor e comunhdo. Similarmente,
theologia ndo ¢ a Trindade in se, ¢, muito mais modesta e simplesmente, o mistério
de Deus!’.

A partir dai, LaCugna avanca em sua elaboragdo, propondo explicitamente o abandono
do que ela nomeia como “fixacdo autodestrutiva no ‘Deus in se’”'®. Ao contrario, na teologia
trinitaria, deveriamos “estar satisfeitos/as em contemplar o mistério da acao de Deus na criagao,
na personalidade e na histéria humanas, ja que ¢ ai na economia, e ndo em outro lugar, que a
‘esséncia’ de Deus ¢ revelada™®. Uma (possivel) teologia da Trindade imanente ndo seria,
entdo, “uma analise do que estd ‘dentro’ de Deus, mas um caminho para pensar e falar sobre a
estrutura ou os parametros da autoexpressio de Deus na historia de salvacdo”?’.

E, a partir dessas ponderacdes, que LaCugna propde um modelo quiastico, inspirado no
esquema de emanacao e retorno (exitus e reditus), formulado inicialmente pelo neoplatonismo
e, posteriormente, reapropriado no contexto cristio com a formulagio “a Patre ad Patrem™'.

Como expusemos no capitulo 1, LaCugna apresenta uma figura — que repetimos abaixo®? — para

explicitar visualmente seu modelo trinitario.

God (Father) God (Father)
Jesus Christ Jesus Christ

Holy Spirit Holy Spirit

world

Nela, expressa-se que ha “um tnico e extatico movimento de Deus para fora, pelo qual

todas as coisas se originam de Deus por Cristo no poder do Espirito Santo, e todas as coisas sao

trazidas a unido com Deus e retornam a Deus”?.

17 “There is neither an economic nor an immanent Trinity; there is only the oikonomia that is the concrete
realization of the mystery of theologia in time, space, history and personality. [...] Oikonomia is not the Trinity
ad extra but the comprehensive plan of God reaching from creation to consummation, in which God and all
creatures are destined to exist together in the mystery of love and communion. Similarly, theologia is not the
Trinity in se, much more modestly and simply, the mystery of God”. LACUGNA, God for us, p. 224.

8 LACUGNA, God for us, p. 225.

19°¢[...] we ourselves should [...] be content with contemplating the mystery of God’s activity in creation, in
human personality and human history, since it is there in the economy and nowhere else that the ‘essence’ of God
is revealed”. LACUGNA, God for us, p. 225.

20 “An immanent trinitarian theology, in other words, cannot be an analysis of what is ‘inside’ God, but a way of
thinking and speaking about the structure or pattern of God’s self-expression in salvation history”. LACUGNA,
God for us, p. 225. Consultar também LACUGNA, God for us, p. 231-232.

2l LACUGNA, God for us, p. 222-223.

22 LACUGNA, God for us, p. 223.

23 «[,..] one ecstatic movement of God outward by which all things originate from God through Christ in the power
of the Holy Spirit, and all things are brought into union with God and returned to God”. LACUGNA, God for us,



194

A nog¢do de “Unico movimento” ou dinamismo se manifesta, graficamente, na escolha
da pardbola como figura base para o esquema proposto. A esse respeito, LaCugna esclarece:
“Nao ha razao para parar em qualquer ponto ao longo da curva, ndo ha razao para destacar um
ponto como se pudesse ser fixado ou congelado no tempo”?*. Ou ainda, nas palavras de Susan
Wood, ao comentar o entdo recém-lancado God for Us: “LaCugna comega com um esquema
pré-niceno e neoplatdnico fundado no topico exitus-reditus: o Pai envia o Filho para dar o
Espirito, e no Espirito nds ascendemos por meio de Cristo ao Pai”*. Dessa maneira, prossegue
Wood, nossa autora consegue “unificar oikonomia e theologia, abandonando a distingdo
tradicional entre os dois termos [Trindade imanente e Trindade economica]’?.

De acordo com Campbell, ao trilhar um caminho distinto ao proposto por Tomas de
Aquino no uso do esquema exitus-reditus, LaCugna “prioriza melhor a soteriologia e sua
compreensao do ‘Deus Relacional’. [No entanto,] no processo, expoe-se a criticas a respeito da
relagio Deus-mundo”?’. Entre elas, destaca-se o posicionamento de Thomas Weindandy para
quem “a teologia trinitaria de LaCugna é completamente platdnica e emanacionista™®. Segundo
o autor, o subordinacionismo ¢ o emanacionismo dos Padres pré-nicenos “nao era expressao de
sua descrenga na eterna divindade do Filho e do Espirito, tampouco de sua convicg¢ao de que o
Filho e o Espirito sdo ‘Deus’ somente na economia’?. Suas afirmagdes situam-se no contexto
de busca conceitual pelas formulagdes adequadas para expressar a fé trinitaria. LaCugna,

porém, conhecendo todo o percurso de desenvolvimento da doutrina sobre a Trindade, opta —

na interpretacdo de Weinandy — por uma linguagem sabidamente subordinacionista*’.

p. 223. A esse respeito, Nancy A. Dallavalle, que em seu doutorado foi orientada por LaCugna, escreveu, em um
texto em memoria da autora: “For Catherine, the movement of creation from God and to God (exitus—reditus) was
no mere model, but a deeply held conviction about the origin and end of the world and its creatures, herself
included” (DALLAVALLE, N. A. In Memory of Catherine Mowry LaCugna (1952-97). Horizons, Villanova, v.
24, 1. 2, p. 265-266, 1997, p. 265).

24 “There is no reason to stop at any one point along the curve, no reason to single out one point as if it could be
fixed or frozen it time”. LACUGNA, God for Us, p. 223.

25 “LaCugna begins with a pre-Nicene, neo-platonic framework founded on the exitus-reditus theme: the Father
sends the Son to give the Spirit, and in the Spirit we ascend through Christ to the Father”. WOOD, Susan. Review
Symposium God for Us: Four Perspectives - IV. Horizons, Villanova, Pennsylvania, v. 20, n. 1, p. 127-129, 1993,
p. 128.

26 “This enables LaCugna to unify oikonomia and theologia by abandoning the traditional distinction between the
two terms [immanent Trinity and economic Trinity]”. WOOD, Review Symposium God for Us: Four Perspectives
-1V, p. 128.

2T CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 139.

28 WEINANDY, The Immanent and Economic Trinity, p. 665.

29 ¢[...] were neither expressions of their disbelief in the eternal divinity of the Son and the Spirit, nor of their
conviction that the Son and Spirit were only ‘God’ within the economy”. WEINANDY, The Immanent and
Economic Trinity, p. 664.

3 WEINANDY, The Immanent and Economic Trinity, p. 664-665. Earl Muller (MULLER, The Science of
Theology, p. 330-339) apresenta critica similar, além de caracterizar LaCugna como modalista e
adocionista/arianista. No entanto, diferentemente da bem fundamentada contraposi¢do feita por Weinandy,
consideramos que Muller falha em sua leitura da obra de LaCugna, retirando as afirmagdes da autora de contexto



195

A esse respeito, Campbell adverte: “LaCugna reconhece que a formulacao biblica e pré-

ariana na qual ela baseia o seu modelo ¢ subordinacionista™!

, 0 que pode ser notado, por
exemplo, quando se refere a teologia de Irineu de Lido*2. “Ela ndo se desculpa por adotar um
modelo que se baseia na compreensdo pré-nicena do Deus Triuno e que, portanto, passa por
alto as questdes da eterna coigualdade do Pai, do Filho e do Espirito™**. Isso ndo significa,
porém, que LaCugna ignore, menospreze ou negue tal coigualdade, como entende Weinandy>*.
Reconhecemos que tal tematica ndo estd no centro das preocupagdes da autora, mas ¢ abordada

9335

especialmente na secdo “Comunhdo com o Deus vivo por Cristo no Espirito Santo™”, cujo

conteudo expusemos, em grande parte, nos capitulos 2 a 4 desta investigacao.
Além disso, € preciso atentar para o fato de que LaCugna adapta o modelo neoplaténico

“para expressar a compreensao cristd de que Deus é para nos e conosco”>®

, visando seu objetivo
principal, a saber, restabelecer a conexao oikonomia-theologia no ambito da doutrina sobre a

Trindade. Campbell indica alguns matizes dessa adaptagao:

Enquanto [LaCugna] trilha um caminho diferente de Boaventura e Aquino (em grande
parte devido a sua relutancia em engajar com a ideia de processdes trinitarias isoladas
da economia), ela busca remover de sua linguagem de emanacdo todas as conotagdes
de mediagdo, para que o esquema exitus-reditus possa ser usado, em seu modelo de
oikonomia, para transmitir a ideia do percurso divino de gloria®’.

Um dos mais costumazes criticos de LaCugna, Colin Gunton, ao comentar a descri¢ao

da autora de seu modelo trinitario quidstico®®, além de interpreti-lo como subordinacionista,

e, em algumas ocasides, interpretando como opinido dela o que se trata, na verdade, de exposi¢do do pensamento
de outros.

31 “LaCugna acknowledges that the biblical and pre-Arian formulation on which she bases her model is
subordinationist”. CAMPBELL, A Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 170.
32 LACUGNA, God for us, p. 26-27.

33 “She makes no apology for adopting a model which draws on the pre-Nicene understanding of the triune God
and which thus bypasses the issues of the eternal co-equality of Father, Son and Spirit”. CAMPBELL, 4 Study of
the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 170.

34 “The pre-Nicene Fathers, including the Apologists, conceived the Son and the Spirit to be distinct divine subjects
in themselves, at least within the economy, whereas LaCugna deprives them of their divine subjectivity even within
the economy. The Son and Spirit are only impersonal expressions of God’s relatedness which becomes personified
in human persons, including Christ. Thus, LaCugna’s trinitarian theology is thoroughly Platonic and emanationist
in character” (WEINANDY, The Immanent and Economic Trinity, p. 665).

3 LACUGNA, God for us, p. 292-304.

36 CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna |...], p. 176.

37 «“While she forges a different path from Bonaventure and Aquinas (largely due to her reluctance to engage with
the idea of trinitarian processions in isolation from the economy), she seeks to remove from her language of
emanation all connotations of mediation, so that the exitus-reditus schema may be used to convey the idea of the
divine path of glory in her model of the oikonomia”. CAMPBELL, A Study of the Trinitarian Theology of
Catherine Mowry LaCugna [...], p. 139.

38 Transcrita acima, imediatamente apds a figura (p. 191).



196

também o considera panteista®’. Segundo ele, LaCugna sustenta que, “no fim das contas, existe

apenas uma realidade, a emanagao divino-mundana, que constitui o mundo e depois o engole”*.

E, por isso, ele conclui: “Contra isso, deve-se argumentar que, longe de garantir a relevancia

das categorias trinitarias, o resultado de tal processo é destrui-las™*!.

Em resposta a tal analise, aderimos, novamente, a ponderacao de Campbell (que se

insere no contexto de uma analise mais ampla das criticas feitas por esse autor*?):

A associagdo de Gunton do modelo de LaCugna com o panteismo ¢ injustificada.
Parece que ele notou as origens neoplatonicas do modelo e, sem levar em conta as
qualificagdes feitas por ela®, apresentou aos/as seus/suas leitores/as uma série de
imagens provocativas de natureza emanacionista**.

Finalmente, algumas criticas ao modelo quidstico, com sua recuperagao da perspectiva
pré-nicena, invalidam a proposta de LaCugna por considerar que essa abordagem foi
progressivamente abandonada pela tradigdo teoldgica cristd. A propria autora combate tais

posicionamentos com algumas ponderagoes:

[...] o esquema oikonomia/theologia é pré-niceno apenas na tradi¢ao latina. Ele tem
sido usado consistentemente ao longo da historia da teologia ortodoxa, incluindo o
presente, e ¢ um tema habitual nos escritos de muitos/as tedlogos/as
contemporaneos/as franceses/as e alemaes/as. Eu fiz dele a base metodologica de God
for Us ndo apenas porque possui testemunho duradouro na tradi¢ao (o que “Trindade
econdmica/imanente” ndo tem), mas porque também corresponde aos parametros da
linguagem biblica, liturgica e dos credos. [Ademais], ¢ isto é o mais significativo, [tal
esquema] nio estd condicionado pela metafisica da substancia®.

39 “It can be argued that far from ensuring the relevance of trinitarian categories, the outcome of such a process is
to destroy it. The source of the malaise can be found in the principle of self-communication, with its emanationist
and neoplatonic — and thus ultimately pantheist — overtones” (GUNTON, The Promise of Trinitarian Theology, p.
XVili-Xix).

40 “There is ultimately only one reality, the divine-worldly emanation, which constitutes the world and then
swallows it up”. GUNTON, The Promise of Trinitarian Theology, p. Xix. A exposi¢ao da ontologia da relagdo que
procederemos demonstrara que isso nao ¢, de modo algum, afirmado pela autora.

41 «“Against this it must be contended that far from ensuring the relevance of trinitarian categories, the outcome of
such a process is to destroy it”. GUNTON, The Promise of Trinitarian Theology, p. XiX.

4“2 CAMPBELL, A4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 172-175.

43 Nio apenas neste caso, mas, de modo geral, as criticas de Gunton ddo a impressdo de que o autor nio leu a
integra da obra de LaCugna, mas tomou partes isoladas dela, o que leva a posicionamentos que nos parecem
descontextualizados e parciais.

4 “Gunton’s association of LaCugna’s model with pantheism is unjustified. It seems he has noted the Neo-platonic
origins of the model and, without taking her qualifications into account, has presented his readers with a number
of provocative images of an emanationist nature”. CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine
Mowry LaCugna [...], p. 174.

4 ¢[...] the oikonomia/theologia framework is pre-Nicene only in the Latin tradition. It has been used consistently
through the history of Orthodox theology, including the present, and is a regular theme in the writings of many
contemporary French and German theologians. [ made it the methodological basis of God for Us not only because
it has perduring attestation in the tradition (which ‘‘economic/immanent Trinity’ does not), but because it also
matches the pattern of biblical, liturgical, and creedal language and, most significant of all, it is not contingent on
substance metaphysics”. LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response, p. 137.



197

Mais uma vez recorremos a analise de Campbell para afirmar que LaCugna reconhece
as limitagoes do modelo em que se baseia e, por isso, “uma ontologia neoplatdnica, na qual o
‘ser’, ou mais especificamente a hierarquia dos seres ¢ central, esta longe do seu campo de
interesse”*®. O recurso ao esquema exitus-reditus se di enquanto “ela estd explorando uma
ontologia relacional como uma alternativa a uma ontologia na qual o ‘ser-em-si’ ¢ fundante™*’.
Além disso, “quando usa o conceito de emanagdo, no contexto cristdo, ela nunca falha em
qualificar tal uso apropriadamente™*®.

Tendo estabelecido, assim, o modelo a Patre ad Patrem — ou exitus-reditus — como
aquele que melhor se adequa a sua proposta de considerar “a relagdo [indissociavel] entre
oikonomia e theologia como um principio estruturante para a teologia trinitaria”*’, LaCugna
passa, entdo, a especificar a ontologia que corresponda a esse modelo e que expresse a
“correlagdo entre a economia da salvacdo e o ser eterno de Deus™". Trata-se de uma ontologia
relacional, centrada “na pessoalidade, na relagdo e na comunhdo como a modalidade de toda

»31 _ concepgdo essa que nos inspirou, de modo um tanto quanto implicito, nos

existéncia
capitulos anteriores, € que, mais explicitamente, iluminard a reflexao que faremos na secao final
deste capitulo (5.8), bem como a exposi¢ao mais original desta pesquisa, a ser desenvolvida no

capitulo 7.

5.2 Pessoas como relacio e em relacio>?

Ao enunciar que compreende sua teologia trinitaria como uma “ontologia da relagdo”,

LaCugna define ontologia como “uma descri¢io da natureza da existéncia. Por sua vez, “uma

46 «“A Neo-platonic ontology, in which being, or more specifically a ‘hierarchy of being’ is central, is far from her
field of interest”. CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 172.
47 «[...] she is exploring a relational ontology as an alternative to an ontology in which ‘being-in-itself> is
foundational”. CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 171, grifo
da autora.

48 «[...] when she uses the concept of emanation in a Christian context, she never fails to appropriately qualify
such use”. CAMPBELL, A4 Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry LaCugna [...], p. 171-172.

49 <[...] the relationship between oikonomia and theologia as a structuring principle for trinitarian theology”.
LACUGNA, God for Us, p. 249.

S0 LACUGNA, God for Us, p. 249.

S1«A relational ontology focuses on personhood, relationship, and communion as the modality of a/l existence”.
LACUGNA, God for Us, p. 250, grifo da autora.

52 Os titulos das segdes 5.2, 5.3, 5.4 € 5.7 estdo inspirados nos titulos de subsegdes do oitavo capitulo (“Persons in
Communion”) de God for Us.

33 “Ontology is a description of the nature of existence”. LACUGNA, God for Us, p. 306, nota 1.



198

ontologia relacional assume que existir significa existir em relagio”*, buscando explicitar “o
que significa ser uma pessoa e existir como pessoas em comunhdo™,

Como a autora recorda, “definir pessoalidade esteve no centro da teologia trinitaria
desde seus comecos™®, tendo sido os Padres Capaddcios que, em meio as controvérsias
teologicas do século IV, perfilaram a nogio de “pessoa como relacio, ou de ser como relagio™’.

Por isso, a eles LaCugna recorre como uma das fontes fundantes de sua elaboragao teologica:

Basilio de Cesareia, Gregorio de Nissa e Gregorio Nazianzeno forneceram a ontologia
que fechou a porta para o arianismo e o neoarianismo. Essa ontologia predicou relagdo
ou pessoa (hypostasis) como o modo da ousia [substancia] de Deus. Isso possibilitou

aos Capadocios situarem a real distingdo entre Pai, Filho e Espirito na singularidade

de cada hypostasis [pessoa), descrita em termos de suas relagdes de origem™.

Desse modo, entende-se “pessoa” como a modalidade na qual a substancia existe, € ndo
uma adi¢do ao ser, como a filosofia grega classica compreendia®. “Para os Capadocios, [...]
lagdo ¢ ’ iste. Se D ao fi 1 istiria®
pessoa ou relacdo € ‘como’ o ser existe. Se Deus ndo fosse pessoal, sequer existiria™".
LaCugna ressalta ainda que “os conceitos de pessoa e relacdo ndo chegaram a teologia
prontos e acabados”!. Embora haja algum debate a respeito da origem exata da ideia teologica
de pessoa®, é certo que “defini¢des filosoficas, culturais e antropologicas de pessoalidade
contribuiram para refinar o vocabulario teologico, e a nogdo teologica de pessoa iluminou seu
10Nn1 9963 . . ~ , ’
significado em outros contextos™”. Esse processo de implicagdes mutuas, além de representar

enriquecimento do conceito, também contribuiu, especialmente no Ocidente, para um

entendimento de pessoa que pode dificultar a adequada compreensdo da teologia trinitaria.

54 “A relational ontology assumes that to-exist means to-exist in relationship”. LACUGNA, God for Us, p. 306,
nota 1.

55 LACUGNA, God for Us, p. 243.

56 “Defining personhood has been at the center of trinitarian theology since its inception”. LACUGNA, God for
us, p. 244.

ST LACUGNA, God for Us, p. 243.

38 «Basil, Gregory of Nyssa, and Gregory of Nazianzus provided the ontology that closed the door to Arianism and
neo-Arianism. This ontology predicated relation or person (hypostasis) as the mode of God’s ousia. This allowed
the Cappadocians to locate the real distinctiveness of Father, Son, and Spirit in the uniqueness of each Aypostasis,
described in terms of its relation of origin”. LACUGNA, God for Us, p. 243, grifos da autora.

9 LACUGNA, God for Us, p. 244.

60 “For the Cappadocians, [...] personhood or relation is ‘how’ being exists. If God were not personal, God would
not exist at all”. LACUGNA, God for Us, p. 244.

61 «[...] the concepts of person and relation did not arrive in theology ready-made”. LACUGNA, God for Us, p.
244,

62 “Scholars now debate the exact origins of the theological idea of personhood, whether is derives from the Greek
theatrical meaning of prosopon (mask) or the Roman legal idea of person, and whether it assumed a centrality in
theology because of exegetical methods in early patristic theology” (LACUGNA, God for Us, p. 244).

63 “Philosophical, cultural, and anthropological definitions of personhood contributed to the refinements in
theological vocabulary, and the theological notion of person illumined its meaning in other contexts”. LACUGNA,
God for Us, p. 244.



199

Na visdo de LaCugna, a teologia grega, em geral, manteve pessoalidade como “o mais
alto principio ontolégico”, permanecendo mais proxima da teologia dos Padres Capaddcios e
insistindo em privilegiar a “monarquia do Pai”*. O mesmo nio aconteceu, porém, na teologia

latina:

A tradi¢do latina, seguindo Agostinho ¢ Boécio, ¢ atingindo seu ponto especulativo
mais alto com Tomas de Aquino, construiu sua propria ontologia do ser e da relagéo.
No entanto, a diferenga decisiva é que, nos inicios do periodo medieval, em grande
parte da teologia da Igreja Ocidental, o vinculo explicito entre a teologia de Deus e a
economia da salvacdo havia sido consideravelmente atenuado. [...] Esse
desenvolvimento cresceu desde o ponto de partida de Agostinho na unidade da
substancia divina, juntamente com a sua hipotese da analogia entre a estrutura da alma
e a estrutura imanente de Deus, e sua énfase na pessoa como consciéncia®,

Na teologia de Agostinho, “a distingdo ontoldgica entre missao e processdo” ¢ decisiva,
o que, segundo LaCugna, “teve o efeito de desfuncionalizar a Trindade por minimizar a relagao

entre as pessoas divinas € a economia da redengdo”®®. Além disso, o doutor de Hipona dedica

bastante atencdo a “procura pela imagem da Trindade dentro da alma individual™®’:

O processo pelo qual a alma chega ao conhecimento profundo de si mesma e de seu
Deus ¢ introspectivo e autorreflexivo. Isso faz com que seja bastante dificil ver o
carater social, comunal, para-outras/os da pessoalidade. A defini¢do de Boécio de
pessoa como “substincia individual de natureza racional” (individua substantia
rationalis naturae) solidificou [ainda mais] as conotagdes individualistas de pessoa
como centro de consciéncia e teve grande influéncia na teologia escoléstica®®.

Tomas de Aquino certamente foi influenciado por essa perspectiva, “usando a

metafisica de Aristoteles para oferecer uma base as intui¢des de Agostinho™®. A partir dai, na

% LACUGNA, God for Us, p. 245.

65 “The Latin tradition, following Augustine and Boethius and reaching its speculative high point with Thomas
Aquinas, constructed its own ontology of being and relation. The decisive difference, however, is that by the early
medieval period, in much of the theology of the Western church, the explicit link between theology of God and
the economy of salvation had markedly been attenuated. [..] This development grew out of Augustine’s starting
point in the unity of the divine substance, along with his assumption of the analogy between the structure of the
soul and the immanent structure of the Godhead, and his emphasis on person as consciousness”. LACUGNA, God
Jfor Us, p. 246-247.

6 “What is decisive about Augustine’s theology is first of all the ontological distinction between mission and
processions, which had the effect of defunctionalizing the Trinity by minimizing the relation between the divine
persons and the economy of redemption”. LACUGNA, God for Us, p. 101.

67¢[...] the search for the image of the Trinity within the individual soul”. LACUGNA, God for Us, p. 101.

% “The process by which the soul comes to the deepest knowledge of itself and of its God is introspective and self-
reflection. This makes the social, communal, toward-another character of personhood rather difficult to see.
Boethius’ definition of person as ‘individual substance of a rational nature’ (individua substantia rationalis
naturae) solidified the individualist connotations of person as center of consciousness, and had great impact on
scholastic theology”. LACUGNA, God for Us, p. 247.

0 «[...] by using Aristotle’s metaphysis to provide a grounding for Augustine’s intuitions”. LACUGNA, God for
Us, p. 247.



200

teologia latina subsequente, “natureza ¢ o principio da pessoalidade [e] a natureza divina existe

como Trindade de pessoas coiguais™’.

Prosseguindo com o percurso historico, LaCugna assinala que “as mudangas filosoficas,
culturais e politicas”, ocorridas na época do [luminismo, em grande parte devedoras da doutrina
psicolégica de Agostinho e seus seguidores’!, reforcaram ainda mais essa compreensio de
“pessoa como um °‘self” que pode, ademais, ser definido como um centro individual de

consciéncia, um sujeito livre e intencional, [...] uma identidade individual, [...] um agente

moral”’?.

Dessa concepcao deriva-se, facilmente, a ideia erronea das trés pessoas divinas como
“trés consciéncias individuais” e se favorece, portanto, uma mentalidade triteista’>. Diante do

dilema dai advindo, em que a teologia cristd pareceria ter que escolher entre a defini¢cao

274

psicoldgica moderna de pessoa e “a linguagem ontologica da antiguidade™’”, algumas tentativas

de solucionar o problema foram propostas, entre as quais LaCugna destaca as elaboragdes de
Barth e Rahner. Ambos propdem expressoes alternativas para o termo “pessoa” na teologia

trinitaria — “modos de ser” e “distintos modos de subsisténcia”, respectivamente. Com isso,

275

intencionam evitar os “mal-entendidos” provocados pelo uso de “pessoa Sem nos

estendermos aqui na exposi¢cdo que LaCugna faz das teologias trinitarias dos dois autores,

interessa-nos, apenas, registrar sua principal critica a elas:

O que ¢ mais impressionante ¢ que a rejeicdo de Barth e Rahner da definicdo
psicoldgica moderna de pessoa como inaplicavel a doutrina da Trindade acaba por ser
uma aceitagdo dessa mesma defini¢do e, a luz dela, uma modificagdo da defini¢do
ontoldgica de pessoa. Tanto Barth como Rahner sentiram-se forgados a escolher entre
o individualismo extremo do centro de consciéncia cartesiano e as definigdes
classicas, como a de Boécio. Claramente, a ideia de pessoa como autoconsciéncia
distinta era impraticavel, mas nem Barth nem Rahner foram inteiramente capazes de
resistir a usa-la. A unica diferenga é que a esséncia divina, ¢ ndo as trés pessoas
divinas, torna-se o referente dessa autoconsciéncia. Assim, o unico Sujeito
autoconsciente subsiste ou existe sob trés modalidades. No fim, nem Barth nem
Rahner foram capazes de romper inteiramente com o ponto de partida cartesiano.

Era essa a tUnica alternativa acessivel para Barth e Rahner? Talvez eles tenham
prematuramente dado por encerrada a questdo da pessoalidade divina, sem levar em
conta outras nogoes filosoficas e culturais disponiveis nos séculos XIX e XX. [...] As

70[...] nature is the principle of personhood; the divine nature exists as a Trinity of coequal persons”. LACUGNA,

God for Us, p. 248.

""LACUGNA, God for Us, p. 250.

72¢[...] aperson as a ‘self” who may be further defined as an individual center of consciousness, a free, intentional
subject, [...] an individual identity, [...] a moral agent”. LACUGNA, God for Us, p. 250

3 LACUGNA, God for Us, p. 250.

" LACUGNA, God for Us, p. 251.

> LACUGNA, God for Us, p. 251-252.



201

filosofias personalistas de Martin Buber, Franz Rosenzweig, Felix Ebner ¢ outros/as
teriam sido uma alternativa distinta a Descartes, Locke e companhia’®.

A partir dessa contundente critica, LaCugna, entendendo que ‘“elementos de uma
defini¢ao de pessoalidade mais satisfatoria emergem dos escritos de [alguns/mas] filosofos/as

e tedlogos/as contemporaneos/as”’’

, elenca, entdo, quatro esferas significativas do discurso aos
quais ela recorre em sua construcio teoldgica’® — e que, em maior ou menor medida, também
nos serdo uteis para nossa propria elaboracao, a ser explicitada no capitulo 7.

Somando-se a contribui¢ao dos Padres Capadocios, essas quatro referéncias apresentam

“teorias sobre a pessoalidade divina e humana”’®

que proveem “pecas’ importantes na
composicdo da ontologia da relacdo. A primeira delas vem da “filosofia personalista” do
escoc€s John Macmurray. LaCugna toma duas de suas obras: The Self as Agent (1957) e
Persons in Relation (1961). A autora explica que “Macmurray desafiou o pressuposto tedrico
fundamental da ‘volta ao sujeito’, isto €, que o Self ¢ um sujeito para quem o mundo ¢ objeto.
[...] Ele vé o Self como agente, [...] ndo como um evento de autorreflexao e autoabsor¢ao”,
como propde a perspectiva cartesiana®’. O autor propde uma visdo do Self como pessoa, na qual

"8l o com “um mundo

“a existéncia pessoal € constituida na relagdo com outras pessoas
inteiramente pessoal”®?.
Embora o filésofo John Macmurray nao esteja interessado em temas teoldgicos ou na

doutrina sobre a Trindade®*, LaCugna considera que sua compressio de “pessoa” como “quem

76 “What is most striking is that Barth’s and Rahner’s rejection of the modern psychological definition of person
as inapplicable to the doctrine of the Trinity ends up being an acceptance of that same definition and a modification
of the ontological definition of person in light of it. Both Barth and Rahner felt forced to choose between the
extreme individualism of the Cartesian center of consciousness, and classical definitions like that of Boethius.
Clearly the idea of person as discrete self-consciousness was unworkable, yet neither Barth nor Rahner was entirely
able to resist using it. The only difference is that the divine essence, not the three divine persons, is made the
referent of this self-consciousness. The one self-conscious Subject thus subsists or exists under three modalities.
In the end, neither Barth nor Rahner was able to break away entirely from the Cartesian starting point. Was this
the only choice open to Barth and Rahner? Perhaps they prematurely settled the question of divine personhood
without taking into account other philosophical and cultural notions available in the nineteenth and twentieth
centuries. [...] The personalist philosophies of Martin Buber, Franz Rosenzweig, Felix Ebner and others would
have been a distinct alternative to Descartes, Locke, and company”. LACUGNA, God for Us, p. 253-254.

77 “Elements of a more satisfactory definition of personhood emerges in the writings of [some] contemporary
philosophers and theologians”. LACUGNA, God for Us, p. 255.

78 «[...] 1 have selected four representatives spheres of discourse that contribute directly to our question: the
writings of the Scottish philosopher John Macmurray; the theology of the contemporary Greek Orthodox writer
John Zizioulas; feminist and Latin American theologies, and explicitly trinitarian Roman Catholic and Orthodox
theological ethics” (LACUGNA, God for Us, p. 255).

 LACUGNA, God for Us, p. 249.

80 “Macmurray challenged the fundamental theoretical assumption of the ‘turn toward the subject’, namely, that
the Self is a subject for whom the world is object. [...] He sees the Self as agent, [...] not a event of self-reflection
and self-absorption” (LACUGNA, God for Us, p. 256).

81 “Personal existence is constituted by relationship with other persons”. LACUGNA, God for Us, p. 256.

82 <[] an entirely personal world”. LACUGNA, God for Us, p. 256.

8 LACUGNA, God for Us, p. 259.



202

2584

age em relacdo a outra/o”*" ilumina a teologia trinitaria. O autor afirma que “uma pessoa € o

9585

que ela faz. Agdes e comportamentos revelam o carater da pessoa”®. A partir dai, LaCugna

infere: “Aplicado a teologia, poderiamos dizer que as agdes de Deus na economia revelam o
caréter pessoal de Deus”%°.

Outro elemento significativo para o pensamento teologico ¢ que “a filosofia de
Macmurray enfatiza a comunidade como o contexto no qual a verdadeira pessoalidade emerge
e sem o qual as pessoas ndo existem™’. Sintetizando os aportes recebidos, LaCugna conclui:

“Podemos extrapolar, dos escritos de Macmurray, a seguinte definicdo de pessoa: uma pessoa

é uma agente heteronomica, inclusiva, livre, relacional”®®.

5.3 Pessoas extaticas e em reciprocidade

Para dar continuidade a sua reflexdo, elucidando a questdo da pessoalidade sob uma
Otica especificamente teoldgica, LaCugna recorre a obra do te6logo ortodoxo John Zizioulas,
como segunda esfera do discurso contemporaneo a aportar elementos a sua ontologia da
relagdo®. E importante ressaltar que o enfoque principal do autor é eclesiologico’ e a aplicagdo
de seu pensamento a teologia trinitaria ¢ elaborag¢dao de LaCugna.

O ponto de partida de Zizioulas ¢ a identifica¢do, tomada dos Padres Capaddcios, de

9991

“hypostasis ndo com ousia, mas com pessoa” . Isso leva o autor a afirmar que “a questdo

ontologica central [— o que algo ¢ —] ndo € respondida apontando-se para a ‘propria existéncia’,

para um ser [...] determinado por seus proprios limites [ou fronteiras], mas para um ser que, em

9592

seu éxtase, rompe essas fronteiras num movimento de comunhao’“. Nessa perspectiva, “uma

84 «[...] person as the one who acts in relation to another”. LACUGNA, God for Us, p. 259, grifos da autora.

85 “A person is what he/she does. Actions and behavior disclose the character of a person”. LACUGNA, God for
Us, p. 259.

8 «Applied to theology we could say, God’s acts in the economy disclose the personal character of God”.
LACUGNA, God for Us, p. 259.

87 «[...] Macmurray’s philosophy emphasizes community as the context in which true personhood emerges and
apart from which persons do not exist at all”. LACUGNA, God for Us, p. 259.

88 “We might extrapolate from Macmurray’s writings this definition of person: 4 person is a heterocentric,
inclusive, free, relational agent”. LACUGNA, God for Us, p. 259.

8 LACUGNA, God for Us, p. 255.

90 «Zizioulas’ main interests are ecclesiological; most of his writings deal with topics such as ministry and apostolic
succession. But the cornerstone of Zizioulas’ ecclesiology is his theology of the person. Indeed, for Zizioulas, the
church is a person, and every human person is an ‘ecclesial’ being” (LACUGNA, God for Us, p. 260).

I LACUGNA, God for Us, p. 260.

92 ¢[...] the ontological question [what something is] is not answered by pointing to the ‘self-existent’, to a being
[...] determined by its own boundaries, but to a being which in its ekstasis breaks through these boundaries in a
movement of communion”. ZIZIOULAS, Jonh D. Human Capacity and Human Incapacity. Scottish Journal of
Theology, v. 28, n. 5, p. 401-447, Oct. 1975, p. 409.



203

pessoa ndo ¢ um individuo, mas uma realidade aberta e extatica, referida a outros/as em sua

existéncia™?.

Segundo Zizioulas, a pessoa, sendo extatica, se torna “hipostatica”, isto €, “a portadora

9594

de sua natureza em sua totalidade””, mas “como uma identidade concreta e singular”, ja que

“a singularidade ¢ algo absoluto para a pessoa”’. Além disso, “a pessoa, em seu carater

(13

extatico, revela seu ser de um modo catdlico, isto é, integral e indivisivel™®. Assim, “a
pessoalidade ¢ a total realizacio do ser, expressdo catolica [integral] de sua natureza™’.
As implicagdes dessa perspectiva para a doutrina trinitaria sdo assim elencadas por
LaCugna:
Em primeiro lugar, a realidade ultima de Deus nio pode ser localizada na substdncia
(o que é em si mesma), mas apenas na pessoalidade: o que Deus ¢ para outro/a. Deus
existe como o mistério de pessoas em comunhdo; Deus existe hipostaticamente em
liberdade e éxtase. Apenas em comunhdo Deus pode ser o que Deus é, e apenas como
comunhdo Deus pode ser’®. A revelacdo de Deus em Jesus Cristo é a base para este

principio; Jesus Cristo ¢ o ‘além-de-si’ de Deus, em quem tudo foi criado e esta agora
sendo restaurado para a comunhio com Deus”.

Outra implicagdo significativa do pensamento de Zizioulas, que ¢ assumida por
LaCugna em sua ontologia da relacdo, é a compreensao de que “o amor € constitutivo do ser de
Deus, mas como um predicado de pessoa, ndo de substancia. Na medida em que o amor produz
comunhiio entre pessoas, o amor faz Deus ser quem Deus ¢”'%. Vejamos como o tedlogo

ortodoxo se expressa a esse respeito:

Dessa forma, o amor deixa de ser uma propriedade qualificadora — isto ¢, secundaria
—do ser e se torna o supremo predicado ontologico. O amor, como modo de existéncia
de Deus, “hipostasia” Deus, constitui Seu ser. Portanto, como resultado do amor, a

93 “A person is [...] not a an individual but an open and ecstatic reality, referred to others for his or her existence”.
LACUGNA, God for Us, p. 260.

9 «[...] in its being ekstatic it [the person] becomes hypostatic, i.e., the bearer of its nature in its totality”.
ZIZIOULAS, Human Capacity and Human Incapacity, p. 408.

9 ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 47.

9% «[...] the person in its ekstatic character reveals its being in a catholic, i.e., integral and undivided, way”.
ZIZIOULAS, Human Capacity and Human Incapacity, p. 408, grifo do autor.

97 «[...] personhood is the total fulfilment of being, the catholic expression of is nature”. ZIZIOULAS, Being as
Communion, p. 47.

% A esse respeito, Zizioulas esclarece: “[...] the being of God could be known only through personal relationships
and personal love. [...] The being of God is a relational being: without the concept of communion it would be
impossible to speak of the being of God” (ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 16-17).

9 “First, God’s ultimate reality cannot be located in substance (what it is in itself), but only in personhood: what
God is toward another. God exists as the mystery of persons in communion; God exists hypostatically in freedom
and ecstasis. Only in communion can God be what God is, and only as communion can God be at all. The revelation
of God in Jesus Christ is the basis for this principle; Jesus Christ is God’s ‘beyond-self’ in whom everything was
created and now is being restored to communion with God”. LACUGNA, God for Us, p. 260, grifos da autora.
100« 1 love is constitutive of God’s being but as a predicate of person not substance. Since love produces
communion among people, love causes God to be who God is”. LACUGNA, God for Us, p. 261.



204

ontologia de Deus ndo esta sujeita a necessidade da substancia. O amor ¢ identificado

com a liberdade ontologica'!.

Chegamos, assim, a compreensdo de Zizioulas a respeito da liberdade, intrinsecamente
relacionada ao amor e ao éxtase, a saida de si em dire¢ao as/aos demais — compreensao esta
que, como LaCugna, consideramos especialmente iluminadora para a teologia trinitaria, bem
como para a antropologia teologica. Para o autor, “a realizagdo da pessoalidade se da na
autotranscendéncia, no movimento de liberdade em direcido a comunhdao com outras
pessoas”!??. De fato, para ele, a liberdade humana, “definida ontologicamente mais que
moralmente”, é, em tltima anélise, “conformidade com a imagem de Deus em nos”!'%.

Zizioulas entende que a pessoa esta sempre buscando ir além de si mesma em dire¢do a
outra/o e visando “escapar de toda a necessidade e barreiras”!%*. A criatura, porém, nio pode
escapar de ser limitada e, por isso, a pessoalidade plenamente realizada deve ser, segundo o
autor, “incriada” e “desvinculada de qualquer necessidade, incluindo sua propria existéncia”'%,
sendo, assim, expressao plena da absoluta liberdade ontoldgica, o que s6 pode ser afirmado do
Deus Tritino!%. Zizioulas compreende ainda que “cada pessoa, divina ou humana, ¢ extatica
[...]. Mas, no caso de pessoas humanas, a autoexpressio extatica nunca ¢ perfeita”'%’. Apenas o
éxtase de Deus ¢ sem limites, porque sua autoexpressdao ¢ perfeitamente conforme com seu
ser!®,

Outro aspecto relevante, ressaltado por LaCugna, ¢ a distingao feita por Zizioulas entre
dois “modos de existéncia”, que ele denomina “hipdstase de existéncia biologica” e “hipdstase
de existéncia eclesial”!®”. De modo sintético, a autora explica: “a primeira é estruturada pela
necessidade ontolégica, a segunda, pela liberdade ontologica”!'’. A nogdo de hipdstase

biologica aponta para o que biologicamente “determina’ a pessoa, destacando-se, nesse sentido,

o corpo ¢ a dimensdo erotica da existéncia humana: “Eros e corpo sdo meios de

101 “Thus love ceases to be a qualifying — i.e. secondary — property of being and becomes the supreme ontological
predicate. Love as God’s mode of existence ‘hypostasizes’ God, constitutes His being. Therefore, as a result of
love, the ontology of God is not subject to the necessity of the substance. Love is identified with ontological
freedom”. ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 46, grifos do autor.

102 “The actualization of personhood takes place in self-transcendence, the movement of freedom toward
communion with other persons”. LACUGNA, God for Us, p. 260.

13 LACUGNA, God for Us, p. 261.

104 LACUGNA, God for Us, p. 261.

105 ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 43.

196 LACUGNA, God for Us, p. 261.

107 «“Bvery person, divine or human, is ecstatic [...]. But in the case of human persons, ecstatic self-expression is
never perfect”. LACUGNA, God for Us, p. 262.

18 LACUGNA, God for Us, p. 262.

109 ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 50.

0T ACUGNA, God for Us, p. 262. Consultar também ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 50-59.



205

autotranscendéncia, mas continuam sendo uma permanente recordacdo dos limites da

»111

pessoalidade™ . Segundo Zizioulas, € preciso que a corporeidade e a erdtica humanas sejam

“transformadas em uma nova existéncia [a hipostase eclesial], que permita a pessoa transcender

a necessidade ontologica” e, assim, “ser livre no amor, ser um genuino evento de comunhio”!!2.

Voltado para as/os demais e vivido na comunhdo com outras/os, esse novo modo de existir
nasce no batismo e ¢ sustentado pela eucaristia, crescendo, pela participagao no amor de Deus,
até sua realizagdo escatoldgica plena'!>.

Tendo apresentado os elementos que mais lhe interessam da proposta de Zizioulas,
LaCugna sintetiza, entdo, os elementos constitutivos da pessoalidade, extraidos dos escritos
desse autor: “autoafirmacao [que se da] em liberdade e ndo por necessidade; a afirmagao por
outro/a no amor; singularidade, concretude e irrepetibilidade; subsisténcia em comunhio™!!*,

Além disso, LaCugna destaca uma contribuicdo essencial de Zizioulas para sua propria

teologia:

A pessoa humana [...] estd destinada a vida eterna com Deus, a comunhao eterna com
Deus através da comunhao com outras pessoas. A contribui¢do fundamental (embora
implicita) da ontologia de comunh#o de Zizoulas é que o amor cria novo ser!!’; o amor
traz a existéncia tudo e qualquer coisa que existe. Sem amor nada existiria. Fora do
amor, existe apenas o nio ser, que é o mesmo que a nio pessoalidade!'’. O amor &,
portanto, a base da eternidade das pessoas humanas em comunhdo com o Deus

eterno'!”.

1 “Eros and body [...] are means of self-transcendence but remain permanent reminders of the boundaries of
personhood”. LACUGNA, God for Us, p. 262.

112 «“What has to happen for salvation is that eros and body are transformed into a new mode of existence that
allows the person to transcend ontological necessity, to be free in love, to be a genuine event of communion”.
LACUGNA, God for Us, p. 263.

3T ACUGNA, God for Us, p. 263-265. Retornaremos a esta tematica ¢ a desenvolveremos com mais detalhes no
capitulo 7, se¢des 7.1 e 7.3, p. 311-312 e p. 323, respectivamente. LaCugna aborda, ainda, a compreensao de
Zizioulas a respeito da theosis, que exporemos na se¢do 6.5 do capitulo 6, p. 296-297.

14 «[ ] self-affirmation in freedom and not in necessity; the affirmation by another in love; uniqueness,
concreteness and unrepeatability; subsistence in communion”. LACUGNA, God for Us, p. 265.

115 Ou, conforme a expressdo de Paulo, novas criaturas (2Cor 5,17).

116 A esse respeito, Zizioulas pondera: “The life of God is eternal because it is personal, that is to say, it is realized
as an expression of free communion, as love. Life and love are identified in the person; the person does not die
only because it is loved and loves; outside the communion of love the person loses its uniqueness and becomes a
being like other beings, a ‘thing” without absolute ‘identity’ and ‘name’, without face. Death for a person means
ceasing to love and to be loved, ceasing to be unique and unrepeatable, whereas life for the person means the
survival of the uniqueness of its hypostasis, which is affirmed and maintained by love” (ZIZIOULAS, Being as
Communion, p. 49).

17 “The human person [ ...] is destined for eternal life with God, eternal communion with God through communion
with other persons. The fully import (albeit implicit) of Zizioulas’ ontology of communion is that love creates new
being; love brings into existence anything and everything that is. Without love nothing would be at all. Apart from
love there is only nonbeing which is the same as nonpersonhood. Love is therefore the ground of the eternity of
human persons in communion with the eternal God”. LACUGNA, God for Us, p. 265.



206

Também encontramos o amor como tematica fundamental em “éticas teoldgicas

catdlico-romanas e ortodoxas explicitamente trinitarias”, selecionadas por LaCugna como mais

uma “esfera do discurso que contribui diretamente” para a reflexdo sobre a pessoalidade!'®.

Antes, porém, de adentrar na exposi¢ao das propostas de Margaret Farley e Stanley Harakas,

nossa autora expoe uma ponderac¢do relevante:

A ética crista esta diretamente preocupada com as formas morais e imorais de estar
em relagdo. O discurso moral pressupde, e as vezes torna explicito, uma visdo de
pessoalidade humana e de natureza humana que, se a ética for teoldgica, se refere, em
ultima analise, a natureza e a pessoalidade de Deus. Seria de se esperar, portanto, que
a base teologica da ética cristd fosse a doutrina da Trindade, uma vez que ela aborda
explicitamente a origem e o carater ultimos de “pessoa” e “natureza”. Porém, a ética
cristd no Ocidente tem sido frequentemente moldada pelo unitarismo de grande parte
da teologia cristd: Deus ¢ genericamente Deus, ndo o Pai de Cristo que vem a nds no
Espirito!!°,

Na contramao dessa tendéncia, esta a reflexdo de Margaret Farley, moralista catolica
que trabalha “o significado da pessoalidade & luz da doutrina da Trindade”'?’. Em seu artigo
New patterns of relationship (1975)'?!, ela “explorou a possibilidade de usar agapé (amor) e a
teologia trinitdria como fundamento de uma ética igualitaria, para além e em contraposicao a
todos os padrdes de relacionamento construidos com base em hierarquia e desigualdade”!?2,

Ainda que tido como o ideal a ser alcangado nas relagdes interpessoais, o amor (agapé)
pode — e ¢ — interpretado de modos que, como aponta Farley, sdo usados para “reforcar
estereotipos sexuais de masculino e feminino e, assim, preservar a inequidade das relagdes
sociais hierdrquicas”'?’. A autora alerta, especialmente, para a relagio entre amor e abnegacio,

ja que, na tradigdo cristd, “agapé também foi entendida como autossacrificio”!*,

8 L ACUGNA, God for Us, p. 255.

119 “Christian ethics is directly concerned with moral and immoral modes of being in relationship. Moral discourse
presupposes, and at times makes explicit, a view of human personhood and human nature which, if the ethic is
theological, is referred ultimately to the nature and personhood of God. One would therefore expect the theological
underpinning of Christian ethics to be the doctrine of the Trinity since it explicitly addresses the ultimate origin
and character of ‘person’ and ‘nature’. But Christian ethics in the West has often been shaped by the unitarianism
of much Christian theology; God is generically God, not the Father of Christ who comes to us in the Spirit”.
LACUGNA, God for Us, p. 278-279.

120 LACUGNA, God for Us, p. 279.

12 FARLEY, Margaret. New Patterns of Relationship: Beginnings of a Moral Revolution. Theological Studies,
Milwaukee, v. 36, n. 4, p. 627-646, Dic. 1975.

122 “Farley explored the possibility of using agapé (love) and trinitarian theology as the foundation of an egalitarian
ethic, over and against all patterns of relationship built on hierarchy and inequality”. LACUGNA, God for Us, p.
279.
123 <] reinforce sex stereotypes of male and female and thereby preserve the inequality of hierarchical social
relations”. LACUGNA, God for Us, p. 279.

124 “4gapeé has also been understood as self-sacrifice”. LACUGNA, God for Us, p. 279.



207

Embora o autossacrificio e o servigo sejam virtudes importantes para todos/as os/as
cristdos/as, quando o dever de autossacrificio ¢ atribuido principalmente as mulheres,
refor¢a-se nao o seu servigo, mas a sua subserviéncia. Tanto as mulheres quanto os
homens sdo chamadas/os ao servi¢o, € o ministério cristdo de servigo ndo deve ser
usado para mascarar a alegada inferioridade das mulheres em relagdo aos homens!?.

Relacionada ao servigo, estd a ideia de receptividade/passividade que, na cultura
patriarcal, ¢ atribuida, geralmente, as mulheres: “homens sdo vistos como ativos, mulheres,
como passivas, assim como Deus € ativo e os seres humanos, que recebem de Deus, sdo
passivos. As metaforas sexuais [— usadas na teologia cristd —] geralmente se encaixam nesse
padrio”!?%, Para LaCugna, “Farley esta correta em distinguir, cuidadosamente, corporeidade e
pessoalidade”!?’. Nio se trata de uma distingdo que nega o fato de que pessoas humanas sio
sempre encarnadas/corporais e sexuadas, mas de pontuar, como o faz Farley, que “existe o
perigo de esquecer que as estruturas e processos corporais [...] ndo podem fornecer a chave para
toda a identidade pessoal. Afinal, eles reclamam ser transcendidos, para que possamos

99128

reconhecer todas as [suas] possibilidades™ “°, para que possamos reconhecer todo o potencial

da pessoalidade, expressa na corporeidade e para além dela. As consideracdes de Farley,
LaCugna acrescenta ainda que “uma compreensao inadequada de como os corpos [humanos] e
a reprodugio funcionam pode levar & estereotipacdo de pessoas™'?’.

Articulando, entdo, a teologia trinitdria e a ética, “Farley argumenta que tanto mulheres
como homens sio [‘receptivamente ativos/as’'** e] ‘ativamente receptivos/as’'*!, e ha apoio

99132

teologico para essa ideia na teologia trinitaria latina”'’“, conforme LaCugna explica: “O

relacionamento de Deus Pai com o Filho comporta autodoagdo infinita, mas também

125 “While self-sacrifice and servanthood are important virtues for all Christians, when the duty of self-sacrifice is
ascribed primarily to women this reinforces not her servience but her subservience. Both women and men are
called to servanthood, and the Christian ministry of service should not be used to disguise the alleged inferiority
of women to men”. LACUGNA, God for Us, p. 279, grifo da autora.

126 «[..] men are seen as active, women as passive, just as God is active and the human beings who receive from
God are passive. Metaphors for sexuality generally fit this pattern”. LACUGNA, God for Us, p. 279.

127 <[,..] Farley is correct to distinguish carefully between bodiliness and personhood”. LACUGNA, God for Us,
p- 279-280.

128 <[] there is the danger of forgetting that bodily structures and processes [...] cannot provide the key to the
whole of personal identity. They do, after all, demand to be transcended, so that we come to recognize all [their]
possibilities”. FARLEY, New Patterns of Relationship, p. 638.

129 “An inadequate understanding of how the body and reproduction work can lead to the stereotyping of persons”.
LACUGNA, God for Us, p. 280, grifo da autora.

130 Notamos que, enquanto Farley utiliza sempre as duas dimensdes da relacdo entre atividade-receptividade,
LaCugna explicita apenas uma delas. Compreendemos que a perspectiva de Farley ¢ mais completa e, por isso,
acrescentamos a dimensao de receptividade ativa as citagdes tomadas literalmente de LaCugna.

BI FARLEY, New Patterns of Relationship, p. 636-640.

132 “Farley argues that both women and men are ‘actively receptive’, and there is theological support for this idea
in Latin trinitarian theology”. LACUGNA, God for Us, p. 280.



208

autorrecepc¢ao infinita. O Filho literalmente recebe a Filiagdo do Pai e, nessa recepcao, [se] da

de volta ao Pai e o constitui para ser o que o Pai é: gerador do Filho”!,

Assim sendo, nessa reflexdo ético-trinitaria, “agapé € interpretada segundo o modelo da
plena mutualidade de pessoas”!3*. Assumindo os elementos principais da proposta apresentada,
LaCugna sugere, no entanto, que “a equidade e mutualidade das pessoas divinas [sejam]

enraizadas na economia de salvagdo, mais do que [como o faz Farley] em categorias da vida

intradivinas”':

As pessoas humanas podem ser totalmente mutuas, reciprocas e iguais porque vemos
na proclamacao e na vida de Jesus Cristo que o apice da pessoalidade ¢ transcender (e
ndo escapar de) todos os condicionamentos limitantes, incluindo o género, ou
especialmente o género quando esse significa papéis sexualmente atribuidos. No
reinado de Deus, os seres humanos sdo julgados pela forma como amam os/as
outros/as, e ndo pelo fato de serem homens ou mulheres, brancos/as ou negros/as,
brilhantes ou mediocres. A propria sexualidade de Jesus — a sua relacionalidade livre
e perfeita — mostra que a masculinidade e a feminilidade — que sdo o veiculo da
autotranscendéncia através da unido com outra pessoa — t€ém o potencial de se
tornarem livres e mutuas, quando as pessoas se encontram € se unem umas com as
outras em Cristo € como Cristo. [...] Jesus Cristo deveria ser [portanto] a base para
pensar sobre as pessoas como “ativamente receptivas” [e “receptivamente ativas”]'%.

Finalmente, Farley aponta para o fato de que “a comunhao interpessoal, caracterizada
pela equidade, mutualidade e reciprocidade, deve servir ndo somente como uma norma com a
qual cada modelo de relacionamento possa ser medido, mas como uma meta para a qual cada

»137 Desse modo, a autora indica a dimensdo

modelo de relacionamento estd ordenado
escatologica da ética trinitdria por ela elaborada. A esse respeito, LaCugna, endossando
vivamente a reflexdo de Farley, acrescenta, porém, a necessidade de que “os detalhes da

economia — a revelacao da pessoalidade divina como ‘ativamente receptiva’ [e ‘receptivamente

133 “God the Father’s relationship to the Son comprises infinite self-giving but also infinite self-receiving. The Son
quite literally receives Sonship from the Father and in this reception, gives back to and constitutes the Father to be
what the Father is: begetter of the Son”. LACUGNA, God for Us, p. 280. Ver também FARLEY, New Patterns of
Relationship, p. 638-640.

134 “Farley interprets agapé on the model of full mutuality of persons”. LACUGNA, God for Us, p. 280.

135 «[_..] the equality and mutuality of divine persons were to be rooted in the economy of salvation rather than in
the categories of intradivine life”. LACUGNA, God for Us, p. 281.

136 “Human persons can be fully mutual, reciprocal, equal because we see in the proclamation and life of Jesus
Christ that the summit of personhood is to transcend (not escape from) every limit condition, including or
especially gender, where gender means sex-role. In the reign of God human beings are judged on how they love
others, not on whether they are male or female, white or black, bright or mediocre. Jesus’ own sexuality — his free
and perfect relationality — shows that maleness and femaleness, which are the vehicle of self-transcendence through
union with another person, have the potential to become free and mutual when persons meet and unite with each
other in Christ and as Christ. [...] Jesus Christ should be the basis for thinking of persons as ‘actively receptive’”.
LACUGNA, God for Us, p. 281-282, grifos da autora.

137 <[] interpersonal communion characterized by equality, mutuality, and reciprocity may serve not only as a
norm against which every pattern of relationship may be measured but as a goal to which every pattern of
relationship is ordered”. FARLEY, New Patterns of Relationship, p. 646.



209

ativa’] — devam informar a argumentacdo”!*®. Caso contrario, todo o discurso elaborado por
Farley tende a corroborar a habitual critica de que o feminismo “simplesmente projeta sobre
uma esfera intradivina o que espera que seja verdade na economia ou entre os seres
humanos”'*°. Esses elementos da economia s3o os que LaCugna acrescentard em sua propria
reflexdo, como veremos mais adiante'4°.

Outra contribui¢do, da qual a autora toma elementos para sua ontologia da relacao, vem
do ortodoxo Stanley Harakas, que “desenvolve uma ¢tica explicitamente teocéntrica e
trinitaria”'*!, cujos “pressupostos teoldgicos sdo os de Gregério Palamas™!#?. Segundo Harakas,
as normas da ética crista “devem estar referidas a existéncia da Trindade na historia da redencao
e a forma de vida apropriada a tal existéncia”'®. Além disso, ele enfatiza “uma conexo
intrinseca entre ética e soteriologia, uma vez que a praxis do bem é thedsis”'**. Compreendida
como o felos (fim) da pessoa, a theosis (deificagdo) ¢ a meta em cuja dire¢cdo “todos os seres
humanos sdo chamados a se moverem”, a fim de realizarem seu potencial de um existir
“semelhante a Deus”'*®,

Para esse autor, a verdadeira liberdade ¢ alcangada na theosis, estado em que “ndo ha
mais nenhum conflito significativo ou grande esfor¢o para atuar em harmonia com a imagem
divina em n6s”'*®. LaCugna ressalta que essa compreensio de Harakas é compativel com a

ideia de Zizioulas a respeito da liberdade como conformidade a natureza:

Theosis seria a harmonia entre a pessoalidade e a natureza na medida em que cada
um/a ¢ transfigurado/a pelo Espirito Santo em unido com Cristo para suscitar a unido
com Deus através da comunhdo com as/os outras/os. Esta harmonia (ou a falta dela)
torna-se evidente na medida em que existe uma correlagdo entre a motivagdo interna
¢ o comportamento externo. Boas intengdes ndo tornam bom um ato maligno. Agapé
¢ o requisito ético da theosis'.

138 «[...] the details of the economy — the revelation of divine personhood as ‘actively receptive’ — should inform
the argument”. LACUGNA, God for Us, p. 283.

139 ¢[...] merely projects onto an intradivine realm what it hopes to be true in the economy or among human
beings”. LACUGNA, God for Us, p. 283.

140 Ver secdo 5.6.

141¢[ ] develops an explicitly theocentric trinitarian ethic”. LACUGNA, God for Us, p. 283.

12 LACUGNA, God for Us, p. 283.

143 «[,..] must be referred to the existence of the Trinity in redemptive history and the form of life appropriate to
that existence”. LACUGNA, God for Us, p. 283.

144 «[ . ] there is an intrinsic connection between ethics and soteriology, because the praxis of the good is thedsis™.
LACUGNA, God for Us, p. 283.

145 HARAKAS, Stanley Samuel. Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning: Triune God and
Theosis. An Ethician's View. Ultimate Reality and Meaning, Toronto, v. 8, p. 209-223, Sept. 1985, p. 213.
Consultar também LACUGNA, God for Us, p. 284.

146 <[] there is no longer any significant conflict or struggle in acting in harmony with the divine image in us”.
HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 215.

147 “Theosis would be the harmony between personhood and nature as each becomes transfigured by the Holy
Spirit in union with Christ to bring about union with God through communion with others. This harmony (or lack
thereof) becomes evident in the extent to which there is a correlation between inner motive and external behavior.



210

Nessa perspectiva, “a vida moral diz respeito a conquista da plena pessoalidade através
da theosis™'*®. Embora acolha e valorize as reflexdes do autor, LaCugna critica a falta de
aplicabilidade prética da proposta de Harakas (bem como a de moralistas ortodoxas/os em

geral):

Quando chegamos a forma concreta de relacionamentos adequados e apropriadamente
estruturados entre as pessoas, os/as moralistas ortodoxos/as tém pouco a dizer.
Embora repitam continuamente que a thedsis € comunitaria, que a vida crista significa
a restauragdo de relacionamentos justos e corretos em todos os niveis, sente-se falta,
em seus escritos, de qualquer critica — e menos ainda [se encontra] uma critica
vigorosa — das ordens sociais concretas que se interpdem no caminho da divinizacao:
sexismo, racismo, explora¢do econdmica e todas as outras formas de injusti¢a e falsa
pessoalidade!'®.

As contribuicdes elencadas até agora, embora bastante valiosas para a ontologia da

relacdo de LaCugna, ndo sdo, no entanto, suficientes, como indicado pela propria autora:

Se existe uma correspondéncia real entre theologia ¢ oikonomia, se esses sdo dois
aspectos do unico mistério da comunhao, entdo as/os eticistas cristas/aos, bem como
as/os tedlogas/os que especulam sobre o significado da pessoalidade divina e humana,
devem deliberar sobre a ordem social. Fazer menos que isso enfraquece o cerne de
uma doutrina trinitaria de Deus!>.

E essa deliberacio voltada para a “ordem social” que LaCugna busca nas “teologias

libertadoras — especialmente a feminista e a latino-americana”'>!.

Good intentions do not make an evil act good. Agapeé is the ethical requirement of theosis”. LACUGNA, God for
Us, p. 284. Ainda que de modo implicito, a sintese de LaCugna, na qual relaciona a compreensao de liberdade de
Zizioulas e a nogao de theosis de Harakas, ilumina nossa proposta a respeito da trinificagdo, especialmente no que
se refere as “novas relagdes em Cristo” (ver capitulo 7, seg¢do 7.5).

148 «[...] the moral life pertains to the achievement of full personhood through theasis”. LACUGNA, God for Us,
p. 284.

149 «“When we come to the concrete form of fitting and appropriately structured relationships among persons,
Orthodox ethicists have little to say. Even though they continually repeat that thedsis is communal, that the
Christian life means the restoration of right relationship at every level, one misses in their writings any critique,
much less a vigorous critique, of the concrete social orders that stand in the way of divinization: sexism, racism,
economic exploitation, and all other forms of injustice and false personhood”. LACUGNA, God for Us, p. 284-
285.

150 «“If'there is a real correspondence between theologia and oikonomia, if these are two aspects of the one mystery
of communion, then Christian ethicists as well as theologians speculating on the meaning of divine and human
personhood must deliberate on the social order. To do any less undermine the point of a trinitarian doctrine of
God”. LACUGNA, God for Us, p. 288, grifos da autora.

BILACUGNA, God for Us, p. 266.



211

5.4 Pessoas oprimidas'>?

Em um novo passo de sua reflexdo, LaCugna recorre, entdo, a teologia feminista e a
teologia da libertagdo latino-americana como mais uma esfera do discurso cujas nogdes de
pessoalidade contribuem para sua ontologia da relagdo'>®. Uma vez que, como explicitado
previamente, situamos a investigacao desenvolvida nesta pesquisa no horizonte de uma
perspectiva feminista libertadora'>*, tais contribuicdes nos sio também caras e significativas,
propiciando elementos que interpelam e motivam nossa concepc¢ao da trinificagao.

Situando-se sob o influxo dessas teologias, a autora ressalta que “pessoas-em-relagao
sdo os blocos de construgdo de toda sociedade” e que, na perspectiva da teologia crista, cada
ser humano, criado a imagem do Deus Tritino, é um vestigium trinitatis'>. Porém, nem toda
configuragdo de relacdes entre humanos/as ¢ imagem da Trindade: “De fato, muitas ndo o sdo
e varias sociedades estruturadas destroem ou inibem a pessoalidade plena. Muitas sociedades
s30, em uma palavra, antitéticas em relagdo a vida divina”'*%. E, como o evidencia LaCugna,

denunciar isso ¢ um foco de interesse significativo para as teologias da libertacao:

O pensamento feminista preocupa-se com o tratamento, em tltima analise, impessoal
de mulheres e com os efeitos deletérios de definir as pessoas do sexo masculino a
partir da cultura da autonomia e de restringir as pessoas do sexo feminino a pratica da
total heteronomia. [Por sua vez,] a teologia da libertacdo latino-americana concentra-
se nas consequéncias devastadoras da polarizagdo entre ricos/as e pobres'’.

Dessas correntes teoldgicas, LaCugna resgata a énfase na pericorese trinitaria'>® como
fundamento para relagdes e estruturas sociais baseadas na reciprocidade e na igualdade!*. A
autora se refere aos estudos de inimeras tedlogas feministas — e autoras de outras areas do
conhecimento — que analisam a relacdo entre as religides (especialmente as monoteistas) e o

patriarcado, concluindo que “ndo hé duvidas que a doutrina da Trindade foi usada e continua

152 No itinerario de LaCugna, este tema ¢ tratado antes das contribuicdes éticas.

133 LACUGNA, God for Us, p. 255.

154 Ver capitulo 1, segdo 1.2.2.

155 LACUGNA, God for Us, p. 266.

156 “Indeed, many do not and many structured societies destroy or inhibit full personhood. Many societies are, in
a word, antithetical to divine life”. LACUGNA, God for Us, p. 266.

157 “Feminist thought is concerned with the ultimately impersonal treatment of women, and the deleterious effects
of defining male persons by the culture of autonomy and restricting female persons to the practice of total
heteronomy. Latin American liberation theology focuses on the devastating consequences of the polarization
between rich and poor”. LACUGNA, God for Us, p. 266.

158 Ver se¢do 5.7.

159 “Both types of theology typically appeal to the Latin doctrine of the Trinity to support a vision of authentic
human community structured according to the divine community, characterized by equality, mutuality, and
reciprocity among persons” (LACUGNA, God for Us, p. 266).



212

sendo usada para justificar a subordinagdo da mulher ao homem™'®°. Por isso, “ndo ¢é
surpreendente que, nos primeiros estdgios da teologia feminista, o tema da Trindade fosse

totalmente rejeitado ou simplesmente ignorado”!®!

. No entanto, principalmente a partir da
década de 1980, algumas tedlogas passaram a “recorrer explicitamente a teologia trinitaria
como suporte de uma visao relacional da pessoalidade humana e dos valores da mutualidade,
da equidade e da comunidade™!®?, tdo caros a teologia feminista. Entre essas autoras, LaCugna

destaca Patricia Wilson-Kastner, cuja defini¢io de pessoa ¢ constituida por “dois polos”!63:

Primeiro, o aspecto autorreflexivo de uma pessoa reside em ser “autopossuida, focada
em si mesma, autoconsciente, capaz de amar, desejar, conhecer e tomar decisdes”. O
outro polo ¢ a capacidade de autotranscendéncia, de sair de si mesmo/a, de encontrar
realizacdo em outra/o, de identificar-se com outros/as'®.

LaCugna acrescenta ainda que, “na cultura patriarcal, os homens exemplificam o
primeiro polo, e as mulheres, o segundo”!'®. Porém, essa atribuigdo indevida ou restrita de
modos de relacionalidade, fundada no género, atua “contra a descoberta de uma humanidade
comum na qual as pessoas, homens e mulheres, crescam em dire¢io a plenitude”!%°.

Wilson-Kastner aplica também sua defini¢ao de pessoa a Trindade e afirma que “cada
pessoa divina deve ser, simultaneamente, possuidora-de-si e orientada-a-outro/a”'®’. Embora

“mantenha a relacionalidade como uma propriedade essencial de Deus”!®

— e, por isso, sua
teologia seja valorizada por LaCugna —, a definicdo do Deus Tritno oferecida por Wilson-
Kastner tende a uma nogao triteista, se ndo ontologicamente, pelo menos na linguagem utilizada
pela autora'®’. Esse “porém” — claramente explicitado por LaCugna — ndo a impede, no entanto,

de tomar alguns elementos propostos por Patricia Wilson-Kastner.

160 “No doubt the doctrine of the Trinity has been and continues to be used to justify the subordination of woman

to man”. LACUGNA, God for Us, p. 268. A esse respeito, ver também as referéncias bibliograficas mencionadas
pela autora em: LACUGNA, God for Us, p. 331, nota 83; bem como a se¢@o 1.2.3 do capitulo 1 deste trabalho.
161 «It is not surprising that in the initial stages of theological feminism the subject of the Trinity was either rejected
outright or simply ignored”. LACUGNA, God for Us, p. 269.

162 «[...] appeal explicitly to trinitarian theology in support of a relational view of human personhood and the
values of mutuality, equality, and community”. LACUGNA, God for Us, p. 269.

163 LACUGNA, God for Us, p. 270.

164 “First, the self-reflexive aspect of a person lies in being ‘self-possessed, self-focused, self-conscious, capable
of loving, willing, knowing, and capable of making decisions’. The other pole is the capacity for self-
transcendence, for going out from the self, for finding fulfillment in another, to identify with other selves”.
LACUGNA, God for Us, p. 270.

165 “In the culture of patriarchy men exemplify the first pole, women the second”. LACUGNA, God for Us, p. 270.
166 <« ..] against finding a common humanity in which persons, male and female, grow toward completion”.
LACUGNA, God for Us, p. 270.

167 “Each divine person must be both self-possessed and other-oriented”. LACUGNA, God for Us, p. 271.

168 <[] Wilson-Kastner maintains relatedness as an essential property of God”. LACUGNA, God for Us, p. 271.
169 «“Wilson-Kastner defines God as ‘a unity of three centers of awareness and centeredness who are also perfectly
open and interdependent on each other” (LACUGNA, God for Us, p. 271).



213

Deixando o campo da teologia feminista, LaCugna se dirige a reflexdo de Leonardo
Boff para exemplificar a perspectiva latino-americana da libertacdo: “Boff usa a ideia de
perichorésis para criticar nogdes culturais de pessoalidade, comunidade, sociedade e igreja. A
comunhdo trinitdria se contrapde ao individualismo, ao isolacionismo e a pessoalidade
associal”, bem como as sociedades fechadas'”. O autor afirma que, de modo similar a
“sociedade divina” que se abre na criagdo, “a sociedade humana de pessoas deve abrir suas
fronteiras™!"!.

Valorizando alguns aspectos da elabora¢do de Boff, especialmente no que se refere ao
cuidado para que a teologia ndo oferega base para “padroes subordinacionistas dentro da
comunidade humana”'’?, LaCugna critica a excessiva especulagio a respeito das relacdes
intratrinitarias, que leva o autor a conclusdes que se distanciam de “qualquer coisa que
conhegamos da economia da salvacdo”'”®. Ela se refere a afirmagio da “total e completa
‘mutualidade’ de relagdes”, unida a “negacgdo de qualquer processdo de pessoas ou qualquer
distin¢do hipostatica”, além da “ideia de que a vida divina consiste em uma revelagdo face-a-
face de cada pessoa as outras”'’™. Isso pode ser identificado, por exemplo, quando o autor

afirma:

Cada uma das Pessoas ¢ “sem comeco” e, por isso, se revela simultinea e
originariamente, como que eclodindo uma na dire¢ao da outra. [...] As trés [Pessoas]
sdo originarias. Nenhuma ¢ anterior a outra. As relagdes sdo antes de participagdo
reciproca que de derivagdo hipostatica; sdo de correlagido e de comunhio e menos de
produgdo e processio'”.

Finalmente, LaCugna pontua que teologias como a de Wilson-Kastner ou a de Boff, ao
partirem da Trindade imanente, “pressupde[m] a ideia de pessoa como individuo, mesmo que
pessoa seja dinamicamente concebida como um individuo-em-relagdo”!’¢. Por isso, LaCugna

se distancia da abordagem mais comum nas teologias feministas, e também em outras teologias

170 “Boff uses the idea of perichoreésis to criticize cultural notions of personhood, community, society, and the
church. Trinitarian communion is opposed to individualism, isolationism, and asocial personhood”. LACUGNA,
God for Us, p. 277.

"' LACUGNA, God for Us, p. 278.

172 LACUGNA, God for Us, p. 276.

I3 LACUGNA, God for Us, p. 277.

174 “This total and complete ‘mutuality’ of relationships, together with the denial of any procession of persons or
any hypostatic distinctiveness, and, finally, the idea that divine life consists of a face-to-face revelation of each
person to the other persons [...]”. LACUGNA, God for Us, p. 277.

175 BOFF, Leonardo. A Trindade, a sociedade e a libertagdo. Petropolis: Vozes, 1986. p. 183.

176 <[ . ] presupposes the idea of person as individual even if person is dynamically conceived as an individual-in-
relation”. LACUGNA, God for Us, p. 278.



214

contextuais, que tende a fundamentar, na “total igualdade entre as divinas pessoas”, a igualdade

177

entre pessoas humanas na sociedade’’’. Como a propria autora descreve,

[...] uma abordagem comum ¢é a que impde democracia as trés pessoas divinas, usando
modelos de parceria, comunidade ou sociedade, em um esfor¢o para reformular o
simbolo trinitario. Argumenta-se que, porque as pessoas divinas existem em relagdes
iguais, as comunidades humanas podem se espelhar nessa “conformacdo” e, do
mesmo modo, serem estruturadas por relagdes de igualdade'’®.

De acordo com LaCugna, no entanto, para fundamentar que “uma comunidade humana

estruturada em relagcdes de equidade e mutualidade — em vez de em hierarquias — ¢

2179

verdadeiramente icone da vida relacional de Deus™ ™, € mais oportuno e convincente “retornar

a economia da salvacdo ¢ a revelacdo das formas humanas concretas de comunidade
proclamadas por Jesus como caracteristicas do Reino de Deus”'’. Por isso, acolhendo a

interpelacdo de LaCugna, ao explicitar a dindmica trinificadora, iniciaremos nossa exposi¢ao

181

com a pessoa de Jesus Cristo'®', avangando depois para a trinificacdo relacionada ao Espirito

1183

182 ¢, finalmente, ao Pai'®?, percorrendo assim um itinerario que melhor manifesta a

Santo
revelagdo trinitaria segundo o caminho da oikonomia.

Embora reconheca os méritos da abordagem acima descrita, LaCugna sustenta que “o
caminho mais frutifero para o didlogo entre as feministas cristds e a tradi¢do crista reside na
recuperagio e na adaptagio do modelo trinitario dos Capadocios™ !4, Sintetizando o que ja havia

afirmado em outras circunstancias, a autora escreve:

Essa recuperagdo propicia (1) a prioridade de pessoa sobre substancia e, portanto, da
pessoalidade sobre os dados biolégicos; (2) um repensar da relacionalidade a luz da
problematica da subordinag¢do e uma fundamentagdo ontologica da relagdo que nao
dependa de uma cadeia hierarquica do ser; (3) uma critica da tradi¢do ocidental que

177 LACUGNA, God in Communion with Us, p. 90.

178 “A common approach is to impose democracy upon the three divine persons, using models of partnership,
community, or society, in an effort to rework the trinitarian symbol. The argument is made that because the divine
persons exist in equal relationships, human communities can mirror this arrangement and likewise be patterned
according to relationships of equality”. LACUGNA, God in Communion with Us, p. 109, nota 6.

179 «[...] a human community structured by relationships of equality and mutuality rather than hierarchy is a true
icon of God’s relational life”. LACUGNA, God for Us, p. 274.

180 <[] returning to the economy of salvation and the revelation of the concrete forms of human community
proclaimed by Jesus as characteristic of the reign of God”. LACUGNA, God for Us, p. 274. Com esse
posicionamento, mais uma vez, a autora busca refor¢ar que o ponto de partida de toda reflexdo teoldgica seja a
oikonomia e ndo o “intradivino”.

181 Capitulo 7, segdo 7.2. O capitulo se inicia com uma se¢io introdutdria a respeito do batismo (7.1).

182 Capitulo 7, se¢do 7.3.

183 Capitulo 7, secdo 7.4.

184 «I believe the more fruitful avenue for dialogue between Christian feminists and the Christian tradition lies in
the retrieval and adaptation of the Cappadocian model of the Trinity” . LACUGNA, God in Communion with Us,
nota 6, p. 109.



215

vé€ a imagem de Deus no eu solitario, e uma revisao do que significa ser, a imagem de
Deus, pessoas chamadas & comunhio auténtica com os/as outros/as'®.

Sdo, portanto, esses trés aspectos, associados aos elementos mais significativos a
respeito da pessoalidade no pensamento contemporaneo, advindos das “quatro esferas do
discurso” escolhidas pela autora, que embasam a sintese de LaCugna, formulada a modo de

“notas”.

5.5 Notas da pessoalidade

LaCugna propde, entdo, oito “notas (notae) da pessoalidade”, que apontam “rumo a uma
compreensio de pessoas como comunho”!*. No primeiro capitulo desta pesquisa, aludimos
brevemente a tais notas'®’. Iremos, agora, considera-las com maior detalhamento, apresentando
comentarios de outras/os autoras/os, bem como nossa apreciacdo sobre alguns pontos. Antes,
porém, importa mencionar que alguns autores consideram que LaCugna ndo distingue
adequadamente a pessoalidade divina e a pessoalidade humana'®®. Em contraposicdo a tal
“impressdo”, recorremos as seguintes afirmagdes da autora: “o termo pessoa s6 pode ser
aplicado a Deus analdgica e apofaticamente”'®’; “apenas a Deus pertence a esfera da
relacionalidade infinita, da infinita capacidade de relagdo”'®°. Como se podera perceber na
exposicao que se segue, o que a autora faz € vincular estreitamente — ndo igualar ou fundir — a
pessoalidade humana e a divina, sendo essa o fundamento, a origem e a meta daquela. Vejamos,
portanto, quais sdo as oito notas da pessoalidade que compdem a ontologia da relacdo de
LaCugna.

(1) “Pessoas sdo essencialmente interpessoais, intersubjetivas”!®!

. Como amplamente
demonstrado e discutido na teologia crista, “um Deus essencialmente isolado ou um Deus

incapaz de relagdo com outra/o [...] ¢ irreconciliavel com a revelagdo de Deus em Jesus

185 “This retrieval yields (1) the priority of person over substance and therefore of personhood over biological
givens; (2) a rethinking of relationality in light of the question of subordination and an ontological grounding of
relationship that does not depend on a hierarchical chain of being; (3) a critique of the Western tradition that sees
the image of God in the solitary self and a revisioning of what it means to be in the image of God, as persons called
to authentic communion with others”. LACUGNA, God in Communion with Us, nota 6, p. 109.

18 LACUGNA, God for Us, p. 288.

187 Ver capitulo 1, se¢do 1.3.5.2.

188 Consultar, por exemplo: GUNTON, The Promise of Trinitarian Theology, p. Xviii.

18 L ACUGNA, The Trinitarian Mystery of God, p. 180

19 L ACUGNA, God for Us, p. 292.

191 “Persons are essentially interpersonal, intersubjective”. LACUGNA, God for Us, p. 288.



216

Cristo”!?. Ideias ou nog¢des sobre Deus que eliminem o sentido profundo da pessoalidade e que
o caracterizem como ‘“‘essencialmente ndo relacionado, autonomo, autocentrado”, ainda que
tragam o selo de teologia trinitaria, “sdo incompativeis com a experiéncia judaica do Deus da
Alianga e com a experiéncia cristd do Deus de Jesus Cristo”'?>. E da afirmagio de que Deus é
essencialmente relacional e ¢ da sua nomeagdo como Deus Triuno que emerge a doutrina
trinitaria. E ¢ sobre esse fundamento que a teologia crista edifica a reflexao antropolédgica, uma
vez que “a doutrina da Trindade [...] é a condi¢do sine qua non para preservar o carater
essencialmente relacional de Deus, a natureza relacional da existéncia humana e a qualidade

interdependente de todo o universo”!.

(2) Cada pessoa “é um inefavel, concreto, tnico e irrepetivel éxtase de natureza”'®®
(divina e/ou humana). Pessoas sdo inefaveis, pois sdo um mistério inexaurivel que ndo pode ser
totalmente “comunicével” aos/as outros/as. Sdo concretas, pois sdo agentes — conforme a
compreensio desse termo para John Macmurray'?® — que existem em e para a relacio; niio sio
entes fechados em si mesmos. Cada pessoa € Unica e irrepetivel, uma vez que “ndo ha duas
historias relacionais idénticas”!®’. Finalmente, cada pessoa, sendo o que é — de modo irrepetivel,
tinico, concreto e inefivel —, manifesta-se como éxtase!*® — expressdo “para fora” — da natureza

humana e/ou divina, revelando, de maneira singular, o que é ser humano e/ou ser divino'®’.

A esse respeito, em outro de seus escritos, LaCugna explicita:

As pessoas divinas sdo entendidas como relagdes de origem: a identidade pessoal
“surge” em relacdo a pessoa de quem se provém e em relacdo as pessoas para as quais

192¢[ ] an essentially isolated God or a God incapable of relationship with another [...] is irreconcilable with the

revelation of God in Jesus Christ”. LACUGNA, God for Us, p. 288.

19 LACUGNA, God for Us, p. 288-289.

194 «[...] the doctrine of the Trinity [...] is the sine qua non for preserving the essentially relational character of
God, the relational nature of human existence, and the interdependent quality of the entire universe”. LACUGNA,
God for Us, p. 289.

195 «[...] is an ineffable, concrete, unique, and unrepeatable ecstasis of nature”. LACUGNA, God for Us, p. 289.
Na elaboragdo desta nota, LaCugna parte especialmente das contribuigdes de Macmurray e de Zizoulas.

196 Ver se¢do 5.2, p. 199-200.

YT LACUGNA, God for Us, p. 289.

198 “Because being is supremely personal, being is seen as ecstatic (other-oriented)” (LACUGNA, Jesus in
Trinitarian Perspective, p. 82).

199 ““Christian theology has expressed the eternal dimension of the ek-stasis of God by the rich methaphors of
‘beggetting’ and ‘spirating’ (breathing). God the Begetter eternally is [ ...] bringing forth, loving the Begotten One.
God who is always being begotten is proceeding from, receiving from, giving back to God who begets. [...] The
fecundity of God, which originates with the Unoriginate Origin, gives rise to the Son and is completed in the Spirit.
The [...] ongoing ecstatic movement taking place between Begetter and Begotten, ‘produces’ a still further
outgoing which the scholastics described as a ‘spirating’. The Unoriginate Origin remains the unknowable and
inaccessible God who is source and origin of love itself. The images of ‘begetting’ and ‘spirating’ express the
fruitfulness or fecundity of God who is alive from all eternity as a dynamic interchange of persons united in love”
(LACUGNA, God for Us, p. 354).



217

se esta orientada/o. Essa ¢ uma forma de indicar que a pessoalidade emerge nas
relagdes com outras/os e, de fato, é constituida por elas?®.

LaCugna pontua ainda que “a negacdo e a dissolucdo da pessoalidade ¢ a total

95201

autorreferencialidade™!, uma vez que “existir como pessoa é ser referida a outros/as™?2. A

partir dessa afirmagdo, a autora aponta para uma interessante considera¢ao sobre o inferno e o

r

ccu:

Essa abordagem ilumina o significado teoldgico do “inferno” como eterna e
livremente escolhida/o autocontemplagdo ou amor a si, no qual alguém ¢é
“consumido/a pelo fogo” da pessoalidade invertida. A antitese daquilo para o qual as
pessoas foram criadas ¢ o “inferno”. O “céu” seria a realizagdo da pessoa humana
através da unido eterna com as/os outras/os: Deus e a comunhdo dos/as santos/as>®.

Complementando a reflexao sobre a “extaticidade” como caracteristica constitutiva do

“ser pessoa”, LaCugna esclarece:

Os elementos essenciais da pessoalidade [humana] extatica incluem a sexualidade (e
o seu desejo de unido), a “intencionalidade” da inteligéncia (o desejo de conhecer a
verdade) e do amor (o desejo de estar unida/o com outra/o), a esperanga ¢ a
antecipagdo em relag@o ao futuro (busca de consumagio e realizagdo permanentes), e
a liberdade (busca por transcender a limitagdo através da conformidade conosco
mesmos/as como criaturas ordenadas para o amor ¢ a comunhdo com Deus e com
outras/os)?%.

(3) “A pessoa é o fundamento de uma natureza*. Nesta nota, o que estd em jogo &,
principalmente, a compreensao do que € natural ou antinatural. Assim, LaCugna pondera que

tudo aquilo “que conduz a plena realiza¢do das pessoas assim como a comunhao das pessoas

200 “The divine persons are understood as relations of origin: personal identity arises in relation to the person from
whom one comes, and in relation to the persons toward whom one is oriented. This is a way of indicating that
personhood emerges in and indeed is comprised by relationship to others”. LACUGNA, Jesus in Trinitarian
Perspective, p. 82.

201 «[..] the negation and dissolution of personhood is total self-reference”. LACUGNA, God for Us, p. 289.

202 “Tg exist as a person is to be referred to others”. LACUGNA, God for Us, p. 289.

203 “This approach illumines the theological meaning of ‘hell’ as freely chosen and eternal self-contemplation or
self-love, in which one is ‘consumed by the fire’ of inverted personhood. The antithesis of what persons were
created for is ‘hell’. ‘Heaven’ would be the fulfillment of the human person through eternal union with others:
God and the communion of saints”. LACUGNA, God for Us, p. 316, nota 135.

204 «“The essential elements of ecstatic personhood include sexuality (and its desire for union), the ‘intentionality’
of intelligence (the desire to know truth) and love (the desire to be united with another), hope and anticipation for
the future (seeking permanent consummation and fulfillment), and freedom (seeking to transcend limitation
through conformity to ourselves as creatures ordained for love and communion with God and with others)”.
LACUGNA, God for Us, p. 289

205 “The person is the foundation of a nature”. LACUGNA, God for Us, p. 289.



218

9206

entre si ¢ a [verdadeira] medida do que ¢ ‘natural’ com relagdo ao ser humano”~", pois “a

realizagio da pessoalidade é o cumprimento do felos (fim préprio) da natureza™?"’.

Para ilustrar o que estd expressando, a autora acrescenta um exemplo relacionado aos

papeis de género atribuidos a homens e mulheres nas sociedades moldadas pelo patriarcado:

Restringir as pessoas por esteredtipos sexuais ¢ antinatural porque milita contra a
verdadeira liberdade das pessoas, a liberdade da biologia como destino, a liberdade
para a verdadeira comunhdo entre iguais. As mulheres sdo antinaturalmente
subservientes e os homens s3o antinaturalmente soberanos. As mulheres
subservientes s3o prisioneiras de uma “hipdstase bioldgica™®, enquanto as mulheres
e os homens que coexistem como parceiros/as iguais em comunhdo expressam a
verdade sobre a natureza humana e, assim, sdo icones da natureza divina®®.

Seguindo essa mesma perspectiva, “o uso desproporcional dos bens da terra, [...] a

9210

rivalidade por recursos, a violéncia contra as criaturas do planeta” " sdo também antinaturais,

porque “o mais natural é o que corresponde mais plenamente as relagdes justas e corretas em

todos os niveis: nds com os/as demais/as, com a terra, com Deus, conosco mesmas/os”?!!.

Ainda sobre esta nota da pessoalidade, importa dizer que “apenas em Deus ha plena
correspondéncia entre pessoalidade e ser, entre hypostasis e ousia”*'?. Ou seja, somente no
Deus Tritno se d4 o cumprimento absoluto do felos da natureza como realizagdo plena da
pessoalidade?!?.

(4) “A liberdade do ser humano deificado®'* consiste em ser livre-para, livre-em-

direciio-a outras/os, equilibrado na balanga entre posse de si e orientagio-para-os/as-demais™?!?,

206 “The measure of what is ‘natural’ with respect to being human is what brings about the full realization of
persons as well as the communion of persons with one another”. LACUGNA, God for Us, p. 289.

207 “The achievement of personhood is the fulfillment of the telos (proper end) of the nature”. LACUGNA, God
for Us, p. 289.

208 Conforme a compreensio de Zizioulas desta expressdo. Ver se¢do 5.3, p. 202-203.

209 “Restricting persons by sex stereotyping is unnatural because it militates against the true freedom of persons,
freedom from biology as destiny, freedom for true communion among equals. Women are unnaturally subservient,
and men are unnaturally overlords. Subservient women are prisoners of a ‘biological hypostasis’, whereas women
and men who coexist as equal partners in communion express the truth about human nature and thus are icons of
the divine nature”. LACUGNA, God for Us, p. 289, grifos da autora.

210 «[...] disproportionate use of the goods of the earth, [...], rivalry for resources, violence upon creatures of the
earth”. LACUGNA, God for Us, p. 290.

211 “What is most ‘natural’ is what corresponds most fully to right relationship at all levels: we to others, to the
earth, to God, to ourselves”. LACUGNA, God for Us, p. 290.

212 “In God alone is there full correspondence between personhood and being, between hypostasis and ousia”.
LACUGNA, God for Us, p. 305.

213 “God alone is perfectly consistent with Godself; God’s ousia is perfectly hypostatic. God alone exists at every
moment in perfect communion” (LACUGNA, God for Us, p. 301).

214 LaCugna aproxima-se aqui da terminologia e da visdo de Harakas. Ver se¢do 5.3, p. 207.

215 “The freedom of the deified human being consists in being free-for, free-toward others, poised in the balance
between self-possession and other-orientation”. LACUGNA, God for Us, p. 290.



219

assim como o sdo as pessoas divinas. Explicitando esse ponto, LaCugna apresenta uma bela

sintese, acorde a sua proposta teologica, do que significa ser livre-de e livre-para:

O ser humano livre ¢ livre do medo, das compulsdes e obsessdes, da necessidade seja
de dominar seja de ser dominado, [¢] livre do ciclo de violéncia, [¢] capaz de encorajar
a plenitude da felicidade alheia e, no processo, alcangar crescimento [proprio]. O ser
humano livre ¢ livre para a hospitalidade ao/a forasteiro/a, para a ndo violéncia ao/a
opressor/a, e para [demonstrar] estima benevolente por cada criatura singular que
existe?!®,

A pessoalidade plena — que encontramos realizada no Deus Tritino — requer, portanto, o
equilibrio entre amor a si mesma/o e autodoagdo, entre individuacao e relacionalidade, entre
posse de si e interdependéncia. Para isso, € necessario “superar os extremos, psicologicamente
insalubres, da autonomia (total independéncia) e da heteronomia (total dependéncia)?!’.
Visando esse fim, “a doutrina da Trindade nos ajuda a ver que a verdadeira pessoa ndo ¢
autdbnoma nem heteronoma, mas teénoma: a pessoa humana ¢ nomeada em referéncia a sua
origem e ao seu destino em Deus™'®. E “este é o significado de ser batizado ‘em nome de’
Deus™?!. Tal referéncia da pessoa humana ao Deus Tritino ndo esta associada, porém, a uma
piedade individualista, pois “tanto a experiéncia de Deus quanto o emergir da pessoalidade sao

ineludivelmente mediados por outras pessoas”?°.

(5) “Pessoas sio catélicas, em dois sentidos”??!

. Primeiramente, as pessoas humanas
foram criadas para ser inclusivas com tudo o que existe. Por causa dessa catolicidade, que se
traduz em capacidade de inclusdo, as pessoas estdo aptas ndo para temer, mas para abracar a

diversidade®*?

— que encontramos, de fato, na propria Trindade.
Em segundo lugar, a pessoa catolica/inclusiva expressa a totalidade de uma natureza:

“cada pessoa humana exemplifica, de modo impar, o que significa ser humano, assim como

216 “The free human being is free from fear, from compulsions and obsessions, from the need either to dominate
or to be dominate, free from the cycle of violence, able to encourage the fulfillment of another’s happiness and, in
the process, to achieve growth. The free human being is free for hospitality to the stranger, nonviolence toward
the oppressor, and benevolent regard for every single creature that exists”. LACUGNA, God for Us, p. 290.

217 «[...] overcome the psychologically unhealthy extremes of autonomy (total independence), and heteronomy
(total dependence)”. LACUGNA, God for Us, p. 290.

218 “The doctrine of the Trinity helps us see that the true person is neither autonomous nor heteronomous but
theonomous: The human person is named with reference to its origin and destiny in God”. LACUGNA, God for
Us, p. 290.

219 “This is the significance of being baptized ‘into the name of> God”. LACUGNA, God for Us, p. 316, nota 136.
Voltaremos a esse aspecto no capitulo 7, se¢do 7.1.

220 <[] both the experience of God and the emergence of personhood are ineluctably mediated by other persons”.
LACUGNA, God for Us, p. 290.

221 “persons are catholic, in two respects”. LACUGNA, God for Us, p. 290.

222 LACUGNA, God for Us, p. 290.



220

cada pessoa divina exemplifica, de modo impar, o que significa ser divino”*?*. No entanto,
embora ‘“cada encontro com outro ser humano [seja] um encontro com a verdade de nossa

propria humanidade comum’?%*

, “nenhuma pessoa humana, ¢ nenhum modo de alguém ser
humano, podem estabelecer-se a si como critério do que significa ser humano”?%. Como
explicitamos no capitulo 32%¢, apenas Jesus Cristo, “existéncia pessoal de Deus” na economia
de salvacao, permanece “sempre como o paradigma em relacdo ao qual toda pessoalidade ¢

99 ¢

medida”, “norma e arquétipo de pessoalidade humana”??’.

99228

(6) “A realizagdo da pessoalidade supde ascese”°, j4 que a conformagdo de nossa

natureza a nossa pessoalidade exige disciplina e requer a morte em ndés mesmas/os das praticas

95229

que nos mantém confinadas/os a uma “existéncia bioldgica — conforme a concepg¢ao de

Zizoulas do termo, isto €, uma existéncia “estruturada pela necessidade ontoldgica”, e ndo pela
“liberdade ontologica?*.

Como exemplo dessas praticas que “conduzem a morte”, LaCugna cita as mencionadas
em CI 3,5-10: “fornicagdo, impureza, paixdo, desejos maus, e a cupidez, que ¢ idolatria [...], ira,
exaltacdo, maldade, blasfémia, conversa indecente” (v. 5.8). Essa pericope biblica indica ainda
que, em Cristo, somos revestidas/os do novo, segundo a imagem do Criador (v. 10-11).

Assim sendo, a autora explicita que “o que pode parecer ‘natural’ no sentido de ser facil
de cair, como a preguica, a gula ou a inveja, ¢ decididamente antinatural para pessoas renovadas
em Cristo”?!. O crescimento em pessoalidade e a conformidade com a pessoa de Jesus Cristo

supde ‘“‘oracdo vigilante, uma vida sacramental ativa e a pratica habitual das virtudes”,

apontadas pela autora como expressdes ascéticas>>2.

223 «[,..] each human person uniquely exemplifies what it means to be human just as each divine person uniquely
exemplifies what it is to be divine”. LACUGNA, God for Us, p. 290

224 “Each encounter with another human being is an encounter with the truth of our own common humanity”.
LACUGNA, God for Us, p. 291.

225 “No one human person, and no one way of being human, can set itself up as the criterion of what it means to
be human”. LACUGNA, God for Us, p. 291.

226 Ver capitulo 3, se¢do 3.2.1.

2T LACUGNA, God for Us, p. 291.

228 “The achievement of personhood requires ascesis”. LACUGNA, God for Us, p. 291. Notamos a dificuldade de
“aplicar” esta nota as pessoas divinas. De fato, em sua explicitacdo, diferentemente das demais notas, em que
indica similaridades, diferencas e/ou analogias da pessoalidade divina e da pessoalidade humana, neste caso,
LaCugna se refere apenas ao crescimento humano em pessoalidade.

229 LACUGNA, God for Us, p. 291.

20 LACUGNA, God for Us, p. 262.

231 «“What may appear to be ‘natural’ in the sense of being easy to fall into, such as sloth, gluttony or envy, is
decidedly unnatural for persons renewed in Christ”. LACUGNA, God for Us, p. 291, grifo da autora.

22 LACUGNA, God for Us, p. 291.



221

(7) “Pessoa é um conceito exponencial”?**, pois “a cada novo relacionamento ‘somos’
de uma nova forma, ‘existimos’ de uma nova forma, recebemos o nosso ser de outra/o”**.
Assim sendo, as pessoas sdo novamente constituidas por cada nova relagdo e pelo
conglomerado de relagdes que estabelecem, em “uma constantemente nova e envolvente
realidade”?**. Além disso, traz-se para cada relacionamento a propria histéria, que foi “criada e
expandida em cada momento da existéncia”’, numa rede de relagcdes exponencialmente
crescente”*®, Essa exponencialidade é, porém, limitada no que se refere a pessoalidade humana,
devido especialmente a corporeidade e aos condicionamentos historico-culturais-linguisticos.
Somente ao Deus Tritino, somente a pessoalidade divina “pertence a esfera de relacionalidade
infinita, [abarcando] a realidade passada, presente e futura®’. Assim, “na ontologia de pessoa
e relagdo de LaCugna, [...] Deus e a criatura sdo distintos ndo como dois tipos qualitativamente
diferentes de ser-em-si, mas como [...] pessoas-em-relacdo qualitativamente diferentes”?*S.

(8) “Finalmente, viver como pessoas em comunhdo, em relagdes justas e corretas, € o
sentido da salvagio e o ideal da fé cristd”*°. A realizacdo plena da pessoalidade é, portanto,
viver como pessoas (divinas e humanas) em comunhdo. O Deus Tritno “nao ¢ solitario nem

99240

isolado”™™, mas comunhdo absoluta de pessoas em relagdo. Os seres humanos, por sua vez,

“criados a imagem [desse] Deus relacional”, sdo progressivamente transformados segundo tal
imagem, “tornando mais e mais real a comunhio de todas as criaturas entre si”**!.

Por tudo isso, LaCugna assevera que a doutrina trinitaria se coloca “para além e em
contraposi¢do a reducdo da pessoalidade como autoconsciéncia individual”?*?. Além disso, por
realcar a singularidade e a integridade da pessoalidade, opde-se igualmente a reducdo da

pessoalidade a um mero produto das relagdes sociais. A teologia trinitaria ¢, assim,

possibilidade de “critica a normas culturais de pessoalidade, sejam elas as do ‘individualismo

233 “Person is an exponential concept”. LACUGNA, God for Us, p. 291.

234 «“With each new relationship we ‘are’ in a new way, we ‘exist’ in a new way, we have our being from another”.
LACUGNA, God for Us, p. 291.

25 LACUGNA, God for Us, p. 291.

26 LACUGNA, God for Us, p. 292.

237 «[,..] belongs the sphere of infinite relatedness, [...] both past, present, and future reality”. LACUGNA, God
for Us, p. 292.

238 “Within LaCugna’s ontology of person and relation, [...] God and creature are distinguished not as two
qualitatively different kinds of being-in-itself but as [...] qualitatively different persons-in-relation”. GROPPE,
Catherine Mowry LaCugna’s Contribution to Trinitarian Theology, p. 749. Com esse esclarecimento, Groppe
pretendia — e parece-nos oportuno destacar nosso acordo com sua explicagdo —responder a quem acusava LaCugna
de “abandonar a radical distingdo entre Deus e nds” ou de uma teologia panteista ou tendente a sé-lo (GROPPE,
Catherine Mowry LaCugna’s Contribution to Trinitarian Theology, p. 749, nota 84).

239 “Finally, living as persons in communion, in right relationship, is the meaning of salvation and the ideal of
Christian faith”. LACUGNA, God for Us, p. 292.

20 LACUGNA, God for Us, p. 292.

21 LACUGNA, God for Us, p. 292.

22 LACUGNA, God for Us, p. 292.



222

agressivo’ ou da moralidade do ‘eu primeiro’, sejam as formas de desigualdade, baseadas em

género, raca, habilidade, e assim por diante™*.

5.6 “Comunhio com o Deus Vivo por Cristo no Espirito Santo”?*

A descrigao das “notas da pessoalidade”, feita por LaCugna, culmina com a afirmacao
de que, “em suas reflexdes sobre a pessoalidade, a doutrina da Trindade deve ter como
parametro a revelacdo da divina pessoalidade no rosto de Cristo e na atividade do Espirito

29245

Santo””*, sem deixar, por isso, “de ter muito a aprender com as abordagens culturais,

antropolégicas, filosoficas e psicologicas sobre a pessoalidade™°.

Considerando, portanto, que “a especulacdo sobre a natureza de Deus, sobre o
significado da existéncia, sobre como melhor viver a fé crista deve originar-se da e ser medida
pela autorrevelacio”™*’ do Deus Tritino, LaCugna assevera que “o esclarecimento sobre a
pessoalidade deve ser sempre referido a Jesus Cristo, que ¢ a comunhdo entre o divino e o
humano, e ao Espirito Santo, que transfigura e deifica os seres humanos, unindo todas as
pessoas, divinas e humanas, em comunhio”?*®,

Sendo assim, a exposi¢ao da ontologia da relacdo de LaCugna ndo estaria completa sem
que fossem apontadas algumas consideragdes sobre Jesus Cristo, o Espirito Santo e o Deus
Vivo?®, no horizonte da pessoalidade e da comunhio. E ¢ com esses apontamentos que a autora

concluira o oitavo capitulo de God for Us**°. Em virtude da organizacio temética desta pesquisa

e do desenvolvimento de nossa propria proposta de teologia trinitaria, tais consideragoes feitas

243 ¢, ] eritique of cultural norms of personhood, whether that of ‘rugged individualism’ or ‘me first’ morality,
as well as patterns of inequality based on gender, race, ability, and so forth”. LACUGNA, God for Us, p. 292.

244 Este € o titulo da ultima se¢do do oitavo capitulo de God for Us, no qual se encontra o cerne da ontologia da
relagdo de LaCugna.

245 <] the doctrine of the Trinity [...] must measure its reflections on personhood by the revelation of the divine
personhood in the face of Christ and the activity of the Holy Spirit”. LACUGNA, God for Us, p. 292-293.

246 <[] to learn a great deal from cultural, anthropological, philosophical, and psychological approaches to
personhood”. LACUGNA, God for Us, p. 292.

247 “Theological speculation on the nature of God, on the meaning of existence, on how best to live the Chistian
faith, must originate in and be measured by [...] self-revelation [...]”. LACUGNA, God for us, p. 292.

248 «“The clarification of personhood must always be referred to Jesus Christ, who is the communion of divine and
human, and to the Holy Spirit, who transfigures and deifies human beings, uniting all persons, divine and human,
in communion”. LACUGNA, God for us, p. 292.

249 Nao podemos deixar de registrar que algumas expressdes de LaCugna tendem a uma compreensio modalista
da Trindade (veja-se, por exemplo, o Gltimo paragrafo da p. 305 de God for Us). No entanto, entendemos que o
conjunto de sua obra indica um entendimento adequado (ortodoxo) da teologia trinitaria e que, portanto, tais
expressdes que podem sugerir uma no¢do modalista devam ser iluminadas pela ontologia da relagdo como um
todo.

20 LACUGNA, God for us, p. 292-304.



223

pela autora foram apresentadas, em sua quase integralidade, nos trés capitulos prévios®'.
Retomamos agora alguns desses elementos com novos matizes e aprofundamentos.

A autora recorda que ¢ para a pessoa de Jesus Cristo que a teologia crista se dirige “para

99252

ver, igualmente, quem Deus ¢ e quem nds somos”>*, ja que ele “é o icone visivel do Deus

invisivel (2Cor 4,4), assim como o modelo por exceléncia da natureza humana”?>. Em sua
“existéncia pessoal”, se revela “tanto o que ¢ uma natureza humana quanto o que ¢ uma natureza
divina”?**, Por isso, LaCugna se dedica — como explicitamos no capitulo 3 desta investigacio?>>

— a “demonstrar” como as notas da pessoalidade podem ser percebidas em Jesus Cristo,

“inefavel, concreto, singular e irrepetivel éxtase tanto da divindade quanto da humanidade”?.

Explicitando o “reinado de Deus” como “a forma de vida” propria da economia divina

e a ela apropriada, LaCugna ressalta alguns aspectos da vida de Jesus como “cume do reino de

257

Deus” e critério para a definicdo de normas da vida crista®’. Consideramos que essa reflexao

8

da autora®® complementa o que apresentamos anteriormente (e que integra o desenvolvimento

explicito da ontologia da relacdo). E, por isso, trazemos aqui alguns dos elementos da vida de

Jesus Cristo, destacados por LaCugna®’:

Jesus Cristo ¢ o apice do Reino de Deus. Ele ndo apenas anuncia o reinado de Deus,
ele mesmo o vive e lhe da corpo [...].

Jesus inaugurou o reinado de Deus perdoando pecados, expulsando demonios,
curando todas as doengas ¢ afli¢des. Ele comeu com pecadores/as, cobradores de
impostos e leprosos/as. As convengdes sociais do seu tempo tornavam incomum que
ele fizesse isso, mas ele conversou com mulheres, contou com mulheres entre
seus/suas discipulos/as, apareceu as mulheres como o Cristo ressuscitado. Ele tocou
mulheres publicamente, foi confortado e ungido por mulheres. Jesus ofendeu e
escandalizou muitos/as com essas agoes. [...]

Ele subverteu muitas das convengdes religiosas do seu tempo, por exemplo, as
restri¢des relativas ao sabado. Ele reformulou os limites da familia, da vizinhanga e
do lar: “Quem faz a vontade de Deus ¢ meu irmao, minha irma e minha mae”.

Um lugar especial no Reino foi negado aqueles que o pediram a Jesus; isso somente
pode ser concedido por Deus e pertence as/aos que sao as/os ultimas/os no mundo. No
Reino de Deus, o/a primeiro/a sera o/a tiltimo/a, quem serve sera a/o maior.

231 Veja-se, principalmente, capitulo 2, se¢io 2.3; capitulo 3, se¢do 3.2.1; capitulo 4, secdes 4.3.1, 4.3.2 ¢ 4.3.3.
22 LACUGNA, God for Us, p. 293.

233 “Jesus Christ is the visible icon of the invisible God (2 Cor. 4:4), as well as the exemplar of human nature”.
LACUGNA, God for Us, p. 293.

234 “He discloses in his personal existence both what a human nature is and what a divine nature is”. LACUGNA,
God for Us, p. 293.

255 Ver capitulo 3, se¢do 3.2.1, p. 133-137.

236 <[] ineffable, concrete, unique, and unrepeatable ecstasis of both divinity and humanity”. LACUGNA, God
for Us, p. 293.

T LACUGNA, God for Us, p. 382.

2% LACUGNA, God for Us, p. 383. A reflexdo encontra-se no capitulo 10 de God for Us, intitulado “Living
trinitarian faith”, no qual a autora explicita sua compreensdo da doutrina trinitaria como eminentemente pratica e
“com consequéncias radicais para a vida cristd” (LACUGNA, God for Us, p. 377).

259 Retornaremos a esta tematica no capitulo 7, especialmente na se¢do 7.2.



224

Ha um alto preco para entrar no Reino: aqueles/as que seguem Jesus serdo
espancados/as, levados/as a julgamento, perseguidos/as, traidos/as, difamados/as,
caluniados/as e odiados/as. E devemos nos alegrar em tudo isso! [...]

O Reino de Deus, ndo o reino como poderiamos estar inclinadas/os a concebé-lo, € o
“contetido” da vida cristd. Como no caso dos trabalhadores da vinha, ou do filho
proédigo, a construgdo do reino de Deus pode se chocar com nossas concepgoes,
fundadas no senso comum, sobre o quanto deve ser dado a quem, o que ¢ uma pratica
trabalhista justa, quem deve vir primeiro®®,

A efetivacdo de tudo isso € acdo do Espirito Santo, “o poder animador da economia” de

salvagdo, quem torna “a vontade de Deus e sua obra conhecida e realizada em Jesus Cristo e

99261 99262

em cada um/a de n6s”*"', quem “suscita a verdadeira comunhao entre Deus e a criatura

Portanto, como explicitamos no capitulo 4?5, “a singularidade da pessoalidade do Espirito [...]

reside naquilo que o Espirito faz: unir tudo e todos/as com Deus por Jesus Cristo”?%,

Mais uma vez, para ndo repetirmos o que foi previamente apresentado, trazemos uma

sintese, proposta pela propria LaCugna, do que poderiamos considerar como elementos

constitutivos da “revelagdo da divina pessoalidade [...] na atividade do Espirito Santo”?’:

O Espirito ¢ o “como” do nosso conhecimento de Deus. [...] Ou seja, o conhecimento
de Deus ¢ dado pelo Espirito, sem o qual ndo podemos reconhecer que Jesus Cristo ¢
a revelagdo de Deus.

O Espirito esta envolvido em toda ag@o de Deus na economia. O Espirito pairou sobre
as aguas na criacao; o Espirito falou através dos profetas. Jesus foi concebido, ungido,
conduzido, acompanhado, inspirado pelo Espirito. Somente no Espirito podemos
confessar Jesus como Senhor; o Espirito nos santifica e nos capacita para louvar a
Deus. O Espirito retne o que foi dividido — ragas, nacdes, pessoas. O Espirito é o
poder de Deus ativo na criagdo, na histdria, na personalidade. O Espirito, que anima

260 “Jesus Christ is the culmination of God’s reign. He not only announces God’s rule, he himself lives it, embodies
it [...]. Jesus inaugurated God’s rule by forgiving sins, casting out demons, healing all illnesses and afflictions. He
ate with sinners, tax collectors, and lepers. The social convention of his day made it unusual for him to do so, but
he conversed with women, counted women among his disciples, appeared to women as the risen Christ. He
publicly touched women, and was comforted and anointed by women. Jesus offended and scandalized many by
these actions. [...] He overturned many of the religious conventions of the day, for example, the restriction against
on the sabbath. He redrafted the boundaries of family, neighbor, and household: “Whoever does the will of God
is my brother and sister and mother”. [...] Those who asked Jesus for a special place in the kingdom were denied;
this is God’s alone to give and it belongs to those who are last in the world. In the reign of God the first shall be
last, the servant shall be the highest. [...] There is a heavy price for entering the kingdom: those who follow Jesus
will be beaten, put on trial, persecuted, betrayed, reviled, lied about, and hated. And we are to rejoice in all this!
[...] The reign of God, not the reign as we might be inclined to design it, is the stuff of Christian life. Like the
laborers in the vineyard, or the prodigal Son, the reign of God’s making may offend our common sense notions of
how much should be given to whom, what is fair labor practice, who should come first”. LACUGNA, God for Us,
p- 384-388. A autora indica, nas notas, as referéncias biblicas neotestamentarias referentes aos elementos da vida
de Jesus por ela destacados: LACUGNA, God for Us, p. 412-413, notas 9 a 44.

261 “The Spirit is the animating power of the economy, making God’s will and work known and realized in Jesus
Christ and in each one of us”. LACUGNA, God for Us, p. 296.

262 «[ ] brings about the true communion of God and creature”. LACUGNA, God for Us, p. 296.

263 Ver capitulo 4, se¢do 4.3.1.

264 «“The uniqueness of the Spirit’s personhood [...] lies in what the Spirit does: uniting everyone and everything
with God through Jesus Christ”. LACUGNA, God for Us, p. 298.

265 LACUGNA, God for Us, p. 293.



225

o louvor de Deus, incorpora as pessoas nos reconditos mais profundos da vida
divina®®®.

Além disso, importa ressaltar que “o critério para a presenca ¢ a atividade do Espirito ¢
se hé ou ndo genuina comunhao entre as pessoas — o que nao ¢ a mesma coisa que uniformidade
de costumes, opinido, rito ou dogma™?®’. A comunhio dos seres humanos no Espirito, em
igualdade e reciprocidade, “deriva do fato de que todas/os somos igualmente companheiras/os
no mistério divino-humano de comunhio”?®®. Isso ndo invalida que haja, nas comunidades
cristas, diferentes funcdes, servigos e/ou ministérios — correspondentes aos “dons e talentos”
diversos, as “necessidades e demandas” distintas e plurais — e que todas/os sejam chamadas/os

para a diakonia, para a qual “a koinéonia do Espirito conduz”?%.

Tais diferencas ndo podem,
porém, ser justificativa ou fundamento para inequidades ou subordinacdo®”’.

Finalmente, na subsec¢ao intitulada “O Deus Vivo”, LaCugna se propde a, analisando-
os e interpretando-os a luz da ontologia relacional por ela desenvolvida, dirigir “um breve olhar

a alguns dos atributos classicos de Deus™?"!

, a saber, a imutabilidade, a incompreensibilidade,
a “inoriginidade” (ser ndo originado), a incorporeidade e a perfei¢io divinas®’.

Regressando a sua habitual critica ao distanciamento entre theologia e oikonomia na
tradicdo crista, LaCugna retoma o processo que, no contexto da controvérsia ariana e de outras
heresias do século 1V, levou a afirmacao de que “Cristo sofre em sua humanidade”, mas tal
sofrimento ndo “atinge” Deus, reafirmado em sua impassibilidade e imutabilidade?’”*. Em
coeréncia com esse desenvolvimento teoldgico, para manter intactos “os atributos de Deus

99274

tomados da filosofia”“"®, esses “foram predicados da divina esséncia, e ndo das pessoas

266 “The Spirit is the *how’ of our knowledge of God. [...] That is, knowledge of God is given by the Spirit, apart
from whom we cannot acknowledge Jesus Christ to be the revelation of God. [...] The Spirit is involved in every
operation of God in the economy. The Spirit hovered over the waters at creation; the Spirit spoke through the
prophets. Jesus was conceived, anointed, led, accompanied, inspired by the Spirit. Only in the Spirit can we confess
Jesus as Lord; the Spirit makes us holy and enables us to praise God. The Spirit gathers together what has been
sundered — races, nations, persons. The Spirit is God’s power active in creation, history, personality. The Spirit
who animates the praise of God incorporates persons into the deepest regions of divine life”. LACUGNA, God for
Us, p. 362.

267 “The criterion for the presence and activity of the Spirit is whether or not there is genuine communion among
persons — which is not the same thing as uniformity in custom, opinion, rite, or dogma”. LACUGNA, God for Us,
p- 299.

268 «[...] derives from the fact that all are equally companions in the mystery of divine-human communion”.
LACUGNA, God for Us, p. 299.

29 LACUGNA, God for Us, p. 299-300.

210 LACUGNA, God for Us, p. 300.

271« ..] a brief look at some of the classical attributes of God”. LACUGNA, God for Us, p. 300.

272 No capitulo 2 (segdo 2.3.1), priorizamos o atributo “ndo originado”, associando-o, como o faz LaCugna, a
imutabilidade. Os demais atributos ndo foram apresentados na ocasido.

213 LACUGNA, God for Us, p. 300-301.

274 LACUGNA, God for Us, p. 301.



226

divinas™?’>. Porém, “se a doutrina cristd sobre Deus é trinitaria”, assevera LaCugna, “esses

atributos precisam ser reinterpretados”, a fim de que sejam “derivados da economia da redengdo

29276

e com ela confrontados”” ', expressando-se em uma perspectiva eminentemente trinitaria.

Nessa reinterpretagdo, a autora analisa, inicialmente, a imutabilidade. No horizonte de
uma ontologia da relacdo, “em que pessoa ¢ [categoria] definitiva, entdo, a imutabilidade ¢ um
predicado da pessoalidade: Deus é imutavelmente pessoal”*”’. O que isso significa? LaCugna
explica: Deus s6 pode ser pessoal; “ndo pode reverter em uma existéncia impessoal ou pré-
pessoal”; ndo pode atuar de um jeito que contraste com quem Deus ¢*78,

Assim sendo, afirma LaCugna, “a imutabilidade de Deus ¢ a fidelidade de Deus, tanto

a ser Deus quanto a ser Deus-para-nds”>7°.

Deus permanece eternamente fiel a Alianga feita com Israel. O nome dado a Deus por
si mesmo, YHWH, fala da promessa de Deus de sempre estar com Israel. Para as/os
cristds/dos, Jesus Cristo ¢ o sinal definitivo e plenamente pessoal da fidelidade eterna
de Deus em estar-conosco. O Espirito ¢ fidelidade divina em ag?o, pois o Espirito
conduz todas as criaturas a uma sempre-mais-profunda comunhao umas com as outras
e com Deus?®.

Em relacao a incompreensibilidade de Deus, LaCugna distingue entre dizer que “Deus

¢ incompreensivel porque nio conhecemos a esséncia de Deus como é em si mesma™®! e

afirmar que “Deus é incompreensivel porque ¢ pessoal”?®?. Enquanto a primeira perspectiva

9283

“situa a incompreensibilidade divina na limitagdo da mente humana”*®°, a segunda nos remete

a Deus e a nogdo de pessoalidade. Como explicitado acima, “pessoas sdo, por defini¢do,

99284

indefiniveis, unicas, inefaveis e, nesse sentido, incompreensiveis, porque inabarcaveis.

“Pessoa é, na raiz, um termo apofatico™?®’.

275 «...] the attributes of God were predicated of the divine essence, not of the divine persons”. LACUGNA, God
for Us, p. 301.

276 LACUGNA, God for Us, p. 301.

277 «[...] person is ultimate, then immutability is a predicate of personhood: God is immutably personal”.
LACUGNA, God for Us, p. 301, grifos da autora.

8 LACUGNA, God for Us, p. 301.

279 “God’s immutability is God’s fidelity, both to be God and to be God-for-us”. LACUGNA, God for Us, p. 301.
280 “God remains eternally faithful to the Covenant made with Israel. God’s self-given name, YHWH, speaks of
God’s promise always to be with Israel. For Christians, Jesus Christ is the definitive and fully personal sign of
God’s everlasting fidelity to-be-with-us. The Spirit is divine fidelity in action, as the Spirit leads all creatures into
an ever-deeper communion with each other and with God”. LACUGNA, God for Us, p. 300-301.

281 “God is incomprehensible because we do not know the essence of God as it is in itself. LACUGNA, God for
Us, p. 302.

282 “God is incomprehensible because God is personal”. LACUGNA, God for Us, p. 302.

283 «[...] locates God’s incomprehensibility in the limitation of the human mind”. LACUGNA, God for Us, p. 302.
284 «[ ] persons are by definition indefinable, unique, ineffable”. LACUGNA, God for Us, p. 302.

285 “Person is at the root a term of apophasis”. LACUGNA, God for Us, p. 302.



227

No capitulo 2?%, explicitamos a exposi¢do de LaCugna a respeito de Deus Pai, Origem

sem Origem, como “a causa (aitia) de tudo o que existe, incluindo o Filho e o Espirito™?®’,

Acrescentamos, agora, um desdobramento dessa afirmagdo, assim descrito pela autora: “o
‘efeito’ desta causalidade ndo ¢ externo a Deus, nem ¢ menos do que Deus; Deus ‘causa’ que
Deus exista nas pessoas do Filho e do Espirito”?®. Por isso, “embora Deus [0 Pai] nio venha
de ninguém e de nada (no sentido de que ndo ha nada mais ultimo ou primario do que Deus),
ainda assim Deus ¢, por sua propria natureza, nao ‘irrelacionado’, mas uma pessoa em relacao
com outras pessoas”*’.

LaCugna interpreta, também trinitariamente, o atributo da incorporeidade. Gragas a
encarna¢ao do Filho, “Deus ¢ corporeo”, porque Jesus Cristo, sendo Deus, “assumiu todas as
condi¢cdes da economia e da existéncia corporal: finitude, auséncia de conhecimento,
necessidade, morte. No entanto, Deus € incorpéreo no sentido de que o ser de Deus enquanto
Deus ndo se exaure ou ¢ subjugado pela economia”’; Deus ndo deixa de ser inefavel®!,
“mistério inexprimivel”?°. Finalmente, a incorporeidade divina se revela no Espirito Santo,
“que nao pode ser contido ou atado, mas Deus se torna corpdreo quando o Espirito animador e
vivificador efetua a comunhio entre pessoas que agora existem como o Corpo de Cristo”?%*.

Finalmente, a perfei¢do divina ¢ explicitada pela autora como “a capacidade absoluta de
ser quem e o que se &, sendo para e de outro/a”, em oposi¢do antitética a autossuficiéncia®?. “A

perfei¢do, mesmo para Deus, ndo pode ser o mesmo que autossuficiéncia e apatheia, ja que

esses s30 modos ndo pessoais de ser>*>. Compreendendo que “a perfei¢io de Deus é perfei¢io

286 Ver capitulo 2, secdo 2.3.1, p. 111.

287 “God the Father is the cause (aitia) of everything that exists, including Son and Spirit”. LACUGNA, God for
Us, p. 245.

288 «“The ‘effect’ of this causality is neither external to God nor less than God; God ‘causes’ God to exist in the
person of the Son and Spirit”. LACUGNA, God for Us, p. 245.

289 “While God [the Father] comes from no one and from nothing (in the sense that there is nothing more ultimate
or primary than God), still God is, by God’s very nature, not nonrelated but a person in relation to other persons”.
LACUGNA, The Practical Trinity, p. 681.

290 ¢[...] has taken on all the conditions of the economy and bodily existence: finitude, nescience, need, death. Yet
God is incorporeal in the sense that God’s being as God is not exhausted or defeated by the economy”. LACUGNA,
God for Us, p. 303.

PILACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 8.

22 LACUGNA, God in Communion with Us, p. 108.

293 «[..] who cannot be contained or pinned down, but God becomes corporeal when the animating and quickening
Spirit effects communion among persons who now exist as the Body of Christ”. LACUGNA, God for Us, p. 303-
304.

2% “Divine perfection is the antithesis of self-sufficiency, rather it is absolute capacity to be who and what one is
by being for and from another”. LACUGNA, God for Us, p. 304.

295« ..] perfection, even for God, cannot be the same as self-sufficiency and apatheia, since these are non-personal
modes of being”. LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response, p. 138



228

99296 93297

de amor, de comunhao”””” e que “a imutabilidade de Deus ndo ¢ protecdo do sofrimento™’,
LaCugna pode, entdo, afirmar que “o sofrimento de Deus deve ser entendido como uma
consequéncia do amor de Deus, no sentido de que qualquer amante sofre com e pelo/a
amado/a”?*®. Assim, prossegue a autora, “se Jesus Cristo ¢ a encarna¢io da pessoalidade divina
e do amor divino, € uma vez que ¢ indiscutivel que Jesus Cristo sofreu, entdo Deus sofreu em
Jesus Cristo”?%.

A perfeicao de Deus se refere ainda a “plenitude de pessoalidade, o que significa, entre
outras coisas, plenitude de amor por outro/a, éxtase em direcdo a outra/o”3%. Por isso, conclui
LaCugna, “o Deus vivo € o Deus que esta vivo em relagdo, vivo em comunhao com a criatura,

99301

vivo com desejo de unido com toda criatura e cada uma delas é, em certa medida,

manifestacdo do mistério desse Deus que vive ontem, hoje e sempre®®2,

5.7 Pericorese3%3: «

permeacio mutua e reciproca de cada pessoa com e nas outras pessoas”
Segundo LaCugna, “a questao central da doutrina original da Trindade era que Deus (a
ousia de Deus) simplesmente ndo existe exceto como trés pessoas. E vice-versa: as pessoas
divinas ndo sdo algo outro, diferente da ousia divina; elas sdo a ousia. [...] Para além das
pessoas divinas niio existe natureza divina, e ndo ha Deus™3%,
A compreensdo adequada dessa verdade lapidar da fé cristd supds — e supde — a busca
constante de expressoes justas e corretas para exprimi-la da melhor forma possivel, dentro da

limitagdo inerente a linguagem humana. Nessa busca, alguns termos se tornam “classicos” que,

uma vez introduzidos no léxico teoldgico, vao sendo retomados e perfilados ao longo da

2% “The perfection of God is the perfection of love, of communion”. LACUGNA, God for Us, p. 304.

27 “God’s immutability is not protection from suffering”. LACUGNA, God for Us, p. 301.

298 <[] the suffering of God must be understood as a consequence of the love of God, in the sense that any lover
suffers with and for the beloved”. LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response, p. 138.

299 “If Jesus Christ is the incarnation of divine personhood and divine love, and since it is indisputable that Jesus
Christ suffered, then God suffered in Jesus Christ”. LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s
Response, p. 138.

300 «[..] perfection is fullness of personhood, which means, among other things, plenitude of love for another,
ecstasis toward another”. LACUGNA, Review Symposium God for Us: Author’s Response, p. 138.

301 “The living God is the God who is alive in relationship, alive in communion with the creature, alive with desire
for union with every creature”. LACUGNA, God for Us, p. 304.

32 LACUGNA, God for Us, p. 304.

303 Na exposi¢do de LaCugna, a reflexdo sobre a pericorese ¢ abordada quando a autora apresenta as contribui¢des
das teologias feministas e libertadoras latino-americanas (LACUGNA, God for Us, p. 270-275). Consideramos,
porém, que, para nosso percurso, seria oportuno introduzi-la aqui.

304 «“The whole point of the original doctrine of the Trinity was that God (God’s ousia) simply does not exist except
as three persons. Vice versa, the divine persons are not other than the divine ousia, they are the ousia. [...] Apart
from the divine persons there is no divine nature, and there is no God”. LACUGNA, God for Us, p. 389-390, grifo
da autora.



229

tradi¢do cristd. No contexto da doutrina trinitdria, o termo “pericorese” se configurou como
uma dessas expressoes cléssicas, tendo sido usado, primeiramente, por Jodo Damasceno, no
século VIII*®. A palavra grega mepyydpnolg (perichorésis) originalmente “significa um
movimento ciclico, uma a¢do que gira em circulo, como a rotagio de uma roda%. Ao
introduzir a expressao para se referir a Trindade, o tedlogo sirio visou “enfatizar o carater
dinamico e vital de cada pessoa divina, assim como a coineréncia e a imanéncia de cada pessoa
divina nas outras duas’>?’.

A imagem circular, evocada pelo termo pericorese, favoreceu uma compreensao das
relagdes trinitarias em que “as trés pessoas divinas sdo mutuamente inerentes uma a outra,
recebem vida uma da outra, ‘sdo’ o que s3o pela relagio uma com a outra™%. Ao esclarecer os

significados possiveis da expressdo, no contexto da teologia trinitaria, Elizabeth Johnson

explicita duas maneiras de interpretar sua acepgao:

A primeira, num sentido mais estatico, significa alguém que simplesmente habita ou
repousa dentro do outro. Este sentido aparece na traducdo latina do termo como
circuminsessio, formado das palavras sentar-se e assento (sedere, sessio). O outro
sentido indica mais dinamicamente um entrelacamento de coisas entre si, o que foi
traduzido pelo termo latino circumincessio (de incedere, “permear, envolver”)*?.

Para Johnson, a associacdo entre esses dois modos de compreender o significado de
pericorese “corrobora firmemente a ideia de que [...] a vida divina circula sem qualquer

anterioridade ou posterioridade, sem qualquer superioridade ou inferioridade de uma pessoa em

95310

relacdo as outras Retornando a reflexdo de LaCugna, acrescentamos ainda que

95311

“perichoresis significa [...] permeacdo sem confusdo™ . Além disso, escapando “[d]as

armadilhas de localizar a divina unidade seja na substancia divina (teologia latina) ou

99312

exclusivamente na pessoa do Pai (teologia grega)™ ', a no¢do de pericorese “situa a unidade

305 <[] évodvrar yép, d¢ Epnuev, oy Gote cuyyeichu, GAL dote Execbar GAMAmY Kol TV &v GAARAaLG 5.
EPLYpNoty £XOVGL diyo mAoNg CLVOAOLPTIC Kol GLUPLPCEMG — 0VOE EEloTapuévav 1 kot ovoiav TeEuvousvmv”.
De fide orthodoxa 8, 293-296, grifo nosso (JEAN DAMASCENE. La foi orthodoxe 1-44. Paris: Les Editions du
Cerf, 2010, p. 186). Anteriormente, a expressdo havia sido usada por Gregorio Nazianzeno, em sua Carta 101,
para falar da interdependéncia mutua das duas naturezas de Cristo (LACUGNA, God for Us, p. 272).

306 JOHNSON, Aquela que é, p. 314.

307¢[...] highlight the dynamic and vital character of each divine person, as well as the coinherence and immanence
of each divine person in the other two”. LACUGNA, God for Us, p. 270.

308 «[...] the three divine persons mutually inhere in one another, draw life from one another, ‘are’ what they are
by relation to one another”. LACUGNA, God for Us, p. 270-271.

309 JOHNSON, Aquela que é, p. 314.

310 JOHNSON, Agquela que é, p. 315.

31« perichorésis means [...] permeation without confusion”. LACUGNA, God for Us, p. 271.

312.«[...] the pitfalls of locating the divine unity either in the divine substance (Latin) or exclusively in the person
of the Father (Greek)”. LACUGNA, God for Us, p. 271.



230

99313

[...] na diversidade e “prové um modelo dindmico de pessoas em comunhdo, baseado na

mutualidade e na interdependéncia™'*

, que comunga facilmente com a ontologia da relagdo e
as notas da pessoalidade de nossa autora.

LaCugna recorda que, para ilustrar a pericorese e esclarecer sua significagcdo, foram
usadas varias analogias, tais como: diversas luzes de uma lampada em uma casa, que se
unificam em “uma luz indiferenciada”; ou o perfume espalhado no ar e cujo inicio e¢ fim do
aroma nao pode ser delimitado; ou ainda as trés dimensdes de um objeto fisico (comprimento,
largura e profundidade), que ndo podem ser separadas do objeto em si*!>. Embora possam
fornecer algum esclarecimento sobre as relagdes trinitrias, sobre o ser Uno e Trino de Deus,
LaCugna enfatiza que “tais analogias[, no entanto,] ndo comunicam a energia dindmica e
criativa, 0 movimento eterno e perpétuo, a permeagdo mutua e reciproca de cada pessoa com e
em e através [d]as e pelas outras pessoas™!®. A autora critica ainda o fato de que tais imagens,
“assim como muitas imagens trinitarias antigas (fonte-fluxo-rio, ou raiz-tronco-ramo) sao
impessoais™®!”. Por isso, LaCugna considera que a imagem mais efetiva para “traduzir”

pericorese é a da “divina danga™>!®:

A coreografia sugere a parceria de movimentos — simétricos, mas nao redundantes —,
pois cada bailarina/o se expressa a si mesma/o e, a0 mesmo tempo, se realiza em
diregdo a/ao outra/o. Na interagdo e na interconexdo, os/as dangarinos/as (e os/as
observadores/as) experimentam um unico movimento fluido de rodeio, abrangéncia,
permeagio, envolvimento, ampliagio’'°.

Assim sendo, a experiéncia de relagdo, parceria, reciprocidade e envolvimento mutuo
vivenciada na danga se mostra um simbolo adequado para figurar o que a doutrina trinitaria

pretende expressar ao afirmar a relagdo pericorética entre as divinas pessoas:

Nenhuma pessoa existe por si mesma ou em referéncia a si mesma [...]. Ser uma
pessoa divina € ser por natureza em relagao a outras pessoas. Cada pessoa divina ¢
irresistivelmente atraida para a outra, tomando sua existéncia da outra, contendo a

313 “It locates unity [...] in diversity”. LACUGNA, God for Us, p. 271.

314 «[,..] provides a dynamic model of persons in communion based on mutuality and interdependence”.
LACUGNA, God for Us, p. 271.

315 LACUGNA, God for Us, p. 271.

316 “These analogies do not convey the dynamic and creative energy, the eternal and perpetual movement, the
mutual and reciprocal permeation of each person with and in and through and by the other persons”. LACUGNA,
God for Us, p. 271.

31T LACUGNA, God for Us, p. 271.

318 LACUGNA, God for Us, p. 271-272.

319 “Choreography suggests the partnership of movement, symmetrical but not redundant, as each dancer expresses
and at the same time fulfills him/herself towards the other. In interaction and inter-course, the dancers (and the
observers) experience one fluid motion of encircling, encompassing, permeating, enveloping, outstretching”.
LACUGNA, God for Us, p. 272.



231

outra em si, enquanto, a0 mesmo tempo, estd se derramando na outra. [...] Nao ha
obscurecimento da individualidade de cada pessoa, tampouco ha separacdo. Ha
apenas a comunhao de amor na qual cada pessoa vem a ser (no sentido de hyparxeos)
o que ele/ela ¢, inteiramente referenciada a outra. Cada pessoa expressa o que ele/ela
¢ (e, implicitamente, o que as outras duas s@o0) e, a0 mesmo tempo, expressa o que
Deus é: extatico/a, relacional, dinamico/a, vital’%.

Ainda guiada pela metafora da danga, LaCugna acrescenta que “ndo ha nem lideres nem
seguidores/as na danga divina, apenas o eterno movimento reciproco de dar e receber, dar
novamente e receber de novo. [...] A danga divina é plenamente pessoal e interpessoal”*?!. De
modo similar, Johnson afirma: “[...] existe como que um entrelagamento das maos, uma
permuta impregnadora da vida, um entrelagamento mutuo que constitui a Kowvovia divina
permanente e ativa™?2,

No entendimento de LaCugna, a compreensdo de “uma comunhdo entre pessoas
humanas”, que, sustentada pelos “valores da equidade, mutualidade e reciprocidade”, pretende
replicar a comunhao entre as pessoas divinas, sendo essa restrita exclusivamente ao ambito das
relacdes intradivinas, ¢ teologicamente fragil. Isso porque essa concepgao € susceptivel de ser
acusada — assim como o patriarcado o é — de um posicionamento ideolégico®?, em que se
projeta sobre uma esfera intradivina o que se cré ser verdade®?*. Por isso, a autora enfatiza
novamente a importancia de “uma ontologia que parte da economia ¢ a ela se mantém
vinculada™?®. Preservando “a distintividade de pessoas, por estar enraizada na pessoa de Cristo

e na atividade do Espirito”3?°

, em tal ontologia, “a igualdade seria procurada ndo na substancia
comum, mas na identidade singular das divinas pessoas na economia”’. Identidade singular

que ndo estd, de nenhum modo, em contraposicao a coigualdade das pessoas divinas, em seu

320 “No person exists by him/herself or is referred to him/herself [...]. To be a person is to be by nature in relation
to other persons. Each divine person is irresistibly drawn to the other, taking his/her existence from the other,
containing the other in him/herself, while at the same time pouring self out into the other. [...] While there is no
blurring of the individuality of each person, there is also no separation. There is only the communion of love in
which each person comes to be (in the sense of hyparxedos) what he/she is, entirely with reference to the other.
Each person expresses both what he/she is (and by implication, what the other two are), and at the same time
expresses what God is: ecstatic, relational, dynamic, vital”. LACUGNA, God for Us, p. 271, grifo da autora.

321 “There are neither leaders nor followers in the divine dance, only the eternal movement of reciprocal giving
and receiving, giving again and receiving again. [...] The divine dance is fully personal and interpersonal”.
LACUGNA, God for Us, p. 272.

322 JOHNSON, Agquela que é, p. 315.

323 LACUGNA, God for Us, p. 274.

324 LACUGNA, God for Us, p. 283.

325 “An ontology that begins from and remains tied to the economy”. LACUGNA, God for Us, p. 274-275.

326 <. ] the distinctiveness of persons because it is rooted in the person of Christ and the activity of the Spirit”.
LACUGNA, God for Us, p. 274.

327 “Equality would be sought not in the commonality of the substance but in the unique identity of the divine
persons in the economy”. LACUGNA, God for Us, p. 274.



232

“eterno e perpétuo movimento”, na “permeacgdo reciproca e mutua de cada pessoa com e nas
[...] outras™?%,

Como j4 indicamos*?’, LaCugna toma alguns elementos da reflexdo de Patricia Wilson-
Kastner®*® e destaca a compreensdo dessa autora a respeito da pericorese: “concretizada como

331

inclusdo, comunidade e liberdade’”’, a pericorese € [...] a ‘forma de vida’ de Deus e o ideal dos

seres humanos, cuja comunhdo uns/umas com os/as outros/as reflete a vida da Trindade™*.
Por isso, “a doutrina trinitaria ndo permite qualquer tipo de subordinacdo, desigualdade ou
hierarquia. Embora cada pessoa seja Unica, nenhuma pessoa ¢ mais importante que outra,
nenhuma pessoa vem antes da outra™?®. De modo anilogo, na comunidade humana, “a
comunhao no Espirito de Deus significa que todas as pessoas, embora irredutivelmente tnicas,
existem juntas como parceiras iguais em Cristo”3%*,

Avangando ainda mais em sua reflexdo, LaCugna propde que a noc¢ao de pericorese seja
referida ndo somente a comunhao entre as pessoas divinas, mas “a vida divina da qual todas as
criaturas participam e na qual literalmente existem”>*°>. Em uma publica¢o posterior a God for
Us, a autora sustenta que “nao deveriamos pensar [na] pericorese como uma ocorréncia
unicamente intradivina; antes, a comunhdo das pessoas divinas abarca toda a existéncia,
passada, presente e futura. Existir como criatura ¢ existir dentro da comunhao eterna do Deus
tritino™>%,

A proposta de LaCugna de referir-se a uma Unica pericorese, em que pessoas divinas e

humanas, partilham a vida divina e existem “na eterna comunhao do Deus Triino” € criticada

38 LACUGNA, God for Us, p. 271.

329 Ver segdo 5.4 p. 210-211.

30 Dentre os aspectos da teologia de Wilson-Kastner com os quais LaCugna nfio comunga, ressaltamos a
compreensdo da “divina substancia” como equivalente de pericorese: “The substance of God is the perichoretic
relatedness of three coequal persons. Like all Latin-based theologies, substance is the principle of personhood,
though in her [Wilson-Kastner’s] theology substance is conceived as dynamic interrelatedness” (LACUGNA, God
for Us, p. 272).

31 para Wilson-Kastner, a inclusividade, a comunidade e a liberdade, expressas no conceito de pericorese, sio
“marcas registradas” da vida divina e devem caracterizar “os pardmetros [de relacdo] das pessoas humanas em
comunhao umas com as outras” (LACUGNA, God for Us, p. 272-273).

332 “Perichorésis, embodied in inclusiveness, community and freedom, is [...] the ‘form of life’ for God and the
ideal of human beings whose communion with each other reflects the life of the Trinity”. LACUGNA, God for
Us, p. 273.

333 ¢ ..] the doctrine of the Trinity does not permit any kind of subordination, inequality or hierarchy. While every
person is unique, no one person is more important than another, no person comes before another”. LACUGNA,
The Practical Trinity, p. 682.

334 “Communion in the Spirit of God means that all persons, while irreducibly unique, exist together as equal
partners in Christ”. LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

335« ] for divine life as all creatures partake and literally exist in it”.

336 «“We should not think of this perichéreésis as a solely intradivine occurrence; rather, the communion of divine
persons encompasses all of existence, past, present, future. To exist at all as a creature is to exist within the
everlasting communion of the triune God”. LACUGNA, God in Communion with Us, nota 13, p. 109, grifo da
autora.



233

por alguns autores. Entre eles destaca-se Collin Gunton, para quem a autora, aplicando “o

95337

principio da economia sem receio ou favorecimentos™”’ e tomando a pericorese como “um tipo

7338 “corre o risco de perder a distingdo fundamental entre criador e

de principio univoco
criatura®’. No entanto, outras autoras, como Elizabeth Groppe e Margaret Campbell,
analisando a ontologia da relagdo de LaCugna, demonstraram como ela foi capaz de sustentar
adequadamente a diferenca Criador-criatura e resguardar a liberdade divina em sua proposta
teologica®*.

Ainda que considere que o uso feito por LaCugna do termo “pericorese’’ pudesse ser
considerado pouco preciso e “um afastamento significativo do uso cristio tradicional**!,
Campbell pondera que LaCugna, “no entanto, reconhece o ato gracioso de convite de Deus a

99342

humanidade e, assim, alude a natureza assimétrica da relagcdo divino-humana™”"*, especialmente

quando afirma: “Nao por seu proprio mérito, mas pela eleicdo de Deus desde toda a eternidade

(Ef 1,3-14), a humanidade foi feita parceira na danca divina™*%.

Por conseguinte, na perspectiva de LaCugna, “ndo h4 dois ambitos de comunhao™*,
mas dois modos de descrever a vida de comunhao divina: “primeiramente, ha a comunhao de
amor das pessoas divinas entre si. Em segundo lugar, [...] existe a comunhao do Deus tritino
com todas as criaturas do universo’>*. Portanto, “a {inica pericorese, o inico mistério da

comunhio inclui [a Trindade] e a humanidade como parceiras amadas na danga. Isso ¢ o que

337 “The principle of the economy is wielded without fear or favour”. GUNTON, Book Reviews. God for Us, p.
136.

338 “that perichoresis is a kind of univocal principle” GUNTON, Book Reviews. God for Us, p. 136.

339 «[,..] it runs the danger of losing the fundamental distinction between creator and creation”. GUNTON, Book
Reviews. God for Us, p. 136. Consultar também: GUNTON, Colin E. The God of Jesus Christ. /n: GUNTON,
Colin E. Father, Son and Holy Spirit: Essays Toward a Fully Trinitarian Theology. London: T&T Clark, 2003, p.
23-24.

340 GROPPE, Creatio ex nihilo and ex amore, p. 749-753; CAMPBELL, A Study of the Trinitarian Theology of
Catherine Mowry LaCugna [...], p. 61-68.

331 <[] she uses the term perichorésis in a way that could be considered to be lacking in precision, and a
significant departure from traditional”. CAMPBELL, A Study of the Trinitarian Theology of Catherine Mowry
LaCugna...], p. 59.

342 «She does, however, acknowledge God’s gracious act of invitation to humanity, and thus alludes to the
asymmetrical nature of the divine-human relationship”. CAMPBELL, 4 Study of the Trinitarian Theology of
Catherine Mowry LaCugna [...], p. 59.

343 “Not through its own merit but through God’s election from all eternity (Eph. 1:3-14), humanity has been made
a partner in the divine dance”. LACUGNA, God for Us, p. 274.

344 “There are not two sets of communion”. LACUGNA, God for Us, p. 274.

345 “God’s life of communion might be described in two ways: first, there is the communion of love of the divine
persons for one another. Second, [...] there is the communion of the triune God with all creatures in the universe”.
LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.



234

Jesus pediu na oragdo sacerdotal no Evangelho de Jodo (Jo 17,20-213%¢)3%7_ Dessa maneira, a
autora assevera que “h4a uma comunhdo universal; [e] Deus ¢, a0 mesmo tempo, a origem, a
base de sustentagio e o objetivo final desta vida compartilhada™*%.

Finalmente, retornando ao esquema a Patre ad Patrem e relacionando-o com sua
concepcao de pericorese, LaCugna conclui: “Tudo vem de Deus, e tudo volta para Deus, por
meio de Cristo no Espirito. Este exitus e reditus ¢ a coreografia da danca divina que ocorre

desde toda a eternidade e se manifesta a cada momento na criagio”>*.

5.8 “Pai, eu lhes dei a conhecer o teu nome... para que 0 Amor com que me amaste esteja

neles e eu neles” (Jo 17,26)

A ontologia da relacdo de LaCugna, detalhadamente explicitada neste capitulo,

constitui, a0 mesmo tempo, uma base*>°

e um pano de fundo para nossa propria reflexao
teologica, oferecendo-nos por vezes fundamentos solidos, por vezes inspiracdo para propor
novas perspectivas € novos modos de expressdao. Assim sendo, a luz da pericorese entendida
como inter-relagdo, reciprocidade e comunhao na danga divino-humana, retomaremos algumas
das imagens, caracteristicas e simbolos com os quais nos referimos ao Pai, a Jesus Cristo e ao
Espirito Santo nos capitulos precedentes. Nossa intengdo sera, agora, esbocar, a partir de tais
referéncias, elementos significativos para uma teologia trinitaria feminista. Em sintonia com a
compreensao de LaCugna sobre a pessoalidade e inserindo-nos, portanto, no horizonte de uma
ontologia da relacdo, arriscamos uma elaboragdo teologica que se serve, sem receios, de
metaforas e analogias, com a conviccdo de que “uma variedade de imagens para Deus ¢

1”351

apropriada porque Deus € incompreensivel, [¢] mistério inexprimive e “nenhuma imagem

346 “Ndo rogo somente por eles, mas pelos que, por meio de sua palavra, crerdo em mim: a fim de que todos sejam
um. Como tu, Pai, estds em mim e eu em ti, que eles estejam em noés” (Jo 17,20-21).

347 “The one perichoresis, the one mystery of communion includes [the Trinity] and humanity as beloved partners
in the dance. This is what Jesus prayed in the high-priestly prayer in John’s gospel (John 17:20-21)”. LACUGNA,
God for Us, p. 274.

348 <[] there is one universal communion; God is both the origin, the sustaining ground, and the final goal of this
shared life”. LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

34 “Byerything comes from God, and everything return to God, through Christ in the Spirit. This exitus and reditus
is the choreography of the divine dance which takes place from all eternity and is manifest at every moment in
creation”. LACUGNA, God for Us, p. 274.

3300 que fica sugerido no “a partir” do subtitulo da pesquisa.

31«[,..] a variety of images for God is appropriate because God is incomprehensible, inexpressible mystery”.
LACUGNA, God in Communion with Us, p. 108.



235

332] expressa a totalidade do sagrado mistério”*>* do Deus

ou nome [ou formulacdo teoldgica
Tritno.

Como foi dito previamente, entendemos, com LaCugna, que “o propoésito da doutrina
sobre a Trindade ¢ afirmar que o Deus que vem a nos e nos salva em Cristo e que permanece
conosco como Espirito ¢ o verdadeiro Deus vivo” e, assim, esclarecer “a relagdo entre a
autorrevelagio de Deus na economia e o ser de Deus como tal”***. O discurso teologico
sistematico sobre o Deus Tritino ndo €, portanto, “um ensinamento sobre Deus, mas a doutrina

que especifica as condigdes e critérios sob os quais podemos falar de Deus™. Por isso, a

teologia trinitaria

[...] aponta para além de si mesma, para o mistério de Deus que esta vivo e cuja relagdo
continua com a criagao e as pessoas ndo pode ser congelada ou fixada no tempo. Deus
¢ um “Deus caminhante” que acompanha um povo peregrino, segundo um plano
providencial administrado (“economicizado™) ao longo do tempo>>°.

Enquanto peregrinamos como participantes do “€xodo de todas as pessoas de Deus e na

volta de tudo e todas/os para Deus”*’

, incluidas/os graciosamente na vida divina pela agao do
Espirito Santo®>®, descobrimo-nos parceiras/os da eterna danca divina®°. Entrelagadas/os no
Amor com que o Pai ama o Filho (Jo 17,26; CI 3,14), somos conduzidos/as — uma e outra vez
— a Casa, na qual somos feitos/as herdeiros/as de Deus e coerdeiros/as de Cristo (Rm 8,17).
Nesta Casa de portas sempre abertas, as pessoas — as divinas e as humanas — vivem, se
movem e existem (At 17,28a), em livre circulagdo por espagos partilhados, sem que a
singularidade de cada um/a se perca ou seja anulada. Neste espaco vital e habitével, neste Utero

gestante e gerador de Vida*®’, “ndo [deve haver] obscurecimento da individualidade de cada

352 “It is quite plain that there always have been and always will be many readings of the economy, many
disagreements about what God’s providential will is. The doctrine of the Trinity does not settle but concedes a
variety of views because the path through the economy is both an unknowing as well as a knowing. Since the
economy is the ongoing life of God with us, theological reflection on the economy necessarily will be open-ended”
(LACUGNA, God for Us, p. 381).

333 ¢[...] no one image or name expresses the totality of God’s sacred mystery”. LACUGNA, God in Communion
with Us, p. 108.

334 ¢[...] the purpose of the doctrine of the Trinity is to affirm that God who comes to us and saves us in Christ and
remains with us as Spirit is the true living God. Its purpose is to clarify the relationship between God’s self-
revelation in the economy, and God’s being as such”. LACUGNA, God for Us, p. 380.

355 LACUGNA, God for Us, p. 380.

336 <[] points beyond itself to the mystery of God who is alive and whose ongoing relationship with creation and
persons cannot be frozen or fixed in time. God is a ‘walking God’ who accompanies a pilgrim people, according
to a providential plan administered (economized) throughout time”. LACUGNA, God for Us, p. 321.

3T LACUGNA, God for Us, p. 304, grifos nossos

3% LACUGNA, God for Us, p. 298; LACUGNA, The Trinitarian Mystery of God, p. 188.

39 LACUGNA, God for Us, p. 304.

360 Ver capitulo 2, se¢des 2.3.3 € 2.3.4.



236

pessoa, tampouco separagio”>®!

. Como “um ineféavel, concreto, Unico e irrepetivel éxtase de
natureza” > divina e/ou humana, na exponencialidade relacional®®® de histérias e vidas que se
encontram — e, no caso da humanidade, por vezes se desencontram —, cada pessoa divina

99364

“expressa o que ¢ e cada pessoa humana, descobrindo progressivamente quem ¢ e quem esta

chamada a ser, cresce em pessoalidade’®®

, aprendendo a viver extaticamente e em reciprocidade
com outras pessoas.

Jesus Cristo ¢ o Filho que, permanecendo sempre em Casa, sabe que tudo o que ¢ do Pai
¢ dele (Lc 15,31; Jo 16,15; Jo17,10). Como Unigénito, tudo recebe do Pai e ai ele tudo devolve
(Lc 10,22; Jo 13,3; 1Cor 15,24-28). Como Primogénito entre muitos irmaos e irmas, porque
quer que estejamos onde ele esta (Jo 14,3), faz-nos participes de sua heranga e nos introduz no
lugar de filhas/os, para que se realize a destina¢do para a qual fomos escolhidas/os “antes da
fundagdo do mundo™: sermos, por Jesus Cristo, “filhos [e filhas] adotivos[as]” do Abba (Ef 1,5),
“que esta acima de todos, por meio de todos e em todos” (Ef 4,6). Vivendo e existindo em Deus-
Casa e seguindo nosso Irmao mais velho, aprendemos a tudo receber do Pai e ao Pai tudo
devolver, “até que alcancemos todos [...] a medida da estatura da plenitude de Cristo” (Ef 4,13).

A Casa-Deus ¢ vitalizada pelo Sopro de Vida que circula e preenche toda a Casa (At
2,2) e ¢, como mencionamos>®, “administrada (‘economicizada’) pelo poder do Espirito Santo
de Deus, que rege com justi¢a, paz, caridade, amor, jubilo, modera¢do, gentileza, generosidade,
liberdade, compaix@o, reconciliagdo, santidade, humildade, sabedoria, veracidade”,
distribuindo graciosamente “os dons da profecia, cura, discernimento de espiritos, capacidade
de falar em linguas e de interpreta-las™%’.

“Para levar o tempo a sua plenitude: a de em Cristo encabegar todas as coisas, as que

estdo nos céus e as que estao na terra” (Ef 1,10), o Espirito Santo “incorpora [a humanidade]

na propria vida de Deus, no mistério da perichorésis™*®. A Ruah Divina, “penhor da nossa

361 «While there is no blurring of the individuality of each person, there is also no separation”. LACUGNA, God
for Us, p. 271.

362 ¢[...] an ineffable, concrete, unique, and unrepeatable ecstasis of nature”. LACUGNA, God for Us, p. 289.

33 LACUGNA, God for Us, p. 291-292.

34 LACUGNA, God for Us, p. 271.

365 «“All of us exist in the tension of sin and grace, as creatures in the process of being divinized. Vigilant prayer,
an active sacramental life, and the practice of the habits of virtue contribute to the ascesis required for growth in
personhood and conformity to the person of Christ” (LACUGNA, God for Us, p. 291).

366 Ver capitulo 4, se¢do 4.3.1.

367 “God’s household is administered (economized) by the power of God’s Holy Spirit, who rules through justice,
peace, charity, love, joy, moderation, kindness, generosity, freedom, compassion, reconciliation, holiness,
humility, wisdom, truthfulness, and the gifts of prophecy, healing, discernment of spirits, speaking in tongues,
interpretation of tongues”. LACUGNA, God for Us, p. 383-384.

368 «“The Holy Spirit incorporates us into the very life of God, into the mystery of perichorésis”. LACUGNA, God
for Us, p. 298.



237

heranca” (Ef 1,14), Senhora e Doadora de Vida, ¢ quem promove a danga amorosa em que a

permeacio relacional, sendo livre, ndo pode se traduzir em confusio®®® ou subordina¢io’”’, mas

99371

se traduz em “catolicidade™”!, diakonia®® e koinonia. “Comunhio (koinonia) significa vida

partilhada. Pessoas que existem juntas em verdadeira comunhdo partilham alegria, partilham
esperanga, partilham sofrimento™"3.

Sendo assim, porque “Deus [...] identificou-se plenamente com a historia e a
personalidade humanas, até o ponto de assumir a carne humana e de sofrer uma morte
humilhante na cruz”*’*, também na escuriddo da morte que, na cruz de Cristo — e em tantas
outras cruzes —, atinge a Casa, as trevas ndo prevalecem sobre a luz (Jo 1,5). Na ressurreicao de
Jesus, o Cristo e Senhor, “a luz brilha [definitivamente] nas trevas” (Jo 1,5; Jo 8,12). Porque
ndo era possivel que o Filho fosse retido em poder da morte, o Pai, pela acdo de sua Divina
Ruah, o introduz de volta no Lar Eterno de amor e comunhao (At 2,24; Rm 1,4). Por sua vez,
“incluido como parceiro da danga divina {de} vida, o mundo — e nele a humanidade e todas as
demais criaturas —, com {todas as suas rupturas} e {a sua maldade}, {estd destinado} a refletir
a realidade triina, e ja4 a encarna nos momentos sacramentais e antecipatorios de amizade, de

99375

cura e de justica que {vao} despontando™ > e, assim, participa da vida divina que venceu, vence

e vencera toda morte.

3% LACUGNA, God for Us, p. 271.

370 LACUGNA, The Practical Trinity, p. 681.

ST LACUGNA, God for Us, p. 290-291.

32 LACUGNA, God for Us, p. 299-300.

373 “Communion (koinonia) means shared life. Persons who exist together in true communion share happiness,
share hope, share suffering”. LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

374 “God [...] has identified with human history and personality fully, even to the extent of taking on human flesh
and undergoing a humiliating death on a cross”. LACUGNA, God for Us, p. 319-320. “To be drawn into the
brilliant darkness of God, however, is to be returned to embrace the mystery of one’s own life and world, which
includes not only inexpressible joy but also incredible suffering. Precisely because the incomprehensible God of
mystery has freely chosen to be the God of the covenant — “God for Us” — human persons and communities of
faith cry out in anguish in the face of suffering, loss, injustice, and the experience of the absence of God. Drawing
on the analogy of the human experience of ‘the discipline of committed love’ and the paradigm of Jesus’ agony in
the garden, LaCugna maintained that it is both possible and necessary to ‘hold God accountable to God’s promises’
while entrusting one’s life to God in the darkness. Lamentation, she insisted, is a powerful form of doxology”
(HILKERT, The Mystery of Persons in Communion, p. 243.

375 JOHNSON, Aquela que é, p. 317. Corregdes e precisdes na traducdo, indicadas entre chaves, a partir de:
JOHNSON, She Who Is, p. 222.



238



239

CONCLUSAO DA PARTE I

O itinerario que percorremos, nesta primeira parte da pesquisa, propiciou-nos a
elaboracdo de uma proposta de “teologia trinitaria em perspectiva feminista”, na qual
procuramos integrar tanto a ontologia da relagao de LaCugna — com seu empenho em se situar
em um paradigma trinitario fundado na pessoalidade — quanto a sistematizacdo de Elizabeth
Johnson — em sua busca por denunciar as consequéncias do patriarcado para a teologia crista,
sem perder de vista o que nela se pode resgatar para uma auténtica producgao teoldgica feminista.
Embora por vias distintas, ¢ possivel, no entanto, reconhecer que ambas utilizam métodos
caracterizados pela combinacdo de “andlise e critica, reapropriagdo e, em seguida,

amplificagdo™!

. De igual modo, nossa reflexao visou encaminhar-se sob a guia dessas mesmas
caracteristicas.

Assim, identificamos a necessidade de despatriarcalizar a imagem de Deus (2.1), de
denunciar a “distor¢ao do Cristo” (3.1) e de “resgatar” o Espirito Santo de um — ainda possivel
— esquecimento (4.1). Em seguida, nossa investigagdo levou-nos a recuperar a nomeagao de
Deus como Pai por parte de Jesus nos Evangelhos (2.2), a humanidade de Jesus Cristo
relacionada as notas da pessoalidade e ao seu mistério pascal (3.2) e a problemadtica por tras da
possivel referéncia ao Espirito Santo com os nomes femininos Ruah e Sofia (4.2). Finalmente,
propusemos uma multiplicidade de nomes para nos referirmos ao 4bba (2.3), uma releitura
critica feminista de alguns titulos cristologicos (3.3) e um novo olhar a respeito de
caracteristicas, simbolos e imagens associados a Ruah Divina (4.3).

Complementando esse percurso, expusemos de modo sistematico e detalhado a
ontologia da relacdo de LaCugna (5.1 a 5.7), com especial atengdo a sua compreensdo da
pessoalidade — condensada em oito notae — e a pericorese como dindmica relacional em mutua
permeacgdo e reciprocidade. Tal exposicdo, bem como o que foi elaborado nos capitulos
anteriores, forneceu-nos os elementos para que esbogassemos os tracos mais significativos de
uma teologia trinitaria feminista com énfase na relacionalidade (5.8).

Toda essa reflexdo, porém, nao pode ser adequadamente concluida sem a recordacao de

992

que “o mistério da theologia excede ou transcende o que pode ser expresso na oikonomia™~. Por

! “The method that both LaCugna and Johnson employ is that of analysis and critique, retrieval, and then
amplification”. FOX, Patricia A. The Trinity as Transforming Symbol: Exploring the Trinitarian Theology of Two
Roman Catholic Feminist Theologians. Pacifica: Australasian Theological Studies, v. 7, n. 3, p. 273-294, Oct.
1994, p. 276.

2 “The mystery of theologia exceeds or transcends what can be expressed in oikonomia”. LACUGNA, God for Us,
p. 304.



240

isso, qualquer discurso teologico sobre o Deus Triuno — o de LaCugna, o de Johnson, o nosso,
todos os demais — tem “a autoridade de uma placa na estrada que nos diz ‘nesta dire¢ao estd o
caminho para Deus’, mas nenhuma linguagem ou nome [colocado] na placa pode presumir ser
uma indicacdo definitiva da vida interior do Infinito Alguém para quem [a ‘placa’] aponta’.
Conforme sugere Johnson, a teologia trinitaria ¢ “linguagem {de} esperanca. Ninguém
jamais viu Deus, porém, gragas a experiéncia {que irrompeu por meio de} Jesus no Espirito,
nds esperamos, caminhando {pela fé e ndo pelo que nossos olhos veem}, que a {vida} de Deus,
{como} amor renovador e libertador, estd conosco e {é} para n6s”*. Confiamos e cremos que
“Deus ¢ realmente o Deus misericordioso e libertador que encontramos em Jesus Cristo pelo
Espirito” e, por isso, contemplando essa autorrevelagcdo trinitaria, podemos expressar, em
linguagem humana, “o mistério sagrado que ¢ tao intensamente experimentado”, afirmando, ao

mesmo tempo, que aquilo que formulamos “ndo representa uma descricao literal do ser intimo

de Deus que, {em todo caso}, esta {além do} entendimento humano™.

3 “The Trinitarian model of God will have, as [Walter Russell] Bowie says, ‘the authority of the road sign that says
to us, ‘in this direction is the way of God’; but no language or name upon the sign can presume to be a final
indication of the inner life of the infinite One to whom it points”. BOWIE (Jesus and the Trinity, 1960, p. 134)
apud LACUGNA, Re-conceiving the Trinity as the Mystery of Salvation, p. 14.

4 JOHNSON, Aquela que é, p. 288. Correcdes na traducio, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON, She
Who Is, p. 200.

5 JOHNSON, Aquela que é, p. 288. Precisdo na tradug¢io, indicada entre chaves, a partir de: JOHNSON, She Who
Is, p. 200.



241

PARTE II:
TRINIFICADAS/OS PELA ACAO TRANSFIGURANTE DO DEUS TRIUNO

INTRODUCAO

Na primeira parte da pesquisa, dedicamo-nos a propor uma teologia trinitaria em
perspectiva feminista. Pretendemos, agora, que tal elaboracdo teoldgica fundamente a
explicitacdo, a ser desenvolvida nesta segunda parte da investiga¢do, do que denominamos
“trinificacdo”. Como apontamos na introducdo deste trabalho, o termo — a principio
compreendido como uma espécie de sindbnimo de thedsis — visa evidenciar a dimensao trinitaria
da transformacao — ou transfiguracdo — do ser humano, que leva a sua conformacao com o Deus
Tritino e a participagao no seu modo de ser.

Ainda que o contetido desta segunda parte da pesquisa possa ser visto como uma
proposta teoldgica em que se inter-relacionam soteriologia, antropologia teologica, teologia do
batismo-crisma e eclesiologia, compreendemos que estard ainda no horizonte da doutrina
trinitaria, uma vez que “a disciplina trinitaria ndo ¢ simplesmente uma doutrina, mas também
um método e um principio critico™, é “o principio unificador de toda a teologia crista’?.

Com LaCugna, consideramos que a teologia trinitaria ndo ¢ “um paradoxo conceitual e
abstrato sobre a vida interior de Deus, ou um quebra-cabega matematico sobre ‘um e trés’”, mas
uma doutrina eminentemente pratica® que “nos ajuda a articular [...] como a conversio pessoal
esta relacionada com a transformagdo social; o que constitui ‘relacionamento justo e correto’
na comunidade crista e na sociedade em geral; [...] € o que significa confessar a fé¢ no Deus de

Jesus Cristo e ser batizado/a” em seu nome”.

! “The trinitarian discipline is not simply a doctrine but also a method and a critical principle”. LACUGNA;
MCDONNELL, Returning from “The Far Country”, p. 211.

2 «[...] the unifying principle of all Christian theology”. LACUGNA; MCDONNELL, Returning from “The Far
Country”, p. 211. Indicamos alguns trechos em que LaCugna corrobora tal perspectiva: “Theology as doctrine of
God [...] is dependent on theology as doctrine of salvation” (LACUGNA, The Practical Trinity, p. 670); “Since
personhood and communion are the central themes of the Christian doctrine of God, it becomes apparent that the
doctrine of the Trinity is intimately tied to theological anthropology”. (LACUGNA, God in Communion with Us,
p. 94); “Because God is revealed in Christ and the Spirit, theological reflection on the nature of God is inseparable
from theology of grace, theological anthropology, christology, pneumatology, and ecclesiology. The reverse is
also true” (LACUGNA, God for Us, p. 231); “The ongoing revelation and action of God is the proper source for
reflection on theological ethics, spirituality, ecclesiology, and the liturgical and communitarian life of the church”
(LACUGNA, God for Us, p. 1).

3 “The practical nature of the doctrine of the Trinity does not mean it is a pragmatic principle that furnishes an easy
solution to war or violence, or yields a blueprint for a catechetical program, or settles vexing disagreements over
the church’s public prayer” (LACUGNA, God for Us, p. 379).

4 “The central theme of all trinitarian theology is relationship: God’s relationship with us, and our relationships
with one another. The doctrine of the Trinity is not an abstract conceptual paradox about God’s inner life, or a
mathematical puzzle of the ‘one and three’. The doctrine of the Trinity is in fact the most practical of all doctrines.



242

Embora entendamos que a agdo transformante — ou trinificante — do Deus Tritino possa
dar-se em toda vida humana, nossa investigacdo se centra — como indicado no titulo deste
pesquisa — na vida de batizadas e batizados. Isso porque consideramos que a revelacao divina
na historia da salvagdo pode ser percebida de forma privilegiada na vida daquelas/es que,
professando a f¢é trinitaria, foram batizadas/os em nome do Deus que ¢ Pai, Filho e Espirito
Santo.

Seguindo mais uma vez a LaCugna, afirmamos que “o batismo em nome ‘do Pai, do
Filho e do Espirito Santo’ significa incorporagao no poder e na esséncia de Deus, na historia de
Deus, na vida e no coragio e na identidade de Deus™. O sacramento, porém, nio ¢ o fim do
percurso, mas, como explica Francisco Taborda, “estd em fungdo da vida cristd: desencadeia
nova vida, patenteia que ela ¢ graga, proclama-a como tal, explicita-lhe o sentido, aprofunda o
carater de iniciativa divina caracteristico da vida cristd ¢ secla a alianca entre Deus e o ser
humano”®. Nesse sentido, compreendemos que uma reflexdo sobre o sacramento do batismo-
crisma se estende a vida crista. E é no transcurso da existéncia concreta de batizadas e batizados
que a trinificagdao acontece. Conforme assevera LaCugna, “a confissdo de fé estd incompleta
enquanto nao se torna uma forma de vida. Viver a fé no Deus de Jesus Cristo significa ser
formadas/os e transformadas/os pela vida da graca da economia divina: [...] tornar-se, pelo
poder do Espirito Santo, o que Deus ¢, ou, em outras palavras, ser trinificadas/os.

Antes, porém, de apresentar nossa proposta teoldgica sobre a trinificagdo (capitulo 7) —
e, posteriormente, indicarmos algumas de suas possiveis concretizagdes carismatico-
institucionais (capitulo 8) —, exporemos, a grandes tragos, o status quaestionis relativo a theosis

e a trinificagdo (capitulo 6).

Among other things, it helps us articulate [...] how personal conversion is related to social transformation; what
constitutes ‘right relationship’ within the Christian community and in society at large; [...] and what it means to
confess faith in and be baptized into the life of the God of Jesus Christ” (LACUGNA, The Practical Trinity, p.
679-680).

5 “Baptism into the name of ‘the Father, and the Son, and the Holy Spirit’ means incorporation into the power and
essence of God, into the history and story of God, into the life and heart and identity of God”. LACUGNA, The
baptismal formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 248.

¢ TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 23

7 “Confessing faith is incomplete unless it becomes a form of life. Living faith in the God of Jesus Christ means
being formed and transformed by the life of grace of God’economy: [...] becoming by the power of the Holy Spirit
what God is”. LACUGNA, God for Us, p. 377.



243

6 ESTADO DA QUESTAO: THEOSIS E TRINIFICACAO

Neste capitulo de cunho eminentemente histdrico, levando em consideracdo a
aproximacao conceitual entre os termos 0éwoig (theosis) e trinificagdo, optamos por toma-los
conjuntamente. Rememorando como a deificagao foi compreendida por diversas/os autoras/es
e em distintos momentos da histoéria do cristianismo, pretendemos situar nossa reflexdao no
influxo de vida, fé e elaboragao teolodgica da Tradigdo crista.

A subdivisdo temporal que seguiremos tem inicio com a terminologia do Novo
Testamento considerada como fundamento biblico para a nocao cristd de deificagdo (6.1). A
seguir, dedicamos um maior numero de paginas ao periodo patristico (6.2), uma vez que nele
tem lugar a progressiva elaborag¢do da doutrina sobre a thedsis, em relagdo principalmente com
a cristologia e a sacramentologia, ambas em pleno desenvolvimento doutrinal nessa época. De
modo mais breve, consideraremos ainda os desdobramentos do legado patristico na teologia
medieval (6.3) e na moderna (6.4). Finalmente, esbogaremos as principais caracteristicas de um
renovado interesse pela theosis, no final do século XX e no século XXI, presente ndo apenas
nas Igrejas Ortodoxas, mas também nas demais confissdes cristas (6.5).

Para esse itinerario, nossas principais referéncias serdo as obras de Norman Russell, The
doctrine of deification in the Greek Patristic Tradition' e Theosis and Religion®. Introduzindo-
nos no percurso historico, assinalamos que, no contexto cristio®, o primeiro uso de fomolém
(theopoieo) —um dos verbos usados para exprimir deificar — encontra-se em textos de Clemente
de Alexandria, no século II*. J4 o substantivo 0émoic (thedsis) — deificagio — surge no século
IV, como um neologismo cunhado por Gregoério Nazianzeno>. Somente no século VI, porém,

encontraremos uma defini¢do formal para thedsis, formulada por Dionisio Areopagita, e apenas

! “The subject of this book is Christian deification from its birth as metaphor to its maturity as a spiritual doctrine”
(RUSSELL, The doctrine of deification in the Greek Patristic Tradition, p. 1). Embora o titulo do livro se refira
explicitamente a theosis na Patristica grega, na qual o tema foi mais amplamente tratado, o autor também se refere,
ainda que de modo mais breve, a deificagdo nas tradigdes latina e siriaca do periodo Patristico, bem como a algumas
abordagens posteriores sobre o tema.

2 “Theosis, originally a Greek term for Christian divinization or deification, has become a vogue word in modern
theology. Although recent publications have explored its meaning in a selection of different contexts, this is the
first book to offer a coherent narrative of how the concept of theosis developed in both its Eastern and Western
versions” (RUSSELL, Theosis and Religion, p. iii). Nesta obra, o autor parte do periodo bizantino (apenas
brevemente tratado no livro anterior), detalha diversas abordagens sobre a deificacdo na época medieval e indica
os ressurgimentos do interesse na tematica desde a modernidade até os nossos dias.

3 Para uma anélise da nogdo de deificagdo no mundo greco-romano antigo, suas intersecgdes e possiveis influéncias
na compreensdo cristd da theosis, consultar: RUSSELL, The doctrine of deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 16-52. Segundo Russell, o uso cristdo de deificagdo para expressar a ascensdo da alma para Deus, ao
contrario do que se costuma assumir, precede seu uso pagdo (RUSSELL, The doctrine of deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 8).

* RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 122.

> RUSSELL, Theosis and Religion, p. 1.



244

no século VII, com Maximo, o Confessor, tem inicio a discussao da deifica¢ao “como um tema
teoldgico por si mesmo™®.

A retomada do interesse pelo estudo da thedsis nos meios académicos, especialmente a
partir da década de 1990, trouxe consigo discussdes sobre “o que precisamente constitui a
theosis” e como se deveriam classificar as diversas abordagens da deificacdo ao longo da
histéria para melhor compreensdo do assunto’. Nesse contexto, o tedlogo sueco Gosta
Hallonsten propde a distingo entre a thedsis como um tema e como uma doutrina®. A tematica
— como veremos no percurso histérico deste capitulo — “¢ amplamente encontrada na tradi¢ao
ocidental, em grande parte por meio de sua presenca na liturgia latina, e se refere a participagao
na vida divina como o objetivo final da humanidade™. J4 a visdo da thedsis como uma doutrina
entende que a deificagdo abrange “toda a economia de salvacdo”, estando fortemente unida ao
“seu desenvolvimento na tradi¢io bizantina™!. Segundo Hallonsten, uma “verdadeira doutrina
da thedsis s6 se encontra no Oriente™!!,

Russell, por sua vez, formula uma taxonomia que parte dos vocabulos usados para se
referir a deificacdo, compreendendo que “o uso determina o significado”!. Segundo o autor, os
Padres da Igreja'?, recorrendo a uma gama de termos'®, que indicam o surgimento progressivo

do Iéxico sobre o tema, interpretam a “deificagdo” de trés modos: nominalmente,

analogicamente ou metaforicamente!>, Na compreensio nominal, interpreta-se “a aplicagdo

¢ RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 1.

TRUSSELL, Theosis and Religion, p. 176.

8 HALLONSTEN, Theosis in Recent Research, p. 281-293 apud RUSSELL, Theosis and Religion, p. 176.

9 «[...] is found widely in the Western tradition, largely through its presence in the Latin Liturgy, and refers to
participation in the divine life as humanity’s final goal”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 176.

10 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 176.

" HALLONSTEN, Theosis in Recent Research, p. 292 apud RUSSELL, Theosis and Religion, p. 176, grifo de
Hallonsten.

12 “Usage determinates meaning”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 8.

13 “Mesmo que se use este termo [Padres da Igreja] para tantos mestres, misticos e doutores da Igreja de todos os
tempos, o conceito designa os tedlogos, pastores e misticos do cristianismo nos seus primeiros séculos. Entre eles
nomeamos episcopos, presbiteros, didconos, religiosas, abadessas e muitos leigos. Consideramos também monges
€ martires, que deixaram textos escritos proprios ou que tiveram suas pregagdes e agdes registradas por escritores
desconhecidos” (BOGAZ, Antonio Sagrado. Vocabulario teologico: Teologia Patristica. Sdo Paulo: Paulinas,
2022, p. 271).

14 No Apéndice 2 de The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition (p. 333-341), Russell se dedica
a “examinar todos os termos gregos para deificacdo usados em inscri¢des, papiros e textos literarios” (p. 331).
Apds uma detalhada analise dos termos, reunidos em cinco grupos, Russell conclui: “The patterns which emerges
from the survey is that of a group of more or less synonymous words which from the third century BCE to the
sixth century CE express in some way, either literally or metaphorically, the transference of people or animals or
abstractions from the transient world below to the everlasting world above. The words, however, are not entirely
synonymous. It is significant that Christian writers adopt some in preference to others, and coin new forms for
their own use” (p. 342).

15 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 1.



245

biblica da palavra ‘deus’ aos seres humanos simplesmente como um titulo de honra”'®. No uso
analogico, a referéncia € a relagdo entre a humanidade e Jesus: o que Cristo € “por natureza” —
Filho e Deus — os seres humanos s3o “por graca”!’.

Finalmente, o sentido metaforico subdivide-se em duas abordagens, a ética e a realistica.
A primeira considera que a deificacao ¢ “a aquisicdo da semelhanga com Deus através de
esforgos acéticos e filosoficos; fiéis reproduzem alguns dos atributos divinos nas suas proprias
vidas por imitagdo. Por tras desse uso da metafora, estad o modelo de homoiosis, ou obtencao da
semelhanga com Deus™'®. J4 “a abordagem realista pressupde que os seres humanos sido, em
certo sentido, transformados pela deificagdo. Por trads desse ultimo uso, estd o modelo de
methexis, ou participagdo, em Deus”!’.

Como serd possivel identificar ao longo deste capitulo, muitos autores recorrem
simultaneamente a abordagem ¢tica e a realistica, sendo essa ultima “especialmente
caracteristica da tradi¢do alexandrina” e aquela privilegiada pelos Padres Capadocios®’. “As
duas abordagens s3o integradas com sucesso por Cirilo de Alexandria e, mais

impressionantemente, por Maximo, o Confessor’?!.

6.1 Novo Testamento

O estudo de Russell a respeito da doutrina da thedsis confirma a tese, previamente

apresentada por outros autores, de que “a metafora da deifica¢io tem raizes biblicas™??. Embora

16 <[] the biblical application of the word ‘gods’ to human beings simply as a title of honour”. RUSSELL, The

Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 1.

17 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 1.

18 “The ethical approach takes deification to be the attainment of likeness to God through acetic and philosophical
endeavour, believers reproducing some of the divine attributes in their own lives by imitation. Behind this use of
the metaphor lies the model of homoiosis, or attaining likeness to God”. RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 2, grifo do autor.

19 “The realist approach assumes that human beings are in some sense transformed by deification. Behind the latter
uses lies the model of methexis, or participation, in God”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 2, grifo do autor. Apds explicitar a origem platonica do termo méthexis, Russell esclarece
que “participagdo ocorre quando uma entidade ¢ definida em relag@o a outra coisa”, sendo essa relagdo estabelecida
entre “elementos” ontologicamente diversos. Por sua vez, a semelhanca, que “é o nome de outra relacdo”, acontece
“quando duas entidades compartilham uma propriedade comum” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 2).

20 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 9.

21 “The two approaches are successfully integrated by Cyril of Alexandria and, most impressively, by Maximus
the Confessor”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 9.

22 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 8. Conforme Russell sinaliza, tais
raizes remontam ao periodo poés-exilico, quando comegam a ser incorporados os primeiros elementos do que sera,
a partir do final do século I, uma espiritualidade de assimilag@o a vida dos anjos, uma espécie de angelificacao,
que pode ser também entendida como deificacdo: “The first elements of a belief that will come to resemble that of
deification may be observed in the post-exilic Book of Ezekiel, in the visions of the dry bones (37: 1-14) and the
throne-chariot of God (1: 1-28; 10: 1-22; 43: 1-5). These elements become more plentiful in the later Wisdom and



246

o0 termo — e seus correlatos —ndo se encontrem nos textos das Escrituras, elementos importantes
que compdem a nogdo cristd de divinizagio estdo presentes em algumas pericopes do NT*,

Em relacdo aos escritos paulinos, Russell recorda que ha “uma coeréncia subjacente
nas cartas”, derivada de uma “forte orientagdo cristoldgica e soteriolégica” do pensamento de
Paulo, sendo a unido participativa em Cristo um tema fundamental para a composi¢ao dessa
coeréncia®®. Essa temdtica — que sera posteriormente integrada a reflexdo sobre a thedsis — é
desenvolvida por meio de algumas analogias. Uma das mais significativas ¢ o paralelo entre
Adao e Cristo, apresentado na carta aos Romanos e na primeira carta aos Corintios. “A
solidariedade em Adao ¢ espelhada na solidariedade em Cristo, a morte ‘em Adao’,
contrabalanceada com a vida ‘em Cristo’ (1Cor 15,22.45). Cristo inaugurou um novo comeco
para a humanidade, um novo modo de existéncia humana [...] (2Cor 5,17)"%°.

Outra relagdo importante ¢ estabelecida entre Cristo e Abrado, focada “na inclusividade
em termos da alianga mais do que em nossa humanidade comum”?® (Rm 4; Gl 3,6-29). Partindo
da promessa de Deus de que a terra seria dada a descendéncia de Abrado (Gn 12,7), Paulo
entende que Cristo ¢ o destinatario dessa promessa, da qual, “em Cristo”, as/os crentes se

beneficiam?’:

Em Cristo, o Filho unico, todas/os as/os crentes sdo “filhas/os de Deus” pela fé.
Elas/es se “revestiram” de Cristo pelo batismo. Tornaram-se “um em Cristo Jesus” e
participam por meio dele da promessa feita a Abrado (Gl 3,26-29). [...] Pela adogao,
tornam-se cofilhas/os e coerdeiras/os de Cristo e, consequentemente, podem se dirigir
a Deus como “Abba, Pai!”%.

Apocalyptic literature, most notably in such features as the multiplication of grades of angels and demons
connecting God with his creation, the development of ideas of immortality and resurrection, and the translation of
the heroes of the faith to heaven”; “The Jewish paradigm [of deification] is extremely rich and varied, ranging
from the ethical/allegorical ascents of the Hellenists to the accounts of heavenly journeys and angelic liturgies of
Enochic Judaism. Its influence on Christianity is indisputable. [...] These twin legacies [Hellenists and Enochic]
were to be of fundamental importance in shaping the Christian approach to deification” (RUSSELL, The Doctrine
of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 53; 76-77).

23 E também significativo o uso do Salmo 82, ao qual nos referiremos na proxima segio.

2 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 80-81.

25 “Solidarity in Adam is mirrored by solidarity in Christ, death ‘in Adam’ balanced against life ‘in Christ’ (1 Cor.
15: 22, 45). Christ inaugurated a new beginning for humankind, a new mode of human existence [...] (2 Cor. 5:
17)”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 81.

26 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 81.

2TRUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 81.

28 «“In Christ’, the unique son, all believers are ‘sons of God’ by faith. They have ‘put on’ Christ through baptism.
They have become ‘one in Christ Jesus’ and share through him in the promise made to Abraham (Gal. 3: 26-9).
[...] By adoption they become fellow-sons and fellow-heirs with Christ and consequently can address God as
‘Abba, Father!””. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 81.



247

Em Rm 8,12-17, Paulo acrescenta que “o agente da adocdo é o Espirito™?

e explicita
ainda que, mesmo sendo filhas e filhos de Deus, as/os crentes “participam da vaidade e da
corrupgao as quais a criacdo inteira estd submetida”, uma vez que “a plena manifestacao da sua
filiacdo so se realizard na ressurrei¢do [...]. A filiacdo dos/as crentes ¢, portanto, tanto uma
realidade presente como uma esperanca futura™>°.

A carta aos Efésios completa essa compreensdo, especificando que “a ado¢ao das/os
crentes como filhas/os por meio de Jesus Cristo faz parte do plano de Deus de ‘recapitular

231 Além disso, nesse escrito

(dvakeparodoacOal) todas as coisas em Cristo’ (Ef 1,10)
deuteropaulino, afirma-se que Jesus Cristo “da a seus irmdos e irmas adotivos/as livre acesso
ao Pai (Ef3,12)%2. Se Paulo “exortou seus/suas filhos/as espirituais a imitarem Cristo por meio
dele (1Cor 4,16; 11,1; 1Ts 1,6)”*, o autor de Efésios vai além e sugere: “sejam imitadores de
Deus” (Ef 5,1).

Em suma, “tanto nas cartas genuinamente paulinas como nas do seu circulo [de
influéncia] ¢ evidente que [...] a unido participativa € real, ndo apenas uma figura de linguagem,

embora seja dificil determinar a precisa categoria de realidade [afirmada]”*

. Na compreensado
paulina, portanto, as/os cristds/aos, renovadas/os interiormente (2Cor 4,16), sao
verdadeiramente transfiguradas/os, de gloria em gloria, pela acdo do Espirito Santo, em
conformidade com a imagem de Jesus Cristo (2Cor 3,18), em cuja face resplandece a gloria do
Pai (2Cor 4,4-6).

Ainda assim ndo ¢ possivel falar de uma doutrina da deificagiio nos escritos paulinos™®.
Por um lado, “Cristo nao ¢ chamado de ‘Deus’ inequivocamente antes do século II. Até que

esse passo seja dado, unido com Cristo ndo é o mesmo que unido com Deus™. Por outro lado,

as expressdes usadas para explicitar a adesdao transformadora do/a fiel com Cristo sdo

2 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 81.

30 “The full manifestation of their sonship will only take place at the resurrection [...]. The sonship of believers is
therefore both a present reality and a future hope”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 82.

31 «[...] the adoption of believers as sons through Jesus Christ being part of God’s plan ‘to sum up
(avakeporoudoacOar) all things in Christ’ (Eph. 1:10)”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 83.

32 “He gives his adopted brothers and sisters free access (noppnoio) to the Father (Eph. 3: 12)”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. §83.

33 “Paul had urged his spiritual children to imitate Christ through him (1 Cor. 4: 16; 11: 1; 1 Thess. 1: 6)”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 83.

34 “Both in the genuinely Pauline letters and in those of his circle it is evident that [...] participatory union is real,
not just a figure of speech, although the precise category of reality is difficult to determine”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 84.

35 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 84-85.

36 «[...] Christ is not called ‘God’ unequivocally before the second century. Until that step is taken, union with
Christ is not the same as union with God”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition,
p. 85.



248

metaforicas. Somente quando essas metaforas paulinas forem reexpressas em linguagem
metafisica é que “deificagio” surgird como termo teologico®’.

Em relag@o aos escritos joaninos, dois aspectos — inter-relacionados — merecem ser
destacados como elementos que nutrirdo, posteriormente, a doutrina sobre a theosis. O primeiro
deles ¢ a participagdo das/os crentes na unidade entre o Pai e o Filho (Jo 17,22-23), que se

traduz, entre outros aspectos, no dom da vida eterna’®:

Nos Evangelhos sin6ticos, os/as justos esperam herdar a vida eterna no futuro. Em
Jodo, todos/as os/as que creem em Cristo a possuem aqui e agora (Jo 3,16). Isso porque
Jesus Cristo ndo apenas possui esta vida do Pai (Jo 5,26); ele de fato ¢ vida (Jo 11,25;
14,6; 1Jo 1,2; 5,11; Ap 1,18). Todos/as os/as que participam dele por nele crerem e
por compartilharem do batismo (Jo 3,15) e da eucaristia (Jo 6,54) participam da vida
eterna: “Quem tem o Filho tem a vida” (1Jo 5,12; cf. Jo 3,36)*.

O segundo aspecto diz respeito a filiacdo divina das/os crentes, que sdo chamadas/os
“criancas de Deus” (Jo 1,12; Jo 11,53; 1Jo 3,1-2.10; 1Jo 5,2) e nunca “filhas/os de Deus”, como
faz Paulo*’. O termo “filho” é reservado apenas a Jesus Cristo, o Filho Unico. Esse parece ser
o modo joanino de expressar a distingdo entre o Filho e os/as demais filhos/as — enquanto, nos
escritos paulinos, ¢ usada a imagem da adogdo*!. Para Jodo, “essas criancas de Deus sdo uma
nova criagao espiritual”, nascida ndo da vontade humana, mas de Deus (Jo 1,13), ou ainda do
Espirito Santo soprado por Jesus sobre suas/seus discipulas/os (Jo 20,22), como dom que lhes
comunica Vida*.

Outros dois escritos do NT merecem ainda alguma atencdo. Na Carta aos Hebreus,
tanto a compreensao dos seres humanos como filhas/os de Deus, quanto participagdo em Cristo
estdo presentes, embora com um vocabulario distinto ao usado nos textos paulinos e joaninos.
“Hebreus desenvolve a ideia paulina de filiagdo no contexto de uma imagética

predominantemente litirgica”*. Jesus Cristo, mediador entre Deus e a humanidade, “entrou no

37 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 85.

3 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 88.

39 “In the synoptic Gospels the righteous expect to inherit eternal life in the future. In John all who believe in Christ
possess it here and now (John 3: 16). This is because Jesus Christ not only has this life from the Father (John 5:
26); he actually is life (John 11: 25; 14: 6; 1 John 1: 2; 5: 11; Rev. 1: 18). All who participate in him by believing
in him and sharing in baptism (John 3: 15) and the Eucharist (John 6: 54) participate in eternal life: ‘He who has
the Son has life’ (1 John 5: 12; cf. John 3: 36)”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 88.

40 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 88.

4 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 88.

42 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 88.

43 “Hebrews develops the Pauline idea of sonship in the context of an overriding liturgical imagery”. RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 87.



249

santuario celestial em sua natureza humana e realizou a expiacio pelos nossos pecados™*. Por
ele, como filhas/os, os seres humanos tém acesso ao Pai, “a fonte ultima de salvagdo e
santificacdo”™®.

Finalmente, na Segunda Carta de Pedro, encontra-se um texto que, embora nio faga
parte do repertério dos primeiros Padres da Igreja ao abordar a deificagdo, sera de grande
relevancia a partir de meados do século III. Apds a saudagdo inicial, logo nos primeiros
versiculos (2Pd 1,3-4), o autor da carta afirma que “por meio de sua ‘gloria e virtude’, Cristo
nos concede suas ‘preciosas e magnificas promessas’ que nos permitem ‘escapar da corrupgao
que ha no mundo’ e ‘tornar-nos participantes da natureza divina’”*. Embora se trate de uma
afirmacao “expressa em linguagem metafisica ndo encontrada em nenhum outro lugar do Novo

2947

Testamento™’, seu conteido ndo deixa de estar em sintonia com a nog¢do paulina de

“participagdo em Cristo”*.

6.2 Patristica®’

Assim como observamos no Novo Testamento, também nos textos dos primeiros
Padres, ndo encontramos os termos deificar ou deificagdo, embora estejam presentes alguns
elementos que constituirdo progressivamente a doutrina sobre a theosis. Entre eles, destacamos
0os comentarios sobre “a ideia de seres humanos se tornarem ‘deuses’, desenvolvida
principalmente a partir da exegese do Sl 82,6°°, que, por sua vez, parece ter sido influenciada

por uma interpretacio rabinica dessa pericope’’.

4 ¢[...] entered the heavenly sanctuary in his human nature and made expiation for our sins”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 87.

4 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 86.

46 “Through his ‘glory and virtue’ Christ bestows on us his ‘precious and magnificent promises’ which enable us
to ‘escape from the corruption which is in the world” and ‘become partakers of the divine nature’”. RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 151.

47 ¢[...] couched in metaphysical language not encountered elsewhere in the New Testament”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 151.

#® RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 151.

4 Dentre os possiveis marcos temporais usados para o periodo patristico, tomamos o seguinte: “[...] a Patristica se
refere a um periodo da Igreja cristd, compreendendo sua historia, contexto, formacgao das comunidades e patriarcas,
elaboragdo doutrinal, textos doutrinais e liturgicos e seus personagens [...]. Do ponto de vista histérico, a Patristica
implica o periodo entre o final da revelag@o biblica e os ultimos Padres da Igreja (século VII no Ocidente, em
especial Isidoro de Sevilha [T 636], e século VIII, no Oriente, em especial Jodo Damasceno [ 749])” (BOGAZ,
Vocabulario teologico, p. 294-295).

30 “Bu declarei: vos dois deuses, todos vos sois filhos do Altissimo” (SI 82,6).

ST RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 112.



250

Referimo-nos, primeiramente, a Inacio de Antioquia (1 ¢.110/130°%), que no inicio do

século II, a caminho do martirio em Roma, escreveu cinco cartas as Igrejas da Asia “sobre

953

varios assuntos teoldgicos e pastorais Em suas cartas, o autor alude a seus/suas

destinatarios/as como “imitadores/as de Deus”, porque, por exemplo, “demonstraram amor” ao

154

acolhé-lo e por resistirem com paciéncia ao mal”*. A aceita¢ao do sofrimento que vira com seu

martirio é também interpretada como “imitagdo de Deus™>>.

Embora ndo seja “um proponente da deificacdo” ¢, Inacio de Antioquia “visualiza uma
transformag¢do que ¢ provocada nas/os crentes ao serem verdadeiros/as discipulos/as do
Senhor””’. Para ele, a recompensa dada a cada cristd/4o pela perseveranca é “alcancar Deus™%.
Essa realizagdo espiritual ¢ entendida ndo como uma realidade presente, mas como uma
possibilidade futura, “uma comunhio com Deus que se cumpre no momento da morte”>’.

Algumas décadas depois, encontramos em Justino Martir (T c.163/167), “que conduziu
sua propria didaskaleion em Roma no final dos anos 150, “a primeira apari¢io, em literatura
cristd, do Salmo 82,6 como prova textual, corroborando a nogio de deificacdo”®!. Trata-se de
um trecho do Didlogo com Trifdo, situado no contexto do debate sobre quem ¢ o verdadeiro

Israel:

Justino argumenta que as/os cristds/dos suplantaram os/as judeus/ias como o
verdadeiro Israel, porque herdaram as promessas divinas: as/os cristds/dos estdo
relacionados com o Israel messidnico de Isaias 42,1-4 (LXX) por um nascimento
espiritual, assim como os/as judeus/ias estdo relacionados com o patriarca hebreu de
Génesis 35,10-11 por descendéncia fisica®.

52 Em geral, verifica-se dificuldade em definir uma datagdo precisa de nascimento dos Padres da Igreja e, em alguns
casos, também em relagdo a data de falecimento. Usaremos “c.” como abreviatura de “cerca de”, e o simbolo T
quando o ano mencionado for somente o da morte. Nesta secdo, as informagdes que apresentamos a respeito sdo
tomadas de: DICIONARIO Patristico e de Antiguidades Cristds. Petropolis: Vozes; Sdo Paulo: Paulus, 2002.
Quando a fonte for outra, sera indicada na ocasido.

33 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 89-90.

34 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 91.

35 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 91.

36 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 92.

57¢[...] he does envisage a transformation that is brought about in the believers trough his being true disciple of
the Lord”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 92.

58 “BEvery Christian is thought to attain God as a reward for endurance”. RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 92.

59¢[...] a communion with God which is realized at the moment of death”. RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 92.

60 «[...] who conducted his own didaskaleion in Rome in the late 150s”. RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 96.

61 «[...] the first appearance of Psalm 82: 6 in Christian literature as a proof-text supporting the notion of
deification”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 99.

62 “Justin argues that the Christians have supplanted the Jews as the true Israel because they have inherited the
divine promises: Christians are related to the Messianic Israel of Isaiah 42: 1-4 (LXX) by a spiritual birth just as
Jews are related to the Hebrew patriarch of Genesis 35: 10-11 by physical descent”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 99.



251

Com o intuito de explicitar seu argumento, Justino associa 1Jo 3,1 ao Sl 82,6, no qual
se encontra a afirmacdo “vos dois deuses, todos vos sois filhos do Altissimo”. Segundo o autor,
o versiculo seguinte — “morrereis como qualquer homem, caireis como qualquer dos principes”
(S182,7) — demonstra “que essas palavras foram dirigidas originalmente a Adao e Eva, que um
dia foram imortais, mas, depois de sua transgressao, tornaram-se sujeitos a morte € cairam
‘como um dos principes’, a saber, Satanas”®. Porque se tornaram filhas/os de Deus, as/os
cristds/aos podem, pela obediéncia aos mandamentos de Cristo, alcangar o destino intencionado
para Addo e Eva, a saber, a imortalidade®*.

Tendo Justino como mestre, o sirio Taciano (séc. II) argumenta que os seres humanos
podem, de algum modo, participar da incorruptibilidade que pertence a Deus e possuir, assim,
a imortalidade®. Essa participagdo ¢ um dom de Deus, “apropriado ndo somente pela alma, mas
também pelo corpo: pela ressurrei¢do ‘a [...] carne, unida a alma, ¢ imortal também’ (Oratio
25,2). E assim que nds recuperamos a imagem e a semelhanca divinas na qual fomos criados”®°.

Enquanto Taciano enfrentava “pagdos e crentes judeus no Oriente”, no Ocidente, nas
ultimas décadas do século 11, “Irineu, bispo de Lifo [c.130/140-202%7], estava lutando com
problemas muito diferentes. Seus oponentes eram os inimigos de dentro, os mestres gnosticos
que reivindicavam preservar uma tradi¢do esotérica, representando o verdadeiro
cristianismo™®®. E nesse contexto que “Irineu desenvolve as implicagdes batismais contidas na
interpretacio do Salmo 82,67%.

Seu proposito ¢ demonstrar que a incorruptibilidade esta ao alcance de todas/os as/os

cristis/Aos, “e nio apenas de uma elite espiritual”’’. Segundo Irineu, a possibilidade dos/as fiéis

alcancarem a imortalidade e se tornarem “deuses”, deve-se a encarnacao do Filho de Deus ¢

63 «[...] that these words were addressed originally to Adam and Eve, who had once been immortal but after their
transgression had become subject to death and had fallen ‘like one of the princes’, namely, Satan”. RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 99.

% RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 101.

% RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 102.

66 «[...] appropriated not only by the soul but also by the body: through the resurrection ‘the [...] flesh joined to
the soul is immortal too’ (Orat. 25. 2). It is thus that we recover the divine image and likeness in which we were
created”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 103.

67 “Nada se sabe — com certeza — sobre sua morte. Uma tradi¢do tardia — que remonta a sdo Jerénimo e ao Pseudo-
Justino — afirma ter sido ele martirizado por heréticos, depois do ano 200, com uns 70 anos de idade; outra tradigdo
afirma ter ele morrido num massacre geral de cristdos lionenses sob Sétimo Severo (pelo ano 202?)” (RIBEIRO,
Helcion. Introdugdo. /n: IRINEU DE LIAO. Contra as heresias. 3.ed. Sdo Paulo: Paulus, 2009, p. 9-27).

8 <«[...] Irenaeus, the bishop of Lyons, was struggling with very different problems. His opponents were the
enemies within, the Gnostic teachers who claimed to preserve an esoteric tradition representing the true
Christianity”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 105, grifo nosso.

0 «[...] Irenaeus develops the baptismal implications contained in the interpretation of Psalm 82: 6”. RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 105.

70 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 105.



252

aos sacramentos do batismo e da eucaristia’!. Embora nio utilize os termos técnicos sobre a
deificacdo e aplique a palavra “deuses” aos seres humanos “apenas no contexto da exegese do
S182,6”, o bispo de Lido “apresenta uma consideragdo ‘realista’ da salvacdo que provera varios

escritores posteriores — ¢ Atanasio em particular — com o conteido para suas doutrinas da

deificacdo”’?.

Os elementos da reflexao de Irineu, que se tornaram um legado seguido e desenvolvido
nos séculos seguintes, encontram-se, principalmente em trés passagens de seu importante
trabalho Adversus haereses, nas quais o Sl 82,6 é analisado’>. Primeiramente, o bispo de Lido
relaciona os “deuses”, “filhos do Altissimo”, referidos no Salmo, a filiacdo divina por adogao,
como proposta nas cartas paulinas. Desse modo, ele propde uma interpretacdo que se tornara

muito influente: os seres humanos “se tornam ‘deuses’ pelo batismo, que os torna filhos [e

filhas] adotivos[as] de Deus, segundo a compreensio paulina”™’*,

A segunda reflexdao sobre o Sl 82,6 se d4 no contexto em que Irineu combate quem

9975

defendia que “o Filho de Deus era simplesmente um homem™’>. O bispo de Lido interpreta que

o trecho “morrereis como qualquer homem” (SI 82,7) se refere aos hereges, que, “ignorando o
Emanuel, nascido da Virgem, sdo privados do seu dom, que ¢ a vida eterna” e “recusam o dom

filial” (Adv. Haer. 111,19,1). Segundo Russell, essa interpretacao

[...] marca um desenvolvimento da convic¢do de que os deuses devem ser entendidos
como filhos [e filhas] por adogdo. Aqui vemos Irineu caminhando em dire¢do ao
tantum-quantum ou a formula de “intercAmbio™®, a saber, que o Filho de Deus
“tornou-se o0 que somos para nos tornar o que ele mesmo ¢” (Adv. Haer. 5, prefacio).
A encarnagdo é um pré-requisito essencial para a nossa jornada para Deus, pois
precisamos estar entrelacados com o Logos por meio da adogdo batismal para
participarmos da imortalidade e da incorrupcdo. Esses atributos pertencem somente a
Deus; s6 podemos participar deles se Deus primeiro se unir a raca humana pela
encarnacdo do Logos. Os seres humanos individuais podem entdo ser unidos a Cristo
através da adocdo filial, o que lhes permite participar nos atributos divinos da
incorruptibilidade e da imortalidade. Como resultado da encarnacdo, os/as cristdos/as

""RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 105.

72¢[...] presents a ‘realist’ account of salvation which will provide a number of later writers — and Athanasius in
particular — with the content of their doctrine of deification”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 105.

73 “He uses the text to oppose a Gnostic argument for more than one God, to provide evidence for the divinity of
the Son, and to support the assertion that human beings advance in spiritual maturity” (RUSSELL, The Doctrine
of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 105).

7 «[...] become ‘gods’ through baptism, which makes them adopted sons of God in the Pauline manner”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 106.

7S RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 106.

76 “The ‘exchange formula’ has its roots in Pauline thinking: though Christ was rich, ‘yet for your sake he became
poor, so that by his poverty you might become rich’ (2 Cor. 8: 9; cf. Phil. 2: 6-8). The ‘exchange’ signifies precisely
that: an exchange of properties, not the establishment of an identity of essence. He who was Son of God by nature
became a man in order to make us sons by adoption (4H 3. 19. 1). Our sonship by adoption, which is effected by
baptism, endows us with one supreme property in particular: the Son’s immortality and incorruption” (RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 108).



253

tém acesso a uma dignidade divina que os hereges ndo conseguem atingir: estes

ultimos sdo deuses e filhos do Altissimo, mas morrem como homens’’.

A terceira referéncia ao Sl 82,6 esta inserida na discussdo sobre as razdes pelas quais a
humanidade nao foi criada perfeita desde o inicio (Adv. Haer. IV,38,3-4). Nessa reflexao, Irineu
introduz a ideia do progresso moral, ao afirmar que os seres humanos precisam alcancar,
primeiramente, a semelhancga divina por meio do exercicio de opgdes morais’®. Posteriormente,
entdo, sera possivel superar a mortalidade e alcancar a imortalidade, possuida potencialmente
por meio do batismo”’.

O bispo de Lido compreende, portanto, que “ndo ha nada de automatico [...] em nosso
progresso em direcio a incorruptibilidade e a imortalidade™®. Tendo sido ofertadas pela
encarnacio do Filho de Deus, por meio da qual é recuperado “o que foi perdido em Adio™!, a
imortalidade e a incorruptibilidade, proprias somente de Deus, podem ser alcangadas pelas/os
que, no batismo, foram adotadas/os como filhas/os do Altissimo. “A natureza progressiva dessa

2582

participagdo [no que ¢ de Deus] ¢ frequentemente salientada”®” por Irineu. Além disso, a a¢ao

do Espirito Santo nesse processo ¢ também explicitada:

Na vida presente, recebemos uma por¢do do Espirito para nos preparar para a
“incorruptibilidade, habituando-nos paulatinamente a receber e a trazer Deus” (Adv.
Haer. V,8,1). O Espirito ¢ a paulina “garantia da nossa heranga” (Ef 1,14). Realiza a
nossa adog¢do como filhos/as, permitindo-nos clamar “Abb4, Pai!”. [...] A semente da
incorrupcdo ¢ possuida aqui embaixo, mas o fruto pleno s6 é colhido com a
ressurrei¢do. Nesse momento, através do Espirito, a incorruptibilidade penetrara toda
a pessoa humana, corpo e alma®:.

77<[,..] marks a development of the conviction that the gods are to be understood as sons by adoption. Here we

see Irenaeus moving towards the tantum-quantum or ‘exchange’ formula, namely, that the Son of God ‘became
what we are in order to make us what he is himself” (4H 5. Praef.). The Incarnation is an essential prerequisite for
our journey to God, for we need to be mingled with the Logos through the adoption of baptism in order to
participate in immortality and incorruption. These attributes belong to God alone; we can only participate in them
if God first unites himself to the human race through the incarnation of the Logos. Individual human beings may
then be united with Christ through filial adoption, which enables them to participate in the divine attributes of
incorruption and immortality. As a result of the Incarnation Christians have access to a divine dignity which
heretics fail to attain: the latter are gods and sons of the Most High but die like men”. RUSSELL, The Doctrine of
Detfication in the Greek Patristic Tradition, p. 106.

8 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 107.

7 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 107.

80 “There is nothing automatic [...] about our progress towards incorruption and immortality”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 108-109.

81 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 108.

82 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 109.

8 “In the present life we possess a portion of the Spirit to prepare us for incorruption by gradually making us
accustomed to receive and bear God (AH 5. 8. 1). The Spirit is the Pauline ‘guarantee of our inheritance’ (Eph. 1:
14). It effects our adoption as sons by enabling us to cry ‘Abba, Father!’. [...] The seed of incorruption is possessed
here below but the full fruit is only harvested with the resurrection. At that time, through the Spirit, incorruptibility
will penetrate the whole of the human person, body and soul”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 109.



254

Irineu afirma ainda que a unido com o Espirito, iniciada pelo batismo, ¢ sustentada pela
eucaristia, que proporciona a participacdo na vida divina (4dv. Haer. IV,18,5; V, 2,3). Sendo
assim, para o bispo de Lido, “o comportamento moral e a recep¢do da eucaristia sdo as duas
formas complementares pelas quais o Espirito ¢ nutrido no/a crente”,

Deixando o Ocidente, voltamo-nos novamente para as Igrejas do Oriente, dirigindo-nos
a Alexandria. E nessa comunidade cristd egipcia, com seus famosos mestres e bispos — entre os
quais, em nossa tematica, se destacam Clemente e Origenes — que acontecem, entre os séculos
Il e V, “a inven¢do de um vocabulario técnico, a elaboracdo de uma estrutura filosofica, o
empréstimo de topicos do Judaismo [...], a ampliacio do embasamento biblico através da
exegese alegorica das Escrituras e o desenvolvimento de uma cristologia correlativa™®
referente a deificacao.

Clemente de Alexandria (c.150-c.215) “foi o primeiro escritor eclesiastico a aplicar os
termos técnicos da deificacdo a vida cristd”®®, em sua obra Protrepticus®’, escrita provavelmente
entre 193 e 195%. “Clemente ensina um Deus supremamente transcendente, em quem a
participacdo ndo ¢ uma ‘relagdo natural, como declaram os fundadores das heresias’ (Strom.
11,16,73)”, ainda assim, o telos da humanidade ¢ a divindade®’.

Clemente procura harmonizar duas perspectivas: uma eclesioldgica, centrada na ideia
de unido participativa com Cristo, seguindo as perspectivas do corpus paulino e de Irineu; e
outra filosofica, na qual relaciona Gn 1,26 com Teeteto 176b%, segundo a leitura de Filo de
Alexandria’!. Assim, para Clemente, a deificagiio ¢, por um lado, realizada por meio de Cristo

naquelas/es que se tornam filhas/os adotivas/os de Deus pelo batismo; e, por outro lado, “o

produto de esforgo moral e intelectual”?. O vinculo entre essas duas perspectivas é estabelecido

84 “Moral behaviour and the reception of the Eucharist are the two complementary ways in which the Spirit is
nurtured in the believer”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 109.

85 «[...] the devising of a technical vocabulary, the elaboration of a philosophical framework, the borrowing of
motifs from [...] Judaism, the enlargement of biblical support through the allegorical exegesis of Scripture, and
the development of a correlative christology”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 115.

86 «[...] was the first ecclesiastical writer to apply the technical terms of deification to the Christian life”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 121.

87 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 125.

8 SILVEIRA, Sidney. Apresentagdo: a pedagogia do Logos Divino. /n: CLEMENTE DE ALEXANDRIA.
Exortagdo aos Gregos. Sio Paulo: E Realizagdes, 2013, p. 13.

8 “Clement teaches a supremely transcendent God, in whom participation is not a ‘natural relation, as the founders
of the heresies declare’ (Strom. 2. 16. 73)” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 121).

90 “Portanto, devemos empenhar todos os nossos esfor¢os na tentativa de escapar da terra para o céu o mais rapido
possivel; e [esse] escapar requer assemelhar-se a Divindade, na medida em que isso for possivel. Ora, tornar-se
semelhante & Divindade [por seu turno] requer tornar-se justo, puro e sabio” (PLATAO, Teeteto. In: PLATAO,
Didlogos I. Sao Paulo: Edipro, 2007. p. 110).

91 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 122.

92 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 139.



255

pelo autor ao apresentar a obtencdo da semelhanca divina — entendida como “a restauracdo da
perfeita adog¢io por meio do Filho” — como o nivel mais profundo da deificagio’.

Apesar de mais propagada no ambiente das provincias do Império romano em que se
falava grego, a compreensdo cristd da deificagdo ndo estava confinada a elas®. “Sua diretriz
fundamental, o principio de Irineu de que o Filho de Deus se tornou como nds somos para que
pudéssemos nos tornar como ele €, veio a ser mais amplamente difundida. Entre os falantes de
latim, encontramo-la pela primeira vez em Tertuliano™”.

Como outros de seus contemporaneos, Tertuliano (7 c¢.220) fundamenta sua
argumentacdo na exegese do Sl 82. Os termos por ele usados sdo deificari®®, deificatio

(deificagdo) e deificus (deificador)”’

. Tertuliano afirma que ““a partilha do mesmo nome de Deus
por aqueles a quem ele se dirige na ‘assembleia dos deuses’ ndo prova que eles partilham a
realidade da divindade (Adv. Marc. 1,7,1)"°8. No entanto, sem que seja comprometida a
supremacia de Deus, a divindade ndo ¢ totalmente inacessivel aos seres humanos e esses podem,
pela graga, e nao por alguma propriedade humana, serem feitos “deuses” por Deus
unicamente”’.

Ainda do contexto latino, embora escrevendo suas obras principalmente em grego,

Hipélito de Roma (f 235)'%° figura entre um dos primeiros a utilizar o verbo Ogomoiéw

93 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 139. No que se refere aos vocabulos
utilizados por Clemente, o verbo Bgonoiém (theopoieo) “denota o efeito da comunicacdo dos ensinamentos de
Cristo pelas Escrituras™®, bem como “uma promogéo da condi¢io de humanidade caida a um estado liberado da
sujeicio da morte™”. Ja 0edm (thedo) e Beomordc (theopoids) referem-se, em um sentido filosofico, a “conquista
do desapego” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 139).

9 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 320.

% “Its fundamental tenet, the Irenaean principle that the Son of God became as we are that we might become as he
is, came to be more widely diffused. Among Latin speakers we encounter it for the first time in Tertullian”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 320.

% Infinitivo passivo do verbo deificare.

97 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 326, nota 7. Ao menos no que se
refere ao uso do substantivo deificatio, a informacdo mencionada na obra de 2006 diverge daquela apresentada
pelo mesmo autor em sua obra mais recente: “According to Souter, 1949, the earliest writers to use deificatio
belong to the fifth century, Ps.-Rufinus and Ps.-Marius Mercator” (RUSSELL, Theosis and Religion, p. 1).

%8 “The sharing of the same name as God by those addressed by him in the ‘assembly of the gods’ does not prove
that they share in the reality of divinity (Adv. Marc. 1.7.1)”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 326.

9 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 326. Merece também destaque o
fato de que, em Adversus Marcionem, Tertuliano aluda a 2Pd 1,4, que, até entdo, ndo tinha entrado nas reflexdes
sobre a deificacdo na literatura grega contemporanea. Nesse sentido, ele antecipa, em mais de uma década, o uso
dessa pericope por Origenes em De Principiis (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 326).

100 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 110.



256

101

(theopoieo) no contexto cristdo . Além disso, destaca-se por usar a expressao yiyvesOou 0cov

(gignesthai theon), “tornar-se um deus”, sem referéncia ao Sl 82,6'%.

Combatendo os gnosticos, ele enfatiza que o ser humano nao ¢ um “deus caido”, mas,
em virtude da renova¢ao da humanidade realizada em Cristo, as/os humanas/os podem se tornar
deuses'®. “Ser deificado/a ¢ apresentado como equivalente a nascer para a imortalidade”!*, o
que se realiza na ressurreicao. Nessa vida, colocam-se os fundamentos para essa destinagdo
futura, por meio da apatheia e da gnosis (“conhecer Deus e ser conhecido/a por ele”!%). Isso
conduz a uma certa semelhanga com Deus, “que ndo pode ser ontologica, mas apenas moral”!%,

Ainda no inicio do século III'", um avango bastante significativo na elaboragio da
doutrina crista sobre a deificagcdo ¢ feito — novamente na Alexandria — por Origenes (c.185-
253/254), “o brilhante professor e estudioso da Biblia que, com base em Clemente, estabeleceu
a deificacdo como uma das metaforas da salvagio mais marcantes da Igreja”!%.

A perspectiva origeniana traz como grande novidade a compreensao de uma “mais
ontolégica e dindmica participagdo [humana] por meio do Logos na propria vida de Deus™!?.
Para Origenes, “o Logos e o Espirito sdo [...] Deus em sentido proprio”, enquanto os seres
humanos o sdo em sentido relativo''?. Esses tlltimos “s3o os santos, os perfeitos, aqueles que
vivem em beatitude. Pela participacdo em Deus, deixaram de ser homens [e mulheres]; tendo
ascendido ao Deus supremo, foram transformados de homens [e mulheres] em anjos ou

deuses”!!!. Nota-se, portanto, que Origenes tende a diminuir a distincia entre humanos/as e

101 E possivel que Hipolito desconhecesse o mesmo uso feito, previamente, por seu contemporaneo Clemente de
Alexandria. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 110.

102 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 110.

103 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 110-111.

104 “To be deified is presented as the equivalent of being born into immortality”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 111.

105 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 111.

106 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 111.

107 Nesse periodo, alguns trechos da Carta a Diogneto (cap. X) e do Discurso aos Gregos (Orat. 5), escritos de
autoria andnima, sugerem “quao perfeitamente normal se tornou para os autores cristaos, dirigindo-se a um publico
pagdo ou misto, falarem metaforicamente dos seres humanos como deuses” (RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 101-102).

108 «Origen the brilliant teacher and biblical scholar who, building on Clement, established deification as one of
the Church’s most striking metaphors of salvation”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 115.

109 «[..] more ontological and dynamic participation through the Logos in God’s very life”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 154.

110 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 156.

1L« ] are the saints, the perfect, those who live in beatitude. Through participation in God they have ceased to
be men; having ascended to the supreme God, they have been transformed from men into angels or gods”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 146.



257

Deus, embora mantenha que aqueles/as sdo “virtuosos/as, em um sentido contingente, por
participagdo em uma bondade que ¢ autossubsistente™!'?.

Sua nocgao de deificagdo funda-se em uma compreensao hierarquizada dos seres, que se
reflete também em um certo subordinacionismo intratrinitario'!>. A esse respeito, Russell

sintetiza a perspectiva origeniana do seguinte modo:

Somente 6 0edg [0 Deus], o Pai, é anté0eoc [deus em si mesmo]''*. Qualquer outro
ser que seja 0gog [deus] € Beomorodpevog [deificado]. O Filho ¢é tnico, pois €
Ocomotovpevog [deificado] em relagdo ao Pai, mas Ogonoidg [deificador]''® em relagio
aos homens [e mulheres]''®.

A deificagdo humana acontece por meio da participagdo'!’, que “denota nio apenas a
dependéncia ontologica do contingente em relacdo ao autoexistente, mas também o alcangar
dinamico das Pessoas da Trindade [indo ao encontro] das criaturas racionais, a fim de dota-las
de seus atributos”!'®. Tal participagio sobrenatural tem inicio com o batismo, “quando

aquelas/es que receberam sua existéncia do Pai, sua racionalidade do Logos, e sua santidade do

112 <[] virtuous in a contingent sense by participation in a goodness which is self-subsistent”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 147.

113 Para Origenes, “o Logos ¢ Deus em um sentido subordinado” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 145).

114 “This is a distinction which Origen adopts himself and uses in his biblical exegesis. In his Commentary on
John, [...] the appearance in the Johannine Prologue (John 1: 1) of 8e6g with the article for the Father and without
it for the Logos leads him to suggest that 8e6¢ with the article is the appropriate term for the Father as the source
of all being, the uncreated cause of the whole universe, while the use of 8g6¢ as a predicate of the Logos conveys
the derivative character of the Son’s divinity (/n Jo. 2. 2. 14, GCS iv. 54. 15-17). 'O 0g6g is equivalent to ad168e0¢
while 0g6g on its own is synonymous with Ogomotodpevog (In Jo. 2. 2. 17, GCS iv. 54. 32-4; ct. Balas 1975: 269-
70)” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 145).

115 “The Logos undertook the Incarnation in order to heal the wounds in our souls caused by the Fall and restore
us to friendship with God. The purpose of the Incarnation, in other words, is primarily the bridging of the gulf
between the created and the uncreated, the Logos mediating between God and the rational creation (De Prin. 2. 6.
1), and the soul of Christ in turn mediating between the Logos and the flesh (De Prin. 2. 6. 3). [...] There is thus
a hierarchy of elements even within Christ. The Logos remains dominant, for the lower reality participates in the
higher, acquiring its attributes. The flesh is deified by the soul, and the soul is deified by the Logos, just as the
Logos himself is deified by the Father (C. Cels. 3. 4; De Prin. 2. 6. 3; In Jo. 2. 2. 17, GCS iv. 54. 32-4; In Matt.
ser. 33, GCS xi. 61. 7-8)” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 152).

116 “Only 6 0gdg, the Father, is odtd0coc. Every other being who is 0d¢ (deus) is Ogomoodpevoc. The Son is
unique, for he is Ogomoovpevog in relation to the Father but 8gomo1dg in relation to men”. RUSSELL, The Doctrine
of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 154.

17 Origenes ndo define “participagdo”, mas aborda as implicagdes desse conceito, utilizando o texto de 2Pd 1,4
em sua reflexdo. Russell sintetiza tais implica¢des da seguinte forma: “(i) the non-corporeal nature of participation;
(i) the fundamental kinship between participant ant participated; (iii) the distinction between a participation which
is natural or ontological and one which is supernatural and dynamic” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in
the Greek Patristic Tradition, p. 147). Ver também RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 151.

118« ] denotes not merely the ontological dependence of the contingent on the self-existent, but also the dynamic
reaching out of the Persons of the Trinity to rational creatures in order to endow them with their attributes”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 154.



258

Espirito”!!” , tornam-se capazes de receber Cristo e serem parceiras/os do Espirito de um modo

novo. A resposta humana a a¢do divina é fundamental para que a deificagdo seja efetiva!?’.

Por sua participacdo no Espirito, [os/as batizados/as] sdo transformados/as
progressivamente & medida que alcancam graus mais elevados de perfeigdo [...].
Vivendo no pneuma, eles/as conseguem se afastar da carne e se abrir aos tesouros de
Cristo. [...] Cristo ¢ toda a sabedoria, toda a justi¢a e toda a racionalidade. Estas
pertencem a sua natureza essencial e ndo podem ser alienadas dele. Os homens [e
mulheres] sdo sabios/as, justos/as ou racionais apenas acidentalmente. Adquirem
esses atributos através de esforgo pessoal e do mérito proporcional ao seu zelo e
capacidade intelectual, e podem perdé-los através do pecado. [...]

Por Cristo, os homens [e as mulheres] também participam do Pai. Ndo que existam
quaisquer atributos adicionais [...] para compartilharem ao participar do Pai. Isso ¢

apenas decorréncia do fato de que o Pai ¢ a fonte de tudo o que o Filho é'?!,

Em suma, “a deificagdo, nos escritos de Origenes, significa a participacao de criaturas
racionais por meio da agdo do Filho e do Espirito Santo na divindade, derivada, em ultima
instancia, do Pai”'?>. Em sua compreensdo dindmica da participagdo humana no que é proprio
do divino, Origenes entende que “Deus se dirige ativamente em dire¢cdo aos seres humanos cuja
resposta, por meio da participagdo na vida da Trindade, os torna espiritos, cristos e deuses”'%.
Toda essa elaboragdo insere-se em “uma antropologia espiritual altamente especulativa”, que,
como enfatiza Russell, chegou a ser bastante influente!**.

Mais de um século depois da morte de Origenes, Didimo, o Cego (310/313-398), outro

grande mestre de Alexandria'?®, “o ultimo [..] que ndo era também seu bispo”!%, da

119 «[...] who have received their existence from the Father, their rationality from the Logos, and their holiness

from the Spirit”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 149.

120 “The divine initiative meets with a human response when the lower levels in the hierarchy of rational being
participate by free choice in the higher, undergoing a progressive transformation as they acquire the attributes of
the Spirit and the Son” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 154).

121 “Through their participation in the Spirit they are transformed progressively as they attain higher degrees of
perfection [...]. By living in the pneuma they are able to turn away from the flesh and open themselves to the
treasures of Christ. [...] Christ is the whole of wisdom, the whole of righteousness and the whole of rationality.
These belong to his essential nature and cannot be alienated from him. Men are wise, righteous, or rational only
accidentally. They acquire these attributes through personal effort and merit in proportion to their earnestness and
intellectual capacity, and can lose them through sin. [...] Through Christ men also participate in the Father. Not
that there are any further attributes [...] for them to share in by participating in the Father. It simply follows from
the fact that the Father is the source of everything that the Son is”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 149-150.

122 “Deification in Origen’s writings means the participation of rational creatures through the operation of the Son
and the Holy Spirit in the divinity that derives ultimately from the Father”. RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 154.

123 “God reaches out actively to human beings whose response, through participation in the life of the Trinity,
makes them spirits, christs, and gods”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p.
154.

124 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 154.

125 “He had an international reputation as an ascetic and biblical scholar which was all the more remarkable for his
having been blind since the age of four” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition,
p. 155).

126 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 154.



259

continuidade a reflexdo cristd sobre a deificagdo, seguindo, em grande parte, a perspectiva
origeniana'?’. Seu ensino se d4, principalmente, durante o episcopado de Atandsio, cujo
pensamento apresentaremos a seguir.

128 & em dois de

Didimo aborda o tema da deificacdo sobretudo na obra de De Trinitate
seus comentarios biblicos, Sobre Zacarias € Sobre Génesis. Nesse Ultimo, a theosis ¢ expressa
como “participagio no Logos eterno, no estilo de Origenes”!'?’. J4 em De Trinitate, ha a

explicita¢do da deificacao

[...] como obra da Trindade como um todo, sem qualquer separacao de fungdo: o Pai
cria, santifica, justifica e deifica assim como o Filho e o Espirito o fazem (7rin. 3,16).
A atribui¢do de um papel deificante diretamente ao Pai ndo tem precedentes e aponta
para uma compreensdo em desenvolvimento da natureza divina tnica do Deus
[Trindade]'.

Quando une estreitamente o Pai, o Filho e o Espirito como agentes da “restauracao da
imagem divina” nas/os batizadas/os (7rin. 3,2), Didimo antecipa o que sera desenvolvido por
Cirilo de Alexandria algumas décadas depois'*!. Finalmente, ao afirmar o batismo como
deificador'??, ele atesta “a importancia crescente dos sacramentos como meio de apropriacio
dos frutos da deificacdo da carne de Cristo”!?>.

Assim como Clemente e Origenes, seus antecessores na “escola” alexandrina, Didimo

desenvolve as abordagens ética, analdgica e nominal da deificagdo. “A abordagem realista ou

sacramental, que vislumbra uma transformag¢do ontoldgica do/a crente pelo Cristo encarnado,

127 “Dydimys died just before Theophilus launched his campaign against Origenism, but that did not save him

from eventual condemnation. Along with Origen and Evagrius Ponticus he was anathematized by the Fifth
Ecumenical Council of 553. As a result, most of his immense literary production has perished” (RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 155).

128 Embora a autoria de De Trinitate tenha sido objeto de bastante debate, atualmente “a maioria dos estudiosos
concorda que Didimo ¢ seu autor” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p.
156).

122 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 161.

130 <[] as the work of the Trinity as a whole without any separation of function: the Father creates, sanctifies,
justifies, and deifies just as the Son and the Spirit do (De Trin. 3,16). The attribution of a deificatory role directly
to the Father is unprecedented and points to a developing sense of the one divine nature of the Godhead”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 160.

BURUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 160.

132 “If the baptism which once took place in shadow [...] was able to save, how much more so that which
immortalizes us and deifies (GmoBeol) us in truth” (De Trin. 2. 14). O batismo “em sombra” refere-se ao diluvio
(RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 160).

133 «[...] the growing importance of the sacraments as a means of appropriating the fruits of Christ’s deification of
his flesh”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 160.



260

seria desenvolvida durante os debates cristolégicos dos séculos IV e V por Atanasio e Cirilo™!,

continuadores da tradi¢do de Alexandria.

Vejamos, portanto, os passos desse desenvolvimento dados por Atanasio (c.295-373),
“o primeiro de uma formidavel série de politicos eclesidsticos, que dominaram a Igreja de
Alexandria até meados do século V”'*°. Seus escritos carregam a marca da defesa da
ortodoxia'*® e “a deificagdo é, principalmente, uma arma no arsenal dogmatico de Atanasio
contra o arianismo”!*7. O bispo de Alexandria “usa os termos técnicos da deificagdo muito mais
frequentemente do que qualquer escritor antecedente”'®. E esses aparecem, especialmente,
para “salientar seu modelo cristolégico”, fundamental para seu projeto de “superar as divisoes
que assediavam sua diocese”!*.

O termo preferido por Atandsio para tratar a tematica da deificagdo € o verbo Bsomoté®
(theopoieo)'*, cujo primeiro uso, em contexto teoldgico cristio, encontra-se “em seu famoso
enunciado da ‘formula de intercdmbio’, em De Incarnatione 54: ‘ele se tornou humano para

que pudéssemos nos tornar divinos/as’ (o)t Yap EvivOpdTMosv, tva fueic OsomomOdpev)” L.

Trata-se de uma reformulacgdo do “axioma” de Irineu, “em uma linguagem mais técnica”'*?.

A thedsis “é vinculada ndio a conquista de exceléncia moral, mas a salva¢io”'**. Embora
faga alguma referéncia as perspectivas nominal e ética da deificacdo, serd a abordagem
realistica, especialmente elaborada por Atandsio, que melhor lhe servira em sua batalha contra

4

o arianismo'*. Segundo Atanasio, “o estatuto ‘agenético’ do Filho é comprovado pela sua

capacidade de deificar; o Filho s6 pode fazer dos homens [e das mulheres] deuses se ele proprio

134 “The realistic or sacramental approach, which envisages an ontological transformation of the believer by the
incarnate Christ, was to be developed during the christological debates of the fourth and fifth centuries by
Athanasius and Cyril”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 163.

135 «“Athanasius was the first of a formidable series of ecclesiastical politicians that was to dominate the Church of
Alexandria until the middle of the fifth century”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 166.

136 O episcopado de Atanasio (328-373) foi marcado pelas disputas cristologicas relativas sobretudo ao arianismo.
Esses embates ocasionaram um conturbado processo, em que o bispo de Alexandria foi deposto e exilado trés
vezes, recuperando e perdendo sua sé episcopal nessas idas e vindas (RUSSELL, The Doctrine of Deification in
the Greek Patristic Tradition, p. 166-167).

137 “Deification is primarily a weapon in Athanasius’ dogmatic armoury against Arianism”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 167.

138 A thanasius uses the technical terms of deification much more frequently than any previous writer”. RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 167.

139 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 167.

140 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 167

141« ] in his famous enunciation of the ‘exchange formula’ in De Incarnatione 54: ‘he became human that we
might become divine’ (avtog yop évmvBpomnoev, va fuelg BeomomBdpev)”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 169.

192 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 169.

143 <[ ..] is bound up not with the attainment of moral excellence but with salvation”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 187

144 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 187.



261

for da mesma esséncia do Pai”!4. O bispo de Alexandria realiza, porém, uma modificagio em

relacdo a compreensao origeniana:

A deificagdo do Logos eterno ¢ rejeitada; ¢ somente a carne do Logos que ¢ deificada.
A antropologia especulativa de Origenes ¢ igualmente rejeitada. Os [seres humanos]
ndo sdo noes caidos, que podem ascender na escala da logika. Além disso, sdo
separados de Deus por uma profunda divisdo ontologica'*S.

Outros dois aspectos da doutrina de Origenes, porém, sdo tomados por Atanasio e
recebem grande realce em sua propria elaboragdo. A primeira delas ¢ a compreensao de que “o
Logos deifica a natureza humana que ele assume”'*’. A partir dessa afirmagio, Atandsio
explicita que, por meio da solidariedade do Verbo com a ragca humana, toda a humanidade é&,
pelo menos em principio, deificada pela encarnagdo'*®,

A segunda contribuicdo origeniana ¢ sua no¢do de “participacdo”, cujo foco € posto
também na encarnagio do Verbo: “E por meio da participagdo na carne do Logos que somos
elevados para participar da vida divina imortal e incorrupta”'*’. Embora use o conceito de
participagdo, Atanasio “¢é relutante em admitir uma semelhanca ou ‘parentesco’ entre os seres
humanos e Deus”'*’. No final do século, Cirilo de Alexandria dara continuidade a reflexdo de

»151 Antes, porém, de expor o

Atanaésio, imprimindo-lhe melhor “refinamento e acabamento
pensamento de Cirilo, veremos como os Padres Capadodcios e alguns representantes das
tradigoes siriaca e latina do século IV contribuem na elaboracao de uma doutrina crista sobre a
deificagao.

Diferentemente do que se nota nos Padres gregos, entre os escritores da tradi¢do

152

siriaca’ >~ — e 0 mesmo se poderia dizer dos autores latinos —, a deificagao nunca foi “um tema

145 “The ‘agenetic’ status of the Son is proved by his ability to deify; the Son can only make men gods if he himself

is of the same essence as the Father”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p.
187.

146 “The deification of the eternal Logos is rejected; it is only the flesh of the Logos that is deified. Origen’s
speculative anthropology is likewise rejected. Men are not fallen noes, who can rise up the scale of logika.
Moreover, they are separated from God by a deep ontological divide”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in
the Greek Patristic Tradition, p. 187

147« ..] the Logos deified the human nature which he assumed”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 187.

148 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 187.

149 «It is through participation in the flesh of the Logos that we are raised to participate in the immortal and incorrupt
divine life”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 187.

130 <[ ]1is unwilling to admit a likeness or kinship between human beings and God”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 187.

SLRUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 188.

152 “The Syriac-speaking homeland was east of the Syrian desert in the northern Mesopotamia and the adjoining
district east of the Tigris. The chief cities of this region were Edessa, Nisibis, and Seleucia-Ctesiphon, the first two
of which developed important schools” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition,
p- 321).



262

proeminente”, nem houve uma “elaboragdo meticulosa de uma doutrina da deificagdo [...].
Encontramos, no entanto, uma convic¢do de que o destino do/a cristdo/a € [...] a recuperagao
do que foi perdido em Addo e a participa¢do da vida do préprio Deus”!'*3. Assim, Efrem, o
Sirio (306-373), “um contemporaneo exato de Atanasio”, apresenta sua versao da formula de
intercambio de Irineu: “‘Ele nos deu a divindade, nés lhe demos a humanidade’ (H. de Fid.
5,7)”154‘

Seguindo a linguagem poética caracteristica da teologia siriaca, com a extensa utilizagdo
de “simbolismos e tipologias” e uso recorrente de “hinos métricos” e de “prosa ritmica de
grande beleza”!'> Efrem expressa o intercAmbio divino-humano com “imagens
antropomorficas da Escritura”, tais como: “‘Ele se vestiu com a nossa linguagem, para que
pudesse nos vestir com o seu modo de vida’ (H. de Fid. 31)"'%,

Segundo Efrem, nesta vida, “deuses” ¢ aplicado aos seres humanos apenas de modo
titular e isso se da em virtude da graga e da misericordia divinas'>’. “E somente na ressurrei¢io
que seremos coroados de gloria. [...] Na ressurrei¢do, nossos corpos serdo espiritualizados e
nossas almas dotadas de asas, permitindo-nos ascender a unidio com Deus”'*®. Essa ascensio,
que permite compartilhar a gloria divina e receber “a coroa que Addo falhou em conquistar’!>?,
ndo ¢, porém, denominada “deificacdo”. Somente no contexto das controvérsias cristoldgicas
que chegardo ao ambiente siriaco nos séculos V e VI é que o termo surgira nesse idioma'®’.

Ainda no século IV, Hilario de Poitiers (i 367) vem a ser o “sucessor” de Tertuliano
no que se refere a deificagdo em contexto latino, especialmente por suas reflexdes em De

Trinitate, obra que é fruto de seus anos exilado!®!

. O bispo de Poitiers afirma que “nds tivemos
necessidade de que Deus se fizesse carne, e habitasse em nos, isto €, pela assun¢do da carne de

um s0, habitasse no intimo de toda a carne” (De Trinitate 11,25). Por sua vez, a “apropriagao”

153 <[] careful elaboration of a doctrine of deification [...]. We do find, however, a conviction that the Christian’s
destiny is to [...] the recovery of what was lost in Adam and share in the life of God himself”. p. 320.

154 “But it is Ephrem the Syrian, an exact contemporary of Athanasius [...], who first introduces the exchange
formula: ‘He gave us divinity, we gave him humanity’ (H. de Fid. 5. 7). RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 322.

155 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 321.

156 ““He clothed himself in our language, so that he might clothe us in his mode of life’ (H. de Fid. 31)”. RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 322.

15T RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 322.

158 «It is only at the resurrection that we shall be crowned with glory. [...] At the resurrection our bodies will be
spiritualized and our souls furnished with wings, enabling us to mount up to union with God”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 322.

159 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 322.

160 «“In Syriac the expression etallah (‘he was deified’) only came into existence after the verbal form etbarnash
(‘he was inhominated’) had come into use in the late fifth century” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 322, nota 3).

16l RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 327.



263

por parte das/os cristds/aos dessa “nova humanidade encarnada” supde dois outros passos.
“Primeiro, a humanidade de Cristo precisa ser perfeitamente deificada como resultado de sua
ressurrei¢do”!®2. Em segundo lugar, os seres humanos deverdo compartilhar dessa deificagio,
“sendo conformados a natureza humana agora gloriosa de Cristo, 0 que acontece como

99163

resultado de nossa propria ressurreicao” °°, entendida como um segundo renascimento. Entao,

“chegaremos a participar do corpo glorificado de Cristo™!%,

Em uma obra mais tardia, Tractatus super Psalmos, “influenciada por Origenes”,
Hilario aborda “a deificagdo como glorificacio e espiritualizacio de toda a pessoa humana’!%’
de modo mais claro. Nesse tratado, ele reflete sobre a expressao “Deus de deuses”, presente em
alguns salmos. Ao comentar o Salmo 135, por exemplo, o bispo de Poitiers afirma que ¢ pela
bondade e misericordia divinas que os seres humanos podem receber o nome de “deuses”!®.

Hilério também explica que, ainda que o termo seja usado para designar tanto os que
estdo “no céu quanto os que estdo na terra” e seja referido a “natureza humana” e aos seres
celestiais (7ract. Ps. 135,6), “é muito mais justo aplicd-lo aos anjos, arcanjos, tronos,
dominagdes, potestades e principados™ do que aos seres humanos (7ract. Ps. 135,9). Portanto,
o autor reafirma que a deificagdo, compreendida em um “sentido meramente titular”'®’, diz
respeito ao ser humano “totalmente espiritualizado” na ressurrei¢io'®.

No avangar da elaboracdo da doutrina crista da deificacdo, uma das grandes realizacdes
dos Padres Capadoécios foi a capacidade de “recuperacdo de partes da angelologia e da
antropologia herdadas de Origenes ao acomodé-las a teologia antiorigeniana de Atanasio™!®’.

No que se refere a deificacdo, isso significou “a recuperacdo da semelhanga divina e do

162 «“First, Christ’s humanity needs to be perfectly deified as a result of his Resurrection”. RUSSELL, The Doctrine
of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 327.

163 <[] being conformed to Christ’s now glorious human nature, which takes place as a result of our own
resurrection”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 327.

164 «[..] we shall come to participate in the glorified body of Christ”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in
the Greek Patristic Tradition, p. 328.

165 “Deification as the glorification and spiritualization of the whole human person”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 328.

166 “Dios no se digna ser el Dios de creaturas corruptibles y privadas de vida, sino de cuantos — depuesto el hombre
viejo, terreno — se han revestido del que esta en los cielos y se conformaran al cuerpo de la gloria de Dios. [...] No
ha sido El quien ha tenido necesidad de llamarse Dios de dioses, sino que es propio de su bondad y misericordia
convertirnos en dioses, concediendo el honor de su nombre” (Tract. Ps. 135,5).

167 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 328.

168 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 328-329.

169« ] the recovery of the angelogical and anthropological portions of Origen’s heritage by accommodating them
to the anti-Origenist theology of Athanasius”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 206. Russell retoma aqui uma formulag@o anteriormente proposta por Brooks Otis.



264

ascendimento da alma a Deus”!”? de Origenes, conjugada a distingdo, feita por Atanésio, “entre
a Trindade ‘agenética’ e a ‘genética’ ordem criada™'"".

Embora tomem como base a doutrina da deificagdo formulada pelos autores de
Alexandria, os Capadocios — Basilio de Cesareia (c.330-379), Gregério de Nazianzo (c.330-
c.390) e Gregorio de Nissa (335/40-395) — recorrem pouco a terminologia usada pelos
alexandrinos!”?. O entendimento dos Capaddcios a respeito da deificacio estd condicionado por
sua aproximagcio apofitica a Deus e por seu platonismo'”. “Eles tomaram como certo que a
obtencdo da semelhanca com Deus era o telos da vida humana. Deus, porém, permanece, em
sua esséncia, completamente além do alcance humano”!’*. Em consonincia com isso, a
deificacdo ¢ mantida nos niveis éticos e analdgicos'”.

Assim como Origenes, Basilio entende a deificagdo como “a gradual espiritualizacdo”
humana'’®. E, assim como Atandasio, “ele prova a divindade do Espirito por seu poder de
deificar. Porém, a transformagdo da carne, no estilo atanasiano, ndo aparece nos escritos de
Basilio”!”7. Além disso, “deuses”, usado apenas no sentido de um titulo, sio aqueles/as que “se

tornam perfeitos[as] pela pratica da justi¢a”, e ndo quem ¢ adotado/a por meio do batismo'’%.

99179

De modo similar, Gregorio de Nissa, “o mais jovem dos trés Capadocios” ”, afirma que

humanos/as se tornam “deuses”, imitando “as caracteristicas da natureza divina”, modelando-
se segundo “as propriedades de Deus” e, finalmente, transcendendo ““sua propria natureza e se
tornando imune[s] & corrupcio e a mortalidade”'®. No entanto, ele é reticente em denominar

>181

esse processo como “deificacdo”, mas “prefere falar, em geral, de ‘participagdo’ " nos atributos

170 <[] the recovery of the divine likeness and the ascent of the soul to God”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 206.

171« ..] between the ‘agenetic’ Trinity and the ‘genetic’ created order”. RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 200.

172 Referindo-se a deificagdo no sentido cristdo, o verbo Ocomoiéw (theopoieo) ¢ utilizado apenas uma vez por
Gregorio de Nazianzo e duas vezes tanto por Basilio quanto por Gregoério de Nissa. De fato, apenas o Nazianzeno
“fala frequentemente sobre a deificagdo, preferindo antes usar [0 verbo] 0e6w (thedo) e sua propria invencao
0éworg (theosis)” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 232).

173 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 233.

174 “They took for granted that the attainment of likeness to God was the felos of human life. But God remains in
his essence utterly beyond human grasp”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition,
p- 233.

175 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 233.

176 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 212.

177«[...] he proves the divinity of the Spirit from his power to deify. But the transformation of the flesh in the
Athanasian manner does not appear in Basil’s writings”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 212-213.

178 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 213.

179 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 232.

180 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 234.

181 “Gregory of Nyssa appears to have been wary of the slightest tendency to compromise the utter transcendence
and unknowability of God by the use of the terminology of deification. For him the terminology of participation
provides an alternative means of expressing our ever deepening relationship with God through union with his



265

divinos e da obten¢do de ‘semelhanca’ com Deus”!®2. Para o bispo de Nissa, deificacdo “¢

99183

fundamentalmente um conceito cristologico™ *°, ja que “se refere [...] a transformagao da carne

assumida pelo Filho na Encarnagio” !,
Gregorio Nazianzeno, no entanto, aplica a no¢do de deificagdo a humanidade. Para tal,

ele usa uma variedade de expressoes!'®’

, “um vocabulario distinto que aparece particularmente
em seus escritos maduros”!'®. Certamente, porém, seu verbo preferido é 06w (thedo) e o tnico
substantivo empregado é o seu proprio neologismo 0éwoic (thedsis)'®’, que se tornara, mais
adiante, o termo mais usual para expressar “deificagdo” na teologia crista.

Para o Nazianzeno, a theosis € o telos da vida humana “ocasionada, por um lado, pelo
poder deificante do Espirito Santo no batismo e, por outro, pelo combate moral na vida

ascética”!®8,

Gregorio apela, quase tdo frequentemente quanto Atanasio, a deificagdo da/o cristd/ao
como suporte teologico para a homoousion do Filho e do Espirito. Mas enquanto
Atanasio se detém na ideia de participag@o na vida divina, Gregoério muda a énfase
para a imitagdo de Cristo'®’.

Essa imitagcdo ndo ¢ entendida como algo externo, mas “consiste em superar as paixdes

e libertar a alma das restri¢des da vida corpdrea, e também em revestir-se de Cristo no batismo.

energies, while his nature of essence remains totally beyond our comprehension” (RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 232).

182 “He prefers in general to speak of ‘participation’ in the divine attributes and of the attainment of ‘likeness’ to
God”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 226.

183 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 234.

184 <[] refers [...] to the transformation of the flesh assumed by the Son at the Incarnation”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 226.

135 No que se refere aos termos utilizados com o sentido de “deificar” pelo Nazianzeno, encontramos uma variedade
de expressdes — Oeomoléw (theopoieo), 06w (thedo), Bedv moEw (thedn poieo), Bedg yiyvopan (theos gignomai) —
que, segundo Russell, parece dever-se mais a razdes estilisticas do que doutrinais (RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 214-215).

186 “Gregory has a distinctive vocabulary which appears particularly in his mature writings”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 214.

187 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 214. “Its [theosis’s] first use can be
dated precisely to the year 363, when it was coined by St Gregory of Nazianzus as a synonym for spiritual ascent
in his Fourth Oration, an invective he delivered on the death of the emperor Julian the Apostate (4, 71; PG 35,
593B)” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 1).

188 <] brought about on the one hand by the deifying power of the Holy Spirit in baptism, and on the other by
the moral struggle in the ascetic life”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p.
233.

189 “Gregory appeals to the deification of the Christian as theological support for the homoousion of the Son and
the Spirit almost as frequently as Athanasius. But whereas Athanasius dwells on the idea of participation in the
divine life, Gregory shifts the emphasis to the imitation of Christ”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 213-214.



266

Imitamos Deus pela pratica da virtude; imitamo-lo também revestindo-nos de Cristo”!®°.

Portanto, para o bispo de Nazianzo, tanto o batismo quanto a vida moral sdo deificadores.
Ainda assim, “a deificagdo nunca ¢ algo que os seres humanos realizam em qualquer

sentido literal”'®!

, mas sempre metaforico. A preocupacao do Nazianzeno — também marcante
nos outros dois Capadocios — € evitar qualquer risco de comprometer a transcendéncia absoluta
de Deus: “No céu, a imagem sera restaurada, o nous, deificado e a carne, imortalizada, mas o
abismo entre o criado e o incriado nunca sera transcendido”!*2.

Aproximando-nos, em nosso percurso histdrico, do final do século IV, importa ressaltar
que, por essa €poca, as quatro abordagens da deificacdo apontadas por Russell — a saber, a
nominal, a analdgica, a ética e a realista — “estdo bem desenvolvidas, sendo a realista expressa,
principalmente, na linguagem da participacdo e referida aos sacramentos do batismo e da
eucaristia, e a ética expressa, primordialmente, na linguagem da imitag¢do e referida a vida
ascética e contemplativa”!®3.

Embora “o Ocidente [conheca] a exegese grega do Salmo 82,6 e, em meados do século
IV, [conhega também] a formula de intercambio”, somente Agostinho de Hipona (354-430)
“reflete sobre o que significa participar do divino”'**. Tendo sido o Padre latino que mais

frequentemente trata o tema'®®

, em seus escritos, ele “usou o verbo deificar, mas ndo o
substantivo deificagio”!”. Seu principal aporte a histéria da thedsis é justamente difundir a
tematica para além do ambito grego.

Para o bispo de Hipona, o Salmo 82 constitui a base escrituristica para abordar a
deificacio'”’. E a partir da exegese dessa pericope que ele relé os principais “insights espirituais

do platonismo”, especialmente a respeito da ascensio da alma e de seu carater

190 <[] consists in overcoming the passions and freeing the soul from the constraints of corporeal life, and also

in putting on Christ in baptism. We imitate God through the practice of virtue; we also imitate him by clothing
ourselves in Christ”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 233.

191 <[] deification is never something which human beings accomplish in any literal sense”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 214.

192 “In heaven the image will be restored, the nous deified, and the flesh immortalized, but the gulf between the
created and the uncreated will never be transcended”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 225.

193 “By the fourth century all four approaches are well developed, with the realistic expressed in language of
participation and relating to the sacraments of baptism and Eucharistic, and the ethical, expressed in the language
of imitation and relating to the ascetic and contemplative life, predominating”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 9.

194 “The West knew of the Greek exegesis of Psalm 82:6, and from the mid-fourth century, of the exchange
formula, but only Agustine reflects on what it means to participate in the divine”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 325-326.

195 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 329.

196 «Augustine uses the verb deifico but not the noun deificatio”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 1.

Y7 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 329.



267

“fundamentalmente divino™'*®. Um dos aspectos dessa releitura manifesta-se quando, em seu
Comentario aos Salmos, Agostinho “traduz” o ascendimento da alma para Deus como “uma
peregrinacdo interior”!*?. Assim como o fazem outros autores deste periodo, o bispo de Hipona
afirma que a encarnacdo do Verbo de Deus, apropriada pelas/os fiéis por meio do batismo e da
eucaristia, possibilita a deificacdo®*’. Porém, ainda que os seres humanos possam “se tornar um

99201

com sua carne [a do Verbo] por meio dos sacramentos™"", nunca serdo iguais a Deus.

Na visdo de Agostinho, “imita¢do e deifica¢io sdo dois aspectos do mesmo processo’2%2,

E ¢ principalmente ao tratar “a relagdo entre o contingente e o autoexistente’?%

que ele explora
o conceito de participagao das criaturas no que € proprio de Deus. Tal participagdo nao ¢ um
atributo da natureza humana?®*, mas um dom divino que sera ofertado plenamente “na cidade
de Deus”, “no sdbado perpétuo”, quando Deus serd tudo em todas/os (1Cor 15,28) e sera
concedida a humanidade a graca de recuperar o que foi perdido “nas origens™?% (De Civ. Dei
XXII1,30).

Contemporaneo de Agostinho, Cirilo de Alexandria (370/380-444), fiel a rica heranga
da tradicao alexandrina, foi capaz de integrar habilmente as perspectivas €tica e realistica da
theosis®®, acrescentando novos matizes e esclarecimentos as reflexdes feitas por seus
predecessores. Inicialmente elaborada no contexto polémico do combate ao arianismo e ja
“plenamente desenvolvida a época da crise nestoriana”, a abordagem de Cirilo sobre a
deificacdo “ndo € mistica no sentido especulativo, mas profundamente teoldgica, baseando-se

em Paulo, Jodo, Irineu e Atanasio para suas ideias principais "7,

198 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 330.

199 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 331.

200 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 331-332. A esse respeito, Agostinho
afirma, por exemplo: “Assim, o Filho unico de Deus tornou-se mediador de Deus e dos homens, quando o Verbo
de Deus, que ¢ Deus, despojou-se de sua majestade, recebendo o humano, e elevou a humildade humana até o
divino, para ser mediador entre Deus e os homens, como homem com Deus sobre todos os homens” (Ex. Gal. 24).
201« ] become one with his flesh through the sacraments”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 332.

202 “Imitation and deification are two aspects of the same process”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 330.

203 «¢[.] the relationship between the contingent and the self-existent”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in
the Greek Patristic Tradition, p. 332.

204 «“porque uma coisa ¢ ser Deus; outra ¢ ser participe de Deus. Por natureza, Deus ndo pode pecar; por outro lado,
quem participa de Deus s6 pode receber dele a graca de nao pecar” (De Civ. Dei XXI1,30,3).

205 “Ali, em repouso, veremos que Ele é Deus, qualidade que quisemos usurpar, quando o abandonamos, mordendo
a isca destas palavras: Sereis como deuses. E apartamo-nos do verdadeiro Deus, que nos faria deuses por
participagdo dele, ndo por deser¢do” (De Civ. Dei XX11,30,4).

206 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 9.

207 «[...] is not mystical in a speculative sense but deeply theological, drawing on Paul, John, Irenaeus, and
Athanasius for its leading ideas”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 197.



268

Cirilo assumiu o esquema de salvagdo de Atanasio, o movimento descendente e
ascendente entre os polos da humanidade criada e da divindade incriada, que Atanasio
havia derivado de Irineu. O Verbo se tornou humano para que a humanidade pudesse
se tornar divina. O Filho eterno condescendeu em se adaptar as condi¢des da vida
humana para que, ao transformar a carne por meio da Encarnagdo e promové-la a
unido com Deus, ele pudesse trazé-la da corrupgao para a incorrupgao, da imperfeicao
humana “para uma dignidade que transcende nossa natureza” (In Jo. 1,9,91¢)*%.

No entanto, como aponta Russell, Cirilo apresenta “consideraveis avangos em relacao a

9209

Atanasio””, que podem ser percebidos especialmente em trés aspectos. “Primeiramente, o/a

cristio/a deificado/a tem uma relagiio mais proxima com toda a Trindade?!°. Segundo Cirilo,

nossa participagao em Deus tem dupla dimensao: “uma ontoldgica na qual somos elevadas/os

da ndlo existéncia a criacdo, e uma dinAmica na qual avancamos da criacdo a transcendéncia™!!.

Essa participagdo dindmica tem inicio com a recep¢do no batismo do Espirito Santo, que, por

212

graga, torna as/os batizadas/os filhas/os de Deus e deusas/es”'~, capazes de transcender “as

limitagdes da sua natureza humana [...], embora ainda permanegam criaturas™?!3:

[...] aqueles/as que, pela fé em Cristo, foram ressuscitados/as para a adogdo como
filhos/as de Deus [...] sdo batizados/as na propria Santissima Trindade, pela mediagado
do Verbo, que, por um lado, une a si a condi¢ao humana pela carne que lhe foi unida,
e que, por outro, esta unido por natureza aquele que o gerou, sendo Deus por natureza.
Assim, o/a escravo/a eleva-se a condigdo filial pela participagdo naquele que ¢
verdadeiramente Filho: chamado/a, e por assim dizer, elevado/a a dignidade que
pertence ao Filho por natureza. Por isso, somos chamados/as e [de fato] somos
filhos/as de Deus, nos que recebemos gragas a fé o renascimento pelo Espirito. (In Jo.
1,9,93ab)*!4,

208 «Cyril took over Athanasius’ scheme of salvation, the descending and ascending movement between the poles
of human createdness and divine uncreatedness that Athanasius had derived from Irenaeus. The Word became
human that humanity might become divine. The eternal Son condescended to adapt himself to the conditions of
human life that by transforming the flesh through the Incarnation and promoting it to union with God he might
bring it from corruption to incorruption, from human imperfection ‘to a dignity that transcends our nature’ (In Jo.
1.9.91c)”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 191.

209 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.

210 “First, the deified Christian has a closer relationship with the whole Trinity”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.

211« ] an ontological one in which we are raised from non-existence to createdness, and a dynamic one in which
we advance from createdness to transcendence”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 191.

22 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.

213 ¢ ] the limitations of their human nature [...], while still remaining creatures”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 196.

214« ] oi 8¢ miotet i €ig XpioTov £ig vioBesiav dvaPoaivovieg 0god [...] gic adtrv Thv dyiov Bantilovtal tpéda,
S0 peoitov tod AOYOVL, GUVATTOVTOG HEV €0VT® TO AvOpdTIve S Tiig Evwbeiong capkdc, cLVATTOUEVOL 08
QUOIKAG T® yevvnoavtl, kabo evoel 0e6g. obTm yap AvoTpéyel TO doDAOV €ilg vIdTNTO S0 pETOYTG ToD KOT'
G Bstay viod, TPOC TO VIEPYOV DT KaTd PUGY AEIMHO KaloOpevoV T kol olov dvaPiBaldpsvoy. Atd Tot ToDTo
yevvnrol Aeyopeba kai €opev tod Beod, ol v 610 TOD TVELHOTOG AvayEvvnoly Ol ioTewg mapadesapevor”.
CYRILLE D’ALEXANDRIE. Commentarie sur Jean: Tome 1. Paris: Les Editions du Cerf, 2018, p. 522.524.



269

Assim sendo, para o bispo de Alexandria, os seres humanos “ndo apenas se tornam

imagens da Imagem. Nem simplesmente [participam] da divindade possuida pelo Filho*!', mas

participam “da propria vida da Trindade?'®. Isso se d4 porque “o Espirito e o Filho juntos

realizam nossa santificacao e filiacdo, que nos permitem ascender a incorruptibilidade. Com o

Filho e o Espirito, temos também o Pai”?!”.

A expressao preferida por Cirilo para exprimir “como os seres humanos se apropriam

99218

da vida divina ¢ “participantes da natureza divina” (2Pd 1,4). Tal participacdo nado ¢

entendida como ontoldgica, mas moral e “sempre implica um relacionamento dindmico através

do Espirito em Cristo com o Pai”?",

O segundo aspecto em que se nota o progresso de Cirilo em relagdo a perspectiva

atanasiana é na maior énfase dada a “relacdo entre a virtude e a participagdo divina™??’. Na visio
¢ p pac¢

antropologica de Cirilo, “a destinataria da salvagdo ndo ¢ simplesmente a ‘carne’, mas uma

unidade de corpo e alma’??!

e a imagem divina reside primordialmente na vontade humana.
“Os seres humanos podem escolher o bem e, quando o fazem, participam do divino, pois ‘o
divino (10 Beov) esta em tudo o que ¢ belo, e ¢ a propria fonte, raiz e origem de toda virtude’
(Resp. Tib. 14)?%2_ Cirilo associa, portanto, os insights de Atanasio sobre “a transformacao da
natureza humana como resultado da encarnacdo” com a convic¢do de que o progresso moral €
vital para restauragdo da imagem divina®?.

Finalmente, o terceiro avango realizado por Cirilo se refere ao papel da eucaristia na
deificacdo. Ao explicitar o poder eucaristico de “assimilar a Cristo”, o bispo de Alexandria

desenvolve ainda mais a dimensdo dindmica da participagdo humana em Deus, distinguindo

215 ¢4[...] do not merely become images of the Image. Nor do we simply participate in the divinity possessed by the
Son”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p 192.

216 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 196.

27 “The Spirit and the Son together bring about our sanctification and filiation, which enable us to mount up to
incorruptibility. With the Son and the Spirit we also have the Father”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in
the Greek Patristic Tradition, p. 191.

218 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 201.

219 «[...] always implies a dynamic relationship through the Spirit in Christ with the Father”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 201.

220 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.

221¢[..] the recipient of salvation is not simply the ‘flesh’ but a unity of body and soul”. RUSSELL, The Doctrine
of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.

222 “Hyuman beings can choose the good, and when they do so they participate in the divine, for ‘the divine (10
Oeov) is in everything that is beautiful, and is the very source, root and origin of all virtue’ (Resp. Tib. 14)”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 191.

223 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.



270

entre seu aspecto corporal e seu aspecto espiritual®?*: “Pela eucaristia o Filho habita em nos em
sentido corpdreo, enquanto o Espirito nos renova e nos transforma espiritualmente”%,

Também no vocabulario usado por Cirilo se manifestam suas novas énfases: “Em suas
primeiras obras, ele usa Oeomolew/Beomoinoig tanto em um sentido cristolégico quanto
antropologico”?%%. De modo similar a Atanasio, tais expressdes sdo utilizadas seja para se referir
a “deificacdo do templo que o Verbo assumiu”, seja ao “efeito transformador sobre o[a] crente”
do Verbo encarnado e do Espirito Santo??’. No entanto, em seus comentarios biblicos, ele
prefere a linguagem da participagdo, até o ponto em que essa “substitui a da deificacdo como
um modo de expressar a meta da vida humana??%,

Em suma, a compreensao de Cirilo de Alexandria sobre a deificacdo parte da convicgao
fundamental de que “Deus ¢ encontrado na pessoa do Verbo encarnado, Jesus Cristo, que une
em si o humano e o divino, as ‘duas coisas imensamente distintas’ (td TOGOVTOV
Swpriopéva)??. Desse modo, nossa humanidade comum ¢é, em Cristo, elevada a intimidade

com o Pai.

Porém, para “participar da natureza divina” como individuos, para nos assimilarmos
pessoalmente ao Verbo feito carne que € o agente da nossa salvago, precisamos nos
tornar moralmente como Cristo através do batismo e da obediéncia aos mandamentos.
Quando estamos “em Cristo” e ele “em nds” dessa maneira, podemos participar, por
meio dele, em seu relacionamento com o Pai. Mas ndo cruzamos a “fronteira” que
separa a humanidade da divindade?*°.

A transformagao operada pelo Espirito Santo nas/os batizados/as ¢ “qualitativa mais que

quantitativa” e possui uma dimensdo corporal, expressa pela participacdo na eucaristia?>!. O

224 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.

225 “Through the Eucharist the Son dwells within us in a corporeal sense, while the Spirit renews us and transforms
us spiritually”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 191.

226 “In his earliest works he uses Ogonoiém/Bgonoincig in both a christological and an anthropological sense”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.

221 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.

228 <[] replaces that of deification as a means of expressing the goal of human life”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 192.

229 “God is encountered in the person of the incarnate Word, Jesus Christ, who unites within himself the ‘two vastly
discrete things’ (td tocovtov dwwkicpéva) of the human and the divine”. RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 201.

230 “But in order to ‘partake of the divine nature’ as individuals, to assimilate ourselves personally to the Word
made flesh who is the agent of our salvation, we need to become like Christ morally through baptism and obedience
to the commandments. When we are ‘in Christ’ and he ‘in us’ in this manner, we can participate through him in
his relationship with the Father. But we do not cross the ‘frontier’ separating humanity from divinity”. RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 201-202

1 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 202.



271

sacramento, porém, ndo opera uma mudan¢a mecanica, ja que também ¢ requerido o progresso
moral?32,

Finalmente, “recriados em Cristo pelo Espirito, os seres humanos podem vir a
compartilhar os atributos divinos de santidade, retiddo e liberdade da decadéncia™®*®. Esses
atributos “sao dados livremente aqueles/as que estdo preparados/as para cooperar com o Filho
e o Espirito e assim ‘crescer progressivamente rumo a forma arquetipica da imagem’ (/n Jo.
1,9,91b), que ¢ o proprio Pai”?*.

Em uma espécie de ironia histdrica, justamente quando a doutrina sobre a thedsis chega
ao ponto alto de elaboragado alcancado por Cirilo de Alexandria, ela comeca a ser abandonada.
“No inicio do século V, os escritores eclesiasticos, com raras excegoes, deixaram de falar seja
da deificagiio da/o cristd/do, seja da deificagio da humanidade de Cristo”*3. Possivelmente “por

236 a theosis vai

causa das controvérsias relativas aos legados de Origenes e de Apolindrio
sendo percebida ndo mais como “uma metafora util”, o que acarreta um “movimento de
afastamento do 1éxico sobre a deificacdo em prol da [nocdo de] participagdo”3’. Tal processo
de distanciamento ¢ “observavel em Gregoério de Nissa” e confirmado por Agostinho e pelo
proprio Cirilo de Alexandria, no que sdo seguidos por seus sucessores imediatos?*®. Para
explicitar esse “fendmeno”, Russell menciona os “grandes Padres antioquenos” do século V.
Mesmo acolhendo os topicos irineanos da filiagdo divina pela graga e da recapitulacdo em

240

Cristo, Jodo Criséstomo?’ e Teodoro de Mopsuéstia®*’, por exemplo, jamais utilizam o termo

theosis**!.

2322 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 202.

233 «[..] recreated in Christ by the Spirit, human beings can come to share in the divine attributes of holiness,
righteousness, and freedom from decay”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition,
p. 203.

234 <[] are freely given to those who are prepared to cooperate with the Son and the Spirit and thus ‘mount up to
the archetypal form of the image’ (In Jo. 1. 9. 91b), which is the Father himself”. RUSSELL, The Doctrine of
Detfication in the Greek Patristic Tradition, p. 203.

235 «“By the early fifth century ecclesiastical writers, with rare exceptions, had ceased to speak of the deification
either of the Christian or of the humanity of Christ”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 235.

236 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 235.

237 ¢[...] movement away from the language of deification towards that of participation”. RUSSELL, The Doctrine
of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 235.

28 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 235.

239 “John Chrysostom (d. 407), for example, takes it for granted that the gods of Psalm 82: 6 refer to the baptized
(e.g. Hom. in Jo. 3. 2; 14. 2). But we are gods only in a titular sense” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in
the Greek Patristic Tradition, p. 237).

240 “Theodore of Mopsuestia (d. 428) spells this out very clearly. Although the baptized may be called gods (Cat.
Hom. 3. 11; 4. 10; 11. 8; 14. 24), it is only at the resurrection that we will appropriate the divine attributes of
immortality and immutability (Cat. Hom. 5. 20; 11. 7; 14. 24)” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 237).

241 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 237.



272

Por conseguinte, “com a morte de Cirilo em 444, a deificacio desaparece de vista™**?,

pois foi sendo cada vez mais percebida como “muni¢do” para o apolinarismo e o
eutiquianismo?®. No periodo imediatamente posterior a Calcedonia, apenas Leodncio de
Jerusalém se referira a deificacdo em uma tentativa de tornar as defini¢des conciliares aceitaveis
para os monofisitas’*.

No entanto, no inicio do século VI, a doutrina sobre a deificacdo ¢ retomada pelo autor
conhecido como Pseudo-Dionisio Areopagita. Trata-se de um te6logo sirio “que, para alcangar
aprovacao de um publico tdo vasto quanto possivel, adotou o nome do ateniense convertido por
Sdo Paulo (At 17,34)"**. Dionisio**® “¢, depois de tantos séculos, o primeiro a oferecer uma
definicao de deificacdo: ‘thedsis ¢ a obten¢ao da semelhanga com Deus e a unido com ele tanto
quanto possivel’ (1] 8¢ 0éwoic oty 1} TPOC OOV ¢ EPIKTOV dpopoimaic Te Kai Evmotg) ™.

Nessa formulagdo, registrada na obra Hierarquia Eclesidstica (1,3), manifesta-se de
imediato um platonismo subjacente®*®. No entanto, embora o Areopagita seja reconhecido como
um dos mais neoplatonicos entre os autores eclesiasticos gregos posteriores, influenciado

principalmente pelo filésofo Proclo®*

, a compreensao de theosis de Dionisio € “centrada na
obra de Cristo e na eficacia dos sacramentos”**°. De fato, “seu uso do conceito de deificacdo
ocorre com mais frequéncia em suas discussdes sobre os sacramentos do que em qualquer outro
contexto”?>!,

A theosis*> ¢ abordada em varias de suas obras, sendo que, na segunda carta escrita ao

monge Gaius, encontramos uma sintese de seu ensinamento, assim explicitada por Russell:

242 “With Cyril’s death in 444 deification disappears from view”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 237.

283 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 237.

24 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 237 € 296-298.

245 «[..] who, to commend himself to as wide a public as possible, adopted the name of St Paul’s Athenian convert
(Acts 17: 34)”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 248.

246 Em geral, o autor ¢é referido como “Pseudo-Dionisio”. No entanto, seguiremos a opgdo de Russell, que o
denomina simplesmente “Dionisio”.

247 <[ . ] is, after so many centuries, the first to offer a definition of deification: ‘theosis is the attaining of likeness
to God and union with him so far as possible’ (1] 8¢ 0éwoic €otv 1| TPOG BEOV MO EPIKTOV APOLOIMOIG TE Kol
&vwolg)”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 248.

28 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 248.

29 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 253.

250¢[...] centred on the work of Christ and the efficacy of the sacraments”. RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 255.

231 <[...] his use of the concept of deification occurs more frequently in his discussions of the sacraments than in
any other context”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 253.

252 “Dionysius’ usual terms for deification are Oéwoic, the noun coined by Gregory of Nazianzus, together with the
correlative verb 8edw. [...] Dionysius also uses the Procline terms ék0éwotg, £xbedm and €xBewTikdg, but these
occur only in the Divine Names. The adjective Ogomo1dg is used, but not the correlative noun 6gonoincig or the
verb Beomoém. Human beings are called 6goi on a number of occasions, chiefly with reference to the biblical ‘God
of gods’ (Deut. 10: 17). Although the concept of participation is important to him, Dionysius makes no appeal to
2 Peter 1: 4” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 249).



273

[A deificagdo] é equivalente a imitar Deus, a participar dele e se tornar boa/bom. Mas
Deus transcende essas atividades e objetivos. [Por isso,] a deificagdo ¢ meramente
nossa participagdo em um dos atributos divinos, o da divindade, enquanto nos
esforgamos em diregdo a um objetivo, em ultima andlise, inatingivel?>.

Essa meta inalcancavel €, para o Areopagita, a plena imitagdo e participacao em Deus.
Ainda que inatingivel em sua totalidade, ela deve ser buscada. A deificacao, no entanto, “nao ¢
acarretada pelo esforgo humano. Sua fonte ¢ a filantropia®** divina™?>. E “seu ponto de partida
¢ sempre Jesus Cristo, que manifesta o amor divino no mistério da encarnacdo, da redengdo e
da institui¢do da eucaristia”™>*.

Segundo o autor, “a encarnagao do Verbo transforma, em principio, a natureza humana,
dando-lhe uma nova forma semelhante a Deus”?’. Além disso, a encarnacdo “revela o modo
pelo qual a salvagdo pode ser apropriada — pela ascensdo da mente a um nivel supramundano e
pela imitacdo de Deus na vontade”®. E ainda a encarnaciio que torna possivel tal apropriagdo
“ao nos fornecer a graca em termos de luz e beleza”>*. Avancando no desenvolvimento de sua
doutrina, o Areopagita integra, entdo, a compreensdo platonica da obtencdo da maior
semelhanca divina possivel com “uma meditacio sobre o significado da eucaristia™?%’, “o
sacramento dos sacramentos” (HE 3,424C). Assim, Dionisio afirma que a eucaristia realiza de
modo privilegiado o que é também atribuido aos demais sacramentos®®': “unific[a] nossas vidas
dispersas, deificando-as, e retin[e], na conformidade divina, tudo o que em nos esta dividido,

fazendo-nos, assim, entrar em comunhao e em unido com o Uno” (HE 3,424C).

253 “It is equivalent to imitating God, to participating in him, and to becoming good. But God transcends these
activities and goals. Deification is merely our participation in one of the divine attributes, that of deity, as we strive
towards an ultimately unattainable goal”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition,
p. 249.

254 <[] philanthropy is the loving-kindness of God which goes out from him in the act of creation, reaches its
fullness in the incarnation of the Word, and returns to him in the deification of the believer” (RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 254).

235 «[,..] is not brought about by human effort. Its source is the divine philanthropy”. RUSSELL, The Doctrine of
Detfication in the Greek Patristic Tradition, p. 255.

236 <[ ...] its point of departure is always Jesus Christ, who manifests divine love in the mystery of the Incarnation,
the redemption, and the institution of the Eucharist”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 255.

257 “The incarnation of the Word #ransforms human nature in principle, giving it a new godlike form”. RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 255, grifo do autor.

258 <[ ..] reveals the way in which salvation may be appropriated — by the ascent of the mind to a supramundane
level and by the imitation of God in the will”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 255, grifo do autor.

239 “[...] makes this possible by supplying us with grace in terms of light and beauty”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 255 grifo do autor.

2600 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 255. Consultar também PSEUDO-
DIONISIO, Obra Completa, p. 220-240 (essas paginas correspondem ao capitulo 3 de Histéria Eclesidstica).

261 “This emphasis on deification as an aspect of the efficacy of the sacraments shows him to stand in the tradition
of Origen, Athanasius, and Cyril, even if he uses a different vocabulary” (RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 253).



274

Uma vez que “a vida moral é complementéria a nossa participagdo na eucaristia™?%, a

recepcao dos dons divinos, concedidos pela encarnagao e apropriados pelos sacramentos, requer
também a cooperacio da vontade humana®®. Finalmente, a deificacio é, para o Areopagita, o

29 e

retorno para Deus, “causa suprema”, “causa que estd acima de toda inteleccdo e de todo ser””?%,
Trata-se de um retorno em que se vai ao encontro de “um Deus pessoal e triddico, que responde
ativamente ndo apenas com o dom da capacidade de deificagdao, mas também com o dom de si

mesmo, [estando] totalmente presente em cada um de seus atributos’?

, concedidos as/aos que
deifica.

Novo siléncio se faz a respeito da deificagdo apds os escritos de Dionisio. No século
VII, a temadtica €, entdo, retomada por Maximo, o Confessor (579/580-662), autor que lhe da
o estatuto de uma elaborada doutrina. Considerado por Russell como o verdadeiro herdeiro
tanto dos Capaddcios como da “inteira tradi¢do alexandrina™?%®, Maximo faz da thedsis um
tema fundamental, que “informa toda a sua antropologia teoldégica como uma doutrina correlata
a da encarnagdo do Verbo”?%’. Sem deixar de fundamentar-se em seus predecessores>®%, o autor

demonstra “habilidade para transformar suas fontes e criar uma nova sintese do ensinamento

patristico”?®”. Em termos de léxico,

Méximo utiliza um vocabulario mais amplo do que qualquer um de seus
predecessores. Seus termos preferidos, porém, ao longo de seus escritos, sdo, de longe,
o verbo Bedw e o substantivo Bémaic, que o ligam firmemente ao seu principal guia,
Gregorio de Nazianzo®™.

262 “The moral life is complementary to our participation in the Eucharist”. RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 255.

263 «“Se desejarmos participar em sua comunho, seré preciso que fixemos nosso olhar sobre a vida divina do Deus
encarnado, que tomemos como modelo sua santa impecabilidade, de modo a tender para a pureza perfeita de uma
deificacdo duravel. Somente a este pre¢o e segundo o modo que nos convém, ele nos concederd que nos
[assemelhemos] a ele e gozemos de sua comunhdo” (HE 3, 444A).

264 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 262.

265 ¢[...] a personal, triadic God, who responds actively not only with the gift of the capacity for deification but
also with the gift of himself, wholly present in each of his attributes”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in
the Greek Patristic Tradition, p. 262.

266 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 205.

267 «[...] informs the whole of his theological anthropology as a doctrine correlative to that of the incarnation of
the Word”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 267.

268 Russell (The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 262-263) menciona como principais
influéncias: Irineu de Lido, Gregorio Nazianzeno, Cirilo de Alexandria, Dionisio, o Areopagita, Evagrio do Ponto,
Diadoco de Foticeia e as homilias macarianas. A respeito das trés ltimas fontes, que ndo foram tratadas neste
capitulo, consultar: RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 238-248.

269«[...] ability to transform his sources and create a new synthesis of patristic teaching”. RUSSELL, The Doctrine
of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 263

270 “Maximus uses a broader vocabulary than any of his predecessors. His preferred terms by far, however,
throughout his writings are the verb 8ed® and the noun 8éwaotig, which link him firmly to his chief guide, Gregory
of Nazianzus”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 263-264. Apds indicar
os vocabulos preferidos por Maximo, Russell menciona ainda outros termos usados pelo Confessor, mas destaca
que, apesar da diversidade de expressdes, o autor lhes atribui 0 mesmo significado.



275

Reivindicando a deificagdo para a Igreja Bizantina, o Confessor “abandonou o uso
cristologico do termo e o desenvolveu de uma forma completamente nova, tornando-o central
para seu ensinamento, voltado para uma audiéncia monastica, sobre a ascensdo da alma™?’!. E
¢ justamente a perspectiva monastica a chave de leitura para compreender o pensamento do
autor: “Em sua maturidade, ele se tornou monge e, consequentemente, todo o proposito de seus
escritos € direcionado a ajudar seus correspondentes, monges ou leigos de mentalidade ascética,
a progredirem na vida espiritual”?’2,

Nos escritos de Maximo, “o principio irineano e alexandrino de que Deus se tornou
[humano] para que [os seres humanos] pudessem se tornar deuses recebe [...] sua melhor
elaboracdo e sua mais profunda articulagdo”’*. Além disso, a cristologia descendente de Cirilo,
juntamente com a compreensdo calcedoniana da encarnagdo, orientam a exposi¢do sobre as
duas naturezas de Cristo?’*: “O Verbo divino que nos criou também efetuou nossa salvacao. Ele
desceu para que pudéssemos ascender. Ele se esvaziou para que pudéssemos ser preenchidas/os
com a gléria divina. A katabasis é seguida pela anabasis, a kenosis pela theosis™".

Para o Confessor, a deificacao ¢ “o processo pelo qual os seres humanos sao penetrados
e transformados pelo divino™?’¢. Além disso, a thedsis ndo é “simplesmente outra expressio

para salvacio”, mas ¢ a realizagdo do destino originalmente pretendido para a humanidade®”” e

278

que foi perdido por Adao~"®. De fato, “Cristo trouxe uma situacdo que superou aquela da criagao

1”279

original”*", introduzindo “um novo modo” de ser humano, “mais maravilhoso e condizente

com Deus” (Ambigua ad loannem 7, 37-38).

271 “He abandoned the christological use of the term and developed it in a completely new way, making it central
to his teaching for a monastic audience on the ascent of the soul”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the
Greek Patristic Tradition, p. 2377.

272 “In his maturity he became a monk and accordingly the whole thrust of his writings is directed towards assisting
his monastic or ascetically minded lay correspondents to advance in the spiritual life”. RUSSELL, The Doctrine
of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 262.

273 “The Irenaean and Alexandrian principle that God became man in order that man might become god receives
[...] its greatest elaboration and most profound articulation”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 262.

24 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 294.

275 “The divine Word who created us also effected our salvation. He descended in order that we might ascend. He
emptied himself in order that we might be filled with divine glory. Katabasis is followed by anabasis, kenosis by
theosis”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 294.

276 «[...] process by which human beings are penetrated and transformed by the divine”. RUSSELL, The Doctrine
of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 264

277 Para Maximo, a deificacdo ¢ o fim ndo s6 da humanidade, mas “o objetivo, o skopos, de todo o cosmos”
(RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 262).

278 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 262.

279 “Christ brought about a situation which excelled that of the original creation”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 294.



276

Ele [Cristo] deu a humanidade um novo comego: pela unido hipostatica do Verbo com
a carne animada, que nos deificou em principio, pelo mistério da paixdo, que efetuou
nosso retorno a obediéncia, e pela ressurreicao, que inaugurou a era do Espirito. Em
sua propria pessoa, Cristo uniu o céu e a terra, o criado e o incriado. A vida da/o
cristd/ao ¢ uma apropriacdo cada vez maior da unidade alcancada por Cristo, por meio
de uma transi¢do da vida da carne para a vida do espirito®®,

Esse “modo novo” de ser humano nio é uma mudanga na esséncia®®'. Da-se “pela
transfiguragdo [...] da natureza humana por meio de sua participagio no divino™?*?. Para
explicar como os seres humanos permanecem “inalterados gua humanos e ainda assim sao
transformados — divinizados — pela atividade divina (évépyeia) que os interpenetra™®3, Maximo

utiliza a distin¢do entre “principio de natureza” e “modo”:

Toda inovagao, em termos gerais, ocorre em relacdo ao modo daquilo que esta sendo
inovado, ndo em relagdo ao seu principio de natureza, porque quando um principio €
inovado, ele efetivamente resulta na destrui¢do da natureza, uma vez que a natureza
em questdo ndo possui mais como inviolavel o principio segundo o qual existe.
Quando, no entanto, o0 modo ¢ inovado — de maneira que o principio da natureza seja
preservado inviolavel —, ele manifesta um poder maravilhoso, pois mostra a natureza
sendo afetada e agindo fora dos limites de suas proprias leis. Ora, o principio da
natureza humana € que ela consiste em alma e corpo, e essa natureza consiste em uma
alma racional e um corpo, enquanto seu modo ¢ a ordem pela qual ela naturalmente
age e ¢ afetada, frequentemente alternando e mudando, sem, contudo, de forma
alguma mudar a natureza junto com ela. (dmbigua ad loannem 42,26)*%.

O Confessor acrescenta ainda que esse processo requer dos/as cristdos/as esforco

ascético: “Por meio da rentncia a gratificagdo sensual, a alma se esforga para atingir uma

280 “He gave humanity a new beginning: through the hypostatic union of the Word with ensouled flesh, which
deified us in principle, through the mystery of the passion, which effected our return to obedience, and through the
resurrection, which has inaugurated the age of the Spirit. In his own person Christ united heaven and earth, created
and uncreated. The life of the Christian is an ever-increasing appropriation of the unity achieved by Christ through
a transition from the life of the flesh to the life of the spirit”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 294.

281 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 48.

282 «[...] by the transfiguration [...] of human nature through its participation in the divine”. RUSSELL, Theosis
and Religion, p. 48.

283 «[...] unchanged qua human and yet be transformed — divinised — by the divine activity (dvépyeia) that
interpenetrates them”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 48.

284 “BEvery innovation, generally speaking, takes place in relation to the mode of whatever is being innovated, not
in relation to its principle of nature, because when a principle is innovated it effectively results in the destruction
of nature, since the nature in question no longer possesses inviolate the principle according to which it exists.
When, however, the mode is innovated — so that the principle of nature is preserved inviolate — it manifests a
wondrous power, for it displays nature being acted on and acting outside the limits of its own laws. Now the
principle of human nature is that it consists of soul and body, and this nature consists of a rational soul and body,
whereas its mode is the order whereby it naturally acts and is acted upon, frequently alternating and changing,
without however in anyway changing nature along with it”. MAXIMOS THE CONFESSOR. The Ambigua.
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2014. v. 11, p. 173.



277

simbiose com Cristo. O humano e o divino come¢am a se interpenetrar a medida que nos
apropriamos da imortalidade, da estabilidade e da imutabilidade™?®.

A dimensao eclesial da deificacdo também ¢ abordada por Méaximo:

O batismo nos deifica em um sentido nominal ao nos dotar com o nome de Cristo. O
batismo também concede o Espirito Santo. E ¢ o Espirito em sua triplice atividade —
sustentadora, legislativa e deificante — que nos eleva para compartilhar os atributos de
Deus. A recepg¢io da Eucaristia consolida esse processo?®®.

A vida na comunidade crista €, segundo o Confessor, uma progressao em que se passa
de escrava/o a serva/o e, por fim, a filha/o; de fiéis a virtuosas/os e, depois, a gndsticas/os; € “o
termo final, em cada uma dessas triades, ¢ equivalente a ser ‘deuses’?®’. No entanto, a

“obtengdo do status de ‘deuses’ ndo é a realizacio de uma capacidade natural. E um dom da

29288
graca .

Como enfatiza Russell, na exposi¢ao de Méaximo, nota-se sua intenc¢ao de “excluir tanto
uma fusdo eutiquiana do divino e do humano quanto uma ascensao origeniana do puro intelecto
rumo a uma assimilacio indiferenciada a Cristo”?*°. Assim, a condicdo de criatura humana se
mantém mesmo naqueles/as que sdo “penetrados/as pela divina energia”®®°. Garantindo a
distancia entre o humano e o divino em seu ensinamento sobre a deificagdo, Maximo enfatiza
mais a imita¢do que a participacdo. Seu entendimento da theosis €, no fim das contas, “andlogo

99291

e nominal, mais do que realista””". Ainda assim, manifesta-se, em seus escritos, “uma forte

dimensdo experiencial” da deificagio?*?, especialmente em sua exposi¢do sobre a liturgia®®>.

285 “Through the renunciation of sensual gratification the soul strives to attain a symbiosis with Christ. The human
and the divine begin to interpenetrate each other as we appropriate immortality, stability, and immutability”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 294.

286 “Baptism deifies us in a nominal sense by endowing us with the name of Christ. Baptism also bestows the Holy
Spirit. And it is the Spirit in its threefold sustentive, legislative, and deifying activity that raises us up to share in
the attributes of God. The reception of the Eucharist consolidates this process”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 294-295.

287 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 295.

288 <[] attaining of the status of ‘gods’ is not the fulfilment of a natural capacity. It is a gift of grace”. RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 295.

289 «[...] to exclude both a Eutychian fusion of the divine and the human and an Origenistic ascent of the pure
intellect to an undifferentiated assimilation to Christ”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 293-294.

20 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 294.

21 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 295.

22 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 295.

293 “The divine chant kindles an intense desire for God. The hearing of the Gospel brings the mind to union with
itself. The singing of the Sanctus raises the worshippers to union with the angels. And the reception of ‘the spotless
and life-giving mysteries’ fills them with God ‘and leaves no part of them empty of his presence’” (RUSSELL,
The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 295).



278

Pelos ensinamentos de Maximo, “a deificagdo entrou na tradigdo monastica bizantina
como a meta da vida espiritual”**. Na esteira da sistematiza¢io elaborada por ele, “a thedsis
resumia, em uma unica palavra, toda a fé cristd”?*. “Ainda que no tenha sido formalmente
definido por nenhum concilio, o termo teve papel significativo nos debates cristologicos do

99296

quinto, do sexto e do sétimo Concilios Ecuménicos”””®, colaborando para o esclarecimento a

respeito da definicdo calceddonica sobre a unidade da pessoa de Cristo, “sem comprometer seja

a divindade, seja a humanidade™’.

6.3 Teologia Medieval

Somente no século XIV, a deificacdo voltara a ser objeto de discussao teologica “quando
foi seriamente desafiada [...] pelos opositores do palamismo”?°%. Antes, porém, de apresentar o
pensamento de Gregoério de Palamas, o principal expoente da theodsis durante o periodo
medieval, destacaremos elementos aportados por Simedo, o Novo Teologo, além de fazer uma
breve incursao pelas abordagens de alguns autores latinos da época a respeito da deificagao.
Assim como Maximo, Simedo, o Novo Tedlogo (949-1022**°) foi uma figura
importante da tradi¢do monastica bizantina e a theosis “é mencionada com frequéncia em seus
textos™%. Neles, o autor “ndio apenas discute a deificagdo nos termos teolégicos tradicionais,
mas também nos apresenta relatos pessoais notdveis da experiéncia de participa¢do na luz
divina™%!,
A deificagdo ¢, para Simedo, “tal como para muitos de seus predecessores”, parte

essencial de sua soteriologia®®. Ele reafirma que o proposito da encarnacdo é a thedsis e que

essa se realiza por meio do batismo — “que nos faz deuses por graca e ado¢do” — e se nutre pela

294 «[,..] deification entered the Byzantine monastic tradition as the goal of the spiritual life”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 296.

295 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 61.

2% «Although the term was not formally defined by any council, it played a significant role in the Christological
debates of the Fifth, Sixth and Seventh Ecumenical Councils”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 61. Tais
concilios foram, respectivamente: II Concilio Ecuménico de Constantinopla (553), III Concilio Ecuménico de
Constantinopla (680) e II Concilio Ecuménico de Niceia (787).

27 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 61.

298 «[...] when it was challenged seriously [...] by the opponents of Palamism”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 296.

29 Nesta secdo, as datas de nascimento e/ou morte dos autores sdo tomadas de: RUSSELL, Theosis and Religion.
30 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 301.

301 <[] not only discuss deification in the traditional theological terms, but also present us with remarkable
personal accounts of the experience of participation in the divine light. In his emphasis on the vision of divine
light” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 301).

302 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 301.



279

303

eucaristia”. O aperfeicoamento moral ¢ também requerido no processo. Embora tenha seu

inicio nesta vida, a deificagio é propriamente escatologica®*.

Para o Novo Teoblogo, a iluminag¢do e a participacdo na luz divina sdo “a imagem
suprema da deificagio como resultado do progresso espiritual”>%. Assim, em um de seus
Discursos Catequéticos (XV,68-70), ele afirma: “Deus ¢ luz, e torna participantes de seu proprio

esplendor aquelas/es que ele abraca™%. Em outra ocasido, Simedo explicita que quem

internalizou a luz do Espirito Santo, “totalmente consumido pelo fogo, torna-se como luz>"’.

Essa meta pode ser alcangada ndo apenas pelos monges, mas por “todas/os as/os cristds/aos

9308

sérias/os””"°, que, “vivendo na divina luz de Cristo”, podem se tornar “Cristo (ou melhor, um

cristo) pela agdo do Espirito Santo™>%,
Simedo destaca ainda que “tornar-se luz” ndo ¢ um processo meramente espiritual: “O
corpo também participa na transformacdo™!°. Seguindo Méximo nesse aspecto, o Novo

Teodlogo vai, porém, além do que seu predecessor propds:

Ele [Simedo] diz que nos tornamos membros de Cristo, e Cristo se torna cada um dos
nossos membros — até mesmo nossas partes privadas serdo “adornadas com a beleza
de sua divindade e gléria” (Hino XV,141-157). A deificacdo ¢ o estado de
transformacao total de homens e mulheres, em cada detalhe de suas pessoas. Nenhum
aspecto da humanidade ficard sem ser impregnado com a gloria divina. Assim, ndo ¢
apenas a vida de beatitude apds a morte, mas até mesmo a plenitude da vida apods a
ressurrei¢do que pode ser antecipada aqui embaixo’!!.

Enquanto nas igrejas orientais a theosis permaneceu sendo elemento fundamental da
doutrina cristd, no ambiente medieval latino, nunca foi uma tematica de grande influéncia.

Ainda assim, alguns autores a tiveram em conta em sua reflexdo teoldgica, sendo a traducao

303 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 301.

304 «..] only those who have become ‘heavenly and divine’ through moral improvement in the course of their
earthly life will enter the Kingdom after death (Hymn 44. 405-24)” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in
the Greek Patristic Tradition, p. 302).

305 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 302.

306 “Dijeu est lumiére, et ceux qu'il embrasse, il les fait, participer [...] & son propre éclat”. SYMEON LE
NOUVEAU THEOLOGIEN. Cathechéses II. Paris: Les Editions du Cerf, 1964. p. 229.

307 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 55.

38 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 55.

309 «[,..] becoming Christ (or rather, a christ) through the operation of the Holy Spirit”. RUSSELL, Theosis and
Religion, p. 56, grifo do autor.

310 “The body too shares in the transformation”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 303.

311« ...] he says that we become Christ’s members, and Christ becomes each of our members — even our private
parts will be ‘adorned with the beauty of his divinity and glory’ (Hymn 15. 141-57). Deification is the state of the
total transformation of both men and women in every detail of their persons. No aspect of humanity will be left
unsuffused with divine glory. Thus it is not only the life of beatitude after death, but even the fullness of life after
the resurrection that can be anticipated here below”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 303.



280

312

para o latim de obras de Dionisio Areopagita’’~ o fator que mais colaborou na apropriagao

313

ocidental da deificagdo’'®, segundo explicita Russell*!*. Entdo, influenciados pela perspectiva

dionisiana da theosis, autores como Alberto Magno, Tomas de Aquino e Mestre Ekchart, entre

outros’!>, desenvolveram uma visdo da deificacdo especialmente relacionada com a “aquisi¢io

de conhecimento experiencial” e inserida no contexto de “uma teologia mistica intelectual*!¢.

Outra perspectiva, porém, também faz parte do cenario medieval latino e ¢, inclusive,
anterior a essa. Trata-se de uma “tradi¢cdo mistica afetiva”, que concebe “a realizacdo da
deificagdo ndo tanto por meio do conhecimento, mas do amor!”. Um de seus grandes

expoentes foi o cisterciense Bernardo de Claraval (1090-1153), baseando-se, sobretudo, em

318

Agostinho Encontramos sua perspectiva sobre a deificagdo principalmente em seu

comentario ao Cantico dos Canticos:

Bernardo interpreta os trés beijos concedidos aos pés, maos e boca do amado (isto é,
de Cristo) como indicadores dos trés estagios no caminho da unido com Deus — o
purgativo, o iluminativo e o unitivo [...]. A ascensdo culmina na visdo transformadora
da gléria divina, quando, “contemplando com confianga a gléria do Senhor, com o
rosto descoberto, sereis transformados nessa mesma imagem com fulgor cada vez
maior, pela obra do Espirito do Senhor” (Serm#o 35,6, com referéncia a 2Cor 3,18)°'°.

Essa transformagdo, afirmard o autor em outro Sermao (74,5), nao se refere
exclusivamente a vida futura, mas “pode ser experimentada fugazmente ainda nesta vida?’.
Para Bernardo de Claraval, o que une a humanidade a Deus ¢ o amor divino que, quando

experimentado, transforma a pessoa humana. Embora nos Sermdes o cisterciense ndo denomine

312 “The authority of Dionysius was unquestioned, resting as it did on the assumption that the author of Dionysian
corpus was the Athenian philosopher converted by St Paul” (RUSSELL, Theosis and Religion, p. 100).

313°A primeira dessas traducdes foi concluida por Jodo Escoto Erigena, em 862, mas s6 se tornou realmente
acessivel aos estudiosos da época ap6s a inser¢do, feita por Atandsio Bibliotecario, de “glossas interlineares”, em
875. Porém, “a tradugdo de Dionisio feita por Erigena [...] ndo teve muito impacto nos primeiros tempos da Idade
Meédia”. Somente no século XII, foi tomada por Hugo de Sao Vitor (f 1141), “que escreveu um comentario sobre
A Hierarquia Celestial”. Cerca de duas décadas depois, uma nova traducdo foi realizada por Jodo Sarraceno,
removendo “muitas das obscuridades da versdo de Erigena”. Finalmente, entre 1240 e 1246, outra tradugdo foi
feita por Robert Grosseteste, mas essa teve menos influéncia que as anteriores (RUSSELL, Theosis and Religion,
p. 64- 65).

314 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 64-65.

315 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 65.

316 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 65.

317 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 66.

318 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 66.

319 <[ ...] Bernard interprets the tree kisses bestowed on the beloved’s (i.e., Christ’s) feet, hand, and mouth as
indicating the tree stages on the way of union with God — the purgative, the illuminative and the unitive [...]. The
ascent culminates in the transformatory vision of the divine glory, when, ‘gazing confidently on the glory of the
Lord with unveiled face, you will be transformed into that same image with ever-increasing brightness, by the
work of the Lord’s Spirit’ (Sermon 35,6, with ref. to 2 Cor 3.18)”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 66.

320 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 66-67.



281

tal transformagdo com o termo “deificagdo”, ele o faz em De diligendo Deo, usando, como
Agostinho, apenas a forma verbal deificare®'.

Boaventura (c.1217-1274), mais de um século depois de Bernardo de Claraval, embora
“ndo utilize deificatio ou seus cognatos”, foi, no entanto, “o primeiro expoente notavel” da
combinacio entre a tradicdo mistica afetiva e a dionisiana, mais intelectual’’?>. Em sua obra
Itinerarium mentis in Deum, escrita em 1259, ele propde seis estagios da jornada espiritual para
Deus, passos ascendentes que partem da contemplagdo do mundo criado como evidéncia da
existéncia de um Criador e chegam até “a contempla¢do da prépria Trindade como o sumo
bem™?. Indo além desses passos, ha um estagio extatico, “quando ‘todas as atividades
intelectuais devem ser deixadas para tras e o apice de nossa afeigdo deve ser totalmente
transferido e transformado em Deus’ [...] (Itinerarium VI1,4)3*,

Praticamente na mesma época’?’, também sob influéncia dos escritos de Dionisio, o
dominicano Alberto Magno (c.1200-1280) centra sua reflexdo na deificacdo da mente.
Segundo ele, “¢ o intelecto operando a luz da fé — e ndo por meio do pensamento silogistico —
que nos leva ao conhecimento de Deus™*?®. Tal conhecimento se d4 na medida em que se deixa
para tras “tudo o que é sensivel e inteligivel”*?’. A luz divina, entdo, toma o lugar de tudo o que
é finito e, portanto, menos que Deus®?®. “Esta luz, o lumen gloriae, eleva a alma — em virtude
de sua criacdo a imagem divina — a unidio com Deus, mas nio a compreensio dele’*?’. Mesmo
sem compreender “a divina eminéncia”, os seres humanos podem, “de algum modo, alcanca-
la, ao deixar tudo para trés, [e, assim,] a mente ¢ deificada e iluminada (mens deificatur et
iluminatur) (Super Dion. myst. theol. 1, 457,26-30)"3,

Seguindo também a tradicdo mistica intelectual, Tomas de Aquino (c.1225-1274)

baseia-se em ensinamentos do Areopagita, mas ¢ igualmente instigado por outros autores

321 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 67. “The word deificare is only used twice by Bernard in all his voluminous
writings [...] Nevertheless, through Bernard the theme of deification enters into Cistercian ‘school’ more widely”
(RUSSELL, Theosis and Religion, p. 67, nota 5).

322 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 68.

323 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 68.

324 «[...] when ‘all intellectual activities must be left behind and the height of our affection must be totally
transferred and transformed into God’ [...] ({tinerarium VIL.4)”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 68.

325 Entre 1248 e 1254, Alberto Magno escreveu comentéarios sobre todo as obras de Dionisio Areopagita
(RUSSELL, Theosis and Religion, p. 69.

326 «[..]1it is the intellect operating in the light of faith — not through syllogistic thought — that leads us to the
knowledge of God”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 70.

327 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 71.

328 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 71.

329 “This light, the lumen gloriae, elevates the soul, in virtue of its having been created in the divine image, to
union with God but no to comprehension of him”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 71.

330 ..] somehow attain it by leaving all behind, the mind is deified and illuminated (mens deificatur et iluminatur)
(Super Dion. myst. theol. 1,457,26-30)”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 70.



282

gregos e latinos. “Como Dionisio, Tomas equilibra negagdes com afirmag¢des no curso da
ascensdo contemplativa da mente até Deus”*!. Por outro lado, enquanto para o Areopagita “a
unido com Deus se da além da mente”, o Aquinate compreende tal unido como uma

“experiéncia inteligivel 2.

O fim de todas as coisas, diz Tomas, é tornar-se semelhante a Deus, tendo em vista
que todas as coisas sdo atraidas para Deus como seu fim tltimo, para participar de sua
bondade (ScG III, cap. 19). O fim dos seres intelectuais, em particular, ¢ tornar-se
semelhante a Deus da maneira que lhes € apropriada, o que significa conhecer a Deus,
ou apreendé-lo mentalmente (ScG III, cap. 25)33.

Porém, embora a “ascensdo noética” aperfeicoe o intelecto®*

, ha perspectiva do
Aquinate, “a deificagdo acontece por meio da unido com Deus pela fé, conforme revelado pelas
Escrituras™*°, Por isso, o autor da preferéncia as expressdes biblicas para se referir a deificacio,
aludindo ao S182,6 e a 2Pd 1,4 (sem, no entanto, se estender em sua interpretagio)>>¢.
Posteriormente, Mestre Ekchart (c.1260-c.1328), outro dominicano, deu continuidade

337

as reflexdes sobre a deificacdo””’. Diferentemente, no entanto, de Alberto Magno e Tomas de

Aquino, Eckart enfrentou “sérias dificuldades [...] com as autoridades eclesiasticas sobre o
conteudo doutrinal de seus escritos, especialmente seus sermdes™ . Apos sua morte, na
Constituicdo In agro dominico, de 1329, alguns de seus ensinamentos foram declarados
heréticos e outros “malsoantes, temerarios e suspeitos de heresia” (DH 970). No que se refere

a deificagdo, quatro de suas proposi¢des foram anatematizadas:

(10) No6s somos totalmente transformados em Deus e nos mudamos nele; de modo
semelhante, como no sacramento o pdo ¢ mudado no corpo de Cristo, assim eu sou
mudado nele, porque ele mesmo me faz ser um consigo, ndo semelhante. Pelo Deus
vivo, ¢ verdade que ali ndo ha nenhuma distingao.

(11) Tudo quanto deu ao seu unigénito Filho na natureza humana, tudo isso Deus o
deu a mim. Nisto ndo excluo nada, nem a unido nem a santidade, mas tudo ele deu a
mim como a ele.

31« jke Dionysius, Thomas balances negations with affirmations in the course of the mind’s contemplative ascent
to God”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 73.

332 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 73.

333 “The end of all things, says Thomas, is to become like God, in view of the fact that all things are drawn to God
as their final end in order to share in his goodness (Summa contra Gent. 111, ch. 19). The end of intellectual beings,
in particular, is to become like God in the manner appropriate to them, which means by knowing God, or
apprehending him mentally (Summa contra Gent. 111, ch. 25)”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 73.

334 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 74.

335, ..] deification takes place through union with God by faith as revealed by the Scriptures”. RUSSELL, Theosis
and Religion, p. 74.

336 “Ora, entre as criaturas, as mais excelentes sdo chamadas deuses por participagdo” (ST 1, q. 4, a. 3, obj. 1).

337 Mestre Eckart nunca usou o termo deificatio ou seu equivalente vernaculo, embora tenha abordado a temética
explicitamente (RUSSELL, Theosis and Religion, p. 77).

38 «[...] serious difficulties [...] with the ecclesiastical authorities over the doctrinal content of his works,
particularly his sermons”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 76.



283

(12) Tudo quanto a sagrada Escritura diz de Cristo, tudo isso se demonstra verdadeiro
também em cada homem bom e divino.

(13) Tudo quanto é proprio da natureza divina, tudo isso é proprio do homem justo e
divino; por isso, este homem opera tudo o que Deus opera [...]. (DH 960-963).

Eckart, em seu julgamento, se retratou da analogia entre o pao eucaristico e a/o crista/ao
divinizada/o, “mas reiterou sua convic¢ao de que a meta da vida crista era a total assimilagdo
em Deus™.

No periodo final do Medievo, nota-se, de modo geral, a suspeita eclesiastica,
especialmente por parte dos “autointitulados cacadores de heresia”, em relagdo a “uma
interpretacdo maximalista de como a pessoa humana se torna unida a Deus™*’. Tal suspeita
recai principalmente sobre o que era expresso “em sermdes populares ou trabalhos didaticos,
mais do que em tratados eruditos™*!.

Por isso, “a deificac¢do, no Ocidente Latino, mais do que no Oriente Grego, precisou ser
cuidadosamente matizada para ndo incorrer em censura oficial”**?. Apesar disso, os estudos da
obra de Dionisio Areopagita, “tiveram consequéncias de longo alcance, uma delas foi a
popularizagdo em certos circulos religiosos da nogdo de deificagdo como meta da vida
espiritual”*#. E nisso a tradi¢do latina parece encontrar-se com a ortodoxa, ainda que sendo
muito mais timida em suas elaborac¢des doutrinais.

No contexto da Igreja Ortodoxa, como mencionamos, a doutrina sobre a thedsis estava
bem estabelecida e era de grande importancia, sendo transmitida sem grandes modificagdes
desde a época de Maximo, o Confessor. No século XIV, no bojo do que ficou conhecido como
“controvérsia hesicasta”, a deificacdo volta ao centro dos debates, no palco das discussdes entre
Gregério Palamas (1296/1297-1357) e seus opositores®*.

Aos 20 anos, Palamas se tornou um monge, sendo reconhecido por sua grande
capacidade de persuasio e carisma*?®. Por volta de 1330, um estudioso, conhecido como

Barlado da Calabria, ao entrar em disputa com uma delegagao latina a respeito da doutrina do

Filioque, argumentou “que nao € possivel nenhum conhecimento certo sobre as relagdes

39 «[..] reiterated his conviction that the goal of the Christian life was total assimilation to God”.
RUSSELL, Theosis and Religion, p. 77.

34041 ..] a maximalist interpretation of how the human person becomes united with God”. RUSSELL, Theosis and
Religion, p. 99.

341« ]1in popular sermons or didactic works, rather than in learned treatises”. RUSSELL, Theosis and Religion,
p- 99.

342 “Deification in the Latin West, more so than in the Greek East, needed to be carefully nuanced in order not to
incur official censure”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 99.

343 «...] had far-reaching consequences, one of which was the popularization in certain religious circles of the
notion of deification as the goal of spiritual life”. RUSSELL, Theosis and Religion, p. 65.

344 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 296.

345 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 304.



284

346 Essa argumentagio alarmou Palamas, porque dela poderia

interiores da Trindade
depreender-se “que a doutrina trinitdria dos Gregos tinha bases tdo inseguras quanto a dos
Latinos™**’. Os dois entraram, entdo, em um debate a respeito dessa questio, que levou também
a discussao sobre a compreensao do que significa a thedsis.

Segundo Palamas, diferentemente do que pensava Barlado, era possivel afirmar o acesso
(e o conhecimento) humano a (de) Deus, por meio da experiéncia, sem comprometer a

transcendéncia divina**®. Para tanto, Palamas explicitou a distingdo entre esséncia (ovcia) e

energia (évépyelan):

Esta[...] distingdo [...] indica dois modos de divindade, a esséncia sendo “o que Deus
¢€” e a energia, “o que Deus faz”. [...] “O que Deus ¢” esta além do conhecimento ou
entendimento humano. “O que Deus faz”, que experimentamos como seu poder,
vontade, providéncia, graga ¢ assim por diante, ¢ acessivel a nés e ainda assim ndo é
menos que Deus**’.

Por suas energias, explica Palamas, Deus estabelece “um relacionamento intimo com a
ordem contingente, de tal modo que as/os dignas/os [possam] participar em Deus, por meio da
obtencdo de uma visdo da luz divina™*>°. Em resposta a esse ensinamento, Barlado escreveu um
tratado em que acusava os hesicastas do mesmo erro dos messalianos, heréticos do século IV¥!,
Em 1341, Palamas escreveu, entdo, o terceiro volume de sua obra Triades ¢ lhe subtitulou

“Sobre a Thedsis”*2. Nesse livro, o autor aprofunda a discussio da teoria da deificacio,

346 <[] that no certain knowledge of the interior relations of the Trinity was possible”. RUSSELL, Theosis and
Religion, p. 57.

347 «[,..] that the Trinitarian doctrine of the Greeks was no more securely based than that of the Latins”.
RUSSELL, Theosis and Religion, p. 57.

348 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 58.

349 “This [...] distinction [...] indicates two modes of divinity, essence being ‘what God is’ and energy ‘what God
does’. [...] “What God is’ is beyond human knowledge or understanding. “What God does’, which we experience
as his power, will, providence, grace, and so on, is accessible to us and yet is not less than God”.
RUSSELL, Theosis and Religion, p. 58.

330 «[_..] an intimate relationship with the contingent order, so that the worthy could participate in him through
attaining a vision of the divine light”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p.
304.

331 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 304.

352 “In the previous Triads Gregory had already laid emphasis on deification as an experiential reality. [...] The
contemplation of the divine light by the monks is the contemplation of God’s glory (7riad 1. 3. 5). This glory is
not the essence of God but it is nevertheless divine. For it transforms the body as well as the soul, communicating
its own splendour to it. [...] God transcends the senses yet the knowledge of God is experiential. The monks know
this. They see the hypostatic light spiritually — in reality not in a symbolic fashion” (RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 305).



285

recorrendo as suas bases escrituristica e patristicas®®, bem como detalhando sua propria
compreensio da thedsis>>*.

Segundo Barlado, “a luz divina que o monge vé ndo ¢ divina”, mas ¢ um simbolo de
Deus e ¢, portanto, criada. Palamas rebate essa afirmagdo, explicando que “a luz deificante ¢

essencial, mas ndo ¢, em si mesma, a esséncia de Deus” (Triades 3,1,23)*%

e “a graga que €
experimentada por aquelas/es que veem essa luz nao € uma coisa, mas uma relagcdao (Triades
3,1,29)73%,

Ao apresentar seu entendimento da “luz divina”, Palamas toma a Transfiguracdo de

Cristo como chave hermenéutica®’

. A luz vista no Tabor ndo era um espectro, mas também
“ndo era uma realidade independente™ 8. Assim o explicita Palamas: “Ele [Cristo] é uma luz
deificante. [...] Cristo possui essa luz como algo imutavel, ou melhor, diriamos, ele sempre a
teve, sempre a tem e sempre a terd. [...] Essa luz[...] [n@o] era um simbolo simples, inexistente,
ndo hipostatico” (Triades 3,1,16)*>.

Para Palamas, “a deifica¢do é mais do que a conquista da exceléncia moral. E um dom
sobrenatural”®, uma vez que “o dom deificante do Espirito é uma luz mistica que transforma
em luz divina quem o recebe. Nao apenas as/os preenche com luz eterna, mas também lhes
concede conhecimento e vida divinos™¢!. A thedsis se refere, portanto, “a transformacio de

nossa natureza pela a¢io divina™%2,

353 “Palamas does not ignore the well-established patristic teaching on the doctrinal context of deification. The
divine transformation of human nature [...] was effected in principle by the Incarnation. [...] But it also needs to
be appropriated and realized by the individual through baptism [...]. Our transformation also has an eschatological
dimension [...]. Yet although the vision of the divine light is crowned by its eschatological fulfilment, it can only
be the fruit of spiritual progress made in this life” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 305-3006).

3% RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 305.

335 «[,..] the deifying light is also essential but it is not itself the essence of God”. GREGORY PALAMAS. The
Triads: In Defense of Those Who Practice Sacred Quictude. Hebron: Newfound Publishing, 2021. p. 287.

3% “The grace which is experienced by those who see this light is not a thing but a relationship (Triad 3. 1. 29)”.
RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 305.

35T RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 306. “Palamas [...] had no doubt
that the experience of the Transfiguration was the result of a change in the beholders, not in Christ, being a
temporary enhancement of their natural faculties by the grace that enabled them to see Christ as he really was”
(RUSSELL, Theosis and Religion, p. 60).

38 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 306.

339 “He [Christ] is a deifying light. [...] Christ possesses this light as something unchangeable, or rather we should
say, he always had it, he always does have it, and he will always have it. [...] This light [...] was [not] a simple, a
non-hypostatic — non-existent symbol”. GREGORY PALAMAS. The Triads, p. 282.

360 «[...] deification is more than the achievement of moral excellence. It is a supernatural gift”. RUSSELL, The
Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 306.

361« ] the deifying gift of the Spirit is a mystical light that transforms into divine light those who receive this
gift. It not only fills them with eternal light, but also grants them a divine knowledge and life”. GREGORY
PALAMAS. The Triads, p. 298.

362« . .] to the transformation of our nature by divine action”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek
Patristic Tradition, p. 305.



286

Palamas ndo deixa, no entanto, de esclarecer que “os/as santos/as sdo deuses
simplesmente “por participagio’*®. Esse esclarecimento é feito em sua obra Cento e cinquenta
capitulos, escrita em 1349 ou 1350, quando seu principal opositor ja ndo era Barlado, mas

Gregorio Acindino®**:

Aqueles/as que agradaram a Deus e alcangaram aquilo para o qual vieram a existir, a
saber, a divinizagdo — pois dizem que foi para esse propdsito que Deus nos criou, a
fim de nos tornar participes de sua propria divindade — esses/as, entdo, estdo em Deus,
visto que sdo divinizados/as por ele, e ele esta neles/as, visto que € ele quem os/as
diviniza. Portanto, esses/as também participam da energia divina, embora de outra
forma, mas ndo da substancia de Deus>®>.

Apesar de novos esclarecimentos e aprofundamentos, o ensinamento de Palamas e dos
chamados palamitas continuou sendo combatido por Acindino e seus seguidores. No entanto,

“nos concilios de Constantinopla realizados em 1347 e 1351, a Igreja condenou Acindino e

99366

aceitou os ensinamentos de Gregorio Palamas como doutrina ortodoxa™®®, reafirmando “a

natureza incriada da theosis, em virtude de ser uma operacao (energia) e dom do Espirito

Santo’3¢7

6.4 Teologia Moderna

99368

Pouco mais de um século depois da “vitéria final do Palamismo™®°, no entanto, a

deifica¢do foi passando a um segundo plano, em consequéncia da queda de Constantinopla

diante do Império Otomano, em 1453°%, e da “ascensio da escolastica e da influéncia latina™*7°,

363 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 308.

364 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 308.

365 “Those who have pleased God and attained that for which they came into being, namely, divinization — for they
say that it was for this purpose that God made us, in order to make us partakers of his own divinity — these then
are in God since they are divinized by him and he is in them since it is he who divinizes them. Therefore, these
too participate in the divine energy, though in another way, but not in the substance of God”. PALAMAS, Gregory.
The One Hundred and Fifty Chapters: A Critical Edition, Translation and Study. Toronto: Pontifical Institute of
Medieval Studies, 1988. p. 201.

366 «At Constantinopolitan councils held in 1347 and 1351 the Church condemned Akindynos and accepted the
teaching of Gregory Palamas as Orthodox doctrine”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic
Tradition, p. 308.

367 «[...] the uncreated nature of theosis, in virtue of its being an operation (energy) and gift of the Holy Spirit”.
RUSSELL, Theosis and Religion, p. 61. As decisdes conciliares, no entanto, ndo colocaram fim as disputas. Outras
duas tentativas de questionar os hesicastas — e com eles — o pensamento palamita, lideradas respectivamente por
Nicéforo Gregoras e Procoro Cidonio, aconteceram nas décadas seguintes. Porém, em 1368, Procoro foi
condenado pelo Sinodo Local de Constantinopla. Na mesma ocasido, Gregério Palamas foi canonizado, o que
“consagrou a doutrina hesicasta da deificagdo como a mais nobre expressdo, na Igreja Ortodoxa, do contetido e
proposito da vida espiritual” (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 309).
3688 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 296.

39 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 62.

370 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 296.



287

No século XVI, os ortodoxos estavam totalmente ocupados, protegendo-se, por um
lado, contra deser¢des para o islamismo e, por outro, contra perdas para o catolicismo
latino, devido as atividades proselitistas dos missionarios jesuitas e dominicanos. No
século XVII, escolas gregas comecaram a ser fundadas, o que elevou o nivel
educacional da populacdo cristd. Os pregadores, no entanto, ainda se concentravam
no tao necessario ensino moral bésico. O tipo de formagdo espiritual que permitia o
estudo de obras que explicavam o papel da theosis na vida cristd estava disponivel
apenas para monges, nos grandes centros monasticos de Patmos e do Monte Atos®’!.

Apenas no século XVIII a aten¢do a doutrina da deificagdo ganhard novo félego com
um movimento de reforma mondstica conhecido como Kollyvades®’*. Essa iniciativa pretendia
“espalhar esse ensinamento espiritual [sobre a thedsis] para além dos muros do mosteiro™”* e
propunha “um voltar-se para dentro, uma interiorizagdo da fé ortodoxa (com contornos bastante
modernos)>’*. O pensamento e o espirito do Kollyvades foram, em grande parte, alimentados

pela edicdo em lingua vernacula da obra de Simedo, o Novo Teo6logo (1790)7

e pela publicagao
da Philokalia (1782)*"® por Nicodemos da Santa Montanha, com o apoio de Macério de Corinto.
Importa ressaltar que esse movimento “teve, no entanto, pouca influéncia nos gregos
contemporaneos™”’.

Como explicita Russell, foram, de fato, os russos que, “no contexto da intensa
efervescéncia religiosa da tltima década do século XIX™3"8, se apropriaram do ensinamento
bizantino sobre a deificacdo’”. Esse periodo, conhecido como “Renascen¢a Religiosa Russa”,
caracterizou-se, entre outros elementos, pela busca da “desmonastizagdo da Ortodoxia”, por

meio de uma formulacao religiosa que atendesse as necessidades da “intelectualidade russa” e

371 “In sixteenth century, the Orthodox were fully occupied guarding on the one hand, against defections to Islam
and on the other against losses to Latin Catholicism through the proselytising activities of Jesuit and Dominican
missionaries. In the seventeenth century, Greek schools began to be founded which started to raise the educational
level of the Christian population. Preachers however still concentrated on much-needed basic moral teaching. The
kind of spiritual formation that permitted the study of works explaining the role of theosis in the Christian life was
only available to monks at the great monastic centres of Patmos and Mount Athos”. RUSSELL, Theosis and
Religion, p. 62.

372 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 62.

373 RUSSELL, Theosis and Religion, p. 62.

374 ¢[...] a turning inwards, an interiorization of the Orthodox faith (along quite modernist lines)”.
RUSSELL, Theosis and Religion, p. 63.

375 Russel destaca que a importincia desse movimento para a historia da doutrina da deificagdo s6 veio a ser
reconhecida nos “circulos académicos” na segunda metade do século XX (RUSSELL, The Doctrine of Deification
in the Greek Patristic Tradition, p. 296).

376 “The Philokalia of the Neptic Fathers, compiled by St Nikodemos of the Holy Mountain under the direction of
St Makarios of Corinth and published in Venice in 1782, is a collection of Greek patristic writings from the fourth
to fifteenth century that was designed to deepen the spiritual life of both monastics and laypeople in an era of
social and intellectual ferment among the Greeks of the Ottoman Empire” (RUSSELL, Theosis and Religion, p.
127-128).

37T RUSSELL, Theosis and Religion, p. 62.

378 «[...] within the context of the intense religious ferment of the last decade of the nineteenth century”.
RUSSELL, Theosis and Religions, p. 63.

379 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 63.



288

99 ¢

promovesse, no ambito de “uma espiritualidade nio ascética”, “a unidio de espirito e carne’>*,
O que se pretendia — nas palavras de Nikolai Berdyaev — era “a vitoria sobre a morte — a
superacao do horror de ndo ser — que somente pode ser atingido pela unido da pessoa toda com
Deus” !,

Em um primeiro momento desse renascimento religioso, a tematica da deificagdo nao
foi explicitamente considerada nos meios académicos. Essa situagdo, porém, mudaria nos
primeiros anos do século XX, quando o professor de patristica Ivan Vasilevich Popov (1867-
1938%2) publicou uma trilogia de artigos®®, “totalizando mais de 200 paginas, [que]
revolucionaram a abordagem russa sobre a deificagio”*%.

Movido particularmente pela critica de Adolf von Harnack — que considerava
“deploravel” a compreensdo patristica da theosis, classificada por ele como um “processo
hiperfisico” —, Popov busca, inicialmente, demonstrar que a visao de Atandsio sobre a
deificacdo constitui um elemento essencial da teologia daquele bispo de Alexandria®®®. Além
disso, ao analisar A vida de Santo Antdo, escrita por Atanasio, Popov é capaz de conectar “o
aspecto ‘fisico’ da deificagdo (a transformagao da natureza humana por Cristo) com o aspecto
‘moral’ (a apropriacdo dessa natureza transformada pelo/a crente por meio da fé e da pratica

99386

ascética)””*®, mostrando, assim, que “os dois aspectos ndo eram, como pensava Harnack,

opostos, mas sim intimamente ligados™>%’.

Posteriormente, o autor distingue entre a forma “realista” e a “idealista” da deificagao.
A primeira “foca na transformagdo da natureza humana” e se baseia em nogdes estoicas, tais
como mixis (misturar) e krasis (fusionar), para “explicar como duas substancias podem se tornar
unidas por uma interpenetracdo mecanica, sem qualquer alteragdo nas propriedades essenciais

de qualquer uma delas™®. Por sua vez, a forma idealista da deificagdo assume conceitos

platonicos sobre Deus, adaptando-os ao contexto cristdo. Pressupondo que “toda bondade,

380 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 126.

31 BERDYAEV apud RUSSELL, Theosis and Religions, p. 126-127.

382 Nesta secdo, as datas de nascimento e/ou morte dos autores sdo tomadas de: RUSSELL, Theosis and Religion.
383 “The Religious Ideal of St Athanasius of Alexandria” (1903-1904), “The Mystical Justification of Asceticism
in the Works of St Macarius of Egypt” (1904-1905), “The Ideia of Deification in the Ancient Eastern Church”
(1909). (RUSSELL, Theosis and Religions, p. 139).

384 «...] totalling more than 200 pages, revolutionised the Russian approach to deification”. RUSSELL, Theosis
and Religions, p. 139.

385 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 140.

386 «[ ] the ‘physical’ aspect of deification (the transformation of human nature by Christ) with the ‘moral’ aspect
(the appropriation of this transformed nature by the believer through faith and ascetical practice)”. RUSSELL,
Theosis and Religions, p. 140

387 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 140

388 <[] explain how two substances can become united by a mechanical interpenetration without any change in
the essential properties of either”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 141.



289

beleza e vida se originam na vontade de Deus e almejam em liberdade retornar a ele’*’

, atribui-
se 4 alma — ou a mente — a tarefa de “elevar e transformar a matéria”**°. Porém, “essa
transformagao nao ¢ fisica, como na forma realista de deifica¢ao, mas espiritual, sendo expressa
como a obtenc¢do de semelhanca moral com Deus™°!. Popov enfatiza ainda que o caminho de
unido com Deus ndo ¢ simplesmente intelectual, mas “é acompanhado por um estado de intenso
sentimento’"?, descrito pelo autor como “um processo [...] que concentra todo o ser no amor
em Deus™.

Influenciados em diferentes medidas pela trilogia de artigos de Popov, ainda no periodo
final do Império Russo, Pavel Florensky (1882-1937), Nikolai Berdyaev (1874-1948) e
Sergei Bulgakov (1871-1944) colaboraram para dar novamente a thedsis um lugar de destaque
na reflexdo teoldgica ortodoxa. Embora tenham trajetorias diversas tanto na vivéncia da fé crista

quanto em sua reflexdo académica, Russell explicita uma série de elementos comuns aos trés

autores:

Eles acreditavam que a deificacdo transpde o abismo entre Deus e o [ser humano];
estavam convencidos de que ndo era a analise 16gica, mas a experiéncia direta que nos
levam ao verdadeiro conhecimento; eram reservados (para dizer o minimo) em relagao
a Ortodoxia, que era o estado oficial [...]; valorizavam o mesmo corpo de autores,
principalmente Soloviev, Boehme e os mestres espirituais da Dobrotoliubie; e o Padre
da Igreja favorito de todos os trés era Santo Isaac, o Sirio, o padre que transmite de
forma mais poderosa — em termos ndo filos6ficos — a unido do transcendente com o
imanente. [...] Para todos eles, a thedsis expressa todo o proposito da fé religiosa. E,
embora ndo seja encontrada exclusivamente na Ortodoxia [...], a theosis foi descoberta
por eles [...] como sendo mais plenamente expressa na tradi¢io ortodoxa’**.

O avangar do século XX trouxe mudangas conjunturais que influenciaram no
desenvolvimento dos estudos sobre a deifica¢dao. “Na década de 1920, especialmente apds a

expulsao de intelectuais nao marxistas por Lenin do que viria a se tornar a Unido Soviética,

389 “All goodness, beauty and life originate in the will of God and seek in freedom to return to him”. RUSSELL,
Theosis and Religions, p. 141.

390 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 141.

31 “This transformation is not physical, as in the realistic form of deification, but spiritual, being expressed as the
attainment of moral likeness to God”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 142.

392¢[...] it is accompanied by a state of intense feeling”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 142.

393 «[...] a process that focuses one’s whole being in love on God”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 142.

3% “They believed that deification bridges the gulf between God and man; they were convinced that it was not
logical analysis but direct experience that brings us to true knowledge; they were reserved (to say the least) towards
the Orthodoxy that was the official state [...]; they valued the same body of authors, chiefly Soloviev, Boehme,
and the spiritual teachers of the Dobrotoliubie; and the favourite Church Father of all three was St Isaac the Syrian,
the father who conveys most powerfully — in non-philosophical terms — the union of the transcendent with the
immanent. [...] for all of them theosis expresses the entire purpose of religious faith. And although theosis is not
found exclusively in Orthodoxy [...], theosis was discovered by them [...] to be most fully expressed in the
Orthodox tradition”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 152.



290

Paris rapidamente se tornou o centro intelectual da emigragio russa™®. Foi, entdo, a partir
desse ambiente parisiense marcado pela presenca russa, que a doutrina da deificacdo foi
apresentada a tedlogos/as do Ocidente’®®, sendo a estudiosa de literatura medieval — e
posteriormente tedloga — Myrrha Lot-Borodine (1882-1954) a principal promotora desse
movimento®”’.

Ja previamente interessada em pesquisar os fundamentos da fé crista, Lot-Borodine
tomou conhecimento da tematica relativa a thedsis em um dos encontros regulares realizados

398 “A sua

entre as/os exiladas/os russas/os. Decidiu entdo realizar um estudo a respeito
investigacdo resultou num ensaio, ‘La doutrina de la ‘déification’ dans 1I’Eglise grecque
jusqu’au Xle siecle’, que foi publicado pela primeira vez em trés partes na Revue de [ histoire
des Religions [...] em 1932-1933"3%_ Este foi “o primeiro estudo de extensio monografica”
sobre a theosis escrito em um idioma ocidental, tendo tido grande repercussdo e legando a
autora “uma reputacdo internacional como tedloga’™*%.

A intencdo inicial de Lot-Borodine era mostrar como “a versdao ortodoxa diferia da
catolica e da protestante” no que se refere a perspectiva soterioldgica®!, a qual a thedsis esta
fundamentalmente atrelada. A rica documentacgdo de fontes orientais contribuiu bastante para a
notavel aprovacdo da autora entre suas/seus leitoras/es francofonas/os: “além dos Padres
Gregos, ela também se refere a Santo Agostinho, Sdo Bernardo, Sdo Boaventura, os misticos
da Renania, Hugo de Balma e Nicolau de Cusa’™*®,

Um dos pontos fortes dos escritos da autora ¢ “o modo iluminador” como ela “traca a
linhagem dionisiaca (apofatica) de pensamento sobre a deificagdo tanto no Oriente quanto no
Ocidente™®. Além disso, Lot-Borodine estabelece algumas comparagdes significativas entre

as perspectivas ortodoxa e latina. Ao abordar, por exemplo, como a doutrina da thedsis explicita

395 “In the 1920s, especially after Lenin’s expulsion of non-Marxist intellectuals from what was to become the
Soviet Union, Paris rapidly became the intellectual centre of the Russian emigration”. RUSSELL, Theosis and
Religions, p. 153.

3% “The influence of the Russian was remarkable, not only on Anglicans and Roman Catholics, but latterly also
on the Greeks themselves” (RUSSELL, Theosis and Religions, p. 313).

37 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 153. Myrrha Lot-Borodine chegou a Paris, de fato, antes dos/as
exilados/as. Tendo se dirigido a capital francesa, em 1907, para estudar literatura medieval francesa, na Sorbonne
(RUSSELL, Theosis and Religions, p. 153).

398 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 154.

39 “Her research resulted in an essay, ‘La doctrine de la “deification” dans 1’Eglise grecque jusqu’au Xle siécle’,
which was first published in three instalments in the Revue de [’histoire des religions [...] in 1932-1933”.
RUSSELL, Theosis and Religions, p. 155.

400 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 155.

401 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 156.

402 «Besides the Greek Fathers she also refers to St Augustine, St Bernard, St Bonaventure the Rhineland mystics,
Hugh of Balma and Nicholas of Cusa”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 156.

403 «[...] traces the Dionysian (apophatic) lineage of thinking on deification in both the East and the West”.
RUSSELL, Theosis and Religions, p. 157.



2901

que “a alma humana deiforme foi [...] criada para atingir sua realizagdo por meio da

conformagio ao Cristo glorificado”*%*

, a autora “chama a aten¢do para o contraste entre a
reproducao litargica da vida de Cristo na Ortodoxia, por um lado, e a ternura e o sentimento de
devocio ao Sagrado Coragdo, por outro” . Em outra circunstancia, ela situa “a nous (mente)
deiforme dos Gregos” em oposi¢do a “mera ratio (faculdade de raciocinio) dos Latinos™*%.
Finalmente, “o papel do Espirito Santo, fundamental para a grega ascensao [da alma], ¢
contrastado com o Cristomonismo da versdo ocidental*"’.

Assim como Myrrha Lot-Borodine, Vladmir Lossky (1903-1958) facilitou o
conhecimento da doutrina da theosis entre autores/as do Ocidente. Escrevendo em francés, ele
buscou “delinear as diferencas entre o Cristianismo Ortodoxo e o Ocidental de um modo
construtivo”, objetivando “ajudar franceses/as catolicos/as a enriquecer sua propria
tradico™®. A exposicdo de Lossky sobre a deificagio — como aponta Russell — pode ser
caracterizada como “patristica”, uma vez que recupera os elementos principais da doutrina
elaborada naquele periodo historico*®.

Por sua vez, Sergius Bulgakov, em um segundo momento de sua reflexdo sobre a
theosis, desta vez ja em terras francesas, propde uma abordagem “sofianica” da deificagio*!’.
Suspeitando do que ele denomina um “obstinado monismo” de Cirilo de Alexandria, Bulgakov
retoma a compreensdo de Nestorio de biunidade, referindo-se ndo a natureza, mas a centros
pessoais, o que o leva “a sua propria solucao ‘sofiologica’ do problema de como a divindade e

99411

a humanidade estdo intimamente unidas em Cristo”™"". A partir dai, o autor explicita que “a

humanidade foi criada a imagem divina precisamente para ser um receptaculo da hominizagao
de Deus. A humanidade ¢ a Sofia criatural com a qual a Sofia Divina ¢ capaz de se unir, porque

ambas sdo lados diferentes da mesma realidade”*!?.

404 “The deiform human soul was [...] created in order to attain its fulfilment through being conformed to the
glorified Christ”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 158.

405 «[ ] draws attention to the contrast between the liturgical reproduction of the life of Christ in Orthodoxy, on
the one hand, and the tenderness and sentiment devotion to the Sacred Heart, on the other”. RUSSELL, Theosis
and Religions, p. 158.

406 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 159.

407 “The role of the Holy Spirit, fundamental to the Greek ascent [of the soul], is contrasted with the Christomonism
of the Western version”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 159.

408 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 163.

409 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 163-168.

410 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 160-163.

411 «“This leads him to his own ‘sophiological’ solution to the problem of how divinity and humanity are inwardly
united in Christ”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 161.

412 «[...] humanity was created in the divine image precisely in order to be a receptacle of the inhomination of
God. Humanity is the creaturely Sophia with which the Divine Sophia is able to unite herself because both are
different sides of the same reality”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 161-162.



292

Finalmente, outro autor russo que colabora para a retomada da doutrina da deificagdo,
em meados do século XX, ¢ Sergei Sakharov, posteriormente conhecido como Arquimandrita
Sophrony (1896-1993). Sua abordagem da thedsis segue o modelo mondéstico, com
significativos acentos experienciais*'>. Entre outros elementos, a conexio, estabelecida pelo
autor, da “kenosis (‘esvaziamento de si’) com a theosis (‘preencher-se de Deus’) ¢ de grande

interesse”*!4:

A theosis € [...] o meio pelo qual, ao atingirmos a humildade semelhante a humildade
divina — “semelhante a Deus” porque reflete os atos kenoticos de Deus de criagdo,
encarnacao e aceitagdo da morte —, nds paradoxalmente alcangamos, por meio de sua
disposicao de compartilhar a si mesmo com o/a “outro/a”, uma comunhdo de ser com
aquele que esta além do ser!®.

Assim, na medida em que os escritos de Myrrha Lot-Borodine e dos demais autores
russos foram ganhando repercussdo internacional, a theosis “recuperou sua posi¢cdo central no

pensamento ortodoxo e também atraiu o interesse de tedlogos/as ocidentais™*!®.

6.5 Teologia Contemporanea

Na segunda metade do século XX e inicio do século XXI, proliferaram estudos e
reflexdes teologicas sobre a deificagdo e sua importancia nas diversas confissoes de fé crista. A
esse respeito, em um artigo intitulado Deification in Contemporary Theology, publicado em

2007, o tedlogo batista Roger Olson escreveu:

Quando me pedem para identificar quem esta falando sobre deificagdo nos circulos
teoldgicos ocidentais, minha resposta inicial é: “Quem nao esta?”. Parece que quase
todos/as os/as tedlogos/as protestantes e catdlicos/as que escreveram de forma criativa
e construtiva nas ultimas duas ou trés décadas acharam necessario abordar o assunto,
¢ muitos/as estdo tentando incorporé-lo as suas visdes teologicas emergentes*!’.

413 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 168-172.

414 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 170.

415 “Theosis is [...] the means by which through attaining God-like humility — ‘God-like’ because it mirrors God’s
kenotic acts of creation, incarnation and acceptance of death — we paradoxically attain a community of being with
him who is beyond being through his willingess to share himself with the ‘other’”. RUSSELL, Theosis and
Religions, p. 174.

416 «[ ] has regained its central position in Orthodox thought and has also attracted the interest of Western
theologians”. RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 296.

417 “When asked to identify who is talking about deification in Western theological circles, my initial response is
‘Who isn’t?’. It seems that almost every Protestant and Catholic theologian writing creatively and constructively
in the last two or three decades has found it necessary to address the subject, and many are trying to incorporate it
into their emerging theological visions”. OLSON, Roger Eugene. Deification in Contemporary Theology.
Theology Today, v. 64, p. 186-200, 2007. p. 188.



293

Segundo Russell, o reengajamento com a thedsis, nas principais igrejas cristds, “foi o
resultado da recuperacdo de um aspecto importante, mas negligenciado, do ensino biblico e
patristico”*'®. Esse movimento de retomada da deificagio nio significou, no entanto, que
“catdlicos/as e protestantes [estivessem apenas] se apropriando de uma tradi¢cdo teoldgica nativa
da Igreja Ortodoxa — ainda que, em um certo nivel, isso seja também verdade”*!®. Mas, no

/ 99420

contexto do movimento ecuménico, o que ocorre ¢ “um enriquecimento reciproco” ", no qual

se reconhece “que a deificacdo traz consigo a promessa de maior compreensdo mutua e

cooperagio entre o Oriente e 0 Ocidente cristdos™*?!.

Além disso, Olson considera que a “redescoberta” da thedsis no ambito teoldgico do
Ocidente cristdo pode ter sido também catalisada pela “crescente sede cultural por uma
verdadeira experiéncia espiritual e até mesmo por alguma unido com Deus**?, expressa na
atracdo por “religides e espiritualidades orientais na sociedade ocidental” e pelo interesse
significativo que, em nosso tempo, desperta 0 movimento conhecido como New Age*?*. Nas

3

buscas espirituais da contemporaneidade, manifesta-se também “um cansago em relagdo a

13

»424 indicando que, entre outros fatores, “a

perspectivas moralistas rasas sobre a salvagdo
procura pela transformacgao através da espiritualidade [estaria] no centro do novo interesse pela
deificagio™*?.

Ainda que tenham em comum a retomada do estudo sobre a theosis, as diversas tradi¢cdes
cristds a compreendem, porém, com matizes diferentes. Embora possa parecer um tanto quanto
caricatural, Russell oferece uma sintese dessas varias perspectivas, que entendemos ser util para
situar a discussdo teologica atual a respeito da deificagdo: “Para os/as tedlogos/as

reformados/as, principalmente batistas e evangélicos/as [...], o termo expressa uma soteriologia

participativa — tornar-se filhas/os de Deus por meio da unido com Cristo — tanto em suas versoes

418 <[ ] has been the result of the retrieval of an important but neglected aspect of biblical and patristic teaching”.
RUSSELL, Theosis and Religions, p. 175.

419 <[] Catholics and Protestants appropriating a theological tradition native to the Orthodox Church — although
on one level that is also true”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 175.

420 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 176.

421 <[] that deification holds promise for greater mutual understanding and cooperation between the Christian
East and the Christian West”. OLSON, Deification in Contemporary Theology, p. 188.

422 <[] the increasing cultural thirst for real spiritual experience and even for some union with God”. OLSON,
Deification in Contemporary Theology, p. 187.

423 OLSON, Deification in Contemporary Theology, p. 187.

424 «[ ] a weariness with shallow moralistic accounts of salvation”. OLSON, Deification in Contemporary
Theology, p. 187.

425 “The search for transformation through spirituality lies at the heart of the new interest in deification”. OLSON,
Deification in Contemporary Theology, p. 188.



294

paulina quanto joanina™*?%,

Ja para as/os anglicanas/os, refere-se primordialmente a
participagdo dos seres humanos em Deus, entendida como o fim da “obra salvadora e
restauradora de Deus”*?’. Catdlicas/os romanas/os, por sua vez, compreendem a thedsis como
a “plena manifestagdo da graca” na vida cristi*?. Finalmente, para ortodoxas/os, trata-se de
“um termo relacional que expressa a participac¢ao final da/o cristd/ao na vida da Trindade,
frequentemente com referéncia as energias divinas™*?’. Russell afirma ainda que “embora essas
breves definicdes sejam, de modo geral, caracteristicas de suas respectivas comunhdes,
nenhuma diz respeito exclusivamente a somente uma delas”*°. Além disso, “a opinido
predominante agora ¢ que todas as comunhdes cristds [e ndo somente a tradi¢do ortodoxa
oriental] possuem alguma versio da thedsis como expressdo de sua soteriologia™!.

Diante do vasto niumero de autores/as refletindo sobre a tematica da deifica¢do na

atualidade*?

, optamos por expor, inicialmente, a proposta de LaCugna — nossa principal
referéncia tedrica nesta investigacdo — e daqueles tedlogos a quem ela remete em sua reflexao
sobre a theosis, a saber, John Zizioulas e Stanley Harakas. A seguir, dedicaremos atengdo a
algumas formulagdes que abordam o assunto a partir de uma perspectiva explicitamente
trinitaria, como € a nossa, a ser desenvolvida no proximo capitulo.

Catherine LaCugna se aproxima, em grande parte, da perspectiva ortodoxa relativa a
theosis, especialmente no que se refere ao seu entendimento como participagdo na vida divina
e na transformagdo realizada por meio do batismo*?. Assim como “muitos/as tedlogos/as

catolicos/as e protestantes contemporaneos/as”, ela “adota deificagdo como um conceito util e

até necessario para uma abordagem holistica da salvacdo, eludindo, porém, a distingdo

426 «“For Reformed theologians, mainly Baptists and Evangelicals [...], the term expresses a participatory
soteriology — becoming children of God through union with Christ — in the both its Pauline and Johannine
versions”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 2.

427 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 2.

428 RUSSELL, Theosis and Religions, p. 2.

429 “For Orthodox, it is a relational term expressing the Christian’s ultimate participation in the life of the Trinity,
often with reference to the divine energies”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 2.

430 “While these brief definitions are broadly characteristic of their respective communions, none of them belongs
exclusively to any single one”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 2.

431 “The prevailing opinion now is that all Christian communions hold some version of theosis as expressive of
their soteriology”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 2-3.

432 Russell traz uma selegdo com alguns dos principais nomes, dividindo-os por confissdes cristds: ortodoxos
(Panayiotis Nellas, Christos Yannaras, Nikolaos Loudovikos e David Bentley Hart), catélicos romanos (Karl
Rahner, Hans Urs von Balthasar, Louis Boyer e Daniel Keating), anglicanos (Eric Mascall, John Milbank e Rowan
Williams) e protestantes (Myk Habets e Carl Mosser). Olson, por sua vez, enumera diversos te6logos de varias
comunhdes protestantes (Carl Bratten, Robert Jenson, A. M. Allchin, Thomas Olden, Jiirgen Moltmann, Clark
Pinnock, entre outros); no ambito catdlico, menciona Catherine LaCugna e Hans Urs von Balthasar; e, entre os
ortodoxos, se restringe a nomear John Zizioulas (RUSSELL, Theosis and Religions, p. 179-192; OLSON,
Deification in Contemporary Theology, p. 188-189).

433 Discorreremos sobre este segundo aspecto no proximo capitulo, na se¢io 7.1.



295

esséncia/energias”™*. Em sua exposi¢do sobre a necessaria articulagio entre theologia e
oikonomia, a autora assevera que “a vida de Deus ndo € algo pertencente somente a Deus. 4
vida trinitdria é também nossa vida™**.

Nesse contexto, ela afirma que “o ‘motivo’ da autocomunicagdo de Deus ¢ a unido com
a criatura por meio da thedsis” € que os seres humanos “foram graciosamente incluidos como
parceiros” na vida do Deus Triino*®: “Seguidoras/es de Cristo tornam-se compartilhadoras/es
da propria vida de Deus, participes de divindade, na medida em que sdo transformadas/os e
aperfeigoadas/os pelo Espirito de Deus”*”. Nessas palavras ecoam tanto 2Pd 1,4 quanto 2Cor
3,18, textos neotestamentarios que fundamentam a doutrina da deificagdo, aos quais, em outras
ocasides, LaCugna alude explicitamente**.

Segundo a autora, “a vida crista ¢, de fato, um encontro continuo com um Deus pessoal
que acarreta tanto nossa unido com Deus quanto nossa comunhdo uns/umas com os/as
outros/as”**°. A unido com a Trindade e a comunhdo com as/os demais — continua LaCugna —
realizam-se por meio da doxologia, ja que os seres humanos foram criados “para glorificar a
Deus, vivendo relagdes justas e corretas, vivendo como Jesus viveu, tornando-se santos pelo
poder do Espirito de Deus, existindo como pessoas em comunhdo com Deus e com cada
criatura”*0,

Para LaCugna, “a economia da salva¢do de Deus ¢ a economia da divinizacdo e da

29441

glorificacdo™"" e “deificacdo ¢ um outro nome” para o que ela descreve como vocagdo humana

comum a glorificar a Trindade***:

434 «“Many contemporary Catholic and Protestant theologians adopt deification as a helpful concept and even as
necessary to a holistic account of salvation while shying away from the essence/energies distinction. This is true
of LaCugna”. OLSON, Deification in Contemporary Theology, p. 189.

435 «“The life of God is not something that belongs to God alone. Trinitarian life is also our life”. LACUGNA, God
for Us, p. 228, grifo da autora.

$6 LACUGNA, God for Us, p. 228.

437 “Followers of Christ are made sharers in the very life of God, partakers of divinity as they are transformed and
perfect by the Spirit of God”. LACUGNA, God for Us, p. 228.

438 Consultar, por exemplo, LACUGNA, God for Us, p. 344-345.

439 “Christian life is indeed an ongoing encounter with a personal God who brings about both our union with God
and communion with each other”. LACUGNA, God for Us, p. 344.

440 «“We were created for the purpose of glorifying God by living in right relationship, by living as Jesus Christ did,
by becoming holy through the power of the Spirit of God, by existing as persons in communion with God and
every other creature”. LACUGNA, God for Us, p. 342.

41 “God’s economy of salvation is the economy of divinization and glorification”. LACUGNA, God for Us, p.
228.

2 LACUGNA, God for Us, p. 346. “We are most fully human when we praise God, since this is the purpose for
which we were made: ‘“We who first hoped in Christ have been destined and appointed to live for the praise of
God’s glory’ (Eph. 1:12; cf. Is. 43:7; Phil. 1:1). This vocation to glory is rooted in God’s providential plan, our
election ‘before the foundation of the world to be holy and blameless before God’ (Eph. 1:4)” (LACUGNA, God
for Us, p. 342).



296

Nesse processo de sermos transformadas/os e deificadas/os pelo Espirito Santo,
passamos a nos assemelhar mais ao proprio Jesus. [...] Conformidade com Cristo
significa participar da propria vida de Deus, da vida de comunhdo entre as pessoas,
divinas e humanas, e entre todas as criaturas.

A vida de gloria, ou ser aperfeicoadas/os a imagem de Deus, implica exigéncias éticas
especificas. A nova vida em Cristo sinaliza o fim de padrdes alienantes de
relacionamento (homem-mulher, judeu-grego, livre-escravo) e novos lagos criados
por nosso louvor comum a Deus. [...] As/os seguidores de Cristo sdo exortadas/os a
serem icones de Cristo e, assim, icones de Deus. [...] Devemos ser Cristo umas/uns
para as/os outras/os, para que o reino de Deus se torne presente em vistas da
transformagdo do mundo (ver 1Cor 15,49; C1 3,10; Rm 8,29; 2Cor 3,18)*4.

Assim sendo, para LaCugna, “a deificagdo ndo envolve uma mudanga na substancia;

95444

trata-se de [...] uma transformacdo pessoal e uma renovacao”***, um processo por meio do qual

“o Espirito de Deus nos comunica a realidade divina de acordo com nossa capacidade de recebé-
99445

\

la e pelo qual a pessoalizagdo humana alcanca sua plenitude a imagem da tritina
pessoalidade divina.

Conforme expusemos no capitulo anterior, Stanley Harakas propde uma ética
trinitaria, que inspira LaCugna em alguns aspectos de sua ontologia da relagdo**®. Harakas
recorda que “a compreensao do cristianismo do Oriente sobre a condigdo humana e da salvagao

ensina que Deus, que é uma trindade, [...] criou o mundo’**’

e a espécie humana, sendo essa
“criada em uma especial e Unica relacdo com a Trindade Santa”, a condi¢ao de “imagem e

semelhanga de Deus”**®. Com o pecado original,

a plenitude da existéncia encontrada na promessa ¢ no potencial da comunhdo com a
Santissima Trindade, cuja imagem a humanidade compartilhava, mais do que
qualquer outra criatura, foi perdida e [...] os elementos constitutivos da natureza

443 “In this process of being transformed and deified by the Holy Spirit, we come to resemble more closely Jesus
himself. [...] Conformity to Christ means participating in the very life of God, in the life of communion among
persons, divine and human, and among all creatures. The life of glory, or being perfected in the image of God,
entails specific ethical demands. New life in Christ signals the end of alienating patterns of relationship (male-
female, Jew-Greek, free-slave), and new bonds created by our common praise of God. [...] Followers of Christ
are exhorted to be icons of Christ and therefore icons of God. [...] We are to be Christ to each other so that he
kingdom of God is made present for the sake of the transformation of the world (see 1Cor. 15:49; Col. 3:10; Rm.
8:29; 2Cor 3:18)”. LACUGNA, God for Us, p. 346.

444 “For her, deification does not involve a change in substance; it is [...] a personal transformation and renewal”.
OLSON, Deification in Contemporary Theology, p. 193.

445 “The Spirit of God communicates to us the divine reality according to our capacity to receive”. LACUGNA,
God for Us, p. 348.

46 Ver capitulo 5, se¢do 5.3, p. 207-208. Na ocasido, expusemos alguns pontos da compreensdo de Harakas sobre
a theosis, aos quais acrescentamos, agora, outros aspectos de sua reflexao.

47 “The Eastern Christian understanding of the condition of humanity and salvation teaches that God, who is a
trinity, [...] has created the world”. HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning,
p. 212.

448 «[...] when humankind was created, it was created in a special and unique relationship with the Holy Trinity”.
HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 213.



297

humana, que tornaram essa comunhdo possivel, foram desfigurados, distorcidos e
corrompidos, mas ndo apagados nem destruidos**’.

Algo da imagem divina permanece nos seres humanos, manifestando-se especialmente
em “ideias de moralidade, visdes espirituais e religiosas, e na criatividade humana™*. Ainda

assim, “os aspectos distorcidos de nossas vidas prevalecem como pecado”!

. Era, entdo,
necessario — prossegue Harakas — “um ato divino para restabelecer a relacao entre o prototipo
divino da existéncia humana e a imagem e semelhanga distorcida, incompleta e decaida”*2. Era
preciso, “para realizar a restauragdo da humanidade”, que “as realidades divina e humana
(p¥oEIC) se encontrassem em um Unico ser (VmdoTacic) >,

Assim, a salvagdo, plenamente dada em Jesus Cristo, “torna-se para cada crente um

processo que dura a vida toda na jornada sem fim em direcdo a thedsis”***

, entendida como a
obtencdo da “semelhanca divina”, “meta e felos para o qual todos os seres humanos foram
chamados a se moverem”™**, Essa jornada ¢ simultaneamente pessoal e comunitaria, supondo
compromisso e esfor¢o de cada um/a e também a participagao em uma “realidade corporativa”,
a Igreja, especialmente por meio da “vida sacramental”*>®. Para Harakas, “cada [sacramento]
contribu[i] de forma tUnica para a concretizac¢ao e realizacdo do Reino, tanto aqui nesta vida

como na eternidade, através do crescimento em imagem e semelhanga de Deus por meio da

theosis”®’. Por sua vez, o “requisito” ético da deificagiio ¢ a vivéncia do amor: “assim como

449 <[] the fulness of existence found in the promise and potential of communion with the Holy Trinity in whose

image humanity shared, more than any of the creatures, was lost and [...] the constitutive elements of human
nature, which made this communion possible, were marred, distorted and corrupted, but not effaced nor
destroyed”. HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 213

40 HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 213

1 HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 213

452 «[..] there was need for a divine act to reestablish the relationship between the divine prototype of human
existence and the distorted, incomplete and fallen image and likeness of God”. HARAKAS, Eastern Orthodox
Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 213

433 «[...] the divine and human realities (pVogig) meet in a single being (VmdcTOo1c)”. HARAKAS, Eastern
Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 213.

454 «[...] becomes for each believer a life-long process in the never-ending journey toward theosis”. HARAKAS,
Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 213

455 “This divine likeness is the goal or telos toward which all human beings have been called to move. It is generally
referred to as theosis, or ‘deification’.” HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and
Meaning, p. 213.

46 HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 213.

457 «...] each [sacrament] uniquely contributing to the achievement and realization of the Kingdom both here in
this life and in eternity through growth in the image and likeness of God through theosis”. HARAKAS, Eastern
Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 214. “Baptism incorporates each into the corporate life
of the family of God — the Church, the Kingdom. Chrismation makes individual and personal the ecclesial presence
of the Holy Spirit. The Eucharist at once manifests in every locality the unity of God and Humanity which is the
Kingdom of God and personalizes it with the communion of the Savior and the individual's life. Marriage,
Ordination, Penance and Unction serve in each case to bring individual relationships and conditions into the
corporate experience and life of the people of God”. HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality
and Meaning, p. 213-214.



298

Deus ama a criagdo por meio das divinas energias, nés somos imagem de Deus se amamos a
criagdo com amor agapico”**®. Finalmente, para Harakas, a realizagio plena da deificagdo ¢

escatoldgica, pois se trata de um crescimento “intermindvel, nunca completo, nunca totalmente

realizado nesta vida”**.

A contribui¢do de John Zizioulas para o debate do século XX a respeito da deificagao
insere-se no contexto de sua reflexdo sobre a pessoalidade, que expusemos no capitulo
anterior*®®. Tendo-a em conta, especialmente a distincdo feita pelo autor entre “hipdstase de

existéncia bioldgica” e “hipostase de existéncia eclesial”, considerados como dois “modos de

99461

existéncia”™™®', podemos compreender sua abordagem da theosis, assim sintetizada por

LaCugna: “Divinizac¢do (theosis) ¢ a transformacdo da [pessoalidade] bioldgica em uma
pessoalidade eclesial ou sacramental”*%2,

Essa transformagdo inicia-se com o batismo, compreendido como um “novo
nascimento”, conduzindo a “um novo modo de existéncia, a uma regeneracao (1Pd 1,3.23), e
consequentemente a uma nova “hipdstase”, a da “existéncia eclesial”*®*. Para o autor, “cada
pessoa ¢ divinizada nas profundezas de sua alma (incluindo o corpo) pela unido com Cristo na

comunhio eucaristica”®. Além disso, esse novo modo de existir, nutrido pela participacio na

465

vida eclesial, especialmente na eucaristia®™”, “ndo vem de uma negagdo do mundo ou da

3

natureza biologica da existéncia”, mas pretende hipostasid-la, dando-lhe “uma verdadeira

ontologia, ou seja, a vida eterna”*®°,

A sobrevivéncia eterna da pessoa como uma “hipodstase” unica, irrepetivel e livre,
como quem ama e ¢ amada, constitui a quintesséncia da salvacdo, a proclamagao do
Evangelho ao [ser humano]. Na linguagem dos Padres, isso se chama “divinizagdo”
(theosis), que significa participacdo ndo na natureza ou substancia de Deus, mas em

438 «“Just as God loves creation through the divine energies, we image God if we ourselves love creation with agapic
love”. LACUGNA, God for Us, p. 284.

49 HARAKAS, Eastern Orthodox Christianity’s Ultimate Reality and Meaning, p. 214.

460 Ver capitulo 5, secdo 5.3, p. 200-203.

461 ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 50.

462 “Divinization (thedsis) is the transformation of the biological into an ecclesial or sacramental personhood”.
LACUGNA, God for Us, p. 264.

463 «[_..] to a new mode of existence, to a regeneration (I Pet. 1:3,23), and consequently to a new ‘hypostasis’”.
ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 53.

464 <[] each person is divinized in the depths of his or her soul (including body) through union with Christ in
eucharistic fellowship”. OLSON, Deification in Contemporary Theology, p. 192. “Zizioulas regards deification as
participation in the hypostasis of Christ rather than in the divine energies. This is no doubt one reason for
Zizioulas's popularity among Roman Catholics and Protestants who cannot grasp or do not appreciate the
traditional Orthodox distinction between God's essence and energies” (OLSON, Deification in Contemporary
Theology, p. 191).

465 71ZIOULAS, Being as Communion, p. 56-62.

466 <[] does not come from a denial of the world or of the biological nature of existence [...]. It accepts the
biological nature but wishes to hypostasize it in a non-biological way, to endow it with real being, to give it a true
ontology, that is, eternal life”. ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 63.



299

Sua existéncia pessoal. O objetivo da salvacdo ¢ que a vida pessoal, que se realiza em

Deus, também se realize no nivel da existéncia humana*®’.

Para o autor, tal realizagdo, no nivel humano, ocorre por meio de uma existéncia
marcada pela “liberdade ontologica”, pela comunhao com Deus e com outras/os, pelo constante
movimento de éxtase em dire¢do as/aos demais, conforme explicitamos no capitulo 5%,
Finalmente, Zizioulas compreende que “o amor erotico [...] torna-se o meio de amar e abragar
a totalidade da existéncia. O amor a outro/a ¢ o fundamento do amor universal [e] [...] a
expressao da comunhdo universal. Eros € o corpo, portanto, estdo diretamente ligados ao
significado da eucaristia™*®,

Como apontam alguns autores, o pensamento de Zizioulas foi influenciado, em certos
aspectos, por outro tedlogo ortodoxo, Christos Yannaras*’’, cuja reflexio a respeito da
deificagdo caracteriza-se por um acento marcadamente trinitario. Ele “concebe a theosis como
o processo pelo qual chegamos a nos engajar em um modo de existéncia caracterizado pela
mutua inabitagio amorosa (perichoreésis), cujo prototipo é a Trindade™*"!.

Tendo recordado que “o Deus que se revela a nés na Histéria ndo ¢ uma Existéncia
solitaria, uma Monada autonoma nem uma Existéncia individual”, mas “uma Trindade de

99472

Hipostases — Trés Pessoas que tém uma alteridade existencial completa™ '~ — e que “as pessoas

s30 0 modo de existéncia da esséncia”’?, Yannaras explicita sua compreensdo antropolégica:

O [ser humano] ¢ imagem de Deus. Isso significa que cada [ser humano] pode realizar
sua propria existéncia como Cristo, isto ¢, como pessoa, assim como as pessoas da
Divindade Trinitéria; pode realizar a vida como amor, como liberdade e ndo como

467 «“The eternal survival of the person as a unique, unrepeatable and free ‘hypostasis’, as loving and being loved,
constitutes the quintessence of salvation, the bringing of the Gospel to man. In the language of the Fathers this is
called ‘divinization’ (theosis), which means participation not in the nature or substance of God but in His personal
existence. The goal of salvation is that the personal life which is realized in God should also be realized on the
level of human existence”. ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 49-50.

468 Ver capitulo 5, se¢do 5.3, p. 202-203.

469 “Erotic love [...] becomes the means of loving and embracing the totality of existence. Love of another is the
foundation of universal love [and] [...] the expression of universal communion. Eros and the body thereby are
linked directly to the meaning of the Eucharist”. LACUGNA, God for Us, p. 264-265.

470 «zizioulas takes up Yannaras’s personalism in his own anthropological thought, but develops his view of
personhood by rooting it more fully in trinitarian theology and eucharistic’. RENE, Richard Paul. Absolute
Vulnerability: A Contemporary Orthodox Anthropology in Dialogue with Judith Butler, Erinn Gilson, John
Zizioulas, and Sergius Bulgakov. 208 p. Tese (Doutorado em Filosofia/Estudos Teologicos) — University of St.
Michael’s College/Univesity of Toronto, Toronto, 2024, p. 35.

471 “Yannaras conceives thedsis as the process by which we come to engage in a mode of existence characterized
by loving mutual indwelling (perikharésis), whose prototype is the Trinity”. RENE, Absolute Vulnerability, p. 33.
472 «[..]il Dio che si revela a noi nella Storia, non sia un’Esistenza solitaria, una Monade autonoma né un’Esistenza
individuale”. “[...] una Trinitda di Ipostasi — Tre Persone che hanno una completa alterita esitenziale”.
YANNARAS, Christos. La fede dell’esperienza ecclesiale: Introduzione alla teologia ortodossa. Brescia:
Querinina, 1993, p. 37.

473 < ...] le persone son il modo di esitenza dell’essenza”. YANNARAS, La fede dell esperienza ecclesiale, p. 47,
grifo do autor.



300

necessidade natural. Dessa forma, a vida pode se tornar eterna e incorruptivel, assim
como a vida divina de pericorese € de comunho trinitaria é eterna e incorruptivel*’*.

Por outro lado, ¢ possivel ao ser humano dirigir-se a um modo “cativo” de existir, que
“convida a alcangar facilmente a possibilidade de uma vida autonoma, a possibilidade de a
criatura conter em si sua propria causa e seu proprio fim, isto €, de atingir por si mesma o nivel
de Deus e a autodeificacdo™’°. Foi esse modo — “que se trata de uma mentira, uma ambicao

falaciosa” — o escolhido por Adao e Eva no relato de Gn 3, ao “experimentar o fruto da

autonomia e da existéncia autossuficiente”*’.

Segundo o autor, a transformacdo existencial € experienciada pelos/as crentes “no
g s ¢ p p
contexto da vida eucaristica da comunidade cristd, que transfigura seu modo de existéncia”, por

meio das energias divinas*’’:

A transformagdo existencial que acontece com a descida do Espirito Santo no
momento da eucaristia ndo diz respeito exclusivamente aos objetos, nem
exclusivamente aos individuos, mas sim a relacdo dos individuos com os objetos, uma
relagdo na qual o [ser humano] devolve e oferece a criacdo a Deus, uma relagdo que
transforma a existéncia tanto dos individuos como das coisas em uma comunhio
eucaristica com Deus, em uma participagao na plenitude da vida trinitaria. Invocamos
o Espirito Santo “sobre nos e sobre os dons aqui presentes”, pedindo precisamente a
transfiguragdo da vida, para que a vida se torne incorruptivel, para que os dons e
aquelas/es que os recebem sejam transformadas/os numa nova criagdo liberta da
morte, para que sejam transformadas/os no Corpo de Cristo*’s.

Para Yannaras, “a deificagdo [...] ¢ a atualizagdo da vida como comunhdo, que nos

permite participar na relacdo de amor do Filho com o Pai e alcangar assim a verdadeira

474 “L’uomo ¢& immagine di Dio. Ci0 significa che ogni uomo puo realizzare la propria esistenza come il Cristo,
ovvero come pet sona, proprio come le persone della Divinita trinitaria; puo realizzare la vita come amore, come
liberta € non come naturale necessita, La vita pud diventare in tal modo eterna e incorruttibile proprio come la vita
divina di pericoresi e di comunione trinitaria € eterna ¢ incorruttibile”. YANNARAS, La fede dell’esperienza
ecclesiale, p. 86, grifos do autor.

475 “1l modo “cattivo’ invita a raggiungere facilmente la possibilitd di una vita autonoma, la possibilita per la
creatura di contenere in se stessa la propia cusa e il propio fine, di giungere cioe da sé sola al livello di Dio e
all'autodeificazione”. YANNARAS, La fede dell’esperienza ecclesiale, p. 109, grifo do autor.

476 YANNARAS, La fede dell esperienza ecclesiale, p. 111.

47T RUSSELL, Theosis and Religions, p. 182.

478 «“La trasformazione esistenziale che ha luogo con la discesa dello Spirito Santo al momento dell’Eucaristia non
riguarda né esclusivamente degli oggetti né esclusivamente degli individui, bensi la relazione degli individui con
gli oggetti, relazione nella quale I’uomo riconduce e offre la creazione a Dio, relazione che trasforma I’esistenza
sia degli individui che delle cose in una comunione eucaristica con Dio, in una partecipazione alla pienezza di vita
trinitaria. Invochiamo lo Spirito Santo ‘su noi e sui doni qui presenti’ sollecitando appunto la trasfigurazione della
vita, perché la vita venga resa incorruttibile, perché i doni e coloro che li ricevono venga no trasformati in una
creazione nuova liberata dalla morte, perché siano trasformati in Corpo del Cristo”. YANNARAS, La fede
dell’esperienza ecclesiale, p. 174-175.



301

99479

realizagdo da nossa humanidade™’”, que ¢ uma vida plenamente triddica. “Essa transformagao

¢ a restauracdo da integridade da pessoa — que para Yannaras ¢ o significado fundamental da
theosis”*®. Finalmente, na perspectiva do autor, a imortalidade niio significa “o evitar da

extingdo pessoal, mas o transcender da morte por meio da relagdo pessoal com Deus” e com

os/as demais*®!,

Por sua vez, o tedlogo anglicano Rowan Williams inicia sua reflexdo sobre a theosis

apontando uma das dificuldades para abordar a temdtica: sua “origem conceitual hibrida*?,

483

que pode ser sintetizada ao redor das categorias de filiagdo e purificacdo™-. Apods indicar uma

tendéncia a considerar essas duas orientagdes de modo isolado, Williams sugere que kenosis

seja a categoria capaz de manter unidas as duas perspectivas. E ¢ a partir da afirmacdo de que

99484

“a existéncia eterna do Deus Verbo € kenotica™** que o autor apresenta seu entendimento da

deificagao:

A vida de Deus ¢ inteiramente a comunicacao de vida; entdo o que queremos dizer ao
falar das hypostaseis divinas é simplesmente o0 momento ou “ponto” a partir do qual
a vida estd sendo comunicada — o “ponto” da Fonte eterna, o “ponto” do eternamente
derivado e responsivo Verbo, o “ponto” da inexaurivel “testemunha” da Fonte e do
Verbo, que preserva sua relagdo como aberta e geradora e que nada mais é do que o
que o Pai dé e o que o Filho devolve, mas que néo ¢ idéntico a nenhum nem a ambos.
Habitar essa realidade ¢ ser assimilada/o a este mundo “hipostatico”, onde ndo ha nada
que se possua [...]: neste sentido, “deificagao” € o processo de se tornar hipostatico/a,
pessoal no sentido teoldgico mais estrito*>.

479 “Deification [...] is the actualization of life as communion, enabling us to participate in the Son’s loving
relationship with the Father and thus attain the true fulfilment of our humanity”. RUSSELL, The Doctrine of
Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 319.

480 «“This transformation is the restoration of the person integrity — which for Yannaras is the fundamental meaning
of theosis”. RUSSELL, Theosis and Religions, p. 183.

481 RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 319.

482 WILLIAMS, Rowan. Deification, Hypostatisation and Kenosis. /n: ARBLASTER, John; FAESEN, Rob.
Theosis/Deification: Christian Doctrines of Divinization East and West. Louvain: Université Catholique de
Louvain/KU Leuven, 2018. p. 35.

483 <[] the one hand, Christian teaching from the very first has taken for granted that the fundamental novum in
Christian identity is the gift of being able to address God as Jesus did, as “Abba, Father” (Rom 8§,15; Gal 4,6; cf.
Eph 2,18, as well as the Johannine development of the idea, as in John 14,3.6-7.20; 16,23-24; 17,24;20,17; 1 John
3,1-2, etc.); on the other, Christian practice took for granted a disciplining of the passions that was oriented towards
a state of freedom from compulsion by instinct, a state that could be described as godlike, a mimesis of divine life
involving a share in divine wisdom (e.g. 1 Cor 2,13-16; 2 Cor 4,4-6; Eph 2,4-7; 3,19; 4,24; 5,1-2: Col 2,9-10, and,
most famously, 2 Pet 1,4). [...] these two emphases [...] we might call “filiation’ and ‘purification’” (WILLIAMS,
Deification, Hypostatisation and Kenosis, p. 35-36).

484 WILLIAMS, Deification, Hypostatisation and Kenosis, p. 38.

485 “The life of God is entirely the communication of life; so what we mean by speaking of the divine hypostaseis
is simply the moment or point from which life is being communicated — the point of the eternal Source, the point
of the eternal derived and responsive Word, the point of the inexhaustible “witness” to the Source and the Word
that preserves their relation as open and generative and is nothing but what the Father gives and what the Son gives
back, yet is not identical with either or both. To inhabit this reality is to be assimilated to this “hypostatic” world,
where there is nothing that is possessed [...]: in this sense “deification” is the process of becoming hypostatic,
personal in the strictest theological sense”. WILLIAMS, Deification, Hypostatisation and Kenosis, p. 38-39.



302

A deificacdo como ‘“hipostatizacao” ¢, para Williams, o culminar da “identificacdo
batismal com Cristo e a incorporagdo a ele”, denotando uma transformacdo de ‘“nossa
autoimagem e autoexperiéncia habituais [...] em uma dire¢ao kenotica”, ja que essa mudanga
provém da acdo de Deus, que “¢ sempre irredutivel e fundamentalmente um movimento

kenético”*®. Por isso, “a deificacio é uma vulnerabilidade intensa, nio um mover-se a um

isolamento seguro” ou a “algum tipo de sensibilidade emocional aprimorada”*®’.

Em uma obra sobre antropologia teoldgica em que discorre sobre “a salvagdo como

diviniza¢do™*®, a tedloga catdlica Michelina Tenace faz também uma abordagem da

deificacao em perspectiva trinitaria:

Na divinizagdo, a palavra-chave ¢ o “ser divino”, [¢] a referéncia a Deus. Nao qualquer
deus, mas o Deus tritino. A divinizagao cristd evoca uma teo-logia feita de confissao
de fé na Trindade. Deus ¢ o Pai: a diviniza¢do desenvolve a doutrina da cria¢do do ser
humano & imagem; Deus ¢ o Filho: a divinizagdo desenvolve o vinculo entre
encarnacdo e redenc¢do; Deus ¢ o Espirito Santo: a divinizagdo aprofunda a santidade,
o aspecto dinamico, historico, escatologico, personalizante da relagdo entre o ser
humano e Deus na vida da/o cristd/do inserida/o na Igreja. A teologia da divinizagdo
contém, portanto, um anuncio da transformagdo ontologica e cosmologica na
progressiva “aquisi¢do” do Espirito Santo, segundo as palavras de Sdo Serafim de
Sarov*®.

Sua proposta compreende a divinizagdo humana como ‘“dinamismo que leva o ser

humano da imagem a semelhanc¢a” com Deus, conforme a expressao do relato da criacdo de Gn

14, A autora recorda que, “se o ser humano é criado a imagem de Deus, isso significa, entre

outras coisas, que ¢ criado para ser deus ao modo de Deus”**!. Por isso, a “pardbola da criagio”
do Génesis, “apesar do pecado, se realiza no processo de diviniza¢do” pela agdo do Filho e do

Espirito**2.

486 WILLIAMS, Deification, Hypostatisation and Kenosis, p. 42-43.

7T WILLIAMS, Deification, Hypostatisation and Kenosis, p. 43.

488 TENACE, Michelina. Dire ['uomo: Dall’immagine di Dio alla somiglianza: La salvezza come divinizzazione.
2.ed. Roma: Lipa, 2005. v. 2.

489 “Nella divinizzazione, la parola chiave & I’‘essere divino’, il riferimento a Dio. Non qualsiasi dio, ma il Dio
triuno. La divinizzazione cristiana evoca una teo-logia fatta di confessione di fede nella Trinita. Dio ¢ il Padre: la
divinizzazione sviluppa la dottrina della creazione dell’'uvomo ad immagine; Dio ¢ il Figlio: la divinizzazione
sviluppa il legame tra incarnazione e redenzione; Dio ¢ lo Spirito Santo: la divinizzazione approfondisce la santita,
I’aspetto dinamico, storico, escatologico, personalizzante della relazione tra uomo e Dio nella vita del cristiano
inserito nella Chiesa. La teologia della divinizzazione contiene quindi un annuncio della trasformazione ontologica
e cosmologica nella progressiva “acquisizione” dello Spirito Santo, secondo le parole di san Serafino di Sarov”.
TENACE, Dire ['uomo, p. 63.

40 TENACE, Dire I'uomo, p. 18.

41 «“Se I’'uomo ¢ creato ad immagine di Dio, questo significa fra I’atro che ¢ creato per essere dio al modo di Dio”.
TENACE, Dire ['uomo, p. 61.

492 TENACE, Dire ['uomo, p. 18-19.



303

Fundamentando-se principalmente em Irineu e Atandsio, Tenace discorre sobre a

493

divinizacdo como acdo do Espirito Santo™" e, posteriormente, a relaciona com a encarnac¢ao do

495

Logos**, a ressurreicdo de Jesus Cristo*”® e a criaciio, especialmente a partir da fé no “Deus Pai

95496

Criador”**®, culminando com a analise da dimensdo eclesial da divinizagdo*”’ e a apresentacio

de Maria, Mae de Deus e da “nova humanidade em Cristo™**, “como criatura que esclarece,

que torna acessivel a todos/as os conteudos da divinizagio”**°.

Finalmente, ressaltamos trés autores que ndo apenas discorrem sobre a deificacdo em
perspectiva trinitaria, mas, de modo similar ao que propomos, utilizam novos termos para
expressar tal perspectiva de maneira mais contundente. O primeiro deles ¢ Frederick Crowe,
que, em 1965-1966, ministrou um curso intitulado 7he Doctrine of the Most Holy Trinity, no
Regis College, em Toronto. O oitavo (e ultimo) capitulo desse curso, posteriormente
mimeografado e publicado, intitula-se The trinification of the world®®. Ao iniciar tal capitulo,
Crowe explica os termos que compdem seu titulo e justifica o uso do neologismo “trinification”,

apresentando uma afirmacao semelhante ao que anteriormente haviamos proposto®°':

O ponto aqui é que estamos acostumados a falar da deificagdo do [ser humano] e do
seu mundo, e eu desejo enfatizar o fato de que o unico Deus que existe ¢ um Deus
tritino, ele se comunica a ndés como triino e, portanto, a deificagdo do mundo humano
é realmente sua “trinificagio’2.

I3

Crowe esclarece, inicialmente, que o “mundo humano” ao qual ele se refere ¢ “o que
conhecemos [...], no qual a Palavra se fez carne e o Espirito de Deus nos foi dado para inundar

nossos coragdes humanos com a caridade™%. Para o autor, a trinificagio acontece quando a

493 TENACE, Dire ['uomo, p. 58-81.

44 TENACE, Dire ['uomo, p. 82-111.

495 TENACE, Dire ['uomo, p. 112-143.

496 TENACE, Dire l'uomo, p. 185-212.

4“7 TENACE, Dire I'uomo, p. 213-233. A respeito desse aspecto, Tenace traz ainda um capitulo sobre a rela¢do
entre martirio e divinizacdo (p.144-163), e outro sobre o exemplo dos/as santos/as no processo de deificagdo (p.
164-184).

4% TENACE, Dire l'uomo, p. 234-257.

499 «[...] come creatura che chiarisce, rende accesibile a tutti il contenuto de la divinizzazione”. TENACE, Dire
["uomo, p. 236.

300 CROWE, Frederick E. The Doctrine of the Most Holy Trinity. Willowdale: Regis College, 1970, p. 178-199.
SO0 TEIXEIRA, A autocomunicagdo do Deus Trivino e a Confessio Trinitatis, p. 78-79. A época em que a
dissertacdo de mestrado foi escrita, o texto de Crowe era-nos desconhecido.

302 “The point here is that we are accustomed to speak of the deification of man and his world, and I wish to stress
the fact that the only God there is is a triune God, he communicates himself to us as triune, and therefore the
deification of the human world is really its ‘trinification’”. CROWE, The Doctrine of the Most Holy Trinity, p.
178.
303 «[...] we are concerned with the human world we know [...], in which the Word was made flesh and the Spirit
of God was given us to flood our human hearts with charity; and this is the world whose ‘trinification’ we want to
understand”. CROWE, The Doctrine of the Most Holy Trinity, p. 178.



304

Trindade “entra no mundo” e a ele se une, “providenciando estruturas permanentes em meio as
condi¢des mutaveis da historia humana’%. Cada pessoa da Trindade entra no mundo “com seu
carater proprio” e sua presenga “sera significativa para aquelas criaturas racionais a quem eles
vierem>%: “O Pai vird como Entendimento, o Filho como Palavra, o Espirito como Amor>%,
ofertando aos seres humanos o entendimento, a palavra e o amor do qual carecem. Na medida
que essa oferta ¢ acolhida, sera preenchido “o vazio da imago Dei”>"’, que se manifesta nos
seres humanos pela irracionalidade, pela rebelido e pelo egocentrismo®®, e a sociedade se
configurard como propiciadora de “companheirismo para confortar a soliddao que o espirito
humano carrega™®.

Sintetizando sua proposta, Crowe afirma ainda que a trinificagdo — “que o mundo
precisa” —conduz a formagao da “sociedade como remédio para aquela solidao radical que afeta
os espiritos imersos na carne’'’. A sociedade humana — que manifesta a comunhdo trinitaria —
“se da primeiro na fraternidade humana com o Filho encarnado, depois na koinonia do Espirito,
pela qual somos unidas/os em uma sé igreja, e, por fim, na fraternidade divina, pela qual
participamos da filiagdo eterna™!!.

Finalmente, para Crowe, a trinificacao significa que, enquanto cada ser humano em
particular, sob a a¢do do Espirito Santo, se orienta “‘em direcdo a plenitude da vida celestial com
o Pai” a imitacdo do Filho encarnado, a humanidade avanga na histéria, modificando
continuamente as institui¢des em vistas a alcancar uma melhor configuragdo da “familia de um

s6 Pai™12

504 <[] provides permanent structure in the changing conditions of human history”. CROWE, The Doctrine of
the Most Holy Trinity, p. 191

505 ¢«...] this will be meaningful for those rational creatures to whom they come”. CROWE, The Doctrine of the
Most Holy Trinity, p. 185.

306 “The Father will come as Understanding, the Son as Word, the Spirit as Love”. CROWE, The Doctrine of the
Most Holy Trinity, p. 185.

07 CROWE, The Doctrine of the Most Holy Trinity,”. p. 185.

S8 CROWE, The Doctrine of the Most Holy Trinity,”. p. 179-185. O tltimo termo ndo € usado pelo autor. Ele se
refere a negacdo da necessidade de outros/as e a solidao.

509 «[...] a society that provides fellowship to comfort the loneliness that human spirit it”. CROWE, The Doctrine
of the Most Holy Trinity,”. p. 185.

510« .] societas in remediun illius solitudinis radicalis quae afficit spiritus immorsos in carne”. CROWE, The
Doctrine of the Most Holy Trinity,”. p. 195. Ao final do capitulo, Crowe apresenta uma sintese do exposto a modo
de tese, escrita em latim.

SILe[, ] primo in fraternitate humana cum Filio incarnate, dein in koinonia Spiritus qua unimar in una ecclesia,
denique in fraternitate divina qua participanus filiationen aeternam”. CROWE, The Doctrine of the Most Holy
Trinity,”. p. 195.

512 CROWE, The Doctrine of the Most Holy Trinity,”. p. 195.



305

Em uma abordagem da deificagdo em que seu aspecto escatologico é ressaltado®!?,

314 como meta da criagio”'*. Segundo o autor, “Deus

Gisbert Greshake fala da “trinitarizagao
¢ communio” e é vivendo em comunhao que os seres humanos expressam a imagem divina e se
fazem cada vez mais semelhantes a Trindade®'®. Essa comunh3o possui uma dupla orientagio:
“¢ comunidade com Deus e também comunidade com os demais seres humanos, e inclusive
com a criacdo inteira™!’. E o destino humano ultimo é “converter-se no que Deus é desde
sempre — comunidade, intercAmbio de vida — para participar, de uma vez por todas, na
consumada communio do Deus trinitario™>'8,

Greshake explicita que o ser humano foi criado com “uma disposi¢do e um chamado a
communio — e nisso consiste, no fim das contas, o ‘ser imagem de Deus’”!”. Essa disposi¢io,
estabelecida ontologicamente, deve, no entanto, ser assumida em liberdade?°. Isso se da quando
o ser humano “se familiariza com ambas as formas de communio”, escapando do “narcisismo
original” do pecado, isto €, vencendo a tendéncia egocéntrica, e se introduzindo “cada vez mais

na rede da comunidade (com Deus e com o/a proximo/a)”32!. Na medida em que se familiariza

com esse ambiente vital de comunhao, o ser humano passa, entdo, a cooperar ativamente para

313 O autor ndo usa “deifica¢do”, mas fala que o ser humano, criado 3 imagem e semelhanga do Deus trinitrio,

tem como destino Ultimo “tornar-se o que Deus ¢ desde sempre” (GRESHAKE, Gisbert. Creer en el Dios Uno y
Trino: Una clave para entenderlo. Santander: Sal Terrae, 2002. p. 55-56).

314 Em alemdo, o termo originalmente usado pelo autor é “trinitarisierung” (GRESHAKE, Gisbert. Der Dreieine
Gott: Eine trinitarische Theologie. 3.ed. Freiburg: Herder, 1998, p. 296; GRESHAKE, Gisbert. Hinfiihrung zum
Glauben an den drei-einen Gott. 5.ed. Freiburg: Herder, 2008, p. 53-60).

315 GRESHAKE, Creer en el Dios Uno y Trino, p. 55-63. Consultar também GRESHAKE, Gisbert. EI Dios Uno
y Trino: Una teologia de la Trinidad. Barcelona: Herder, 2001, p. 353-361. Na parte final de sua obra A4 Santissima
Trindade é a melhor comunidade, Leonardo Boff traz também uma breve reflexdo sobre a “criagdo trinitarizada”.
O autor ressalta que a cria¢do (ou o universo) se orienta para a Trindade e que essa orientagdo a tornard, na
plenitude escatologica, uma “criagdo trinitarizada”: “A criagdo para sempre estara unida ao mistério da vida, do
amor e da comunhdo do Pai, do Filho e do Espirito Santo [...]. E a festa dos redimidos. E a danca celeste dos
libertos. E o convivio dos filhos e filhas na pétria e no lar da Trindade com o Pai, o Filho e o Espirito Santo. Na
criagdo trinitarizada, brincaremos ¢ louvaremos. Louvaremos ¢ amaremos a cada uma das divinas Pessoas e a
comunhao entre todas elas. E seremos por elas convidados a amar e a louvar, a brincar e a cantar, a bailar e a adorar
pelos séculos dos séculos, amém. Agora, enfim, havera a verdadeira histéria da Trindade na criagdo e da criagao
na Trindade. O que estava fora serd introduzido para dentro; o que estava dentro foi comunicado para fora. Fora e
dentro estardo em perpétua comunhdo, comunhdo que ¢é o mistério da propria Trindade” (BOFF, Leonardo. 4
Santissima Trindade é a melhor comunidade. Sao Paulo: Vozes, 1988, p. 169).

316 GRESHAKE, Creer en el Dios Uno y Trino, p. 55.

S17.¢[...] es comunidad con Dios y también comunidad con los demés seres humanos, € incluso con la creacion
entera”. GRESHAKE, Creer en el Dios Uno y Trino, p. 56.

318 <[] convertirse en lo que Dios es desde siempre — comunidad, intercambio de vida — para tener parte de una
vez por todas en la consumada communio del Dios trinitario”. GRESHAKE, Creer en el Dios Uno y Trino, p. 56.
319 GRESHAKE, Creer en el Dios Uno y Trino, p. 57.

320 GRESHAKE, Creer en el Dios Uno y Trino, p. 57.

32l GRESHAKE, Creer en el Dios Uno y Trino, p. 56-57. De modo breve, Greshake explicita ainda como essa
communio se relaciona com categorias e imagens biblicas, tais como alianga, diversidade de seres na criag@o,
unidade entre Jesus ¢ o Pai, e entre Jesus e suas/seus discipulas/os, banquete nupcial aberto a todos/as, corpo de
Cristo (GRESHAKE, Creer en el Dios Uno y Trino, p. 57-61).



306

que toda a criacdo alcance sua meta: a communio com Deus, a trinitarizacio>??, isto ¢, “a

convergéncia de muitos e do plural rumo a unidade entre todos/as e com Deus™%.
Destacamos ainda a Eduard Borysov, que sugere a substitui¢do do termo theosis pela
expressio “triadosis”***. Em um estudo sobre a relagio entre a deificagdo e a nogio paulina de

“unido com Cristo’%

, 0 autor busca explicitar a dimensao trinitaria da theosis. Borysov ressalta
que, em geral, a deificacdo tem sido abordada em perspectiva cristologica e/ou antropoldgica,
o que acarreta uma identificacdo, por parte das/os biblistas, da thedsis “com o ensinamento de
Paulo sobre a unido com Cristo e a transformag¢do moral daqueles/as que estio ‘em Cristo’”>2°,
No entanto, o autor afirma que a theosis ¢ “resultado da agdo salvifica da Trindade” e deve,
portanto, mais acertadamente, ser denominada “triadosis”*’.

Assim sendo, a0 mesmo tempo em que visa escapar da tradicional visdo antropocéntrica
da soteriologia paulina, oferecendo uma leitura “teocéntrica e até mesmo trinitariocéntrica™ 2%,

Borysov se propde também a atingir outro objetivo:

Este livro buscard redefinir a nogdo prévia [de thedsis, explicitando-a] como um
projeto essencialmente trinitario, por meio do qual as/os crentes experimentam a
transformag¢@o conforme a imagem do Deus triuno, ndo apenas de Cristo ou de uma
nova humanidade®®.

Para tanto, o autor inicia seu percurso retomando as principais abordagens da thedsis,
desde a Patristica até Gregorio Palamas, dividindo-as em quatro, as quais denomina apotheosis,
christosis, triadosis e energeosis™®. As denominacdes propostas se referem a énfases ou
matizes priorizados por cada grupo, sendo esses, respectivamente, “deificacdo por meio da
imitacdo e da obtencao dos atributos de Deus”, “deificacdo em categorias de unido com o Filho

de Deus encarnado, que deifica em si mesmo toda a raca humana”, “deificagdo como processo

522 GRESHAKE, Creer en el Dios Uno y Trino, p. 56.

523 «...] la convergencia de muchos y de lo plural hacia la unidad entre todos y con Dios”. GRESHAKE, E! Dios
Uno y Trino, p. 357.

324 O raciocinio de Borysov é similar ao nosso quando propomos o uso de “trinifica¢do”. No entanto, o autor forja
seu termo a partir do grego, e nao do latim.

525 BORY SOV, Eduard. Triadosis: Union with the Triune God: Interpretations of the Participationist Dimensions
of Paul’s Soteriology. Eugene, OR: Pickwick Publications, 2019.

526 <[ ..] biblical scholars often identify theosis with Paul’s teaching on union with Christ and moral transformation
of those, who are ‘in Christ’”. BORY SOV, Triadosis, p. 2. O autor aponta ainda para a caréncia — que ele pretende
suprir — de um estudo da visdo trinitaria de Paulo e de suas implicag¢des soteriologicas (BORYSOV, Triadosis, p.
2-3).

527 BORY SOV, Triadosis, p. 2.

32 BORY SOV, Triadosis, p. 2.

529 “This book will seek to redefine the former notion as an essentially trinitarian project, whereby believers
experience transformation into the image of the triune God, not merely Christ or a new humanity”. BORYSOV,
Triadosis, p. 3.

330 BORYSOV, Triadosis, p. 18-83.



307

de integracdo na vida das relagdes trinitarias”, “deificagdo pela participacdo nas divinas
energias’™>!,

Posteriormente, Borysov examina a compreensio da thedsis no periodo da Reforma’*?,
indicando que “friadosis fornece uma lente util para ler Lutero e Calvino de uma nova
maneira™?}. A seguir, o autor se debruga sobre “o modelo trinitario relacional” baseado
principalmente na nog¢ao de “pessoalidade”, proposto por John Zizioulas, como um fundamento
adequado para a reflexdo atual sobre a deificagio™*. Finalmente, retoma e analisa alguns
estudos contemporaneos sobre a teologia paulina a luz da thedsis>>, apontando seus avangos e
seus limites, especialmente no que se refere a um excessivo cristocentrismo, que “enfraquece a
2536

dimensao trinitaria e o papel do Pai e do Espirito na teologia de Paulo

Ao final de seu percurso, Borysov conclui:

Se o ser humano foi criado a imagem do Deus triino, entdo a realiza¢do dessa imagem
significa que as pessoas sdo salvas e transformadas em comunhao com outras pessoas
divinas e humanas. Os/as crentes experimentam a transfigura¢do ndo a semelhanca de
Deus como um ser divino abstrato, mas a semelhanga de um Deus pessoal, que ¢
Trindade. Parafraseando um dictum patristico: [o0] ser humano foi criado a imagem da
comunidade divina para alcangar, pela graca, a semelhanca com as pessoas divinas,
na comunidade de pessoas humanas em igualdade, a Igreja. Esta ¢ a natureza da
triadosis, que nao constitui uma violagdo do status divino de identidade, mas uma
verdadeira comunh3o de pessoas®’.

Embora a reflexdo de Borysov seja promissora, seu estudo, porém, nao chega, como ele
proprio aponta, “ao desenvolvimento construtivo do novo conceito de triadosis™>**. De modo
similar, Greshake afirma a trinitariza¢ao da criacdo como sua meta e a define como um avancgar
em dire¢do a plena comunhao com Deus e com as/os demais. No entanto, sua exposi¢ao se
restringe a dimensdo da communio, sem que outros possiveis aspectos da trinitariza¢ao sejam

desenvolvidos. O mesmo poderiamos dizer do curso oferecido por Frederick Crowe em que o

31 BORYSOV, Triadosis, p. 18-19.

332 BORYSOV, Triadosis, p. 84-122.

333 «[...] triadosis provides a useful lens for reading Luther and Calvin in a fresh way”. BORY SOV, Triadosis, p.
195.

33 BORY SOV, Triadosis, p. 123-148.

335 BORY SOV, Triadosis, p. 149-194.

336 BORY SOV, Triadosis, p. 193.

337 “If human being were created in the image of the triune God, then the realization of this image means people
are saved and transformed in communion with other persons divine and human. Believers experience
transfiguration not in the likeness of God as an abstract divine being, but in the likeness of a personal God, who is
Trinity. To rephrase a patristic dictum: a human being was created in the image of the divine community to achieve
by grace likeness to the divine persons in the community of equal human persons, the church. This is the nature of
triadosis, which is not an infringement on divine status of identity, but a true communion of persons”. BORYSOV,
Triadosis, p. 197.

338 BORY SOV, Triadosis, p. 198.



308

neologismo “trinificacdo” ¢ proposto: ndo ha um esclarecimento significativo que elucide em
que consiste dita trinificagao.

E, portanto, essa a explicitagdo que pretendemos realizar no capitulo que se segue. Para
isso, teremos presente tanto a teologia trinitaria desenvolvida na primeira parte desta pesquisa
quanto a retomada historica sobre a doutrina da thedsis apresentada neste capitulo. Ainda que
tenha sido um longo itinerario — que poderia, por isso, parecer um desvio demasiado extenso
em nosso percurso —, entendemos ser de grande valia ter-nos colocado a escuta da tradigdo
crista relativa a deificagdo nesse movimento habitualmente denominado, no fazer teologico,
como auditus fidei. Tal escuta faz-nos reconhecer que a doutrina da theosis ¢ resultado do
trabalho reflexivo de muitas pessoas, dentre as quais se destacaram Atanasio, Cirilo de
Alexandria, Dionisio, o Areopagita, Maximo, o Confessor, Gregorio Palamas.

Além disso, percebemos a diversidade de enfoques e matizes que a tematica adquiriu
tanto em diferentes momentos da histéria quanto pela especificidade de perspectivas que levam
a marca de suas/seus autoras/es. Sem negar tal diversidade, notamos também alguns
denominadores comuns, tais como a intrinseca associagao entre a thedsis € a encarnacao do
Verbo de Deus, a relagdo entre deificacdo e os sacramentos, especialmente o batismo e a
eucaristia, e a importancia de uma vida moralmente acorde com o Evangelho para que os seres
humanos sejam deificados.

Finalmente, como assinalamos previamente, chama a atencdo que a ligacdo da
deificacao com a Trindade ndo seja tdo frequente, destacando-se, na contramao dessa tendéncia,
alguns nomes, como Origenes, Didimo, o Cego e Cirilo de Alexandria, e, mais recentemente,
Christos Yannaras, Catherine LaCugna, Michelina Tenace, Gisbert Greshake e Eduard
Borysov. Situando-nos, portanto, no influxo da retomada contemporanea do interesse teoldgico
na deifica¢do, bem como no horizonte da revitalizacdo da doutrina trinitaria, que abordamos
previamente, passaremos, agora, a expor nossa proposta de “renomeacdo” da thedsis como
trinificagdo, explicitando nao se tratar, porém, de mera mudanga de nomenclatura, mas de um
novo enfoque, cujos matizes pretendem aportar elementos significativos ao estudo da deificagao

na atualidade.



309

7 A TRINIFICACAO DAS/OS BATIZADAS/OS EM NOME DO PAIL DO FILHO E DO
ESPIRITO SANTO

Nossa reflexao deste capitulo, como previamente mencionamos, pressupde a teologia
trinitdria que elaboramos na primeira parte desta investigagdo, tanto no que se refere a sua
abordagem feminista quanto na énfase dada a pessoalidade como categoria fundamental da
reflexdo teoldgica sobre a Trindade. Diante disso, recordamos que “a doutrina da Trindade [...]
¢ normativa para o que pensamos que uma pessoa €, para onde situamos a imagem de Deus e
para o que consideramos ser o plano providencial de Deus na economia da redenc¢do”!. Além
disso, reafirmamos que “a doutrina da Trindade insiste que a relacionalidade, e ndo a soliddo e

»2_Consideramos,

muito menos o sexo bioldgico, estd no cerne do que significa ser uma pessoa
ainda, que tal doutrina “esta inevitavelmente ligada a préxis da fé cristd, a forma de vida
apropriada a economia de Deus™.

Com esses elementos presentes, iremos desenvolver, a seguir, nossa proposta teologica
a respeito da trinificacdo. Iniciaremos a exposi¢ao com algumas consideragdes a respeito do
sacramento do batismo-crisma*, considerando-o em uma perspectiva trinitaria (7.1).
Posteriormente, elucidaremos como a trinificacdo se expressa em uma configura¢do peculiar
com o Filho (7.2), o Espirito Santo (7.3) e o Pai (7.4). Nossa reflexdo culminard — como seria

o esperado em uma teologia trinitdria compreendida como ontologia da relagio — com uma

explicitacdo da nova relacionalidade trinificada a imagem do Deus Trituno (7.5).
7.1 “Ha uma s6 fé, um sé batismo” (Ef 4,5)
O batismo — ou o batismo-crisma — ¢ o marco inicial da vida crista. A celebragao desse

sacramento, assim como toda acao litirgica, constitui — conforme explicita LaCugna — um locus

theologicus, isto €, um espaco-tempo “em que o mistério d[o] Deus [Tritno], o mistério da

! “The doctrine of the Trinity [...] is normative for what we think a person is, where we locate the image of God
and what we think is God’s providential plan in the economy of redemption”. LACUGNA, Catholic Women As
Ministers and Theologians, p. 247.

2 “The doctrine of the Trinity insists that relationality, not solitariness and least of all biological sex, is at the heart
of what it means to be a person”. LACUGNA, Catholic Women As Ministers and Theologians, p. 247.

3 “[...] is unavoidably bound up with the praxis of Chistian faith, with the form of life appropriate to God’s
economy”. LACUGNA, God for Us, p. 381.

* Conforme indicamos anteriormente (Introdugdo Geral, p. 31), o termo composto batismo-crisma é usado por
Francisco Taborda. LaCugna, por sua vez, refere-se mais comumente ao batismo e, em algumas poucas ocasioes,
faz também referéncia a crisma, em geral, associando-a ao batismo.



310

theologia se acerca por meio da economia™. Por outro lado, pelas liturgias da fé cristd,

“fazemos memoria da oikonomia, nela adentramos e a celebramos, e assim somos

296

transformados/as pelo mistério da theologia™. Assim como LaCugna, Francisco Taborda

também expressa a relacdo intrinseca entre a revelagao trinitaria, a vida crista e os sacramentos:

A vida cristd tem [...] estrutura trinitaria, porque a autocomunicacdo de Deus a
humanidade ¢ trinitaria. Nem poderia ser de outra forma. Se Deus se autocomunica,
s6 pode fazé-lo como ¢ em si mesmo, como Trindade, sendo ndo se estaria
comunicando a si mesmo, mas a outra realidade que ndo ele! Os sacramentos, por sua
vez, na qualidade de celebracdes da vida cristd, ndo poderiam deixar de refletir a
estrutura da vida que festejam. Também eles t€ém estrutura trinitaria, em especial o
batismo-crisma, que se realiza, conforme a tradicdo mais antiga, na confissdo de fé
trinitaria. Se hoje a profissdo de fé ndo acontece mais no ato mesmo do banho
batismal, antecede-o imediatamente, e a formula “em nome do Pai e do Filho e do
Espirito Santo” retoma, no momento do banho, a confissdo do Deus Trino’.

A nomeacao trinitaria realizada durante o batismo ¢ de vital importancia para nossa
reflexdo. E “do Batismo em nome do Pai e do Filho e do Espirito Santo [que] brota a identidade

do Povo de Deus™®. Ser batizadas/os em nome do Deus Tritino significa “viver em nome de

2 ¢

outro”, “apropriar-se de sua historia pessoal e identidade relacional™, que “evoca toda a histéria

do amor criativo, comprometido em alianga, encarnado e inabitador”!’ da Trindade.

Pelo batismo, somos transformadas/os em uma “nova criagdo”, o que significa que
somos introduzidas/os em um relacionamento justo e correto com Deus e umas/uns
com as/os outras/os. O batismo € o sinal visivel de nossa vocagdo comum a santidade
e a amizade com Deus, bem como um sinal de que pertencemos a uma comunidade e
a uma tradicdo''.

5 “Liturgy is a locus theologicus in the sense that it is one place in which the mystery of God, the mystery of
theologia is approached through the economy”. LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for
Theology?, p.7.

6 “[...] we remember, enter into, celebrate oikonomia, and so are transformed by the mystery of theologia”.
LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p.7.

"TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 55-56. Em uma abordagem eminentemente trinitaria, o autor estrutura
sua reflexdo sobre o batismo-crisma a partir de trés eixos, considerando-o como sacramento de fé, de conversao e
de iniciagao.

8 SINODO DOS BISPOS. Para uma Igreja sinodal: comunhio, participagdo, missdo. Documento final da XVI
Assembleia  Geral Ordinaria do  Sinodo dos  Bispos. Roma: 2024. Disponivel em:
https://www.synod.va/content/dam/synod/news/2024-10-26 _final-document/POR---Documento-finale.pdf. Acesso
em: 22 jul. 2025. n. 15.

® LACUGNA, God for Us, p. 404.

10-¢[...] recalls the whole history of creative, covenanted, incarnate and indwelling love”. LACUGNA, Making
the Most of Trinity Sunday, p. 211.

1 “Through baptism we are made into a ‘new creation’, which means that we are brought into right relationship
with God and with each other. Baptism is the outward sign of our common vocation to holiness and friendship
with God, as well as a sign that we belong to a community and a tradition”. LACUGNA, Making the Most of
Trinity Sunday, p. 211.



311

Conforme explica Schiissler Fiorenza, “ao contrario da iniciagdo em cultos mistéricos —
que geralmente ndo tinha consequéncias sociais — o batismo cristdo realiza tanto a salvacao
individual quanto a iniciacdo em uma comunidade, em uma associagio religiosa”'?. Ao receber
novos/as membros/as, a comunidade crista “¢é ‘reiniciada’ em sua identidade, questionada em
sua fidelidade, renovada por novas forgas”'®. Por sua vez, “a pertenca a Igreja, efeito do
batismo-crisma, nao ¢ algo estatico, passivo, [...] que ndo compromete mais que acidentalmente
e ndo impde maior responsabilidade. Pertenca a Igreja ¢ [...] participacdo na missao de Cristo
de implantar o Reino [de Deus] pela graga do Espirito™!*.

Além disso, uma vez que “o batismo-crisma ndo ¢ mero fato do passado”, mas “¢ graca

permanente, exigéncia constante a ser sempre revivescida”, o sacramento “com a graca que lhe
15

13

¢ propria, permanece o ponto de referéncia constante da vida cristd”’>. Desse modo, “a
caminhada de fé, conversao e iniciacdo ao mistério de Deus nao cessa” com a celebragao
litGrgica, mas se estende por toda a vida'®.

Como recorda Taborda, “as narragdes batismais dos Atos dos Apostolos mostram que
para ser admitido ao batismo ¢ necessario ter ouvido a mensagem do Evangelho e té-la aceito
na fé”!”. Essa fé, condensada no Credo'®, une aqueles e aquelas que a professam, porque, de

»

fato, “hé uma s6 fé, um s6 batismo” (Ef 4,5), celebrado em nome de “um sé Espirito”, “um so6

Senhor” e “um s6 Deus e Pai de todos/as” (Ef 4,4-6)".

Ora, a fé, cujo inicio se celebra como dom no batismo-confirmagdo®, ¢ fé na Boa-
Nova de que Deus ¢ o Deus do Reino, a quem Jesus, na for¢a do Espirito, por sua

12 “Unlike initiation into mystery cults — which usually had no social consequences — Christian baptism
accomplishes both individual salvation and initiation into a community, into a religious association”
(SCHUSSLER FIORENZA, In memory of her, p. 214).

13 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 215.

14 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 241.

15 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 29.

16 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 29.

7 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 55.

18 “While no one creed contains everything there is to say about faith, creeds generally strive to present the
essentials. Typically they are structured according to a trinitarian ground plan, an arrangement that reflects what
Christians believe about the God who redeems us through Jesus Christ in the power of the Holy Spirit”
(LACUGNA, The First Presentation, p. 2).

19 “This section of Ephesians 4 [v. 1-16] focuses on what unites the ekklésia, the assembly of people, while at the
same time acknowledging their differences [...]. The first three declaration of oneness — one body, one spirit, one
hope — explicate the recipients’ calling. This calling constitutes the communal body or corporation enlivened by
the one Spirit or breath. [...] The Spirit is fundamental for the life of community. [...] Exegetes agree that formulaic
expression ‘one Lord, one faith, one baptism’ seems to be at home in the baptismal discourse, to which Ephesians
refers throughout the letter [...]. In this context one faith probably refers to baptismal declaration. The climax of
this section is the confession, ‘one God and father of all who is above all and through all and in all’. It acknowledges
G*d as ‘father of all things who is permeating all things’> (SCHUSSLER FIORENZA, Elisabeth. Ephesians.
Collegeville, PA: Liturgical Press, 2017. p. 49, 51-52).

20 «A celebragio da fé so6 pode acontecer depois de ouvida e aceita a pregacdo. Assim o batismo-crisma celebra a
vocacdo a fé, o chamado acolhido e aceito pelo proprio batizando, caso seja adulto, ou, no batismo de uma crianca,



312

vida, morte e ressurrei¢do, revelou como Pai. A noticia boa ¢ a de que, construindo o
Reino de Deus, pelo caminho de Jesus, somos animados pelo Espirito e assim
incluidos na propria vida do Deus do Reino?!.

Para LaCugna, o Reino de Deus ¢ “a forma de vida da economia divina” ¢ o que
experimentamos € vivenciamos na oikonomia ¢ “a propria vida de Deus”, a qual o batismo nos

incorpora??. Se, por um lado, “o batismo é um dom escatolégico, uma antecipagdo do verdadeiro

9923

destino de toda a criacdo, uma promessa do que ¢ viver no reino de Deus”, por outro, pelos

sacramentos da iniciacdo®*, as/os cristds/dos sio verdadeiramente introduzidas/os “no lar
comum, na partilha da vida divina e humana”?. Iniciadas/os na vida trinitaria a qual aderem
pela fé, as/os batizadas/os tornam-se “participantes da natureza divina” (2Pd 1,4) e sdo

dotadas/os de “poder” para “viver em relagdo justa e correta com Deus, [consigo] mesmas/os e

com as/os outras/os”°.

Confessar um s6 batismo e um s6 Deus e Pai é potencialmente um forte protesto e um
signo contrario ao patriarcado, bem como ao racismo e a qualquer outro tipo de falsa
valorizagdo de algumas pessoas em detrimento de outras. Confessar um s6 batismo
exigiria um ato coletivo de humildade, pelo qual comegariamos a nos ver muito mais
como semelhantes do que como dessemelhantes daqueles/as que sao diferentes de nds,
tém opinides diversas ou praticam costumes distintos. Comegariamos a nos ver na
universalidade da nossa humanidade, onde a graca irrompe e dissipa as divergéncias.
Confessar um s6 batismo €, na verdade, uma receita para o amor compassivo. Como

pelos pais e padrinhos, que se comprometem a educa-la no caminho da f¢” (TABORDA, Nas fontes da vida cristd,
p. 55).

2 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 55.

22 LACUGNA, God for Us, p. 382.

23 “Baptism is an eschatological gift, a foretaste of the true destiny of all creation, a promise of what it is like to
live in the reign of God”. LACUGNA, The baptismal formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p.
247.

24 De fato, como afirma o Documento Final do Sinodo sobre a Sinodalidade, “ndo é possivel compreender
plenamente o Batismo sendo no ambito da Iniciagdo Cristd, isto é, do itinerario através do qual o Senhor, mediante
o ministério da Igreja e o dom do Espirito, nos introduz na fé pascal e nos insere na comunhao trinitaria e eclesial”
(SINODO DOS BISPOS, Para uma Igreja sinodal, n. 24). Por isso, seria também oportuno relacionar a trinificagio
com a eucaristia e com a crisma. No entanto, optamos aqui por privilegiar a reflexdo a luz do batismo por duas
razdes fundamentais. Por um lado, o batismo € o sacramento priorizado por LaCugna; por outro, tal reflexdo
prepara o terreno para a tematica da “igualdade batismal”, a que nos referiremos no préximo capitulo. Ainda assim,
registramos duas citacdes de LaCugna em que a autora menciona os sacramentos da iniciacdo de modo mais amplo:
“In baptism and chrismation, the Spirit joins us to Jesus Christ, to his life and death, to his way of being with
others, to his total reliance on God. In the Eucharist, we recall, give thanks for, and celebrate the true union of
divine and human, and, as the bread and wine signify outwardly we ‘receive’ into our bodies this communion.
These sacraments of initiation are means by which the Spirit divinizes person, incorporating us into the very life
of God by uniting us with Jesus Christ” (LACUGNA, God for Us, p. 296-297); “The church’s mission is expressed
in its sacramental life. Sacraments initiate us into the life of God, heal division and sin, and signify service in the
reign of God. [...] In baptism we take on ourselves the very name of God; in the Eucharist we receive the Body of
Christ and go forward to ‘love and serve’ God and the people of God’s household” (LACUGNA, The Practical
Trinity, p. 682). Consultar também, a respeito da eucaristia: LACUGNA, God for Us, p. 405-406.

2> LACUGNA, God for Us, p. 403.

26 LACUGNA, God for Us, p. 404.



313

Deus, o individuo cristdo deve ser capaz de ir além de si mesmo para abragar até
mesmo a/o inimiga/o?’.

No entanto, a realidade de pecadoras/es “¢ o chdo, onde nos encontramos ao sermos
chamados a fé”?%. Por isso, o batismo-crisma — e toda a vida cristd — implica conversdo, pois
“abracar a fé supde uma mudanca radical na vida humana?’. Supde morrer para o pecado e
viver para Deus, em Cristo Jesus (Rm 6,11). Supde adesdo ao Deus Tritino e ao seu modo de
ser e atuar. “O Pai, origem sem origem, ¢ o verdadeiro Deus em oposi¢ao a todos os idolos que
o ser humano constroi por sua falta de ¢, Por isso, “a conversio dos idolos ao Deus vivo e
verdadeiro é uma passagem da morte a vida, do pecado & graca, da lei a liberdade. E libertagio
para que o ser humano assuma a histéria segundo o projeto de Deus™!, segundo a vida, morte
e ressurreicao de Jesus Cristo, em um caminho de verdadeiro seguimento.

No percurso da vida crista, a “existéncia em Cristo” se traduz em “existéncia pascal” e,
destarte, a conversdo significa “entrar no mistério pascal de Cristo, para passar com ele ao Pai,
no Espirito Santo”?. Essa “passagem” implica “aceitar na fé o mistério pascal e aceitar
participar dele”, o que “so6 € possivel se nos ¢ dada a mesma liberdade de Cristo, seu Espirito
[...]. Nao por acaso, Pentecostes ¢ uma dimensao do mistério pascal de Cristo, o seu fecho e
desfecho™.

No contexto da ontologia da relacdo, a dinamica de conversao humana supde considerar
que “o pecado capital, o pecado que estd na raiz de todo pecado (incluindo, mas ndo se
reduzindo ao orgulho) ¢ tudo o que nos liga a [uma] existéncia pré-pessoal, impessoal ou
antipessoal: a negacdo de que somos pessoas de e para Deus, de e para as/os outras/os’**. Por
isso, o batismo-crisma, como sacramento que nos introduz na vida trinitaria, ¢ “a agdo

ontologica e sacramental que transforma soliddo e separacdo em comunhdo. A ‘mudanca

27 “To confess one baptism and one God and Father is potentially a strong protest against and countersign to
patriarchy, as well as to racism and every other kind of false valuation of some persons over others. To confess
one baptism would require a collective act of humility by which we would begin to see ourselves as much more
like than unlike those who are different from us, have different opinions, or practice different customs. We would
begin to see ourselves in the commonness of our humanity, where grace breaks in and scatters disagreements. To
confess one baptism is, in effect, a recipe for compassionate love. Like God, the Christian individual should be
able to reach beyond one’s own self to embrace even the enemy”. LACUGNA, The baptismal formula, feminist
objections, and Trinitarian Theology, p. 249-250.

2 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 79.

2 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 79.

30 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 79.

3L TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 96.

32 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 97-98.

33 TABORDA, Nas fontes da vida cristd, p. 105.

34 “The cardinal sin, the sin that lies at the root of all sin (including but not reducible to pride) is whatever binds
us to prepersonal or impersonal or antipersonal existence: the denial that we are persons from and for God, from
and for others”. LACUGNA, God for Us, p. 383.



314

ontologica’ do batismo ¢ radical: afirmamos viver agora ndo de ndés mesmos/as, mas de Deus,
ndo para ndés mesmos/as, mas para outros/as”*. Ou ainda, como explicita Groppe: “pelas d4guas
do batismo, as pessoas humanas ndo se tornam Deus, mas a nova relagao e comunho com Deus
que deve dar-se a partir do batismo tem significado ontologico e, portanto, pode ser
verdadeiramente deificante™®. A esse respeito, retomando a reflexdo de Zizioulas, LaCugna

esclarece:

A transformacao ¢ de fato ontoldgica, ndo no sentido de que um tipo de ser se torna
outro tipo de ser (a melancia se torna harpa), mas o novo ser produzido pelo batismo
€ uma nova pessoa, um novo ser-em-relacdo, uma nova capacidade de
autotranscendéncia, uma nova capacidade de autoexpressdo erética, uma nova
capacidade de comunhdo, uma genuina instincia de liberdade’’.

Se ¢ verdade que “o batismo tem o poder de criar uma comunidade baseada na
interdependéncia, na mutualidade, no amor reciproco e no autossacrificio”%, também sabemos
que “seus frutos [...] s3o concretizados apenas de forma imperfeita e irregular no curso da

9939

histéria humana Como recorda LaCugna, “por meio do batismo, entregamo-nos a

transformagao por um poder pessoal [0 do Deus Tritino] que promete restaurar em nds a imagem

divina desfigurada™*

. Uma vez que a realidade do pecado acarreta desfiguragao tanto pessoal
quanto comunitaria, “assim como devemos nos tornar ‘uma nova criagdo’ em Cristo, também
a comunidade de Cristo deve adquirir um novo perfil, no qual ‘Cristo € tudo e estd em todas/os’

(C13,10)*1,

35 ¢[...] the sacramental and ontological act that transforms solitariness and separateness into communion. The

‘ontological change’ of baptism is radical: We claim to live not now from ourselves but from God, not for ourselves
but for others”. LACUGNA, God for Us, p. 404, grifos nossos.

36 “In the waters of baptism, human persons do not become God but the new relation and communion with God
that should follow from baptism have ontological significance and thus can be truly deifying”. GROPPE,
From God for Us to Living in the Spirit of God, the Spirit of Christ, p. 345.

37 “The change is indeed ontological, not in the sense that one kind of being becomes another kind of being
(watermelon becomes harp), but the new being produced by baptism is a new person, a new being-in-relation, a
new capacity for self-transcendence, a new capacity for erotic self-expression, a new capacity for communion, a
genuine instance of freedom”. LACUGNA, God for Us, p. 404, grifo da autora. Consultar também ZIZIOULAS,
Being as Communion, p. 49-65.

38 “Baptism has the power to create a community based on interdependence, mutuality, and reciprocal love and
self-sacrifice”. LACUGNA, The baptismal formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 238.

39 “Its fruits [...] are realized only imperfectly and unevenly in the course of human history.” LACUGNA, The
baptismal formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 247.

40 “Through baptism we surrender ourselves to transformation by a personal power that promises to restore in us
the disfigured image of God”. LACUGNA, The baptismal formula, feminist objections, and Trinitarian Theology,
p. 248.

41«[,..] as much as we are to become ‘a new creation’ in Christ, so too is the community of Christ to acquire a
new profile, one in which ‘Christ is all, and in all’ (Col. 3:10)”. LACUGNA, The baptismal formula, feminist
objections, and Trinitarian Theology, p. 248. Ver se¢do 7.5.



315

Por isso, “receber o batismo significa submeter-se a obra transformadora e deificadora
do Espirito que nos aperfeigoa a imagem de Deus™*?, para que modos de relacionamento sejam
reordenados e “padrdes alienantes de relacionamento (judeu/ia-grego/a, livre-escravo/a,

homem-mulher [...]) [sejam] superados™*.

O batismo também transforma nosso relacionamento com Deus. Pelo Espirito, nos
tornamos parte da familia de Deus, filhos e filhas de Deus, capazes de nos dirigir a
Deus tdo intimamente quanto Jesus o fez quando o chamou de “Abba” (Rm 8§,15; Gl
4,6). Como filhos e filhas de Deus, somos herdeiros/as de tudo aquilo de que Cristo é
herdeiro, inclusive de sermos glorificados/as por Deus**.

Em suma, “a liturgia [...] molda a fé trinitaria, especialmente nos sacramentos do
batismo e da eucaristia, e na recitacdo comum dos credos cristdos™®. Ao mesmo tempo, os
sacramentos — e aqui atentamos especialmente para o batismo-crisma — moldam a existéncia
cristd, conformando-a a Trindade. Se, por um lado, como ja dito, “a divinizag@o cristd evoca

uma teo-logia feita de confissio de fé na Trindade™*¢

, por outro, “o batismo significa
incorporagio a propria vida de Deus”’, de modo que nossa identidade passa a estar intimamente

ligada a identidade trinitaria*®.

7.2 “Destinou-os a se configurarem com a imagem de seu Filho” (Rm 8,29)

A incorporacdo humana a vida trinitaria, iniciada no batismo-crisma, oferece aos seres
humanos a possibilidade de viverem sua existéncia trinitariamente e, simultaneamente, chama-
os a se empenharem para que suas vidas manifestem e revelem o Deus Tritino em cuja imagem
foram criados. Para as cristas e os cristaos, viver segundo a fé que professam significa “viver a

9949

vida de Deus: viver de e para Deus, de e para outros/as™ e, assim, serem trinificadas/os, isto

42 “To undertake baptism means submitting to the transforming and deifying work of the Spirit who perfects us in
the image of God”. LACUGNA, The trinitarian mystery of God, p. 187.

43 “Alienating patterns of relationship (Jew-Greek, slave-free, male-female [...]) are overcome”. LACUGNA, The
trinitarian mystery of God, p. 187.

44 “Baptism changes also our relationship to God. By the Spirit we become part of the family of God, sons and
daughter of God able to address God as intimately as did Jesus when he called God ‘Abba’ (Rom. 8:15; Gal. 4:6).
As sons and daughters of God we are heirs to everything to which Christ is heir, including being glorified by God”.
LACUGNA, The baptismal formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 247.

45 «“Liturgy [...] shapes trinitarian faith, especially in the sacraments of baptism and Eucharist, and in the recitation
of common Christian creeds”. LACUGNA, The Practical Trinity, p. 679.

4 “La divinizzazione cristiana evoca una teo-logia fatta di confessione di fede nella Trinita”. TENACE, Dire
l'uomo, p. 63.

47 “Baptism means incorporation into the very life of God”. LACUGNA, God for Us, p. 382.

® LACUGNA, God for Us, p. 404.

¥ LACUGNA, God for Us, p. 400.



316

¢, tornarem-se, progressivamente e na medida do que € possivel a natureza humana, aquilo que
a Trindade é: “perfeitamente pessoal e relacional”,

Assim sendo, “seremos mais semelhantes a Deus quando vivermos nossa pessoalidade
de uma maneira que se conforme a quem Deus é°!. Seguindo a perspectiva de LaCugna,
entendemos que “para descobrir as caracteristicas unicas das pessoas divinas, olhamos para a

732 ¢ olhamos especialmente para Jesus

historia da salvacao, onde Deus se revelou a si mesmo
Cristo®>.

Em Rm 8,28-30°*, Paulo afirma que Deus, conhecendo-as/os desde sempre, destinou de
antemio aquelas/es que sdo “chamadas/os segundo seu designio (mpdfecic®®)” “a serem
conformes a imagem do seu Filho”. A ideia de uma destinacao “prévia” alude a compreensao
de que, desde a criacdo, o ser humano estd “pensado” para ser humano segundo o que se revela
naquele que ¢ a plenitude da humanidade. Segundo explicita Jewett em sua analise da pericope
mencionada, a expressao “coppdpbovg tiig eikdévog Tod VoD avtod” (“conformado a imagem
de seu filho”) indica “um processo de transformag¢ao que comeca no batismo, no qual um velho
eu ¢ sepultado e uma nova pessoa surge da agua para viver doravante em Cristo, que era ele
mesmo a imagem de Deus™.

Esse processo de transformacao ¢ também mencionado por Paulo em 2Cor 3,1-18. Nessa
pericope, inicialmente, o Apodstolo afirma que os corintios sdo cartas que podem ser lidas por
todas/os (2Cor 3,2). Podemos, certamente, estender a afirmacdo paulina e considerar todas as
cristds e cristdos como tais cartas: “Evidentemente, sois uma carta de Cristo, entregue ao nosso

ministério, escrita ndo com tinta, mas com o Espirito de Deus vivo, ndo em tabuas de pedra,

mas em tabuas de carne, nos coragdes” (2Cor 3,3).

S0 LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

SU¢[...] we will be most like God when we live out our personhood in a manner that conforms to who God is”.
LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

52 “To find out the unique characteristics of the divine persons we look to salvation history, where God has revealed
Godself”. LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

33 “If we are created in the image of God, and if our destiny is to live forever with this God and with God’s beloved
creatures, then what forms of life best enable us to live as Christ lived, to show forth the Spirit of God, and
ultimately to be deified? These questions are best answered in light of what is revealed of God’s life in Jesus
Christ” (LACUGNA, God for Us, p. 378).

5% Conforme esclarece Jewett, esses versiculos correspondem & conclusio da pericope que se inicia em Rm 8,18,
constituindo um “climax quintuplo que proclama a gloria manifesta nos/as crentes” (JEWETT, Romans, p. 507).
55 “In the context of this pericope, the ‘purpose’ [tpd0eaic] of God relates to the establishment of the new creation,
in which the ‘sons of God’ will be ‘revealed’ in a properly responsible role. [...] The second phase of the fivefold
climax [v. 29] begins with 61t (“because’), which connects the last two verses of the pericope with the entirety of
v. 28. The climactic development in this verse specifies the “purpose” of v. 28c, namely, the recovery of true
sonship, with its attendant impact on the groaning creation. The verbs npoywdcke (“know beforehand”) and
npoopico (“destine beforehand”) reduplicate the prefix from the key term np66eoig at the end of v. 28, confirming
the connection to the theme of divine purpose” JEWETT, Romans, p. 528).

36 4[...] a process of transformation that begins in baptism, in which an old self is buried and a new person arises
out of the water to live henceforth in Christ, who was himself the image of God”. IWETT, Romans, p. 528-529.



317

“A expressdo ‘escrita em nossos coragoes’ (v. 2) € uma alusdo a Jr 31,31-34, onde Deus
diz que uma nova alianga sera feita com o povo, com a lei escrita ‘em seus coragdes’ (v. 33)7°7.

Outras alusoes aos textos do AT podem ser ainda identificadas na formulagao paulina:

[...] por um lado, [alude-se] as tabuas de pedra que Moisés havia recebido no Monte
Sinai, “nas quais o dedo de Deus havia escrito” (Ex 31,18), e, por outro lado, ao
contraste entre pedra e carne em Ez 36,26, onde Deus diz que o povo receberd um
coracdo de carne em vez de um coragio de pedra’®.

A imagem proposta por Paulo nos primeiros versiculos da pericope, sugere que, nos
coragdes humanos, Deus inscreve a sua teografia®® e quer que esta seja lida por todas/os.
Entendendo “coracdes” com seu sentido biblico mais amplo, ou seja, como sede das decisoes,
sentimentos e pensamentos, mas também como representacdo da pessoa inteira®®, podemos
dizer que as tabuas de carne sao as vidas humanas, nas quais se pode ler o que Deus inscreve.

A seguir (2Cor 3,4-16), Paulo compara a manifestacdo de Deus a Moisés no Sinai e a
revelagdo divina da nova alianga, que € obra do Espirito Santo, indicando que, embora glorioso,
o ministério da antiga alianga era passageiro e que a compreensao plena do que Deus deu (e da)
a conhecer acontece somente em Cristo, quando o véu da incompreensao e da dureza de coracao
é removido®'. Finalmente, a pericope nos leva a inferir que, na escrita divina feita nos coragdes,
encontra-se gravada a imagem do Filho, segundo a qual as “cartas vivas” sdo transformadas de
modo a refletir tal imagem: “E nos todos que, com a face descoberta, contemplamos®? como
num espelho a gloria do Senhor, somos transfigurados nessa mesma imagem, cada vez mais

resplandecente, pela acdo do Senhor, que ¢ Espirito” (2Cor 3,18, grifo nosso).

37 “The expression ‘written on our hearts’ (v. 2) is an allusion to Jeremiah 31:31-34, where God says that a new
covenant will be made with the people, with the law written ‘on their hearts’ (v. 33)”. STICHELE, Caroline
Vander. 2 Corinthians: Sacrificing Difference for Unity. /n: SCHOTTROFF, Luise; WACKER, Marie-Theres
(Eds.). Feminist Biblical Interpretation: A Compendium of Critical Commentary on the Books of the Bible and
Related Literature. Grand Rapids/Cambridge: Willian B. Eerdmans Publishing Company, 2012, p. 745.

38 ¢[...] on the one hand, to the stones tablets that Moses had received on Mount Sinai, ‘on which the finger of God
had written’ (Exod 31:18), and, on the other hand, to the contrast between stone and flesh in Ezekiel 36:26, where
God says the people will be given a heart of flesh instead of a heart of stone”. STICHELE, 2 Corinthians, p. 745.

%2 O conceito de teografia, embora também se encontre em escritos de Adolphe Gesché, nos foi apresentado por
Ulpiano Vazquez Moro: “[H4] marcas de Deus na vida de cada um de nos. Deus escreve em nossas vidas. Na vida
de cada um de no6s ha uma escrita, que podemos ler. Isso € ‘teografia’: ndo tanto o que esta escrito na Biblia, mas
o que Deus escreve no nosso proprio cora¢io” (VAZQUEZ MORO, Ulpiano. 4 orientacdo espiritual: mistagogia
e teografia. Sdo Paulo: Loyola, 2001, p. 10).

%0 BAUER, Johannes Baptist. Coragdo. In: BAUER, Johannes B. (Dir.). Diciondrio de teologia biblica. Sao Paulo:
Loyola, 1988. v.1, p. 219-222.

1 “The comparison between old and new thus leads to a series of contrasts, with concepts like letter, death,
condemnation, and transitoriness at the negative pole and concepts like Spirit, life, justification, and permanence
at the positive pole” (STICHELE, 2 Corinthians, p. 746).

62 Poderia também traduzir-se como “refletimos” (BiBLIA de Jerusalém, 2017, p. 2020, nota “¢” em 2Cor 3,18).



318

E interessante notar que o verbo destacado nesse ultimo versiculo
(netopoppovueda/metamorfoumetha) ¢ o mesmo que — embora com conjugagdo distinta —
aparece em Mc 92 e Mt 17,2, na narragdo da transfiguragio de Jesus
(uetepop®dn/metemorfothé)®®. Seu significado é “mudar de aspecto”, “transformar-se”*.
Assim como entendemos que Jesus, naquela cena, antecipa a manifestacao de sua gloria, que
se revelard plenamente em sua ressurreicao, o uso, no texto paulino, do mesmo verbo —
transfigurar — poderia sugerir que ha também naquelas/es que sdo conformadas/os a imagem do
Filho, pela acdo do Espirito, a manifestacdo de um resplendor da gldria futura. No entanto,
consideramos que ndo € apenas a essa dimensdo escatologica que se refere a transfiguracao
humana a imagem do Filho, o que pode ser inclusive atestado no texto de Rm 8 ao qual nos
referimos, conforme explica Jewett: “a transformacdo ¢ atualmente manifesta, pelo menos em
parte [...]; restringir o direcionamento dessa passagem a transformac¢do futura na ressurrei¢ao
ignora o significado dos verbos aoristos”®’.

Conforme enfatiza LaCugna, a theosis — diriamos a trinificagdo — “se realiza na

economia’*®

, ha historia de salvacao, no tempo e no espago das/os humanas/os, que, vindo de
Deus e voltando para Deus, vivem na comunhao trinitaria, que abarca todas as pessoas, divinas
e humanas, e, nelas, toda a criagdo. Afirmando que “o telos da natureza humana ¢ conformar-

2967

se a pessoa de Cristo, que une hipostaticamente as naturezas humana e divina™’, consideramos

que “o modo de ser da pessoa deificada em relacdo consigo mesma, com as/os outras/os, com
os bens da terra, com Deus, corresponde a0 modo de ser em relagio de Jesus™*®,

De fato, entendemos que as relagdes sao um “meio” privilegiado para que a trinificagao
aconteca. No “laboratorio” relacional, a Ruah Divina atua para que, progressivamente, a
imagem do Senhor resplandeca na vida daquelas e daqueles que seguem Jesus (2Cor 3,18),

transfigurando seu modo de atuar, pensar e sentir segundo a maneira de Cristo (1Jo 2,6; 1Cor

2,16; F12,5). Ao mesmo tempo, na medida em que as relagcdes humanas vao sendo vividas em

0 O verbo petapopedve (metamorféno) é também usado em Rm 12,2: petopoppodode/metamorfoiisthe

(LUBOMIRSKI, Mieczyslaw. L’Esortacione “Vita Consecrata” e transformazione dei credenti ad opera dello
Spirito Santo. Gregorianum, Roma, v. 78, n. 3, p. 545-554, 1997, p. 546-547).

6 LUBOMIRSKI, L’Esortacione “Vita Consecrata” e transformazione dei credenti ad opera dello Spirito Santo,
p. 546.

65 “The transformation is currently manifest, at least in part [...]; to restrict the bearing of this passage to future
transformation in the resurrection overlooks the significance of the aorist verbs”. IWETT, Romans, p. 529.

% “Theosis takes place in the economy”. LACUGNA, God for Us, p. 297.

7 “The ftelos of human nature is to be conformed to the person of Christ who hypostatically unites human and
divine natures”. LACUGNA, God for Us, p. 297, grifo da autora.

68 “The deified person’s way of being in relationships with self, with others, with the goods of the earth, with God,
correspond to Jesus’ way of being in relationship”. LACUGNA, God for Us, p. 297.



319

conformidade com a relacionalidade trinitéria, o potencial do ser humano para ser como o Deus
Tritno vai sendo modelado, perfilado, acrescido... trinificado.

Uma das possiveis manifestacdes dessa trinificagdo pode ser reconhecida em vidas
pautadas pela relagdo filial com o Abba. Coerdeiras/os da filiagdo divina (Rm 8,17), batizadas
e batizados recebem do Filho Unigénito o “direito” a serem chamadas/os filhas/os de Deus e
de, realmente, o serem (1Jo 3,1)%°. Como o Primogénito entre muitas/os irmas/aos (Rm 8,29),
que cresceu em graga, estatura e sabedoria (Lc 2,52), as cristas e cristdos crescem, ao longo da
vida, no aprendizado de tudo receber do Pai e tudo oferecer ao Pai, vivendo uma existéncia
filial conformada a do Filho (Mt 11,27a; Lc 10,22a; Jo 3,35; Jo 13,3; Jo 16,15a; Jo 17,10).

Além disso, considerando que, “de acordo com Calceddnia, podemos descrever Jesus
Cristo como aquele que, pelo poder do Espirito de Deus, vive a partir de um centro [que ¢] Deus

0 viver descentradas/os de si mesmas/os

e, a0 viver assim, cumpre o que significa ser humano™’
e centradas/os naquele que ¢ a “Origem sem Origem” das existéncias humanas ¢ também um
sinal da trinificagdo que vai sendo realizada em nés’!. Esse modo de viver constitui o que
LaCugna nomeia como “teondmico”’2.

Como afirmamos previamente, “toda a existéncia de Jesus foi identificada com a de
Deus por meio do servigo e do cuidado com outros/as, até o ponto de entregar sua propria
vida”’3. Por isso, a trinificagdo se traduz também em um modo de existir em que o servi¢o (ndo
a subserviéncia) € caracteristica marcante. Assim como Jesus, o Mestre e Senhor, que veio para
servir e nao para ser servido, também quem o segue e vai sendo conformada/o a ele deve fazer
como ele fez (Mc 10,45; Jo 13,13-15), pois “o servo ndo ¢ maior do que o seu senhor” (Jo

13,16b), que esteve “no meio de vos como aquele que serve” (Lc 22,27). “Nossas vidas so tém

sentido na medida em que servem ao evangelho. [...] No reino de Deus, o/a primeiro/a sera o/a

9 “Q Batismo ¢é o fundamento da vida cristd, porque introduz todos no maior dom: ser filhos de Deus, isto &,
participantes da relacdo de Jesus com o Pai no Espirito. Nao h4 nada mais elevado do que esta dignidade,
igualmente dada a cada pessoa, que nos faz revestir de Cristo e ser enxertados nele como ramos na videira”
(SINODO DOS BISPOS, Para uma Igreja sinodal, n. 21).

70 “In accord with Chalcedon, we might describe Jesus Christ as the one who, by the power of the Spirit of God,
lives out of a center in God, and in so living, fulfills what it means to be human”. LACUGNA, Jesus in Trinitarian
Perspective, p. 83.

71 “putting on Christ in baptism, creates the possibility that we, too, may become enhypostasized, living entirely
out of a center in God, living entirely as Christ, deified by the Spirit of God, Spirit of Christ” (LACUGNA, Jesus
in Trinitarian Perspective, p. 83, grifo da autora).

72 Ver capitulo 3, se¢do 3.2.1, p. 134-135; e capitulo 5, se¢do 5.5, p. 217.

73 “Jesus’ whole reality was identified with God’s through serving and caring for others, even to the point of giving
up his own life”. LACUGNA, God for Us, p. 294. Ver capitulo 3, se¢do 3.3.4, p. 134-135.



320

ultimo/a, quem serve sera a/o maior [...] O servico as/aos demais, especialmente por parte de
mestres/as e lideres, é necessario na casa de Deus”’*.

Entendemos que essas vidas a servico — que, como bem expressa LaCugna, sdo um
modo de glorificar a Deus’® — sdo continuadoras da messianidade de Jesus Cristo. Reafirmando
a unidade em Cristo de “todos/as aqueles/as que bebem do mesmo Espirito”, Johnson assevera
que “a historia do profeta e amigo de Sofia, ungido como Cristo, {prolonga-se, no tempo, como
a historia} do Cristo total, christa e christus {em semelhanga}”’®.

Ademais, na abertura as/aos demais que visa a comunhdo, sinal inequivoco da
trinificagdo, hé duas manifestacdes particularmente significativas, que poderiam ser
consideradas “medidas” da configuragdao das/os batizadas/os com Jesus Cristo: a acolhida
as/aos marginalizadas/os e 0 amor as/aos inimigas/os. Atuar assim supde certamente aderir a

verdadeira liberdade crista, rejeitando, como Jesus, “leis, costumes, convengdes que situam

regras acima de pessoas”’’. A esse respeito, LaCugna pondera:

Jesus ¢ [...] plenamente humano, com uma personalidade Unica que emerge no
relacionamento com seu pai e sua mae, seus parentes, amigos/as e adversarios/as. Sua
vida de liberdade, servico (ndo subserviéncia) as/aos outras/os, devocdo as/aos
marginalizadas/os, sua disposi¢ao de morrer pelas/os demais, ¢ o suprassumo de como
devemos viver’s.

Superando em si mesmo toda barreira a comunhdo, Jesus Cristo “perdoou pecados,
expulsou demonios, curou toda doenca e afli¢do”, “comeu com pecadores/as, coletores de
impostos, e leprosas/os”, “conversou com mulheres”, “redesenhou os limites de familia,
vizinhanga e lar”, “incluiu mulheres entre seus/as discipulos/as”’®. De fato, “em sua vida adulta,
o proprio Jesus ndo tinha um lar; durante seu ministério, ele ndo pertencia a casa de outra pessoa
e ndlo era o chefe patriarcal proprietario de uma casa com esposas, escravos/as e filhos/as”®’.

Todas essas “particularidades” do modo de vida escolhido pelo Filho de Deus para encarnar a

74 “Qur lives have meaning only insofar as they serve the gospel. [...] In the reign of God the first shall be last, the
servant shall be the highest. [...] Service to others, especially on the part of masters and leaders, is required in
God’s household”. LACUGNA, God for Us, p. 385.

> LACUGNA, Can Liturgy ever again become a Source for Theology?, p. 11.

76 JOHNSON, Aquela que é, p. 238-239. Corregdes na tradugio, indicadas entre chaves, a partir de: JOHNSON,
She Who Is, p. 163.

77¢[...] rejecting laws, customs, conventions that place persons beneath rules”. LACUGNA, God for Us, p. 401.
8 “Jesusis [...] fully human, with a unique personality that emerges in relationship to his parents, relatives, friends,
and adversaries. His life of freedom, service (not subservience) to others, devotion to those on the margins, his
willingness to die for others, is the summit of how we should live”. LACUGNA, God for Us, p. 296.
 LACUGNA, God for Us, p. 384-385.

80 ““In his adult life Jesus himself had no home; during his ministry he did not belong to someone else’s household
and he was not the propertied patriarchal head of a household with wives, slaves and children” LACUGNA, God
for Us, p. 385.



321

comunhdo trinitdria precisam também transfigurar as atitudes, opgdes, modos de relacdo e
prioridades dos/as cristdos/as para que a trinificagdo de fato acontega em suas vidas. Tudo isso
conflui para a afirmagdo das novas relagdes em Cristo, cujo paradigma relacional ¢ o da
irmandade, como explicitaremos na se¢do 7.5.

Em uma sintese em que expressa o que significa “viver a fé trinitaria”, LaCugna
apresenta uma sugestiva “lista” do que constitui a vida em Cristo, ou — como ela diz — o viver

in persona Christi®!:

[Viver] pregando o Evangelho; confiando totalmente em Deus; oferecendo cura e
reconciliagdo; rejeitando leis, costumes, convengdes que situam regras acima de
pessoas; resistindo a tentagdo, orando constantemente; comendo com leprosas/os e
outras/os descartadas/os da atualidade; abracando o/a inimigo/a e o/a pecador/a;
morrendo pelo bem do evangelho, se essa ¢ a vontade de Deus®.

Tendo anteriormente considerado alguns desses aspectos, voltamos agora nossa atencao
para o anuncio da Boa Nova e a oferta de cura e reconciliagdo; e, a seguir, para a resisténcia a
tentacdo e a entrega da vida pelo Evangelho. A trinificacdo se expressa também no impulso
para que cristas e cristdos sejam anunciadoras/es da Boa Nova do Reino de Deus, proclamando
que “no lar de Deus, ha sempre mais do que suficiente para todos/as, como a narrativa dos paes
e dos peixes ilustra™®3, sem deixar de lado, a0 mesmo tempo, o empenho para que a realizagdo
efetiva desse anuncio acontega. A pregacdo do Evangelho inclui, entre outros elementos,

recordar, como fica patente no Sermdo da Montanha Mt 5-7), que “a Lei nfio é o suficiente”:

Naio basta ndo matar, também ndo devemos nos encolerizar com nossa irma ou nosso
irmdo. Nao basta ndo cometer adultério, ndo devemos desejar a/o outra/o de forma
impessoal. Ndo basta ndo fazer um juramento, todas as nossas palavras devem ser
verdadeiras e confidveis. Devemos resistir a vinganca e orar por aqueles/as que nos
perseguem®’.

De algum modo, essas ac¢des, quando praticadas, fazem de quem as realiza imagem cada

vez mais resplandecente do Senhor, que caminhou com a humanidade muito mais do que “duas

8 LACUGNA, God for Us, p. 400.

82 «[...] preaching the gospel; relying totally on God; offering healing and reconciliation; rejecting laws, customs,
conventions that place persons beneath rules; resisting temptation; praying constantly; eating with modern-day
lepers and other outcasts; embracing the enemy and the sinner; dying for the sake of the gospel if it is God’s will”.
LACUGNA, God for Us, p. 400-401.

8 LACUGNA, God for Us, p. 385.

8 LACUGNA, God for Us, p. 385.

8 “It is not enough not to murder, we also must not to be angry with our sister or brother. It is not enough not to
commit adultery, we must not desire another in an impersonal way. It is not enough not to swear an oath, all our
words must be true and reliable. We must resist revenge and pray for those who persecute as”. LACUGNA, God
for Us, p. 385-386.



322

milhas”, que entregou bem mais do que o “manto” ndo solicitado (Mt 5,40-41). E, por isso, as
consideramos expressodes da trinificagdo realizando-se.

Além disso, se, “em Jesus Cristo, Deus cura as divisdes, reconcilia quem esta alienado/a,
d4 esperanga a quem ndo a tem, oferece perddo ao/a pecador/a e inclui as/os descartadas/os”%°,
0 Abba quer continuar realizando tudo isso por suas filhas e filhos, enviadas/os como o Filho
(Jo 20,21), com o encargo do ministério da reconciliagao (2Cor 5,16-20) e a missao de consolar
as/os que passam por tribulagdes (2Cor 1,3-4), de trazer de volta para a Casa quem esta
perdida/o (Lc 15,1-32).

Finalmente (mas sem considerar que esgotamos a temadtica aqui abordada), dois dos
pedidos que dirigimos ao Pai na oragdo “que Jesus nos ensinou”, a saber, nio cair em tentagio®’
e resistir ao mal, inclusive até o ponto de dar a vida no enfrentamento das estruturas injustas e
pecaminosas, configuram também “medidas” de trinificacdo. Em sua vida, morte e ressurrei¢ao,
Jesus Cristo foi capaz “de reordenar a criacdo e superar todas as barreiras a comunhio,
notadamente, o pecado, a morte e o desespero”®. Pela agdo do Espirito de Deus, batizadas e
batizados, porque passam a ser coerdeiras/os da vida de Deus, que ¢ eterna, e “por viver[em]
em Cristo, como Cristo, [tornam-se] pessoas também [capazes de] superar toda barreira de

comunhio”®’

, incluindo aquelas que mais se caracterizam como uma ruptura definitiva — “o
pecado, a morte e o desespero”. Por conseguinte, “seguidores/as de Cristo passam a ser
compartilhadores/as da prépria vida de Deus, participes da divindade, na medida em que sao

transformados/as e aperfeigoados/as pelo Espirito de Deus™.

7.3 “Sede santos, porque eu, vosso Deus, sou santo” (Lv 19,1)
O Espirito de Deus ¢ Espirito de Santidade e de Comunhao. Por isso, “viver a vida de

Deus significa viver — segundo a for¢a e a presenca do Espirito Santo — tornando-se santo/a e

virtuoso/a, e contribuindo para a unidade da comunidade crista e para a harmonia entre todas

8 “In Jesus Christ, God heals divisions, reconciles the alienated, gives hope to those who have none, offers
forgiveness to the sinner, includes the outcast”. LACUGNA, God for Us, p. 388.

87 “The temptations away from the reign of God are those that Jesus himself endured and triumphed over: the
temptation to live for bread and not for the word of God; the temptation to test God and require that God perform
according to our wishes; the temptation to acquire power instead of true worship”. LACUGNA, God for Us, p.
386-387.

8 «[...] to reorder creation and to overcome all barriers to communion, notably, sin, death, and despair”.
LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 84.

89 «[...] as we live in Christ, as Christ, we become persons in authentic communion, also overcoming all barriers
to communion”. LACUGNA, Jesus in Trinitarian Perspective, p. 84.

%0 “Followers of Christ are made sharers in the very life of God, partakers of divinity as they are transformed and
perfect by the Spirit of God”. LACUGNA, God for Us, p. 228.



323

2991

as criaturas de Deus™". A vida crista ¢ vida espiritual, porque guiada e “animada pelo Espirito

de Deus, Espirito de Cristo™?. E “a vida de santidade a qual todas/os as/os crentes sdo

9993

chamadas/os em Cristo ¢é theosis™”, ¢ trinifica¢do. “Somente o Espirito Santo pode tornar-nos

santos/as; s6 Deus pode divinizar-nos, conformar-nos perfeitamente a propria vida de Deus™*.

A trinificagdo, operada fundamentalmente pela Ruah Divina, constitui, em nossa

compreensao, verdadeira transformag¢ao do ser humano. Porém, como aponta LaCugna, “o
Espirito ndo transforma a natureza humana em natureza divina, mas [...] realiza uma unido

ontolégica de Deus e da criatura”™?

. E, por essa unido, opera-se verdadeiramente uma
progressiva transfiguragao, que vai tornando os seres humanos mais conformes a vida trinitaria.
A esse respeito, no contexto de “uma reflexdo sobre a importancia do Espirito Santo na

configuragio de uma nova humanidade”?®

, Maria Clara Bingemer traz apontamentos que em
muito coincidem com o que estamos propondo. A autora afirma que a salvagdo ¢ um processo
e, nele, “o ser humano é alguém soprado e transformado, alterado’’ pelo Espirito Santo™%. A
essa “alteracdo” Bingemer denomina “pneumatificacdo”. Trata-se de algo que “afeta e altera o
mais intimo e proprio de categorias antropologicas constitutivas, subvertendo radicalmente o
ser mais profundo de cada um”, de cada uma.

Segundo a autora, “uma primeira caracteristica dessa pneumatificacdo ¢ o fato de que o

Espirito Santo provoca na pessoa humana um éxodo, uma saida de si”'®. A descrigdo sobre

esse movimento ¢ similar ao éxtase, apresentado por LaCugna como elemento fundamental de

101 102

realizagdo da pessoalidade™" e especialmente associado a Ruah Divina °~. Assim se expressa

Bingemer:

O primeiro movimento que o Espirito suscita [...] no interior daquele ou daquela em
quem habita, ¢ um arrancar-se de si mesmo, de seus interesses mais imediatos, suas

1 “Living God’s life means living — according to the power and presence of the Holy Spirit — becoming holy and
virtuous, and contributing to the unity of the Christian community and the harmony among all of God’s creatures”.
LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

2 LACUGNA, God for Us, p. 409.

93 “The life of holiness to which all believers in Christ are called is thedsis”. LACUGNA, God for Us, p. 409.

%4 “Only the Holy Spirit can make us holy; only God can divinize us, conform us perfectly to the very life of God”.
LACUGNA, God for Us, p. 409, grifo da autora.

93 ¢[...] the Spirit does not change the human nature into a divine nature, but [...] brings about an ontological union
of God and the creature”. LACUGNA, God for Us, p. 297

% BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 357.

97 “Por alterado queremos entender aqui uma transformagdo profunda suscitada e provocada pela presenga e
manifestagdo do outro. A alteridade ¢ hoje uma das categorias mais importantes e centrais para se pensar a
antropologia, em chave filoséfica e teologica” (BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 357, nota 22).

%8 BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 357.

% BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 357.

100 BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 357.

101 Ver capitulo 5, segdo 5.5, p. 214-215.

102 Ver capitulo 4, segdo 4.4.3, p. 182-183.



324

comodidades, seus apegos para fazer-se tudo para todos (1Cor 9,22), enfrentar
situagdes as mais adversas, expor-se a perigos e tribulagdes (cf. 2Cor 1,4s; 4,7-15;
5,1s; 8,2; F1 4,14 etc.), a rejeigdo, ao sofrimento e a morte (cf. 2Cor 12; G1 2,19s; 6,17,
1Cor 2,1-5 e outros)'%,

Para Bingemer, “assim fazendo, o Espirito Santo esta inserindo o homem e a mulher no
proprio movimento kendtico” — e, acrescentamos, extatico — “do Deus Trindade que vem em
direcdo a humanidade para levar a cabo seu designio de salvacdo”'®. A autora prossegue,
explicitando que, animado pela Ruah, o ser humano, como Maria, eleva uma pergunta — “Como
se dara iss0?” (Lc 1,34) — que ¢ “pergunta por um fazer, por uma praxis que ird completando,
na carne e no coragio, o processo de éxodo iniciado pelo Espirito”!%. Esse questionamento abre
caminho para a “alteracdo” pneumatoldgica, levando o ser humano a “autocompreender-se a
partir do Outro que o reconstitui desde dentro com seu sopro recriador, e dos outros [e outras]
que esperam por sua participacdo na praxis de construcdo do Reino”!%. Essa reconfiguracio do
referencial da existéncia humana implica, para Bingemer, “viver no espaco do outro e admitir
que o outro viva em seu proprio espago”'%’. E ¢ o Espirito Santo quem “arranca o ser humano

95108,

de si mesmo para coloca-lo em ‘outro’ espaco” °: espago de comunhdo, de relagdes em

reciprocidade, de saida de si para ir ao encontro das/os demais.

Ora, o Espirito, alterando e subvertendo o espago humano, impede que o ser humano
continue se autocompreendendo a partir de si mesmo e defendendo
desordenadamente, com unhas e dentes, um espago “proprio”. Impede igualmente que
uma metade da humanidade defenda para si o espago que deseja, restando a outra
metade um lugar que sobra e que lhe ¢ imposto. E isso [0 Espirito] faz, [...] situa[ndo
o ser humano] em Cristo — judeu ou grego, escravo ou livre, homem ou mulher (Gl
3,28)1%,

Finalmente, com Bingemer asseveramos que, “alterando o espago antropolédgico, o
Espirito altera também a forma humana. [...] Trata-se de verdadeira transformagao,
metamorfose que vai alterando vital e essencialmente a forma do ser humano, dando-lhe uma
nova configuracdo”!!’. Porém, enquanto Bingemer afirma que tal configuracio é cristica'',
compreendemos que nao o ¢ somente, mas ¢ também trinitaria e, portanto, pneumatica. Assim,

no que tange a participa¢do humana na vida divina e se relaciona diretamente com o Espirito

103 BINGEMER, “Outro” Paréclito, p. 357.
104 BINGEMER, “Outro” Paréclito, p. 357.
105 BINGEMER, “Outro” Paréclito, p. 358.
106 BINGEMER, “Outro” Paréclito, p. 358.
107 BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 358.
108 BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 359.
109 BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 359.
110 BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 360.
I BINGEMER, “Outro” Paraclito, p. 360.



325

Santo, indo além do que propde Bingemer, exploramos alguns aspectos da pneumatificagao do
ser humano.

Conforme assinalamos anteriormente''?, “a liberdade divina, como a liberdade humana,
¢ alcangada na comunhio. Liberdade é liberdade-para ou liberdade-voltada-para-outra/o”!3. A
realizagdo plena dessa “liberdade ontoldgica” — referindo-nos a expressao de Zizioulas, bem
como a sua reflexfio sobre o tema!!'* — s6 ¢ possivel ao Deus Tritino, uma vez que a humanidade,

»115 nem estar totalmente

embora o deseje, ndo pode “escapar de toda a necessidade e barreiras
“desvinculada de qualquer necessidade, incluindo sua propria existéncia”!'®. No entanto, como
explicita o autor ortodoxo, a medida que se conforma com a Trindade, a liberdade humana
torna-se capaz de se distanciar das necessidades — sejam elas biologicas, afetivas ou espirituais
— e se orientar para o amor'!”, realizando-se no éxtase em direco aos/as demais e na comunhio
interpessoal. E assim que a liberdade humana vai sendo trinificada.

Ao mesmo tempo que isso se da pela conformidade com o “modo” trinitario, ser
verdadeiramente livre “significa crescer em conformidade com a natureza humana”, o que —
como expusemos!!® — significa ser “uma pessoa teondmica, catolica, divinizada”!'®, como
revelado em Jesus Cristo e incessantemente levado a cabo “por meio da divinizagdo continua

120 horque “onde estd o Espirito do Senhor, ai esta

do mundo pelo poder do Espirito de Deus
a liberdade” (2Cor 3,17).
No contexto de um estudo sobre a relagao entre liberdade e libertagao na Biblia, Luise

Schotroff relaciona “o Espirito, a oracdo e a liberdade”!?!

e traz alguns apontamentos que
iluminam nossa reflexdo. Segundo a autora, “especialmente o capitulo 8 da Carta aos Romanos
esclarece a interdependéncia entre a libertacao e o Espirito Santo. O Espirito capacita as pessoas

a expressarem sua condicdo de filhas/os de Deus, sua condi¢do de libertagdo”!??. Na oragdo, a

112 Ver capitulo 4, secdo 4.3.2, p. 176.

13 “Divine freedom, like human freedom, is achieved in communion. Freedom is freedom-for or freedom-toward
another”. LACUGNA, God for Us, p. 299.

114 Ver capitulo 5, secdo 5.3, p. 202-203.

S LACUGNA, God for Us, p. 261.

116 ZIZIOULAS, Being as Communion, p. 43.

17 <[...] the only exercise of freedom in an ontological manner is love”. ZIZIOULAS, Being as Communion, p.
43, grifo do autor.

18 Ver capitulo 5, se¢do 5.5, p. 217.

9 LACUGNA, God for Us, p. 297.

120 <[] through the on-going divinization of the world by the power of the Spirit of God”. LACUGNA, Author’s
Response, p. 141.

12l SCHOTTROFF, Luise. Let the Oppressed Go Free: Feminist Perspectives on the New Testament. Louisville,
KY: Westminster/John Knox Press, 1993, p. 31-34.

122 “Egpecially chapter 8 in the letter to the Romans clarifies the interdependence of liberation and the Holy Spirit.
The Spirit endows people to express their status as children of God, their status of liberation”. SCHOTTROFF,
Let the Oppressed Go Free, p. 31.



326

experiéncia de “total libertacdo de toda a criacdo” — caracterizada por Schotroff como “o

perfeito futuro de Deus” — torna-se realidade aqui e agora'®

. Ao mesmo tempo, o Espirito dota
“as pessoas com um poder que capacita para curar o/a doente e falar desinibidamente em
publico (parrésia)”'**. E com esse poder que aquelas/es que nasceram da dgua e do Espirito (Jo
3,5) sdo conduzidas/os a se engajarem em prol da libertacao de toda e qualquer pessoa frente a
toda e qualquer forma de opressdao. “Quem quer que ja tenha experimentado a alegria da
libertagdo ndo descansara até ver essa liberdade se espalhar por toda parte”!.

A libertagdo da qual fala Paulo em Rm 8§ se refere ndo apenas aos seres humanos, mas a
criacao inteira. Conforme explicita Johnson, engajar-se decididamente em acdes que facam
frente a emergéncia climatica atual € participacao no Espirito de Deus, que quer sempre renovar

a face da terra (S1 104,30):

A crise ecologica de nossos tempos torna por demais concreta a visdo paulina,
segundo a qual, no Espirito, toda a criagdo geme e sofre, a espera da redengdo que esta
associada a liberdade humana e que ainda ndo se completou (Rm 822). A
preocupagdo responsavel por toda a corrente da vida na terra e os seus sistemas
congrega os seres humanos num esfor¢o de cooperagdo com o dinamismo renovador
do Espirito de Deus, e esta unido de esforgos ¢ fundamental para o proprio futuro do
planeta!?,

Cremos ainda que a Ruah Divina deseja “comunicar-nos sua santidade” (Hb 12,10), seu
modo de ser, na Trindade, a Santa, a “separada” que une, a diversa — do Pai e do Filho — que
vincula — o Pai e o Filho, e a criagdo inteira a eles. Por isso, poderiamos afirmar a possibilidade
de participagdo humana no “dinamismo de Deus que ndo s6 ¢ santo, mas também
santificador”'?’. Na medida em que a vocag¢io universal a santidade (LG, cap. V) é vivida por
cada batizada/o como “uma pro-vocagdo para que as/os demais vivam” seu proprio chamado a
uma vida cristd plena, revela-se um potencial “ndo apenas a santidade, mas a santificar”!?®, a
ser promotoras/es e geradoras/es de santidade, de comunhio, de liberdade no amor'’.

Assim, nas relacdes humanas pautadas por liberdades trinificadas, torna-se possivel que

nao haja “obscurecimento da individualidade de cada pessoa, tampouco [excessiva]

123 SCHOTTROFF, Let the Oppressed Go Free, p. 31.

124 «[...] the people with a power enabling them to heal the sick and to speak publicly and uninhibitedly parrésia”.
SCHOTTROFF, Let the Oppressed Go Free, p. 31.

125 “Whoever has experienced the joy of liberation will not rest until seeing the spreading of this freedom wide and
far”. SCHOTTROFF, Let the Oppressed Go Free, p. 32.

126 JOHNSON, Aquela que é, p. 202.

127 VELASCO JIMENEZ, Antonio. Vida en comunién. /n: SEMINARIO DE NUEVAS FORMAS DE VIDA
CONSAGRADA. Multiforme armonia: actualidad teologico-canodnica de las Nuevas Formas de Vida Consagrada.
Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2015, p. 111.

128 VELASCO JIMENEZ, Vida en comunioén, p. 111.

129 Voltaremos a essa temdtica no capitulo 8, secdo 8.3, p. 369-370.



327

separa¢do”'’. No equilibrio, suscitado pela Ruah Divina, entre a proximidade — que alimenta a
comunhao — e a distancia — que impede o fusionamento —, “cada pessoa vem a ser [...] o que ela
¢”131 Acolhe-se, amorosamente, o que ainda é expressdo desfigurada da pessoalidade e se
potencializa o crescimento mutuo “até a estatura de Cristo” (Ef 4,13).

Somente nesse contexto de relagdes humanas configuradas em mutualidade, € possivel,
sem prejuizo do auténtico amadurecimento humano, incluir, na dindmica trinificadora, mais
uma “caracteristica” do Espirito Santo. Conforme mencionamos'??, LaCugna enfatiza que “o
Espirito é sempre um meio para Deus, mas nunca o fim em si mesmo”!3. Por isso, ela considera
que “um dos aspectos da singularidade do Espirito (o propium do Espirito) ¢ ser ‘autoeclipsado’
[...]. O Espirito é o veiculo, o poder, o ‘aquele pelo qual’”'**. A capacidade de se “autoeclipsar”,
a imagem da Ruah Divina, se traduz em nao se fazer o centro da/na vida de outrem, de promover
a ampliacdo do circulo de relagdes das pessoas com quem se convive'®, de saber se afastar
oportunamente para que a companhia trinitaria seja a que sustenta a existéncia das/os demais,
de ser livre e de suscitar liberdade auténtica. Afinal, “a liberdade ontoldgica da pessoa humana

ndo é sem-origem, mas ¢ uma verdadeira participagdo no amor de Deus”!3°.

7.4 “Sede, pois, imitadores de Deus como filhos queridos” (Ef 5,1)

Ao falar de trinificagdo, como previamente afirmamos, intencionamos enfatizar que a
deificagcdo ¢ um configurar-se do ser humano ao Deus Tritno. Tradicionalmente, a dimensdo
cristica de tal configuracdo ¢ bastante explorada. Seu aspecto pneumadtico ndo nos parece

tampouco ausente da reflexdo teoldgica, ainda que menos desenvolvido. A ideia de uma

130 “While there is no blurring of the individuality of each person, there is also no separation”. LACUGNA, God
for Us, p. 271. No trecho citado nesta nota e na seguinte, a autora refere-se as pessoas trinitarias. A “aplicacdo” as
pessoas humanas, embora coerente com o pensamento de LaCugna, é nossa.

131¢[...] each person comes to be [...] what he/she is”. LACUGNA, God for Us, p. 271.

132 Ver capitulo 4, secdo 4.3.1, p. 174-175.

133 “The Holy Spirit is always the means to God but never the end in itself”. LACUGNA, God for Us, p. 362.

134 “One aspect of the uniqueness of the Spirit (the Spirit’s propium) is to be ‘self-effacing’ [...]. The Spirit is the
vehicle, the power, the ‘that by which’”. LACUGNA, God for Us, p. 362.

135 <[ ..] ndo posso reduzir a minha vida a relagdo com um pequeno grupo, nem mesmo & minha propria familia,
porque ¢ impossivel compreender-me a mim mesmo sem uma teia mais ampla de relagdes: e ndo s6 as do momento
atual, mas também as relagdes dos anos anteriores que me foram configurando ao longo da minha vida. A minha
relagdo com uma pessoa, que estimo, ndo pode ignorar que esta pessoa ndo vive so para a sua relacdo comigo, nem
eu vivo apenas relacionando-me com ela. A nossa relacdo, se ¢ sadia e auténtica, abre-nos aos outros que nos
fazem crescer e enriquecem. [...] O vinculo de casal e de amizade esta orientado para abrir o cora¢do em redor,
para nos tornar capazes de sair de nds mesmos até acolher a todos. Os grupos fechados e os casais autorreferenciais,
que se constituem como um ‘nds’ contraposto ao mundo inteiro, habitualmente sdo formas idealizadas de egoismo
e mera autoprotecao” (FT, n. 89).

136 “The ontological freedom of the human person is not unoriginate, but it is a true participation in the love of
God”. GROPPE, Creatio ex nihilo and ex amore, p. 482.



328

configura¢do com o Pai pode soar, no entanto, inusitada, quase inadequada. Para esse ambito
de nossa reflexdo, partimos do trecho da carta aos Efésios tomado como titulo dessa segao.
A exortagdo “Sede, pois, imitadores de Deus como filhos queridos” (Ef 5,1) encontra-

se no contexto de uma “unidade retorica” (Ef 4,1-6,9'7), cuja intengdo é “persuadir, inspirar,

encorajar’*®, “gera[ndo] rejei¢do pelo modo de vida dos/as ndo crentes, por um lado, e, por

outro, incentiva[ndo] a unidade entre o publico [da carta]”!*°. Por sua vez, de acordo com
Schiissler Fiorenza, os dois primeiros versiculos de Ef 5, embora possam ser considerados como

“o climax ou a conclusdo da secdo anterior”, sdo, porém, “melhor entendidos como uma

29140

introducao aos versiculos seguintes” ™", em que sdo elencados vicios a serem evitados (Ef 5,3-

7) e virtudes a serem cultivadas (Ef 5,8-10). Nesse contexto, o segmento Ef 5,1-14 inicia-se

com “um chamado a imitar Deus como amadas/os filhas/os de Deus e a viver no amor”'*!, ou

a “andar no amor”, como consta em algumas tradugdes biblicas'*.

Segundo Schiissler Fiorenza, “o apelo a imitar Deus em 5,1 recorda 4,32”, versiculo
imediatamente anterior, “em que os/as destinatdrios [da carta] s3o admoestados/as a se

perdoarem uns/umas aos/as outros/as”, como Deus nos perdoou em Cristo (Ef 4,32)!*. O

144

perdao mutuamente concedido ™ constitui, portanto, uma expressao do modo de ser do Pai e

faz resplandecer que as/os filhas/os queridas/os estdo sendo como seu Abba, que “é rico em

~ 9

perdao” (Is 55,7) e que “faz nascer o seu sol igualmente sobre maus e bons e cair a chuva sobre

justos e injustos” (Mt 5,45)!%.

137 “In the NRSV [New Revised Standard Version, a translation of the Bible in American English] this exhortation
is laid out under seven sections heading: ‘Unity in the Body of Christ’ (4:1-16), ‘The Old Life and the New”’ (4:17-
24), ‘Rules for the New Life’ (4,25-5:2), ‘Renounce Pagan Ways’ (5:3-20), ‘The Christian Household’ (5:21-33),
‘Children and Parents’ (6:1-4), and ‘Slaves and Masters’ (6:5-9)” (SCHUSSLER FIORENZA, Ephesians, p. 47-48).
133 SCHUSSLER FIORENZA, Ephesians, p. 47. Schiissler Fiorenza se apoia aqui na analise retorica das cartas
aos Filipenses e aos Efésios feita por Cynthia Briggs Kittredge (Community and Autority, 1998).

139 «[...] engender dislike for the way of life of nonbelievers, on the one hand, and, on the other, to encourage unity
among the audience”. SCHUSSLER FIORENZA, Ephesians, p. 48.

140 SCHUSSLER FIORENZA, Ephesians, p. 73.

41«1 ] a call to imitate G*d as G*d’s beloved children and to live in love”. SCHUSSLER FIORENZA,
Ephesians, p. 73.

142 “To imitate G*d in Ephesians means to ‘walk in love’. Those who live in dynamic realm of “being in love”
(5:2a; see also 1:4; 3:17; 4:2, 15, 16; 5:2) should imitate G*d, which means walking in love”. SCHUSSLER
FIORENZA, Ephesians, p. 74.

143 SCHUSSLER FIORENZA, Ephesians, p. 74.

144 «“As humans, we experience broken relationships both with God and with one another. In baptism, however, we
are welcomed into God’s eternal family despite our imperfections; we are met with forgiveness and called to
forgive each other richly. We are called upon to understand ourselves in light of the resurrection, in light of God’s
victory over destructive powers. Baptism is understood as a means of grace, as a sacrament where we are embraced
by God’s grace and given a promise of salvation” (GRAFF-KALLEVAG, Kristin. Baptism in a Secular Age.
Dialog: A Journal of Theology, v. 56, n. 3, p. 251-259, Sept. 2017, p. 257).

145 Nos n. 250 a 252 da Carta Enciclica Fratelli Tutti, o papa Francisco oferece um importante ensinamento sobre
o perddo, que deve ser também considerado neste contexto: “O perddo ndo implica esquecimento. Antes, mesmo
que haja algo que de forma alguma pode ser negado, relativizado ou dissimulado, todavia podemos perdoar.
Mesmo que haja algo que jamais deve ser tolerado, justificado ou desculpado, todavia podemos perdoar. Mesmo



329

Assim também podemos compreender a exortagdo de Mateus “deveis ser perfeitos como
vosso Pai celeste ¢ perfeito” (Mt 5,48), pronunciada ao final de uma série de ensinamentos
sobre 0 modo de vida que caracteriza essa perfei¢do. Trata-se, como também lemos na carta aos
Efésios, de ser “santos e irrepreensiveis diante dele [0 Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo]
no amor” (Ef 1,3-4). Trata-se da “perfeicao de amor, de comunhao, de pessoalidade” — que ¢ “a
antitese da autossuficiéncia” — e “de ser quem e o que se ¢, sendo para e de outro/a”'*®. Esta
perfeicdo inclui, especialmente, a acolhida e “o cuidado com os/as filhos/as do pai celestial, [...]
o cuidado com os/as menores™!47,

Retomando nossa proposta de experienciar o Pai como Casa'*® e situando-nos diante da
exortacdo a ser imitadoras/es desse Deus, poderiamos conceber que a trinificacdo faz de
batizadas e batizados casas abertas, lares acolhedores, vidas “habitaveis”, nas quais se pode
entrar e sair para encontrar alimento, abrigo, aconchego, perdao, cuidado (Jo 10,9). Como uma
pousada onde se pode permanecer por um tempo para recuperar a vida quase perdida (Lc 10,34-
35), tornam-se aquelas pessoas que, como o Pai, albergam, atendem e protegem quem precisa
se reestabelecer de ‘‘assaltantes”, ‘“despojamentos”, ‘“espancamentos”, que deixam
“semimorto/a” (Lc 10,30).

Como a mulher que procura quem se perde em casa até encontrar, como o pai que espera
o filho voltar (Lc 15,1-32), aquelas pessoas que ofertam a seus irmaos e suas irmas espera e
esperanga, paciéncia e misericordia sdo uma por¢do de resplendor da gloria de Deus, sdo
expressdo de seu ser (Hb 1,3)!*°. Como o Abba que “é bom para todos, compassivo com todas
as suas obras” (Sl 145,9), sdo as pessoas trinificadas quando atuam com generosidade e

benevoléncia para com as/os demais.

quando houver algo que por nenhum motivo devemos permitir-nos esquecer, todavia podemos perdoar. O perddo
livre e sincero é uma grandeza que reflete a imensidao do perddo divino. Se o perddo ¢ gratuito, entdo pode-se
perdoar até a quem resiste ao arrependimento e € incapaz de pedir perddo” (FT, n. 250); “Aqueles que perdoam de
verdade ndo esquecem, mas renunciam a deixar-se dominar pela mesma forca destruidora que os lesou. Quebram
o circulo vicioso, frenam o avango das forgas da destrui¢do. Decidem nao continuar a injetar na sociedade a energia
da vinganca que, mais cedo ou mais tarde, acaba por cair novamente sobre eles proprios. Com efeito, a vinganga
nunca sacia verdadeiramente a insatisfa¢do das vitimas. Ha crimes tdo horrendos e cruéis que, fazer sofrer quem
0s cometeu, ndo serve para sentir que se reparou o dano; ndo bastaria sequer matar o criminoso, nem se poderiam
encontrar torturas comparaveis aquilo que pode ter sofrido a vitima. A vinganga nao resolve nada” (FT, n. 251);
“Também ndo estamos a falar de impunidade. Mas a justica procura-se de modo adequado s6 por amor a propria
justica, por respeito das vitimas, para evitar novos crimes e visando preservar o bem comum, no como a suposta
descarga do proprio rancor. O perddo € precisamente o que permite buscar a justi¢a sem cair no circulo vicioso da
vinganga nem na injusti¢a do esquecimento” (FT, n. 252).

146 LACUGNA, God for Us, p. 304.

147 “La perfeccion del padre que los discipulos claramente emulan debe incluir la preocupacién por la crianza y el
cuidado de los hijos del padre celestial, esto es, la crianza y el cuidado de los mas pequefios”. SHEFFIELD, El
Padre en el Evangelio de Mateo, p. 100

148 Ver capitulo 2, segdo 2.3.4.

149 Ver capitulo 2, segdo 2.2.4.



330

Segundo nos recorda o papa Francisco na Carta Enciclica Fratelli Tutti, a benevolentia
é “a atitude de querer o bem do outro. E um forte desejo do bem, uma inclinagio para tudo o
que seja bom e eximio, que impele a encher a vida dos outros com coisas belas, sublimes,
edificantes” (FT, n. 112). Essa atitude, espelhando a bondade do Pai e recebida como dom do
Espirito (Gl 5,22)"%°, se traduz em “buscar aquilo que vale mais, o melhor para os outros: o seu
amadurecimento, o seu crescimento numa vida saudavel, o cultivo dos valores e ndo s6 o bem-
estar material” (FT, n. 112). Para viver assim, € necessario — como sugere LaCugna — ver as/os
demais “ndo como meios para um fim, ndo como criaturas projetadas para atender as nossas

99151

necessidades relacionais, mas pessoas de pleno direito”'”". Para a autora, o reconhecimento

dessa paridade das outras pessoas se fundamenta, principalmente, no fato que “partilhamos o

mesmo destino de gloria”, de comunhao plena com Deus:

A mutualidade das pessoas ndo se encontra no encontro face a face entre pessoas que
se relacionam umas com as outras por igual forga, igual talento, igual capacidade de
contribuir para o relacionamento; a mutualidade refere-se ao terreno comum de cada
pessoa na origem da pessoalidade, Deus (Pai), ¢ ao telos comum de glorificar a Deus
e de unido eterna com Deus. Quando nos aproximamos de outras pessoas em sua
sagrada inviolabilidade como icones de Deus, imagens da mais alta e perfeita
exemplificagdo do que significa ser uma pessoa, entdo nossa atitude para com os/as
outros/as se torna benevoléncia ativa. Fazemos tudo ao nosso alcance para ajuda-
las/os a realizar (ou pelo menos a ndo atrapalhar) sua vocacdo para a gléria. Nosso
vinculo com as/os outras/os estd ancorado na vida divina. Nossa comunhdo com as/os
outras/os € um aspecto de nossa comunhao com Deus. Isso torna possivel um vinculo
genuino com aqueles/as por quem poderiamos nao ser naturalmente atraidos/as ou a
quem ndo seriamos espontaneamente favoraveis'*?.

Tudo isso certamente supde “nascer de novo”, ndo apenas uma ou duas vezes, mas varias
vezes, na dindmica de constante e perseverante trinificagdo. Na cena do encontro de Nicodemos
com Jesus, aquele fariseu, tendo escutado do Mestre que € necessario nascer de novo para poder
ver o Reino de Deus (Jo 3,3), pergunta a Jesus: “Como pode um homem nascer de novo, sendo

ja velho? Podera entrar uma segunda vez no seio de sua mae e nascer?” (Jo 3,4). A imagem do

150 “No Novo Testamento, menciona-se um fruto do Espirito Santo (cf. Gal 5, 22), expresso em grego pela
palavra agathosyne. Indica o apego ao bem, a busca do bem” (FT, n. 112).

151 <[] not as means to an end, nor as creatures designed to meet our relational needs, but persons in their own
right”. LACUGNA, God for Us, p. 347.

152 “The mutuality of persons is located not in the face-to-face of persons who relate to each other out of equal
strength, equal talent, equal ability to contribute to the relationship; mutuality refers to common ground of every
person in the origin of personhood, God (Father), and the common telos of glorifying God and eternal union with
God. When we approach other persons in their sacred inviolability as icons of God, images of the highest and most
perfect exemplification of what is means to be a person, then our attitude toward others becomes active
benevolence. We do all in our power to help them realize (or at least not stand in the way of) their vocation to
glory. Our bond with others is anchored in divine life. Our communion with others is an aspect of our communion
with God. This makes possible genuine bond with those to whom we might not natively be attracted or kindly
disposed”. LACUGNA, God for Us, p. 347.



331

ventre materno recorda-nos o “Utero do Pai” no qual o Filho Unigénito esta e vive (Jo 1,18)!%3.
Por outro lado, a pergunta por um novo nascimento € por um novo seio no qual entrar sugere-
nos a metafora de novas gestacdes, possibilitadas por quem, trinificadamente, se dispde a
acolher em sua propria vida outras pessoas que precisam ser gestadas para a vida do Alto (Jo
3,7; C13,1-3).

Entendemos que ha um modo de ser e de se relacionar, de albergar e de nutrir que
poderia ser caracterizado como um modo “gestador”. Quando alguém se dispde a receber em
sua propria vida o que outra pessoa ¢, quando oferece a essa/e outra/o um espacgo (relacional)
para conhecer (mais) a Deus, para crescer na dinamica do Reino, para aprender a ser mais
humana/o, entio, hd um “seio de mae”!>* ha um ventre “materno” gestando, a imagem do Abba,
quem estd nascendo de novo, nascendo do Alto, nascendo da 4dgua e do Espirito (Jo 3,3-7). E,
por sua vez, essas vidas novas, gestadas no amor, entram no Reino de Deus, sdo do Reino de
Deus, sdo Reino de Deus, sdo casa, como Deus.

Finalmente, ha uma experiéncia humana que também poderia se traduzir como uma
manifestacdo da trinificacdo em sua vertente de configuragdo com as “entranhas” do 4bba.
Trata-se das situacdes em que se acompanha vivéncias dolorosas e de grande sofrimento — de
cruz, diriamos — pelas quais outras pessoas passam. O modo de estar nessas situagdes pode ser
“imitador de Deus” quando se vive a silenciosa e amorosa impoténcia do amor que “apenas”
pode estar presente, acompanhar, sofrer junto, esperar contra toda esperanca, mas ndo pode
retirar a quem se ama daquela situacdo crucial. Como o siléncio do Pai diante da cruz do Filho
¢ gestador de vida nova, também os siléncios orantes, as companhias fiéis, as presencas que
amam mesmo quando as entranhas se rasgam de dor sdo, pela a¢do trinificadora do Deus Triuno,

expressao do amor do Abba nas vidas dilaceradas de suas filhas e de seus filhos.

7.5 “Vos sois um s6 em Jesus Cristo” (Gal 3,28): nova relacionalidade

A vida trinificada, que se inicia no batismo e se realiza ao longo da existéncia humana,

tem na relacionalidade uma expressdo fundamental. Uma vez que o Deus Tritno ¢ relacdo em

153 Ver capitulo 2, se¢do 2.3.3.

134 Como bem recorda Johnson (dquela que é, p. 154), ao abordar a relagdo entre refem (Gtero) e rah’mim
(compaixdo), a semantica associada dos termos sugere um movimento que “vai de um 6rgédo fisico do corpo
feminino até um aspecto psiquico do ser”. Por sua parte, “este lado psiquico do ser, a solicitude e a compaixdo,
pode se demonstrado tanto pelo homem como pela mulher”. O que se expressa também em alguns usos biblicos
de rehem, utilizado, por exemplo, em Gn 43,30, para se referir a Jos¢, “que se enternece pelo irmdo Benjamim”
(JOHNSON, Aquela que ¢, p. 154). “E José apressou-se em sair, porque suas entranhas (rehem — 017) se
comoveram por seu irméao e as lagrimas lhe vinham aos olhos” (Gn 43,30)”.



332

plena mutualidade, ¢ comunhao total, ¢ comunica¢do absoluta de vida e de amor, os seres
humanos trinificados deverdo viver uma relacionalidade configurada a Trindade'>’, que se
caracterize pela reciprocidade, pela mutua afirmacao, pela liberdade e pela comunhdo. A essa
relacionalidade denominamos “nova”, porque “nasce” da ressurrei¢ao de Jesus Cristo; porque
¢ dada no batismo-crisma; porque ¢ fruto da acdo da Ruah Divina que tudo renova; porque esta
alicercada na arché de Deus, que se opoe a toda forma de reger o mundo, a historia, as relagdes,
cada vida humana e cada criatura que nao seja conforme a fé no Deus Triuno.

Entre as diversas formas de regéncia que contradizem a oikonomia-theologia trinitaria,

a opcao metodologica pela perspectiva feminista que orienta esta investigacao nos leva a dar

novamente especial atencao ao patriarcado:

[...] a regéncia do pater, o pai, baseia-se numa concepgdo ndo trinitaria e, em tltima
analise, ndo cristd de Deus. Segundo o patriarcado, o homem se relaciona com tudo e
todas/os da mesma forma que se supde que o Deus ndo trinitario se relaciona com o
mundo. [...] Porém, segundo o reino pregado por Jesus Cristo, o patri-arcado ndo ¢ a
arché de Deus'®.

Deus rege por amor, em solidariedade com o/a escravo/a, a/o pobre, a mulher, a/o
marginalizada/o, o incircunciso. Neste novo lar de Deus, o/a escravo/a e o/a senhot/a,
a mulher e o homem, vivem juntos/as em sua nova unidade em Cristo, em quem nao
h4 mais nem a mulher escrava pagd nem o homem judeu livre (GI 3,28)'%.

No trecho citado acima, LaCugna se refere a Gl 3,28: “Nao ha judeu nem grego, ndo ha
escravo nem livre, ndo ha homem e mulher; pois todos vos sois um em Cristo Jesus™!,
afirmagdo biblica que inspira nossa reflexao nesta secao. Como indicam Amparo Novoa e Olga

Vélez, esse versiculo encontra-se na pericope Gl 3,23-28, que, por sua vez situa-se na segunda

155 “Both Greek and Latin trinitarian theology point to the nature of ultimate reality — the mystery of God — as
communion. Hence, LaCugna suggests that if human persons are created ‘in the image of God’, and destined to
share the divine life, then human persons are radically relational, created to live as persons in communion. Contrary
to the modern emphasis on the individual and autonomous self, human persons from a trinitarian perspective are
essentially relational, created as ‘being-toward-the-other’, most free when living in right relationship with God
and with all of creation. Human persons are created to know and be known, to love and be loved to share life with
other persons” (HILKERT, The mystery of persons in communion, p. 240).

156 <[ ...] the rule of the pater, the father, is based on nontrinitarian and ultimately non-Christian conception of
God. According to patriarchy, the male stands in relationship to everything and everyone else the way the
nontrinitarian God is assumed to stand in relationship to the world. [...] But according to the reign preached by
Jesus Christ, patri-archy is not God’s arché”. LACUGNA, God for Us, p. 393-394.

157 “God rules by love, in solidarity with the slave, the poor, the woman, the outcast, the uncircumcised. In this
new household of God the slave and the master, female and male, live together in their new unity in Christ in
whom there is no longer either the Gentle female slave nor the free Jewish male (Gal 3:28)”. LACUGNA, God in
Communion with Us, p. 92.

158 Embora usemos, normalmente, a traducio da Biblia de Jerusalém, neste caso, alteramos o texto proposto na BJ,
para adequé-lo a uma diferencga — atestada no texto original em grego — no modo de formular o bindmio homem-
mulher em relagdo aos outros dois pares, para os quais se usa nem nem. “This last pair differs in formulation from
the preceding two, insofar as it does not speak of opposites but of man and woman” (SCHUSSLER FIORENZA,
In memory of her, p. 211, grifo da autora).



333

parte da carta (Gl 3,1-5,12), na qual Paulo aborda a relacdo entre lei e fé¢'*°. Especificamente
na pericope em questdo, “a lei é considerada como pedagoga (paidagogos) até Cristo”'®,
Conforme registra Schiissler Fiorenza, “as andlises de critica da forma convergem na
delimitagio de Gl 3,26-28 e sua classificagio como confissio batismal citada por Paulo”!°!.

Embora nao haja uma nomeagao explicita da Trindade nessa pericope, seu contexto
batismal remete a profissao de f¢ trinitaria e, com ela, a participagdo na vida divina iniciada
nesse sacramento. Como assegura LaCugna, “o mistério de Deus revela-se como um convite e
uma incorpora¢do a vida divina por meio de Cristo, no poder do Espirito Santo; ao mesmo
tempo, € também um convite € uma incorporacdo a novas relacdes uns/umas com os/as
outros/as”!'®%. E esse convite é igualmente celebrado no batismo-crisma, no qual é dada a graca
para viver essa nova relacionalidade.

Tomando, portanto, a Gl 3,28 como referéncia, enfatizamos que nao se trata “somente
[de] advogar pela aboli¢do das divisdes religioso-culturais ¢ da dominagdo e exploragdo
causadas pela escravidao institucional, mas também da dominag¢do baseada em divisdes
sexuais”!'®. Nesse trecho, Paulo repete “com diferentes categorias e palavras que dentro da
comunidade cristd nenhuma estrutura de dominagdio pode ser tolerada”'®. E por isso que
Schiisller Fiorenza afirma: “Gl 3,28 ¢, portanto, mais bem interpretada como uma autodefini¢do
cristd comunitaria do que como uma declaracdo sobre o individuo batizado. Proclama que, na
comunidade crista, todas as distin¢cdes de religido, raca, classe, nacionalidade e género sdo
insignificantes™!®.

Especificamente no que se refere ao bindbmio homem-mulher, a biblista explica que ha
uma provavel referéncia a Gn 1,27, ja que Paulo utiliza os mesmos termos com os quais a

Septuaginta traduz as expressoes do texto das origens (727 / 7221 ; dppnv / OfjAvg). Considerando

que “a humanidade criada a imagem de Deus ¢ qualificada como ‘macho e fémea’” em virtude

159 NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 107.

160 NOVOA PALACIOS; VELEZ CARO, Jesus el Mesias, p. 107.

161 “Form critical analyses converge in the delineation of Gal 3:26-28 and its classification as a baptismal
confession quoted by Paul”. SCHUSSLER FIORENZA, In memory of her, p. 208.

162 “The mystery of God is revealed to be a matter of invitation and incorporation into divine life through Christ
in the power of the Holy Spirit; at the same time it is also invitation and incorporation into new relationship with
each other”. LACUGNA, God for Us, p. 319.

163 «[...] only advocates the abolition of religious-cultural divisions and of the domination and exploitation wrought
by institutional slavery but also of domination based on sexual divisions”. SCHUSSLER FIORENZA, In memory
of her, p. 213.

164 <[] with different categories and words that within the Christian community no structures of dominance can
be tolerated”. SCHUSSLER FIORENZA, In memory of her, p. 213.

165 «“Gal 3:28 is therefore best understood as a communal Christian self-definition rather than a statement about the
baptized individual. It proclaims that in the Christian community all distinctions of religion, race, class, nationality,
and gender are insignificant”. SCHUSSLER FIORENZA, In memory of her, p. 213.



334

da introducdo do “tema da procriacdo e da fertilidade” no versiculo seguinte (Gn 1,28),

Schiisller Fiorenza recorda que tanto na exegese judaica quanto na compreensao do cristianismo

J4

primitivo, a expressao “macho e fémea” ¢ entendida “primariamente em termos de casamento
e familia” e “evoca a imagem do primeiro casal [...] como se pode notar em Mc 10,6!°” em

que a mesma expressio se repete'®’. Por isso, a biblista conclui:

“Néo [hd] mais homem e mulher” é melhor compreendido, por conseguinte, em
termos de casamento e relagdes de género. Assim, Gl 3,28c ndo afirma que ndo
existem mais homens e mulheres em Cristo, mas que o casamento patriarcal — e as
relagdes sexuais entre homem e mulher — ndo sdo mais constitutivos da nova
comunidade em Cristo. Independentemente de suas capacidades procriativas e dos
papéis sociais a elas associados, as pessoas serdo membros plenos do movimento
cristdo no e por meio do batismo'®8,

No entanto, “embora o batismo seja a entrada em uma nova ordem social, porque nos
une a historia coletiva e a identidade da comunidade cristd ao longo do tempo, ¢ [também] a
entrada em um mundo social que nem sempre exemplificou o que professa acreditar”'®. E,
portanto, a entrada em uma comunidade que clama por trinificacdo, para que possa “refletir a
vida de Deus” e ser “um ‘icone’ da vida de Deus”!"’.

Em sua ontologia da relacdo, LaCugna enfatiza que “a doutrina trinitaria articula uma
visao de Deus na qual ndo existe nem hierarquia nem desigualdade, apenas relacionamentos
baseados em amor, mutualidade, autodoacdo e autorrecebimento, liberdade e comunhio”!’!. E
¢ esse modo de ser-em-relagdo que batizadas e batizados poderdo espelhar em suas proprias
relacdes a medida que vao sendo trinificadas/os.

Uma vez que “Pai, Filho e Espirito sdo coiguais, porque sdo a mesma coisa, a saber,

99172

Deus”'’“ e que “nenhuma pessoa [divina] antecede outra pessoa, nenhuma pessoa ¢ a razao da

166 A frase “Mas desde o principio da criacdo, ele os fez homem e mulher” (Mc 10,6) situa-se no contexto da
discussao dos fariseus com Jesus sobre a licitude do marido repudiar a esposa (Mc 10,1-12).

167 SCHUSSLER FIORENZA, In memory of her, p. 211.

168 «““No longer male and female” is best understood, therefore, in terms of marriage and gender relationships. As
such, Gal 3:28c does not assert that there are no longer men and women in Christ, but that patriarchal marriage —
and sexual relationships between male and female — is no longer constitutive of the new community in Christ.
Irrespective of their procreative capacities and of the social roles connected with them, persons will be full
members of the Christian movement in and through baptism”. SCHUSSLER FIORENZA, In memory of her, p. 211.
169 «Although baptism is entry into a new social order, because it joins us to the collective history and identity of
the Christian community over time, it is entry into a social world that has not always exemplified what it professes
to believe”. LACUGNA, The baptismal formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 238.

170 “The church’s life is to mirror God’s life, to be an ‘icon’ of God’s life”. LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.
171-¢[..] trinitarian doctrine articulates a vision of God in which there is neither hierarchy nor inequality, only
relationships based on love, mutuality, self-giving and self-receiving, freedom, and communion”. LACUGNA,
The trinitarian mystery of God, p. 183-184.

172 “Father, Son, and Spirit are coequal because they are the same thing, namely, God”. LACUGNA, God for Us,
p. 273, grifo da autora.



335

existéncia da outra, e cada pessoa é igualmente interdependente de qualquer outra pessoa™’?,

as relagdes trinificadas entre pessoas humanas — “coiguais” em humanidade — ndo poderao,

portanto, ser pautadas por “estruturas de hierarquia e desigualdade”!”

, por codependéncias
afetivas diminuidoras da plena pessoalidade, nem por isolamentos individuais que negam a
comunitariedade. Tais dindmicas relacionais “sdao contrarias a Deus, antitéticas em relagao a
vida trinitaria”!”>.

Considerando que “o destino proprio de cada pessoa, divina e humana, € subsistir em

comunhdo com outras pessoas”!”®

, € preciso afirmar ainda que, para que essa comunhao seja
autenticamente trinificada, ndo basta o reconhecimento da igual dignidade das/os batizadas/os,
da igual dignidade de todos os seres humanos. Faz-se também necessaria “a liberdade dos

determinantes bioldgicos e sociais de raca, sexo e posi¢do social”!”’

, conforme o que
explicitamos anteriormente a luz de Gl 3,28. Assim, “em Cristo ressuscitado, e por meio do
batismo, ja ndo somos identificadas/os nem determinadas/os por esses fatores, mas somos

7 99178 4 14 : A . 73 29
pessoas novas, constituidas de novo” ’°. Essa ¢é, porém, em muitos ambitos, “apenas” uma
esperanga, por vezes remetida unicamente a sua realizagdo escatologica.

Nos inicios do cristianismo, “uma das crises mais graves foi precipitada pela questao
sobre o lugar apropriado de gentios convertidos””. A questdo foi dirimida — ndo sem
dificuldades ou resisténcias (At 15,1-35; Gl 2,1-14) — e, a partir de entdo, judeus nao poderiam

« . . . ” . .
pensar que “o verdadeiro seguimento de Cristo era o seu”, enquanto o dos gentios convertidos
seria “um modo inferior”!®°. O que de fato ocorre é que “judeus e gentios juntos tornaram-se
algo novo, ou seja, cristdos, nao mais distinguidos como judeus ou gentios. [Assim sendo,] os
gentios ndo eram subordinados aos judeus na nova comunidade crista”!®!,

De modo similar, ainda que muito mais lentamente, chegou-se a compreender que, para

que em Cristo ndo haja escrava/o nem livre (Gl 3,28b), ndo basta o reconhecimento espiritual

173 “No person is prior to another person, no person is the reason for another’s existence, and each person is equally
interdependent on every other person”. LACUGNA, God for Us, p. 273.

17* LACUGNA, God for Us, p. 273.

175 ¢[...] are ungodly, antithetical to trinitarian life”. LACUGNA, God for Us, p. 273.

176 <[ ...] the proper destiny of every person, divine and human, is to subsist in communion with other persons”.
LACUGNA, God in communion with us, p. 98.

177 ¢[...] freedom from the biological and social determinants of race, sex, and standing”. LACUGNA, God in
communion with us, p. 98.

178 “In the risen Christ, and through baptism, we no longer are identified or determined by these factors but are
new persons, newly constituted”. LACUGNA, God in communion with us, p. 98.

179 [...] “one of the graves crises was precipitated by the question about the proper place of converted Gentiles”.
LACUGNA, God in Communion with Us, p. 99.

180 L ACUGNA, God in Communion with Us, p. 99.

181« ] Jews and Gentiles fogether became something new, namely, Christians, no longer distinguished as Jewish
or Gentile. The Gentiles were not subordinate to Jews in the new Christian community”. LACUGNA, God in
Communion with Us, p. 99.



336

pelos/as senhores/as de que escravas/os cristds/aos sao irmas/aos amadas/os (Fm 16). Faz-se
necessaria a eliminagdo de toda forma de escravidao e de todo modo de subjugacdo de um ser
humano por outro, em que a exploragdo — sexual, trabalhista etc. — se traduz, em ultima
instancia, em um nao reconhecimento da plena pessoalidade daquela/e que ¢ escravizada/o.
Por sua vez, a verdadeira comunhao entre homens e mulheres que expresse efetivamente
a nova relacionalidade trinificada ainda carece de manifestagdes mais explicitas nos ambitos
eclesiais. Pensamos, entre outros exemplos, na “aplicacdo androcéntrica do batismo nas
dimensdes sociais e candnicas da Igreja, nas quais homens e mulheres ainda coexistem sob
padrdes de desigualdade e dominagio”!®?. Essa realidade “é contraria a promessa e ao poder da

iniciacdo na vida de Deus”!'®?

e, portanto, nao condiz com a relacionalidade trinitaria que as
relagdes humanas deveriam espelhar.
Como enfatiza LaCugna, “homem e mulher junfos devem tornar-se a imagem plena e

perfeita de Deus, a imagem que foi manchada pela Queda”!4

e que, pela trinificagdo, pode
voltar a resplandecer por meio de relagdes de mutualidade e de comunhao. Nao seria adequado,
porém, conceber tais relagdes no horizonte da dita “teologia da complementaridade”, que “eleva
a diferen¢a sexual a um principio ontolégico que cinde a raga humana em dois tipos de pessoas
radicalmente diferentes: homens que tém natureza masculina e mulheres que tém natureza
feminina”!%3,

Segundo essa visdo antropoldgica, “cada [tipo] vem equipado com um conjunto
essencialmente distinto de caracteristicas”'®: enquanto “a natureza masculina é marcada pela

99187
, a

razdo, independéncia e capacidade de analisar, tomar iniciativa e fazer julgamentos
natureza feminina caracteriza-se “pela emocdo, receptividade e capacidade de nutrir,
demonstrar compaixio e sofrer por amor”!®. A partir dai, fundamenta-se, na propria natureza

humana, a atribuicdo de papéis sociais diversos. Assim sendo, “esta teologia da

182 ¢[...] androcentric application of baptism in the social and canonical dimensions of the church, in which male
and female still co-exist under patterns of inequality and domination”. LACUGNA, The baptismal formula,
feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 238-239.

183 <[] runs contrary to the promise and power of initiation into the life of God”. LACUGNA, The baptismal
formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 239.

184 «[..] male and female are together to become the full and perfect image of God, the image that was tarnished
by the Fall”. LACUGNA, God in Communion with Us, p. 99.

185 «[ ] elevates sexual differences to an ontological principle that cleaves them human race into two radically
different types of persons — men who have a masculine nature and women who have a feminine nature”.
JOHNSON, Truly Our Sister, p. 48.

186 “Bach comes equipped with a distinct set of characteristics”. JOHNSON, Truly Our Sister, p. 48.

187 “Masculine nature is marked by reason, independence, and the ability to analyze, take initiative, and make
judgments”. JOHNSON, Truly Our Sister, p. 48.

188 «[ ] by emotion, receptivity, and the ability to nurture, show compassion, and suffer for love”. JOHNSON,
Truly Our Sister, p. 48.



337

complementaridade extrapola das diferencas corporais uma dessemelhanca intrinseca de
papéis; o papel da mulher é privado e doméstico, o do homem ¢ de lideranca e chefia
publicas”!®.

Nessa perspectiva, na medida em que ocupam seus lugares determinados por natureza
— e, portanto, eternamente estabelecidos por Deus'”® — realizando as fun¢des que lhes
correspondem, homens ¢ mulheres se complementam e garantem a harmonia das relacdes
interpessoais ¢ de todo o corpo social. Em sua versdo mais extrema, a teologia da
complementaridade afirma que “o homem ¢ a cabeca da mulher; ele ¢ a imagem plena de Deus,
enquanto a mulher ¢ a imagem de Deus em virtude de seu relacionamento com o homem; [...]
a mulher tem um lugar especial, preordenado e divinamente decretado na criagdo, que € a esfera

192 inclui abundantes

do lar e da familia”!®'. Em suas versdes mais “agradaveis” e “adocicadas
elogios aos niveis quase heroicos de entrega e dedicagdo as/aos demais do “génio feminino”,
expressando-se em novas roupagens simbodlicas e teologicas, habilmente tecidas com o fim de

?193 além de

preservar “esteredtipos doutrinarios, arranjos institucionais, praticas devocionais
contribuir para a perpetuacao das estruturas patriarcais na sociedade.

Diante disso, a teologia feminista proclama firmemente que “a subordinagao da mulher
ao homem [— em qualquer &mbito, medida ou modo de expressdo —| ¢ uma consequéncia da
Queda; ndo pertence ao plano divinamente estabelecido por Deus”**. De fato, nenhum tipo de
subordinacdo — de uma pessoa a outra, de um grupo humano a outro, da criagdo a humanidade
— ¢ expressao da relacionalidade trinitaria. Nesse sentido, importa ainda ressaltar que mulheres

podem ser também opressoras, estabelecendo relagdes alicercadas no pecado estrutural que o

patriarcado dissemina, sustenta e favorece. A esse respeito, Bell Hooks alerta:

Enfatizar a dominagdo masculina [pode] torna[r] facil para mulheres, inclusive
pensadoras feministas, ignorar os mecanismos de que as mulheres dispdem para

189 “This theology of complementarity extrapolates from bodily differences an in-built dissimilarity in roles;
woman’s role is private and domestic, man’s is public leadership and headship”. LACUGNA, God for Us, p. 267.
199 LACUGNA, God for Us, p. 267.

91« ] man is the head of woman; man fully images God while woman images God by virtue of her relationship
to man; woman is helpmate of man; woman has a special, preordained, divinely decreed place in creation, which
is the sphere of home and family”. LACUGNA, God for Us, p. 267.

192 Um exemplo disso pode ser observado no uso do duplo principio ministerial — o ministério petrino cabe aos
homens; o mariano, as mulheres — como modo de compreender os diferentes — e aparentemente imutaveis — lugares
de homens e mulheres na Igreja Catdlica, ao qual o papa Francisco aludiu em diversas ocasides. Para uma analise
critica desse uso, consultar: TEIXEIRA, Priscila Cirino. Pressupostos teoldgicos de Francisco sobre o lugar da
mulher na Igreja. Annales FAJE, Belo Horizonte, v. 8, n. 3, p. 45-53, dez. 2023. Disponivel em:
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/annales/article/view/5473/5108. Acesso em: 24 jun. 2025.

193 PERRONI, Marinella. O duplo principio. Aquele mariano e petrino: vamos falar sobre isso. IHU-Online, dez.
2022. Disponivel em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/624578. Acesso em: 12 maio 2025.

194 «“The subordination of woman to man is a consequence of the Fall; it does not belong to God’s divinely decreed
plan”. LACUGNA, God in communion with us, p. 98.



338

abusar [por exemplo] de criangas, porque todos/as nés fomos socializados/as para
aderir ao pensamento patriarcal, para aderir a ética da dominagao que diz que os/as
poderosos t€m direito de comandar quem ndo tem poder e podem usar quaisquer
meios para subordina-los/as'®’.

Do que se trata, portanto, ¢ de acolher com abertura e valentia a agao trinificadora da
Ruah Divina, que tudo renova e que ¢ capaz de alentar verdadeiras relagdes de parceria, sinais

da nova criacdo redimida em Cristo'®

, na qual “a diferenca sexual ¢ de vital importancia, mas
no se torna o Unico e essencial marcador da identidade humana da pessoa”!'®’. Com base nesse
pressuposto, Johnson apresenta — em contraposicao a “teologia da complementaridade” — uma

“antropologia igualitdria de parceria”!®®

, que entendemos ser mais acorde a reflexdo que
estamos fazendo.

Nessa perspectiva antropologica, afirma-se que as eventuais diferencas entre homens e
mulheres — entendidas como fruto dos varios fatores que constituem a formagdao da
personalidade e ndo como determinacdo da natureza —, “em vez de predestinar as pessoas a
papéis sociais piiblicos ou domésticos, sio compativeis com a igualdade social”'*’. Além disso,
entende-se que “o sexo combina-se com outras constantes antropoldgicas, como raga, classe,
relagdes familiares, estruturas sociais, época historica e localizagao geografica e cultural para
definir as pessoas como elas mesmas de forma tunica™?”. Assim sendo, “a antropologia
igualitaria vislumbra uma humanidade redimida”, em que “relacionamentos entre mulheres e

99201

homens [sejam] marcados pela parceria mitua”””", originada na Divina Archeé, verdadeiro

fundamento da reciprocidade e igualdade entre as pessoas>?.

195 HOOKS, O feminismo é para todo mundo, p. 85.

196 “Redemption means bringing to fruition and completion God’s providential plan, revealed in Christ, that male
and female, Jew and Gentile, free and slave shall dwell together as one in the new household of God” (LACUGNA,
God in communion with us, p. 98).

197 < ..] sexual difference is vitally important, but it does not become the sole, essential marker of person’s human
identity”. JOHNSON, Truly Our Sister, p. 47-48.

198 JOHNSON, Truly Our Sister, p. 47. Ao apresentar sua proposta a autora remete, entre outras, a obra In the
Embrace of God: Feminist Approaches to Theological Antropology, editada por Ann O’Hara Graff, em 1995.

199 [ ..] rather than predestining persons to public or domestic social roles, are compatible with social equality”.
JOHNSON, Truly Our Sister, p. 52.

200 «[...] sex combines with other anthropological constants such as race, class, family relations, social structures,
historical era, and geographical and cultural location to define persons as uniquely themselves”. JOHNSON, Truly
Our Sister, p. 48.

201 <] an egalitarian anthropology envisions a redeemed humanity with relationships between women and men
marked by mutual partnership”. JOHNSON, Truly Our Sister, p. 54. “It is a relationship on the analogy of
friendship, where a dialectic of reciprocity and independence joins whole persons together for their mutual benefit.
In this egalitarian environment, sexual difference between women and men assumes its rightful proportion and
does not translate into a strictly genderized division of human characteristics or labor. A companionable
community between the sexes on a broad scale then becomes possible without detriment to the intense relationship
that develops when a man and a woman form a coupling bond” (JOHNSON, Truly Our Sister, p. 54).

22 LACUGNA, God in communion with us, p. 99.



339

A Igreja, por sua vez, “¢ chamada a ser uma testemunha e um sinal credivel no mundo
d[esta] vida nova em Cristo”?%, destas novas relacdes fundadas na Divina Arché e animadas

pelo Espirito Santo. Por isso,

[...] sua vocagdo ¢ incorporar, em seus ensinamentos, palavras e acdes, em suas
estruturas eclesiais e gestos rituais, em suas dinamicas internas de relacionamento
(koinonia) e em seu servigo ao mundo (diakonia), a nova natureza que seus membros
revestem no batismo e que estd sendo gradualmente conformada a imagem do
Criador?®.

Nessa perspectiva, podemos visualizar no Processo Sinodal, iniciado na Igreja Catolica
em 2021 e ainda em curso, agora em sua fase de implementa¢do®®, um modo de estabelecer
dinamicas, estruturas, palavras e agdes que buscam expressar a vida nova em Cristo € um estilo
de relagdes e de vivéncias trinificadas. Como expressa o Documento Final, publicado apds a

segunda etapa do Processo,

[...] a sinodalidade ¢ o caminhar juntos dos Cristdos com Cristo e para o Reino de
Deus, em unido com toda a humanidade; orientada para a missdo, implica o encontro
em assembleia nos diversos niveis da vida eclesial, a escuta reciproca, o didlogo, o
discernimento comunitario, a formagao de consensos como expressao da presenca de
Cristo no Espirito e a tomada de uma decisdo em corresponsabilidade diferenciada.
[...] A sinodalidade ¢ um caminho de renovagao espiritual e de reforma estrutural para
tornar a Igreja mais participativa e missionaria, isto ¢, para a tornar mais capaz de
caminhar com cada homem e mulher irradiando a Iuz de Cristo [...]. [A sinodalidade]
deve exprimir-se no modo ordinério de viver e agir da Igreja®®.

Para ser, porém, uma Igreja sinodal — diz também o referido documento — ““é¢ necessaria,
[...] uma verdadeira conversao relacional”, que se fundamenta no fato de que o cuidado com as

relacdes estd intimamente ligado “ao0 modo como Deus Pai se revelou em Jesus e no

95207

Espirito Por isso, “quando as nossas relacdes, mesmo na sua fragilidade, deixam

transparecer a graga de Cristo, o amor do Pai e a comunhdo do Espirito, confessamos com a

vida a fé em Deus Trindade’”?%,

203 «[..] is called to be a credible witness and sign in the world of new life in Christ”. LACUGNA, The baptismal
formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 249.

204 “Its vocation is to embody in its teachings and words and actions, in its ecclesial structures and ritual gestures,
in its internal patterns of relationship (koinonia) and its service to the world (diakonia) the new nature that its
members put on in baptism and that is gradually being conformed to the image of the Creator”. LACUGNA, The
baptismal formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 249.

205 Para uma descricio das etapas do Processo Sinodal, consultar: https://www.synod.va/es/el-proceso-
sinodal.html.

206 SINODO DOS BISPOS, Para uma Igreja sinodal, n. 28 e n. 30.

207 SINODO DOS BISPOS, Para uma Igreja sinodal, n. 50.

208 SINODO DOS BISPOS, Para uma Igreja sinodal, n. 50.



340

Uma vez que essa fé se dirige ao Deus Tritno, em quem “ndo ha hierarquia nem
desigualdade, nem divisdo nem competicdo, mas apenas unidade no amor em meio a
diversidade”, ¢ de se esperar que a comunidade cristd, como “a imagem ou icone do Deus
invisivel”, reflita, em suas relacdes comunitérias, “a inclusividade do amor divino’%.

Portanto, uma comunidade autenticamente crista, em que se vivem relagdes trinificadas,
¢ aquela em que todas as pessoas sdo verdadeiramente incluidas e podem viver sua vocagao
cristd em plenitude, sem se depararem com restrigdes fundadas — mais ou menos explicitamente
— em qualquer tipo de visdo humana que ndo reconhece a plena pessoalidade de todas/os. Se
entendemos ortodoxia como “a conformidade da teologia e da fé com a realidade da gloria de

9210

Deus revelada em Jesus Cristo”'", entdo, compreenderemos a ortopraxis como ‘“‘a pratica justa

e correta, as agdes justas e corretas em resposta a vida de Deus conosco™?!!.

Desse modo, “assim como seria heterodoxo (herético) pensar [no Deus Tritino] como
uma figura de autoridade solitaria, indiferente e distante, também seria contrario a ortopraxis
excluir a samaritana ou o leproso [da atualidade] de nossa familia comum™?!2. Por conseguinte,
entre outros aspectos, importa atentar para o0 modo como nos expressamos €, por isso, toda
“linguagem que fere, [toda] linguagem que exclui ou que legitima a subordinagao de qualquer
grupo deve ser mudada”?!3,

Outro aspecto significativo da relacionalidade trinificada ¢ que a unicidade de cada
pessoa ndo se perde no todo. Ao contrario, “floresce a singularidade pessoal, ndo as custas do
relacionamento, mas pelo poder de um companheirismo profundo que respeita as diferencas e

valoriza as pessoas de modo igual?!*. Por conseguinte,

[...] a koinonia ndo engole o individuo, nem obscurece sua singularidade e
contribui¢do Unica, nem retira a liberdade individual assimilando-a a uma vontade
coletiva. O objetivo da comunidade cristd, constituida pelo Espirito em unido com
Jesus Cristo, ¢ proporcionar um lugar onde todas/os sejam aceitas/os como uma
imagem inefavel, Unica e irrepetivel [da Trindade], independentemente de qualquer
outra forma pela qual a dignidade de uma pessoa possa ser determinada: nivel de

209 “The doctrine of the Trinity reminds us that in God there is neither hierarchy nor inequality, neither division
nor competition, but only unity in love amid diversity. The Christian community is the image or icon of the
invisible God when its communitarian life mirrors the inclusivity of divine love”. LACUGNA, The baptismal
formula, feminist objections, and Trinitarian Theology, p. 249.

210 “Orthodoxy means the conformity of theology and faith to the reality of God’s glory revealed in Jesus Christ”.
LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

21 “Ortopraxis means right practice, right acts in response to God’s life with us”. LACUGNA, The Practical
Trinity, p. 682.

212 “Just as it would be unorthodox (heretical) to think of God as solitary, uncaring, aloof authority figure, so it
would be contravene orthopraxis to exclude the Samaritan woman or the leper from our common household”.
LACUGNA, The Practical Trinity, p. 682.

213 «“Language that hurts or language that excludes or language that legitimates the subordination of any group
should be changed”. LACUGNA, The Baptismal Formula, Feminist Objections, and Trinitarian Theology, p. 244.
214 JOHNSON, Aquela que é, p. 314.



341

inteligéncia, correcdo politica, beleza fisica, valor monetario. A comunhdo das
pessoas, no entanto, permanece o contexto da pessoalidade. A comunidade de Jesus

Cristo € o ponto de encontro unico no qual as pessoas devem ser aceitas e valorizadas

incondicionalmente, como parceiras iguais na danca divina®'>.

Constituidas/os como parceiras/os na comunhao fundada na propria unidade trinitaria,
as/os batizadas/os recebem dons e talentos diversos, que realcam — e at¢ mesmo fundam — sua
singularidade pessoal. Como recorda Paulo, “h4 diversidade de dons, mas o Espirito ¢ o
mesmo; diversidade de ministérios, mas o Senhor é o mesmo; diversos modos de a¢dao, mas é o
mesmo Deus que realiza tudo em todos” (1Cor 12,4-6%'%). Tanto os diversos dons quanto os
varios ministérios sdo concedidos para serem postos a servigo de todas/os (1Cor 12,7; 1Pd
4,10). Assim sendo, “a koinénia do Espirito conduz a diakonia por parte de todos/as”>!”.

Nesse contexto, vale lembrar que “assim como a divina arché nao pertence a uma Unica
pessoa®'® a graca e o poder de Deus sdo distribuidos entre todos/as os/as membros/as da
igreja”?!®. Portanto, a vivéncia de uma ministerialidade trinificada se traduz em uma concepgio
de comunidade eclesial em que todos/as estdo a servigo uns/umas dos/as outros/as, em que nao
ha ministérios superiores ou inferiores, em que cada dom ¢ oferecido para a “edificacdo no
amor” de todas/os (Ef 4,16), em que “a lideranca eclesial [estd] enraizada no ministério do
servico, e ndo do senhorio”?%’.

Como afirmamos anteriormente, “uma vez que os seres humanos sao criados a imagem

de um Deus inerentemente relacional, ndo sdo criados como individuos isolados, mas sdo quem

215 “Koinénia does not swallow up the individual, nor obscure his or her uniqueness and unique contribution, nor
take away individual freedom by assimilating it into a collective will. The goal of Christian community, constituted
by the Spirit in union with Jesus Christ, is to provide a place in which everyone is accepted as an ineffable, unique,
and unrepeatable image of God, irrespective of how the dignity of a person might otherwise be determined: level
of intelligence, political correctness, physical beauty, monetary value. The communion of persons, however,
remains the context of personhood. The community of Jesus Christ is the one gathering place in which persons are
to be accepted and valued unconditionally, as equal partners in the divine dance”. LACUGNA, God for Us, p. 299,
grifo da autora.

216 Ideia similar é apresentada também no capitulo 4 da carta aos Efésios, na pericope a qual aludimos na secdo
7.4, p. 326. A esse respeito, Schiissler Fiorenza comenta: “After stressing unity again and again, the author
emphasizes diversity in v. 7, stating that G*d has given different gifts to each member. [...] This emphasis on the
diversity of gifts prepares the way for emphasizing the diversity of ministries in vv. 11-16. [...] The gifts given by
the exalted Messiah Jesus who fills the universe are not things or offices but persons who exercise different
functions. This Messiah calls people who can fulfill specific leadership functions for the saints. [...] These leaders
— apostles, prophets, evangelists, pastors, and teachers — [ ...] are not only male, although our historical imagination
still tends to see all church leaders as male” (SCHUSSLER FIORENZA, Ephesians, p. 52-53).

217 “The koinonia of the Spirit leads to diakonia on the part of all”. LACUGNA, God for Us, p. 299-300

218 Ver capitulo 2, secdo 2.3.1, p. 112-113.

219 “Just as the divine arché does not belong to one person alone, the grace and power of God are distributed among
all members of the church”. LACUGNA, God for Us, p. 402.

220 <[] ecclesial leadership is to be rooted in the ministry of service, not of lordship”. LACUGNA, God for Us,
p. 402.



342

s30 e vém a existir como o que sdo, por meio e para as/os outras/os”?*!. Em consonancia com
isso, compreendemos que a trinificagdo se refere tanto ao processo transformativo que faz com
que cristds e cristdos sejam, a imagem das pessoas divinas, por € para os/as demais, quanto ao
“resultado final” da agdo transfigurante da Trindade, quando — Deus sendo tudo em todas/os
(1Cor 15,26-28) — a comunhao plena se manifestara definitivamente. Seguindo a tradigdo
predominante da doutrina da thedsis, entendemos ademais que esse processo se da na
confluéncia entre a a¢do divina e a acolhida humana, entre o dom trinitario — sempre maior e
primeiro — e o empenho humano em aderir a0 modo de ser da Trindade??.

Chegando ao final do percurso deste capitulo, gostariamos ainda de esbogar uma
reflexdo a respeito do que consideramos como um significativo paradigma relacional da nova
criagcdo e uma expressao privilegiada das relagdes humanas trinificadas. Trata-se da relacdo de

223 a relacdo entre irmis/aos — ao menos

irmandade. Como expressamos previamente
hipoteticamente — ¢ “de solidariedade em nivel de igualdade, baseada no fato de terem muita
coisa em comum, tanto em termos de heranga como em termos de objetivos”??*. Quem vive a
experiéncia da irmandade encontra-se em um “relacionamento [que] pode ser confortavel e
desafiador, alternadamente, porém [habitualmente] reciproco e profundamente amparador”?%,

A irmandade se revela como uma relagao constitutivamente de iguais, entre quem € 0Sso
dos mesmos 0ssos e carne da mesma carne (Jz 9,2%2%). Sabemos que o pecado, atestado inclusive
de modo contundente no relato das origens (Gn 4,1-16), pode privar essa relacdo de seu
potencial de mutualidade e comunhdo. No entanto, entendemos que a trinificagdo se manifesta
também pela restauragdo desse laco fundamentalmente capaz de reciprocidade e colaboragdo
mutua.

Os Evangelhos atestam a firme proclamagdo de Jesus de que as relagdes familiares

devem ser reorientadas a luz de novos parametros: ouvir a Palavra de Deus e coloca-la em

221 “Since human beings are created in the image of an inherently relational God, human beings are not created as
selves in isolation, but they are who they are, and come into being as what they are, through and for others”.
LACUGNA, Catherine M.; DOWNEY, Michael. Trinitarian Spirituality. /n: DOWNEY, Michael (Ed.). The New
Dictionary of Catholic Spirituality. Collegaville, PA: Liturgical Press, 1993, p. 971.

222 Assim sendo, se considerarmos a taxonomia referente as abordagens da thedsis elaborada por Russell, nossa
proposta associa a perspectiva realista (que “pressupde que os seres humanos sdo, em certo sentido, transformados
pela deificacdo”) e a ética (que enfatiza a reproducao de “alguns atributos divinos” por meio de “esforgos acéticos
e filoso6ficos”) (RUSSELL, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, p. 2). Ver também
capitulo 6, introdugdo, p. 242-243.

223 Ver capitulo 4, se¢do 4.3.4, p. 186-87.

224 JOHNSON, Aquela que é, p. 216.

225 JOHNSON, Aquela que é, p. 216.

226 Com termos similares aos que Adao dirige a Eva em Gn 2,23a, Abimelec, intencionando suscitar a benevoléncia
dos habitantes de Siquém, expressa sua relagdo de parentesco com aqueles que eram “irméos de sua mée” ¢ com
“todo o cla da casa paterna de sua méae” (Jz 9,1): “E lembrai-vos de que eu sou 0sso vosso e carne vossa” (Jz 9,2).



343

pratica ¢ o que estabelece os lagos de familiaridade/irmandade (Lc 8,19-21; Mc 3,31-35//Mt
12,46-50). Assim, no Reino de Deus, todas/os somos irmas/aos (Mt 23,8). Nao apenas em suas
palavras, mas sobretudo na vida do Verbo de Deus encarnado as relagdes interpessoais se
configuram como relagdes de irmandade, que proclamam que todas/os somos filhas/os (no
Filho) de quem ¢ a Origem de tudo e de todas/os.

Se na comunidade crista ja nao ha escravo/a nem livre, judeu/ia nem grego/a, homem e
mulher (Gl 3,28), ¢ porque todas/os sdo irmas/aos em Cristo, o Primogénito (Rm 8,29). Essas
relacdes de irmandade se estendem para além dos lagos de sangue, ampliando-se até o ponto de
ser possivel “abragar o/a inimigo/a”, em uma comunidade de “comunhdo inclusiva entre

99227

pessoas e com toda a criagdo??®. Cremos que as relagdes de irmandade sdo, portanto, um

modo justo e correto para “existir juntas/os ‘pericoreticamente’, em doagdo e recebimento

»229; s30 um “espaco-tempo” privilegiado para

mutuos, sem separagao, subordinagao ou divisao
que a trinifica¢do aconteca e se manifeste.

Em consonancia com tal perspectiva, pretendemos, a seguir, explorar o terreno das
chamadas “Novas Formas de Vida Consagrada” da Igreja Catolica e verificar como ¢ em que
medida essas instituicdes — fundamentalmente estruturadas em parametros relacionais de

irmandade, que pdem em relevo a igualdade batismal de seus/suas integrantes — sdo “lugares”

propicios a trinificacado.

227 LACUGNA, The Trinitarian Mystery of God, p. 189.

228 “If a relational God were at the centre of consciousness of the peoples of the planet and all life forms were
perceived to be participants in God’s trinitarian life, all life would be recognized as sacred. No life form or species
would be considered to be expendable. Within such a religious and ecological context, the critical and literally
devastating issue of population growth would have to be face within an ethic characterized by equality, mutuality
and reciprocity”. FOX, The Trinity as Transforming Symbol, p. 293. “The salvation of the earth and of human
beings is the restoration of the praise of the true living God, and the restoration of communion among persons and
all creatures living together in a common household. The articulation of this vision is the triumph of the doctrine
of the Trinity” (LACUGNA, God for Us, p. 411); “Para os cristaos, acreditar num Deus inico que é comunhao
trinitaria, leva a pensar que toda a realidade contém em si mesma uma marca propriamente trinitaria” (LS, n. 239).
229 <[ ...] exist together ‘perichoretically’, in mutual giving and receiving, without separateness, or subordination,
or division”. LACUGNA, God for Us, p. 402. Embora a autora estivesse se referindo especificamente a
comunidade cristd como icone da Trindade, entendemos que a aplicacdo as relagdes de irmandade ¢ legitima e
acorde ao pensamento de LaCugna.



344



345

8 CONCRETIZACOES CARISMATICAS DA TRINIFICACAO

Nossa inten¢do neste capitulo é apresentar a inspiragdo espiritual-carismatica que esta
na origem do insight fundamental desta investigacdo, abordado no capitulo anterior, e, ao
mesmo tempo, verificar, ainda que brevemente, se tal insight se sustenta e se pode expressar,
concretamente, nas instituigdes sobre as quais discorreremos a seguir. Para tanto, importa
considerar que uma compreensdo — ainda intuitiva — da theosis como trinificagdo surgiu, de
fato, na vivéncia de uma espiritualidade e carisma especificos, a saber, os da Fraternidade
Missionaria Verbum Dei, sobre os quais falaremos mais adiante (8.3).

Ao buscar verificar a pertinéncia dessa hipotese, antes mesmo da elaboracao do projeto
de pesquisa desta investigacdo, tomamos conhecimento de alguns estudos sobre as Novas
Formas de Vida Consagrada (NFVC) da Igreja Catodlica', que surgiram sob o influxo do
Concilio Vaticano II%. A partir de tais estudos, identificamos, presentes também em outras das
NFVC, elementos que ja conheciamos na Fraternidade Missionaria Verbum Dei. Com isso em
mente, passamos a indagar se as NFVC poderiam ser tomadas como ‘“concretizacdes
carismaticas” da trinificagao.

O conceito de “concretizagdo carismatica” ¢ da tedloga espanhola Lourdes Grosso
Garcia, uma das principais estudiosas das NFVC. Para ela, concretizacdo se refere “a forma em
que os principios e questionamentos fundamentais da doutrina [...] vao-se concretizando, isto

é, vio-se aplicando a realidades concretas e Ambitos especificos da vida eclesial”’. Quando

' Em 26 de janeiro de 1990, a Congregagdo (atualmente Dicastério) para os Institutos de Vida Consagrada e
Sociedades de Vida Apostdlica estabeleceu critérios para que se pudesse determinar quando ha uma “nova forma
de vida consagrada”, definindo o seguinte: “2. Si tratta di una ‘forma nuova di vita consacrata’ quando non rientra,
senza forzature, in nessuna delle altre forme gia stabilite, cio¢: istituti religiosi; istituti secolari; societa di vita
apostolica, che assumono i consigli evangelici; vita eremitica (solitaria o associata); verginitd consacrata
(individuale o associata). 3. Gli istituti potrebbero comprendere diversi tipi di persone: chierici, laici (uomini e
donne), vincolati dalla comune tendenza a raggiungere il fine spirituale dell’istituto”. O mesmo documento elenca
ainda algumas orientagdes para a possivel aprovacdo de um novo instituto nesses moldes (CONGREGACAO
PARA OS INSTITUTOS DE VIDA CONSAGRADA E AS SOCIEDADES DE VIDA APOSTOLICA. Criteri
per approvare nuove forme di vita consacrata a norma del c. 605. Roma, 1990. Disponivel em:
https://www.iuscangreg.it/pdf/Nuove-forme-VC.pdf. Acesso em: 10 jul. 2025).

2 “Las NFVC no reinventan la vida consagrada, mas bien [...] articulan los elementos esenciales [de la vida
consagrada] en modo particular. [...] En concreto las NFVC, aun conteniendo numerosas expresiones de la vida
consagrada tradicional, suponen una novedad en la articulacion de la comunioén y la mision, en la vivencia de los
consejos evangélicos y de otros aspectos de la vida consagrada, en la forma de relacion entre los estados de vida,
en el concepto de comunitariedad y de amor fraterno, en el concepto de una comunidad consagrada abierta a la
participacion de laicos con diversos tipos de vinculacion” (VELASCO JIMENEZ, Antonio. Abriendo caminos:
Elementos comunes teoldgicos. In: GROSSO GARCIA, Lourdes (Ed.). Mirad cémo se aman: Las Nuevas Formas
de Vida Consagrada en la comunioén eclesial. Madrid: Edice, 2015, p. 103-104).

3¢...] a la forma en que los principios y planteamientos fundamentales de la doctrina [...] se van concretando,
esto es, aplicando a realidades concretas y ambitos especificos de la vida eclesial”. GROSSO GARCIA, Lourdes.
Las Nuevas Formas de Vida Consagrada en la eclesiologia de comunién: Dimension trinitaria y concrecion
carismatica. In: GROSSO GARCIA, Mirad cémo se aman, p-31.



346

esses Ambitos sdo instituigdes com carismas fundacionais* préprios, a autora fala de

3 Lourdes Grosso utiliza o termo ao caracterizar as Novas Formas

“concretizacao carismatica
de Vida Consagrada como concretizagao carismatica da eclesiologia de comunhao, sendo essa
Gltima entendida principalmente a luz do Concilio Vaticano II°. Nossa proposta consiste em
aplicar o mesmo conceito a trinificagao e, por isso, destacaremos a configuragao marcadamente
trinitaria das institui¢des contempladas em nossa pesquisa (8.2).

Ainda em nossos estudos preliminares a elaboragdo deste trabalho, foi possivel perceber
que, embora ocorressem avangos na reflexdo teoldgica e canonica a respeito das NFVC, em um
esfor¢o compartilhado por integrantes dessas instituicdes e do Dicastério para os Institutos de
Vida Consagrada e as Sociedades de Vida Apostolica (DIVCSVA), ¢ ainda necessario
continuar esclarecendo e explicitando os fundamentos teoldgicos dessas Comunidades.

O aprofundamento, a ser realizado neste capitulo, sobre as Familias Eclesiais de Vida
Consagrada (FEVC), entendidas — conforme explicaremos abaixo (8.1) — como uma

“modalidade” especifica de NFVC, pretende contribuir para a elaboragdo de uma adequada

compreensao teoldgica dessas instituigdes, manifestando sua novidade identitaria e, a0 mesmo

4 “A expressdo ‘carisma dos fundadores’ designa, em seu significado geral, aquele dom do Espirito oferecido
benevolentemente por Deus a alguns fundadores, homens ou mulheres, a fim de produzir neles determinadas
capacidades que os fazem aptos para dar a luz novas comunidades de vida consagrada na igreja. [...] Na teologia
da vida consagrada, junto a expressdo ‘carisma dos fundadores’, usa-se também a de carisma de fundagdo [ou
carisma fundacional]. Com ela indica-se o dom correlativo para fundar e o dom, concedido aos discipulos [e/ou as
discipulas], para consentir o nascimento e o desenvolvimento da nova comunidade com sua fisionomia original.
Usa-se também [...] para especificar as qualidades peculiares do dom que permanecem mediante uma unidade
historica vivida vocacionalmente, custodiada, enriquecida e desenvolvida por toda a comunidade. [...] No ‘carisma
de fundacao’, inclui-se a origem do instituto com sua forma peculiar de vida, de fim, de espirito e de indole que se
desenvolvera como forma de continuidade dindmica no tempo” (ROMERO, Antonio. Carisma: /n: RODRIGUEZ,
Angel Aparicio; CASAS, Joan Canals (Dirs.). Dicionario Teoldgico da Vida Consagrada. Sao Paulo: Paulus, 1994, p.
95-96, grifos do autor).

5 GROSSO GARCIA, Las Nuevas Formas de Vida Consagrada en la eclesiologia de comunién, p. 31-33.83-92.

6 A autora sugere ainda que outras realidades poderiam também ser compreendidas como concretizagdes — embora
ndo propriamente carismaticas — da “eclesiologia de comunhdo” inspirada e motivada pelo Concilio Vaticano II:
“[...] la eclesiologia de comunién [...] a lo largo de las tltimas cinco décadas se ha ido concretando en diversos
niveles: colaboracion de los obispos con el santo padre y entre si en los Sinodos y la creaciéon y consolidacion de
las Conferencias Episcopales; de los obispos con los demas miembros del Pueblo de Dios [...]. Otras concreciones
de la eclesiologia de comunién son la puesta en marcha y desarrollo de las uniones de superiores religiosos, a nivel
de la Iglesia universal y particular, por continente, por nacion (USG, UISG, UCESM, CONFER, CLAR...), de
institutos seculares (CMIS, CEDIS...)” (GROSSO GARCIA, Las Nuevas Formas de Vida Consagrada en la
eclesiologia de comunion, p. 88-89). Apontamos ainda que o Processo Sinodal, iniciado em 2021, poderia ser
também visto como uma concretizagdo da eclesiologia de comunhdo do Concilio Vaticano II, como sugere, por
exemplo, o seguinte trecho do Documento Final do Sinodo sobre a Sinodalidade: “No contexto da eclesiologia
conciliar do Povo de Deus, o conceito de comunhio exprime a substancia profunda do mistério e da missdo da
Igreja, que tem na celebracdo da Eucaristia a sua fonte e o seu ponto culminante, ou seja, a unido com Deus
Trindade e a unidade entre as pessoas humanas que se realiza em Cristo através do Espirito Santo. Neste contexto,
a sinodalidade ‘indica o modo especifico de viver e agir da Igreja, Povo de Deus, que manifesta e realiza
concretamente o seu ser comunhdo no ‘caminhar juntos’, na reunio em assembleia e na participagao ativa de todos
os seus membros na sua missdo evangelizadora’ (CTI, n. 6)” (SINODO DOS BISPOS. Para uma Igreja sinodal,
n. 31).



347

tempo, sua pertenga ao horizonte eclesial mais amplo’. Tal reflexdo sera relevante tanto para as
FEVC que ja possuem aprovagdo pontificia®, como para as dioceses e o proprio DIVCSVA
quando realizam o discernimento sobre novas agregacdes eclesiais’ que solicitam ser

reconhecidas como Familias Eclesiais de Vida Consagrada'®.

7 “Corresponde a las ‘Familias Espirituales’, que ya han recibido reconocimiento pontificio segiin c. 605 [del
Codigo de Derecho Canonico], una particular responsabilidad. Sus Constituciones, el relativo procedimiento para
su reconocimiento, las aclaraciones y reformas internas fruto de posibles visitas apostolicas, y otros hitos
importantes relacionados con su nacimiento e institucionalizacion, ofrecen un valor significativo no solo para los
institutos que los han vivido. Constituyen también un contexto y orientaciones para [el DIVCSVA] de cara a
futuras indicaciones y normas practicas sobre el reconocimiento de ‘Familiae Ecclesiales’ (F.E.) como forma
canonica especifica” (BECHINA, Friedrich. Nuevas formas de vida consagrada y “Familias Eclesiales” (Familiae
Ecclesiales). In: GROSSO GARCIA, Lourdes (Ed.). Vocacion y carisma: La vivencia de las Familias Eclesiales.
Madrid: Edice, 2021. p. 142).

8 A seguir, listamos as seis instituicdes aprovadas como Institutos de Vida Consagrada de direito pontificio,
segundo o canon 605, que prevé a possibilidade de “novas formas de vida consagrada”, indicando o pais em que
foram fundadas ¢ o ano em que receberam a aprovagao pontificia: Sociedade de Cristo Senhor (Canada; 1993); A
Obra da Igreja (Espanha; 1997); Familia Monastica de Belém, da Assuncdo da Bem-Aventurada Virgem Maria e
de Sdo Bruno (Franga; 1998); Fraternidade Missionaria Verbum Dei (Espanha; 2000); Familia Espiritual A Obra
(Bélgica; 2001); Instituto Ide de Cristo Redentor (Espanha; 2009) (ANNUARIO Pontificio per 1’anno 2025.
Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2025, p. 1911-1912; GROSSO GARCIA, Lourdes et al. “Nos han llamado”:
Familia Eclesial de Vida Consagrada. In: GROSSO GARCIA (Ed.), Vocacion y carisma, p. 35).

° A expressdo “agregagdes eclesiais” — ou “agregagdo eclesial” — foi usada na XVI Assembleia Geral Ordinaria do
Sinodo dos Bispos. Embora parega se referir prioritariamente as realidades eclesiais laicais, ¢ utilizada também
em um sentido mais genérico, englobando as diversas “novas realidades” da Igreja Catdlica. Assim, no Relatorio
de Sintese da Primeira Sessdo do Sinodo, por exemplo, 1é-se: “Com igual gratidao, o Povo de Deus reconhece os
fermentos de renovagdo presentes em comunidades que tém uma longa histéria e no florescimento de novas
experiéncias de agregacdo eclesial. As associagdes laicais, os movimentos eclesiais ¢ as novas comunidades sdo
um sinal precioso do amadurecimento da corresponsabilidade de todos os batizados. O seu valor reside na
promogdo da comunhdo entre as diferentes vocagdes, no impulso com o qual [anunciam] o Evangelho, na
proximidade aqueles que vivem uma marginalidade econdmica ou social € no compromisso com a promogéo do
bem comum. Muitas vezes, sio modelos de comunhio sinodal e de participagdo em vista da missio” (SINODO
DOS BISPOS. Uma Igreja Sinodal em Missao: Relatério de Sintese da Primeira Sessdao da XVI Assembleia Geral
do Sinodo dos Bispos. Roma, 2023. Disponivel em: https://www.synod.va/content/dam/synod/assembly/
synthesis/portuguese/2023.10.28-POR-Synthesis-Report IMP.pdf. Acesso em: 8 jul. 2025. n. 10 c, grifo nosso).
10« ] la praxis introducida por la Congregacion [actual Dicasterio] para la vida consagrada y sociedades de vida
apostolica, antes de la ereccién candnica, invita a los ordinarios del lugar a constituir una asociacién publica, segiin
el canon 312 del Codigo de Derecho Candnico, en vista a la ereccion como ‘Familia eclesial [de vida consagrada]
de derecho diocesano’” (RODRIGUEZ ARENAS, Teresa. Institucionalizacion de un carisma. Aproximacion
teoldgica, carismatica, candnica y pastoral. /n: GROSSO GARCIA, Lourdes (Ed.). Corazén trinitario: Actualidad,
consagracion y formacion en las Nuevas Formas de Vida Consagrada. Madrid: Edice, 2019. p. 168). A orientagdo
do DIVCSVA a que a autora se refere consta do documento “Fundacion de una Asociacion compuesta por hombres
célibes consagrados y mujeres célibes consagradas en vista de ereccion como Familia Eclesial de vida consagrada
de Derecho Diocesano”, de 2007 (ver anexo B, p. 406-407). A esse respeito, em 15 de junho de 2022, por meio de
um Rescriptum ex Audientia SS.mi, o papa Francisco estabeleceu ainda: “Il Vescovo diocesano prima di erigere —
mediante decreto — un’associazione pubblica di fedeli in vista di diventare Istituto di vita consacrata o Societa di
vita apostolica di diritto diocesano, deve ottenere la licenza scritta del Dicastero per gli Istituti di Vita consacrata
e le Societa di vita apostolica” (FRANCISCO. Rescriptum ex Audientia SS.mi: Rescritto del Santo Padre Francesco
circa le associazioni pubbliche di fedeli in itinere. Roma, 2022. Disponivel em:
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2022/06/15/0462/00950.html. Acesso em: 8 jul.
2025).



348

8.1 As “Novas Formas de Vida Consagrada” na historia recente da Igreja Catolica!l

A titulo de introducdo ao tema que desenvolveremos nesta se¢do, importa considerar
alguns elementos a respeito da vida consagrada'?, para, no conjunto da “abundancia das formas
historicas de vida consagrada” (VC, n. 5), situar as NFVC. Conforme expresso na Constitui¢cao
Dogmatica Lumen Gentium, a vida consagrada pertence a vida e a santidade da Igreja (LG, n.
44). “Isto significa que a vida consagrada, presente na Igreja desde os primeiros tempos, nunca
podera faltar nela, enquanto seu elemento imprescindivel e qualificativo, expressdo da sua
propria natureza” (VC, n. 29).

Trata-se de um modo de vida, “profundamente arraigad[o] nos exemplos e nos
ensinamentos de Cristo Senhor”, “um dom de Deus Pai a sua Igreja, por meio do Espirito” (VC,
n. 1). Pela profissdo dos conselhos evangélicos de castidade, pobreza e obediéncia, as pessoas
consagradas vivem o seguimento de Jesus, com coragdo “indiviso” (1Cor 7,34) e se colocam a
servico de Deus e dos irmaos e irmas (VC, n. 1).

Na variedade de formas de vida consagrada, que historicamente se sucedem sem se
excluirem, reconhece-se a “obra incessante do Espirito Santo, que vai explanando, ao longo dos
séculos, as riquezas da pratica dos conselhos evangélicos” (VC, n. 5), tanto através dos
multiplos carismas quanto dos diversos modos de consagragdo, que t€m em comum “uma op¢ao
que se exprime na radicalidade do dom de si mesmo por amor do Senhor Jesus e, nele, por amor
a cada membro da familia humana” (VC, n. 3).

Em seus primeiros nimeros, a Exortagdo Apostolica Vita Consacrata, enumera as
diversas formas de vida consagrada e apresenta uma breve descri¢do de cada uma. Sao elas:
“Vida monastica no Oriente e no Ocidente”, “A Ordem das virgens, os eremitas e as viuvas”,
“Institutos inteiramente dedicados a contemplacdo”, “A vida religiosa apostolica”, “Os
Institutos seculares”, “As Sociedades de Vida Apostolica”, “Novas expressdes de vida
consagrada” (VC, n. 6-12). Essas ultimas, surgidas “nos ultimos decénios, depois do Concilio

Ecuménico Vaticano II”, sdo caracterizadas como “experiéncias originais, que estao a procura

! Recordamos que, conforme previamente dito (ver Introducdo Geral, p. 30), esta secdo é entendida como parte
do status quaestionis desta pesquisa.

12 No magistério recente da Igreja Catolica, a principal referéncia sobre o tema é a Exortagdo Apostolica Pos-
Sinodal Vita Consecrata, a qual recorreremos, primordialmente, para a exposi¢do que se segue. Publicada pelo
papa Jodo Paulo II em 25 de margo de 1996, o documento ¢é fruto do IX Sinodo Ordinario dos Bispos (Sobre a
vida consagrada e sua missdo na Igreja e no mundo), realizado em 1994. O IX Sinodo completou “a exposigdo das
peculiaridades caracteristicas dos varios estados de vida, que o Senhor Jesus quis na sua Igreja” (VC, n. 4), ja que
previamente foram realizados sinodos relativos as/aos leigas/os (1987) e aos presbiteros (1990).



349

da sua propria identidade na Igreja e esperam ser reconhecidas oficialmente pela Sé Apostdlica,

a Unica a quem compete o juizo definitivo” (VC, n. 12)'3. Acrescenta-se ainda:

Estas novas formas de vida consagrada, que se vém juntar as antigas, testemunham a
constante atragdo que a doacdo total ao Senhor, o ideal da comunidade apostdlica, os
carismas de fundacdo continuam a exercer mesmo sobre a geragdo atual, e sdo sinal
também da complementaridade dos dons do Espirito Santo (VC, n. 12).

Notamos que, nesse numero da VC, ndo ha ainda clareza do termo a ser usado para se
referir a esta nova realidade. Usa-se tanto “novas expressdes” como “novas formas” de vida
consagrada. Aos poucos, porém, ao longo da década de 1990, o termo “novas formas de vida
consagrada” passou a ser usado em referéncia aos Institutos de Vida Consagrada com aprovagao
pontificia (ou em processo de recebé-la), ao amparo do canon 605 do Cddigo de Direito

14 e vinculados ao Dicastério para os Institutos de Vida Consagrada e as Sociedades

Candnico
de Vida Apostolica (DIVCSVA)'.

Desse modo, estabeleceu-se uma distingdo entre as NFVC e outras instituicdes — cujas
primeiras funda¢des datam também da segunda metade do século XX! — que ficaram

conhecidas como “novas comunidades” e foram, em geral, aprovadas canonicamente como

13 0 documento menciona também “Institutos semelhantes aos que ja existem, mas nascidos de novos estimulos
espirituais e apostdlicos. A sua vitalidade deve ser ponderada pela autoridade da Igreja, a quem compete proceder
aos devidos exames, quer para comprovar a autenticidade da sua finalidade inspiradora, quer para evitar a excessiva
multiplicagdo de institui¢des analogas entre si, com o consequente risco de uma nociva fragmentagdo em grupos
demasiadamente pequenos” (VC, n. 12).

14 “Reserva-se unicamente a Sé Apostolica aprovar novas formas de vida consagrada. Os Bispos diocesanos,
porém, se esforcem para discernir novos dons de vida consagrada confiados pelo Espirito Santo a Igreja: ajudem
seus promotores para que expressem ¢ protejam, do melhor modo possivel, seus objetivos, com estatutos
adequados especialmente usando as normas gerais contidas nesta parte”. CDC, Can. 605. No Cdédigo de Direito
Candnico, este canon encontra-se na parte III, “Dos Institutos de Vida Consagrada e das Sociedades de Vida
Apostolica”, do livro II, “Do povo de Deus”.

15 A época, denominada Congregagdo para os Institutos de Vida Consagrada e as Sociedades de Vida Apostolica
(CIVCSVA).

16 “Una de las caracteristicas de los afios postconciliares fue la difusion de nuevas formas agregativas de fieles,
con una gran variedad en sus fisonomias y finalidades las cuales incluyen los nuevos movimientos eclesiales, las
nuevas comunidades y nuevas formas de vida consagrada. Estas recientes realidades son fendmenos asociativos
propios de la dimension carismatica, donde se encuentran ya desde antiguo las organizaciones que nuclean la vida
religiosa en la Iglesia. [...] Todas estas realidades asociativas carismaticas pueden ser consideradas en conjunto,
pues tienen en comun su origen en un fuerte carisma que las origina y les da identidad. Se trata de una ‘galaxia’
de organizaciones, asociaciones y grupos de lo mas diversos [...]. Estas nuevas realidades presentan una gran
variedad y complejidad tanto internamente como en términos de diferentes areas geograficas, con respecto a su
lugar y fecha de nacimiento, tipo de membresia, tamafio y arraigo, misiéon dentro de la Iglesia y orientacién
teologica” (DUHAU, Juan Bautista. “Otras salidas”. Alternativas de los miembros leales frente al deterioro de las
nuevas realidades carismaticas. Cuestiones Teoldgicas, Bogota, v. 47, n. 107, p. 106-122, enero/junio 2020, p.
109-110).



350

“associagio publica de fiéis”!”

, sendo vinculadas ao atual Dicastério para os Leigos, a Familia
e a Vida, anteriormente Pontificio Conselho para os Leigos'®.

De fato, em diversos momentos da historia do cristianismo, podemos constatar o
surgimento de novas formas de vida consagrada, que, geralmente, nascem como fonte de
renovagao na e para a Igreja e como “chamada de atengao” frente a situagdes que estavam sendo
negligenciadas ou pouco contempladas!®. Também, de modo geral, cada uma delas, em sua
origem, enfrentou resisténcias e suspeitas por parte das autoridades eclesidsticas constituidas
de poder para afirmar sua possivel existéncia ou decretar sua extingdo. Algumas sé foram

autorizadas a existir apds muitas tentativas, como ¢ o caso, por exemplo, da vida consagrada

feminina que ndo fosse exclusivamente contemplativa®’.

17 “Le molteplici esperienze ispirate dal Concilio e nate dopo di esso hanno assunto diversi nomi a seconda della
loro indole e del loro apostolato nella Chiesa: alleanza, associazione, comunitd, confederazione, federazione,
fraternita, istituto, missione, movimento, organizzazione internazionale ¢ unione. Di fronte a questa molteplicita
di denominazioni ¢ facile che si crei confusione: infatti molte di esse, pur essendo configurate come associazioni
di fedeli, spesso presentano elementi che danno impressione di trovarsi di fronte a nuove forme di vita consacrata
vere e proprie. Per questo motivo, il Ponticio Consiglio per i Laici nel 2006 ha pubblicato il Repertorio delle
Associazioni Internazionali di Fedeli, nel quale si distinguono due tipi di associazioni: gli organismi internazionali
e le associazioni di fedeli; queste due denominazioni permettono di dare una certa inquadratura a tutte quelle citate
in precedenza. In ogni caso, per queste fondazioni e movimenti, risulta difficoltoso una specifica identicazione
giuridica: il nome o la categorizzazione cerca di dare una specifica configurazione giuridica a realta molto
composite, nelle quali spesso convivono stati di vita differenti: celibi, sposati, celibi con voti e preti diocesani”
(FUSCO, Roberto. Le nuove forme di vita consacrata. Una vocazione per la Chiesa. Vita Consacrata, Milano, v.
58, n. 4, p. 293-304, ott./dic. 2022, p. 297).

18 Tal distingdo ndo deixa de apresentar algumas ambiguidades, especialmente devido ao fato de que algumas
dessas associagdes publicas de fiéis possuem caracteristicas muito semelhantes as NFVC e, em alguns casos, a
busca de aprovacao junto ao entdo denominado Pontificio Conselho para os Leigos se deu pelo fato de que, em
determinados periodos, a CIVCSVA (atual DIVCSVA) adotou uma postura de certo fechamento quanto a
aceitag@o de institui¢des plurivocacionais.

19 Considere-se, por exemplo, o surgimento das Ordens Mendicantes: “[...] el siglo XIII se caracteriza por el
nacimiento y desarrollo de las Ordenes mendicantes (dominicos en 1206, franciscanos en 1208, carmelitas en
1226...) [...], cuyos miembros proveen el testimonio que la Iglesia realmente necesita en este momento, mediante
el amor por el pueblo y el compartir sus alegrias y sobre todo sus sufrimientos; mediante el amor por la pobreza,
que atestigua el auténtico cristianismo y las verdades escatologicas; mediante la preparacion cultural basica, que
pone en condiciones de poder predicar el Evangelio y llevar la gente a Cristo” (CERRO CHAVES, Francisco. El
presente de las Nuevas Formas de Vida Consagrada en la tradicion de la Iglesia. /n: GROSSO GARCIA, Mirad
como se aman, p. 186-187).

20 “Em 1530, surgem na Italia as Angélicas de sdo Paulo, congregacdo de mulheres cuja tarefa especifica era a
educacao das Conversas, o cuidado de orfaos e enfermos e outras atividades caritativas. Nao tém clausura, ainda
que sigam a Regra de santo Agostinho e vistam hébito. Paulo III as aprova em 1535. Anos mais tarde, foi-lhes
imposta a clausura. [Também no século XVI] Angela Merici [...] criara uma companhia de virgens, sob o
patrocinio de santa Ursula. Faziam voto privado de castidade, mas nio tinham vida comum nem habito especial.
Dedicavam-se ao exercicio da caridade e a educag@o da juventude. Estavam submetidas a jurisdi¢cdo do bispo e se
reuniam uma vez por més para alguns atos de piedade. Na realidade, estes tracos correspondem ao primeiro
instituto secular da histéria. O papa Paulo III aprovou-as em 1544. A morte da fundadora, sua obra seguiu rumos
dispares. Enquanto um pequeno grupo se mantinha fiel aos tragos primitivos, outro grupo aceitou votos simples e
a vida comum sob a tutela de Carlos Borromeu, em Mildo. Terceiro grupo passard a Franca, onde se transforma
em ordem de votos solenes e clausura. [...] A bula de Paulo V Circa pastoralis (1566), [estabeleceu, finalmente, ]
que toda forma de vida religiosa feminina passa necessariamente pelos votos solenes ¢ a clausura. Com isso
fechavam-se as portas aos institutos femininos apostélicos”. Outras tentativas ocorreram, no século XVII, também
sem é&xito, com sdo Francisco de Sales, sdo Vicente de Paulo e Mary Ward. Somente no século XIX veremos
emergir “o fenémeno da multiplicagdo de institutos femininos”, respondendo “geralmente a determinada



351

Também as instituicdes que, nas ultimas décadas do século XX, foram denominadas
“novas formas de vida consagrada” se depararam — e ainda se deparam — com desconfiangas e
oposigdes, com questionamentos sobre a necessidade e a pertinéncia de sua existéncia. Ao
mesmo tempo, também as NFVC constituem um dom do Espirito, chamando a atengdo para
aspectos significativos — e talvez relativamente esquecidos — da vida eclesial, além de
oferecerem vitalidade renovada a toda a Igreja e, por ela, ao mundo.

Inicialmente, o fato de que a configuragao institucional das NFVC ndo se adequasse as
formas de vida consagrada ja existentes na Igreja Catolica desencadeou um grande esforco de
elaboragdo candnica — e, em menor escala, teologica — por parte de membros dessas instituicoes,
em vistas a garantir sua aprovacao pontificia em conformidade com a compreensao original de
seus/suas fundadores/as. Todo o trabalho realizado foi acompanhado de perto pelo DIVCSVA
e vem sendo matizado, confirmado e complementado ao longo dos anos. Resultados
significativos desses estudos foram apresentados em encontros, congressos € seminarios,
promovidos pelas proprias institui¢des®!, e publicados, entre outros, no livro Multiforme

armonia®*

e em seis volumes da colegdo Encuentros y Congresos, da Comissao Episcopal para
a Vida Consagrada da Conferéncia Episcopal Espanhola?®, aos quais recorremos a seguir para
uma breve memoria do percurso realizado, das defini¢des alcangadas e dos desafios ainda por
enfrentar.

Como reconhece Juan Carlos Ortega Rodriguez, “embora poucos elementos tenham
sido oficialmente definidos, tanto a pratica dos dicastérios vaticanos como, sobretudo, a agao e

a vida das proprias instituicdes permitem reconhecer, de fato, aspectos importantes deste novo

necessidade ambiental urgente” e dedicando-se a “tarefas assistenciais, educativo-familiares e missionarias”
(ARROBA, Manuel. Congregagdo. In: RODRIGUEZ, Angel Aparicio; CASAS, Joan Canals (Dir.). Diciondrio
Teologico da Vida Consagrada. Sdo Paulo: Paulus, 1994, p. 221-222, grifos do autor).

21 Entre os quais destacamos os Congressos sobre o tema, promovidos em Roma pela Fraternidade Franciscana de
Betania (2007, 2011 e 2016); as Jornadas de Estudos, organizadas bianualmente desde 2009 pela Catedra de
Teologia da Vida Consagrada da Universidad Eclesiastica San Damaso, em Madri; o Seminario de Estudo, criado
pela Comissao de Vida Consagrada da Conferéncia Episcopal Espanhola, com reunides semestrais desde 2010; e
os Encontros de Novas Formas de Vida Consagrada, que aconteceram bianualmente em Roma de 2011 a 2019. A
realizacdo desses ultimos foi interrompida por causa da pandemia e somente neste ano de 2025 nova edicao
ocorreu, em Roma, entre os dias 12 e 14 de junho, com o tema “Familias eclesiais e novas comunidades na Igreja
de hoje: perspectivas e horizontes”. Para um panorama geral do contetido das edigdes dos Encontros, realizados
até¢ 2019, bem como de seu significado para o processo de institucionalizagdo das NFVC, consultar: GROSSO
GARCIA, Vocacion y carisma, p. 222-225.

2 SEMINARIO DE NUEVAS FORMAS DE VIDA CONSAGRADA. Multiforme armonia: Actualidad
teoldgico-candnica de las Nuevas Formas de Vida Consagrada. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2015.
2 Na ordem de publicagio: GROSSO GARCIA, Lourdes (Ed.). El soplo del Espiritu: Nuevas Formas de Vida
Consagrada en la Iglesia de Espafia. Madrid: Edice, 2010; GROSSO GARCIA, Lourdes (Ed.). Itinerarios del
Espiritu: Experiencias y prospectivas en las Nuevas Formas de Vida Consagrada. Madrid: Edice, 2013; GROSSO
GARCIA (Ed.), Mirad cémo se aman; GROSSO GARCIA, Lourdes (Ed.). Odres nuevos: Actualidad, comunién
y gobierno en las Nuevas Formas de Vida Consagrada. Madrid: Edice, 2017; GROSSO GARCIA (Ed.), Corazén
trinitario; GROSSO GARCIA, (Ed.), Vocacion y carisma.



352

24 que sdo as NFVC. A medida que esses elementos foram sendo reconhecidos

dom do Espirito
e identificados em algumas das NFVC e ndo em outras, foi, entdo, sendo possivel tragar um
perfil comum, com caracteristicas proprias e claras, até o ponto de se propor uma identidade,
um nome especifico para essas instituicdes que passaram a ser chamadas de “familias eclesiais
de vida consagrada”.

Essa denominagao era um dos possiveis termos propostos pelas proprias instituigoes e
foi também sugerida na Assembleia Plenaria da Congregacdo (atual Dicastério) para os
Institutos de Vida Consagrada e Sociedades de Vida Apostélica, realizada em 2005%°. No
entanto, considera-se que a nomenclatura s6 adquiriu carater oficial quando, em 2007, foi usada
pelo DIVCSVA em um documento orientativo para futuras fundacdes®®. Posteriormente, foi
utilizado também em decretos ou outras comunicagdes oficiais, emitidos pelo Dicastério ou por
Dioceses, relativos a algumas instituicdes que se encontram ainda em processo de aprovacao
para se tornarem Familias Eclesiais de Vida Consagrada de direito pontificio®’.

As Familias Eclesiais de Vida Consagrada (FEVC) possuem ‘“as caracteristicas

328

principais da vida consagrada, tal e como se apresentam no Can. 573“° e como expressa o Can.

24 “Aunque de modo oficial se hayan definido pocos elementos, tanto la praxis de los dicasterios vaticanos como,
sobre todo, la accidon y vida de las mismas instituciones permite reconocer ya, de hecho, aspectos importantes de
este nuevo don del Espiritu”. ORTEGA RODRIGUEZ, Juan Carlos. Elementos comunes de las Nuevas Formas
de Vida Consagrada. Un camino teoldgico y canénico. In: GROSSO GARCIA, Mirad como se aman, p. 165.

25 GROSSO GARCIA et al., “Nos han Ilamado”, p. 48. Ha, porém, registro de um uso muito anterior dessa
denominagdo em referéncia aquela que foi a segunda institui¢do aprovada como Nova Forma de Vida Consagrada,
segundo o Can. 605: “En el escrito de la CIVCSVA [actual DIVCSVA] dirigido al Cardenal-Arzobispo de Madrid,
con fecha 23 de junio de 1990, se habla ya de Familia Eclesial, en relacion al reconocimiento de La Obra de la
Iglesia. El escrito autoriza a reconocerla como familia eclesial de vida consagrada de derecho diocesano”
(SERRANO VARGAS, Maruja. Estructuras de gobierno en las NFVC. In: GROSSO GARCIA, Odres nuevos, p.
183).

26 GROSSO GARCIA et al., “Nos han llamado”, p. 55, nota 23. O referido documento esta disponivel no anexo
B, p. 406-407.

27 Como exemplo, podemos mencionar a Comunidade das Beatitudes, fundada na Franga em 1973, e a Comunidade
Missiondria de Villaregia, fundada na Itdlia em 1981. Ambas foram anteriormente aprovadas como “associacio
publica de fiéis” e, posteriormente, iniciaram um processo de mudanga em seu modo de reconhecimento canonico.
Assim, em 8 de dezembro de 2020, a Comunidade das Beatitudes foi erigida como “Familia eclesial de vida
consagrada de direito diocesano”. Ja a Comunidade Missionéaria de Villaregia, em 8 de dezembro de 2024, recebeu
a aprovagdo do Dicastério para os Institutos de Vida Consagrada e as Sociedades de Vida Apostolica como
“associagdo publica de fiéis de direito diocesano, com vistas a se tornar uma Familia Eclesial de vida consagrada”.
Ver anexo E: Outros documentos relativos a processos de aprovagao de instituigdes que se encaminham para serem
Familias Eclesiais de Vida Consagrada de direito pontificio (p. 413-420).

28 CDC. Can. 573 — § 1. A vida consagrada pela profissdo dos conselhos evangélicos é uma forma estavel de viver,
pela qual os fiéis, seguindo mais de perto a Cristo sob a agdo do Espirito Santo, consagram-se totalmente a Deus
sumamente amado, para assim, dedicados por um titulo novo e especial a sua honra, a construcio da Igreja e a
salvagdo do mundo, alcancarem a perfeicdo da caridade no servico do Reino de Deus e, transformados em sinal
preclaro na Igreja, preanunciarem a gloria celeste”; CDC, Can. 573 — § 2. Assumem livremente essa forma de vida
nos institutos de vida consagrada canonicamente erigidos pela competente autoridade da Igreja, os fiéis que, por
meio dos votos ou de outros vinculos sagrados, conforme as leis proprias dos institutos, professam os conselhos
evangélicos de castidade, pobreza e obediéncia e, pela caridade, a qual esses conduzem, unem-se de modo especial
a Igreja e a seu mistério”.



353

605 do Coédigo de Direito Candnico™™. Ao mesmo tempo, alguns de seus elementos
fundamentais constitutivos ndo permitem que sejam encaixadas nas formas de vida consagrada
ja existentes e reguladas pela normativa eclesidstica. Isso porque as FEVC sdo institui¢des
formadas por pessoas “de todos os estados de vida crista, que compartilham um mesmo carisma
e uma mesma missdo’’. Entende-se que o termo “Familia” remete a compreensio da
consagracgao, da espiritualidade e da ag¢ao apostolica em chave trinitaria, o que favorece “focar
a originalidade [destes institutos] em novas formas de relacionamento entre diferentes estados
de vida™!. Por sua vez, o termo “eclesial” exprime tanto “a aspiragdo a reproduzir a imagem

da Igreja com a presenca em comunhio [...] dos diversos estados de vida™?

quanto a abertura
missionaria a todas/os as/os cristds/daos e a toda a humanidade, em um espirito de
universalidade™.

Diferentemente de congregacdes religiosas masculinas e femininas que partilham um
mesmo carisma e/ou espiritualidade, as FEVC se constituem como um unico instituto, com “um
governo unificado”, cuja autoridade maxima ¢é exercida por um/a presidente ou moderador/a
“que expressa a esséncia do carisma e da identidade de comunhao”, ao mesmo tempo em que
h4 “superiores/as respectivos/as das distintas se¢des: homens, mulheres, casais, clérigos™*. A
diferenciagdo entre a autoridade das se¢des ou dos ramos®> e a presidéncia da FEVC permite
que essa ultima seja exercida por uma mulher ou por um homem que ndo seja um ministro
ordenado’®.

“Como consequéncia da unicidade do instituto e do espirito de familia, a titularidade

9937

dos bens € Unica’”’, ndo havendo, portanto, bens que pertencam a um ramo, mas apenas bens

29 «[...] presentan los rasgos esenciales de la vida consagrada, tal y como se recogen en el c¢. 573 y como expresa
el c. 605 del Codigo de Derecho Candnico”. 