
Roberto Almeida da Paz 

ESTUDO SOBRE A ANFIBOLIA EM Rm 3,21-26: 

ARTE LITERÁRIA E RETÓRICO-PRAGMÁTICA  

Tese de Doutorado em Teologia 

Orientador: Prof. Dr. Washington da Silva Paranhos 

Apoio CAPES – PROEX 

Belo Horizonte 
FAJE - Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

2024 



Roberto Almeida da Paz 

ESTUDO SOBRE A ANFIBOLIA EM Rm 3,21-26: 

ARTE LITERÁRIA E RETÓRICO-PRAGMÁTICA  

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 
Teologia da Faculdade Jesuíta de Filosofia e 
Teologia, como requisito parcial para obtenção do 
título de Doutor em Teologia. 

Área de concentração: Teologia Sistemática 

Orientador: Prof. Dr. Washington da Silva Paranhos 

Belo Horizonte 
FAJE ‒ Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

2024 



FICHA CATALOGRÁFICA 

P348e 
Paz, Roberto Almeida da 
     Estudo sobre anfibolia em Rm 3,21-26: arte literária e 
retórico-pragmática / Roberto Almeida da Paz. - Belo 
Horizonte, 2024. 

19  p.

    Orientador: Prof. Dr. Washington da Silva Paranhos. 
    Tese (Doutorado) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e 
Teologia, Departamento de Teologia. 

1. Bíblia. N.T. Romanos. 2. Anfibolia. 3. Retórica paulina. I.
Paranhos, Washington da Silva. II. Faculdade Jesuíta de 
Filosofia e Teologia. Departamento de Teologia. III. Título. 

CDU 227.12 
Elaborada por Zita Mendes Rocha – Bibliotecária – CRB-6/1697 





AGRADECIMENTOS 

[...] É costume, sob este título, agradecer à família e ao círculo íntimo de amigos por 
sua paciência ou entusiasmo durante o longo período do trabalho muitas vezes 
obsessivo. Mas há uma certa hipocrisia em fazê-lo – que escolha tinham eles? A 
dedicatória desta obra, por outro lado, expressa apenas uma parcela do que de fato 
eles significam1.   

O mister exigente de uma pesquisa e da labuta de doutoramento envolve uma longa jornada, 

muitas vezes incerne, inusitada e tremenda. Requer de quem a empreende, perseverança, 

resiliência, determinação, fé e, em alguma medida, “loucura” e esperança.  

Nestes últimos lustros, procuramos voltar nossa lente ao texto bíblico como uma tarefa 

cotidiana. Tem sido anos de graça, mas também de labor intenso, mormente, de estimulação 

intelectual e pastoral. Apesar da experiência desconfortante da pandemia (Covid-19), os 

momentos de diálogo e trocas entes os companheiros de jornada – aulas, congressos – foram 

formativos e muito gratificantes.  

A gratidão envolve dever e, igualmente, liberdade para expressar o que nasce do nosso coração 

e é conservado pela memória. É com gratidão que dedicamos este trabalho à memória de Johan 

Konings, SJ (1941-2022), dos mortos pelo Covid-19 no Brasil (2020-2022)2, de João Gilberto 

(1931-2019) e de Belchior (1946-2017), e pelos 200 anos da Independência do Brasil na Bahia 

(1823-2023). Externamos ainda nossa gratidão à Márcia Eloi e ao Magno Marciete, pela 

amizade generosa, que na travessia peregrina e sussuarana, tornou-se como bálsamo para 

cicatrizar as dúvidas e superar as vicissitudes.  

A nossa dívida de gratidão de modo algum ficará saldada.  

“Eu não nasci para odiar, mas sim para amar”3. 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 

1 STEINER, George. Después de Babel: Aspectos del lenguaje y la traducción. México: Fondo de Cultura 
Económica, 1980, p. 9-10 (tradução nossa, levemente modificada). 
2 A Covid-19 foi notificada no Brasil em fevereiro de 2020, e o primeiro óbito ocorreu em 17 de março do mesmo 
ano. Brasil. Ministério da Saúde. Secretaria de Vigilância em Saúde. Boletim Epidemiológico Especial. COE-
COVID19. 26 de abril de 2020. www.covid.saude.gov.br. Acesso: 23 nov. 2023.  
3 No itinerário da feitura e redação desta tese, este verso 523 (οὔτοι συνέχθειν, ἀλλὰ συμφιλεῖν ἔφυν) de Antígona, 
nos acompanhou como uma cantiga de ninar que embala e faz reacender reminiscências rememorativas cujas 
recordações estão plasmadas de amor, carinho e de continuadas histórias de esperança. Não foi à toa que Simone 
Weil, com sua intuição admirável reconheceu em Antígona a figura Christi mais perfeita de todo o mundo antigo. 
Como responde Antígona a Creonte, seu tio: “Não para odiar junto, mas para amar junto, eu nasci”. A experiência 
brasileira após estes últimos anos, depois da travessia pandêmica, revela que a vida dos homens e das mulheres é 
bem mais que um odiar junto, é e esse fundamento do ódio que, como Cristo, Antígona revela, para repudiá-lo. 
WEIL, Simone. La source grecque. Paris: Gallimard, 1953, p. 57. SOPHOCLES. Antigone. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1999, p. 90.    



SIGLAS E ABREVIATURAS 

ABD Anchor Bible Dictionary  

ARA Bíblia: Almeida Revista e Atualizada  

AcTheol Acta Theologica  

Amerita Revista de Lingüística y Filología Clásica  

BJ Bíblia de Jerusalém  

BTB Biblical Theology Bulletin: A Journal of Bible and Theology  

Classica Revista Brasileira de Estudos Clássicos  

CQ The Classical Quartely, New Series  

CBR Currents in Biblical Research  

DEB Dictionnaire Encyclopédique de la Bible   

DELG Dictionnaire etymologique de la langue grecque   

ExpTim Expository Times  

HAR Hebrew Annual Review  

JBL Journal of Biblical Literature  

JQR The Jewish Quarterly Review  

JR The Journal of Religion  

LTP Laval Théologique et Philosophique  

LSJ LIDDEL, Henry G.; SCOTT, Robert; JONES, Henry. S. A Greek-English 

Lexicon   

N Neotestamentica  

NIDOTTE New International Dictionary of Old Testament Theology & Exegesis  

NKZ Neue kircliche Zeitschrift  

NovT Novum Testamentum  

NRSV New Revised Standard Version  

NSOED The New Shorter Oxford English Dictionary  

NTS New Testament Studies  

NVI Nova Versão Internacional  

RB Révue Biblique  

REG Revue des Études Grecques  

SudPatav Studia Patavina   

SJT Scottish Journal of Theology  

STJ Stellenbosch Theological Journal  



THEORIA An International Journal for Theory, History and Foundations of Science  

TEB Bíblia: Tradução Ecumênica  

TSK Theologische Studien und Kritiken   

WTJ Westminster Theological Journal  

ZNW Zeitschriften für die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren 

Kirche  



Todo conhecimento é um ato de atenção e amor. [...] Nenhum 
conhecimento se obtém pelo aprendizado de um saber já formado; isso 
é apenas uma sombra do conhecimento verdadeiro. É uma pedra no 
caminho: podemos encontrá-la e agregá-la à coleção; mas ela é também 
o obstáculo em que tropeçamos. O conhecimento é em si o caminho: os
mais modestos ainda têm de percorrê-lo; os maiores, de traçá-lo4. 

4 LAVELLE, Louis. A consciência de si. São Paulo: É Realizações, 2014, p. 48, 37. 



RESUMO 

Esta tese propõe estudar o texto de Rm 3,21-26 sob a perspectiva retórico-pragmática. Procura-
se apresentar a compreensão do texto bíblico sob a dinâmica anfibólica da retórica que Paulo 
erige e utiliza através de sua oficina literária e teológica. Expõe as questões basilares inerentes 
ao papel retórico-teológico que o texto ocupa através do discurso de Rm 1–3, dispensando 
atenção à linguagem ambígua e aos sintagmas anfibólicos de Rm 3,21-26, onde o autor 
apresenta sua retórica anfibólica como estratégia discursiva sui generis. Examina-se, por 
conseguinte, o texto de Rm 3,21-26, a partir das análises sintática, semântica e retórico-
pragmática, com o escopo de evidenciar a estratégia comunicativa do autor visando a 
construção do seu leitor. Trata-se de uma retórica paulina com fisionomia anfibólica, que não 
se conforma em dizer o trivial (instruir, deleitar e mover o outro), mas criar uma plataforma 
dialógica de troca, um movimento contínuo de interrelação entre autor (ἦθος) e interlocutor 
(πάθος). Paulo cria um “sistema” retórico bastante flexível, no qual une discurso retórico e 
epistolografia. Esse caráter próprio da “ars rhetorica” do autor alarga o sentido e a compreensão 
dos variegados fios que formam a tapeçaria do texto de Rm 3,21-26. Verifica-se, finalmente, 
que a anfibolia é um modo avant la lettre de Paulo fazer teologia.  

PALAVRAS-CHAVE: Anfibolia. Retórica paulina. Carta aos Romanos. Pragmática. 



ABSTRACT 

This thesis proposes to study the text of Romans 3:21-26 from a rhetorical-pragmatic 
perspective. The aim is to present an understanding of the biblical text under the amphibolic 
dynamics of the rhetoric that Paul raises and uses through his literary and theological workshop. 
The basic questions inherent in the rhetorical-theological role that the text occupies through the 
discourse of Romans 1–3 are exposed, paying attention to the ambiguous language and 
amphibolic syntagms of Romans 3:21-26, where the author presents his amphibolic rhetoric as 
a sui generis discursive strategy. The text of Romans 3:21-26 is therefore examined from the 
point of view of syntactic, semantic and rhetorical-pragmatic analyses highlighting the author’s 
communicative strategy aimed at building up his reader. It is the Pauline rhetoric with an 
amphibolic physiognomy, which is not satisfied with saying the trivial (instructing, delighting 
and moving the other), but to create a dialogical platform of exchange, a continuous movement 
of interrelationship between author (ἦθος) and interlocutor (πάθος). Paul creates a very flexible 
rhetorical “system” in which he combines rhetorical discourse and epistolography. This trait of 
the author’s “ars rhetorica” broadens the meaning and understanding of the variegated threads 
that make up the tapestry of the text of Romans 3:21-26. Finally, it’s possible to verify that 
amphiboly is Paul’s way of doing theology avant la lettre.  

KEYWORDS: Amphiboly. Pauline rhetoric. The Letter to the Romans. Pragmatics. 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 13 

1 A RETÓRICA PAULINA: ELEMENTOS METODOLÓGICOS ..................... 25 

1.1 Epistolografia e retórica epistolar paulina ............................................................ 25 

1.2 A retórica de Paulo em Romanos: engenium e complexidade ............................. 27 

1.3 A dispositio de Romanos .......................................................................................... 33 

1.4 Gênero literário geral (Rm 1–11) e específico (Rm 3,21-26) ............................... 37 

1.5 A anfibolia como arte retórica e teológica ............................................................. 40 

1.6 Síntese conclusiva .................................................................................................... 43 

2 ANÁLISE LITERÁRIA E RETÓRICO-PRAGMÁTICA DE Rm 3,21-26 ....... 47 

2.1 Rm 3,21-26 em seu contexto literário .................................................................... 47 

2.1.1 Delimitação e unidade ............................................................................................. 48 

2.1.2 Crítica textual ........................................................................................................  52 

2.1.3 Contexto amplo: a topografia da comunicação ................................................. . 53 

2.1.4 O itinerário do leitor ............................................................................................... 58 

2.1.4.1 As provas dos fatos (Rm 1,19-32) ........................................................................... 65 

2.1.4.2 Sub-probatio (Rm 2,1–3,18) e peroratio (Rm 3,19-20) .......................................... 70 

2.1.4.3  Esquema argumentativo de Rm 2,1-29 ................................................................. 71 

2.1.4.4  A prova de autoridade escriturística (Rm 3,1-20): a fidelidade inabalável de 

Deus, apesar do pecado e da injustiça de todos (Rm 3,9) .................................... 77 

2.1.4.4.1  O cenário forense de Rm 3,1-9 .............................................................................. 81 

2.1.4.4.2  Atores/ interlocutores de Rm 3,1-9 ....................................................................... 81 

2.1.4.4.3  Estrutura do diálogo diatríbico de Rm 3,1-9 ....................................................... 83 

2.1.4.4.4  Análise da prova de autoridade (Rm 3,9-18) e da peroratio final (Rm 3,19-20) 85 

2.1.5 Contexto imediato: Rm 3,21–4,25 .......................................................................... 89 

2.1.5.1 Primeira parte da probatio: a obra de Deus realizada em Cristo (Rm 3,22d-26) 

 ................................................................................................................................... 90 

2.1.5.2 Segunda parte da probatio: lei (νόμος) ou fé (πίστις) (Rm 3,27-31)? .................. 91 

2.1.5.3 Terceira parte da probatio: a prova de autoridade e a justificação de Abraão (Rm 

4,1-25) ....................................................................................................................... 94 

2.2 A coesão linguística de Rm 3,21-26 ........................................................................ 99 

2.2.1 Texto grego e tradução de Rm 3,21-26 ................................................................ 100 



2.2.2 A rede lexical .......................................................................................................... 103 

2.2.2.1 Os sujeitos .............................................................................................................. 104 

2.2.3 A grade sintática .................................................................................................... 107 

2.2.4 A distribuição da comunicação ............................................................................ 109 

2.3 A coerência e o foco comunicativo de Rm 3,21-26 .............................................. 115 

2.3.1  Redimensionamento da compreensão soteriológica de Rm 3,21-26 ................ 115 

2.3.2 O recurso à linguagem metafórica como arte teológica ..................................... 117 

2.4 Síntese conclusiva .................................................................................................. 123 

3 APROFUNDAMENTO DOS DETALHES ......................................................... 127 

3.1 Anfibolia do sintagma δόξα θεοῦ (Rm 3,23) ....................................................... 127 

3.2 Noção anfibólica da δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21-26) ........................................... 142 

3.3 Anfibolia do sintagma πίστις Χριστοῦ (Rm 3,22.26) .......................................... 147 

3.4 Síntese conclusiva .................................................................................................. 156 

CONCLUSÃO ....................................................................................................... 159 

BIBLIOGRAFIA ................................................................................................... 167 

ANEXOS ................................................................................................................ 193 





 

INTRODUÇÃO 

Delimitação do tema 

A carta aos Romanos continua a atrair a atenção do leitor, e tem suscitado novos 

debates e questões relevantes para a experiência da fé eclesial, e igualmente literária1. É um 

texto que não reforça ou se acomoda com o status quo, haja vista não ser “arqueologia, mas 

atualidade”2. O sentido do texto dessa epístola é multiforme, assemelha-se a uma janela 

aberta, cuja riqueza, acuição e densidade persistem em provocar e fazer surgir novos insights, 

estudos e pesquisas acadêmicas3.  

Romanos contempla complexidade, riqueza e uma linguagem figurativa e simbólica 

quase inesgotável4. Assoma-se a isso, a polissemia dos seus vocábulos, das frases e dos 

sintagmas (Rm 3,21-26), que dão ao texto a capacidade de sobreviver além dos séculos5. E, 

1 A literatura paulina tem realmente chamado a atenção nas últimas décadas. Os textos de Paulo têm despertado 
o interesse de estudiosos de várias áreas do saber: TAUBES, Jacob. La teología política de Pablo. Madrid:
Trotta, 2007; AGAMBEN, Giorgio. O tempo que resta: Um comentário à Carta aos Romanos. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2016; BADIOU, Alain. São Paulo: A fundação do universalismo. São Paulo: Boitempo, 2009; 
ALETTI, Jean-Noël. Questions d’actualité sur saint Paul. Études, v. 5, t. 404, p. 637-645, 2006; ALETTI, Jean-
Noël. New Approaches for Interpretating the Letters of Saint Paul. Collected Essays Rhetoric, Soteriology, 
Christology and Ecclesiology. Rome: Gregorian & Biblical Press, 2012, p. 11-61; DETTWILER, Andreas; 
KAESTLI, Jean-D.; MARGUERAT, Daniel (Eds.). Paulo, uma teologia em construção. São Paulo: Loyola, 
2011; DUNN, James D. G. A nova perspectiva sobre Paulo. Santo André: Academia Cristã/ Paulus, 2011; 
PORTER, Stanley E.; OLBRICHT, Thomas H. (Eds.). The Rhetorical Analysis of Scripture: Essays from the 
1995: London Conference. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1997, p. 234-482; PORTER, Stanley E.; DYER, 
Bryan R. (Eds.). Paul and Ancient Rhetoric: Theory and Practice in the Hellenistic Context. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2016; SAMPLEY, Jeffrey P.; LAMPE, Peter (Eds.). Paul and Rhetoric. London/ 
New York: T&T Clark, 2010; SANDERS, Ed P. Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of 
Religion. Philadelphia: Fortress Press, 1977; STENDAHL, Krister. Paul Among Jews and Gentiles. 
Minneapolis: Fortress Press, 1976; TOBIN, Thomas H. Paul’s Rhetoric in Its Contexts: The Argument of 
Romans. Peabody: Hendrickson Publishers, 2004; VIRGILI, Rosanna (Ed.). Le lettere di Paolo. Tradotte e 
commentate da tre bibliste. Milano: Àncora Editrice, 2020; WRIGHT, Nicholas T. Pauline Perspectives: Essays 
on Paul, 1978–2013. Minneapolis: Fortress Press, 2013.  
2 MATE, Reyes. Retrasar o acelerar el final. Occidente y sus teologias políticas. In: MATE; ZAMORA, José A. 
(Eds.). Nuevas teologías políticas: Pablo de Tarso en la construcción de Occidente. Rubí (Barcelona): Anthropos 
Editorial, 2006, p. 32.  
3 PITTA, Antonio. La lettera ai Romani. Nuova versione, introduzione e commento. Milano: Paoline, 2017, p. 
37.  
4 PITTA, La lettera ai Romani, p. 168-169.  
5 Donfried reuniu vários estudos em seu The Romans Debate (1973, edição revista e ampliada em 1991). Essa 
obra apresenta 23 contribuições que abordam todas as questões hermenêuticas arrostadas pela investigação 
exegética internacional e ecumênica e engloba os anos 60 aos 80 do século XX. Em The Romans Debate está in 
nuce as leituras mais importantes que assinalam a pesquisa exegética paulina contemporânea, particularmente, a 
carta aos Romanos. Aí se encontram novas chaves de leitura para a pesquisa neotestamentária: a) principalmente 
a crítica social ou abordagem sócio-histórica. Essa leitura exegética procura valorizar a palavra dos primeiros 
cristãos tal como aparece inscrita na dimensão humana e social do seu tempo; b) a crítica retórica. Essa análise 
procura ler as cartas de Paulo a partir dos modelos do discurso que a retórica clássica greco-romana desenvolveu 
e codificou para a antiga comunicação persuasiva. c) A Nova Pesquisa sobre Paulo (NPP). Constitui uma 
viragem porque contribuiu para desmontar o esquematismo noviço e redutor que opunha o judaísmo como 
religião de leis e obras meritórias, e a fé cristã como religião do amor e da graça. Para os prógonos da Nova 
Perspectiva, Paulo não deve ser confundido com Lutero, nem o judaísmo contemporâneo de Paulo e com a Igreja 
Católica do século XVI. Paulo não é mais retratado como um judeu “convertido” a Cristo, mas como o “rabi de 



14 

sobretudo, falar novamente, com atualidade, às novas situações eclesiais, sociológicas etc., 

surgidas hodiernamente6.  

Da pena de Paulo emerge um texto que, como obra de arte retórica, comunica uma 

importante mensagem através de sua feitura literária. O autor, não obstante, procura um leitor 

que se envolva amplamente com o texto; um interlocutor capaz de ser guiado pelo autor 

modelo e fazer sua própria “peregrinação”, rumo à compreensão mais objetiva do discurso 

paulino.  

Convém recordar que o texto bíblico se assemelha a uma janela, uma fonte ou uma 

lâmpada, que, em todas as suas modalidades requer, além da construção do itinerário crente, a 

maturação cultural7, porque procura um leitor modelo, dotado da arte de leitura capaz de 

aceder ao texto e dialogar com o autor implícito.   

Essas características presentes no texto de Romanos convidam o leitor a relê-lo e a re-

descobrir as novas interpelações aventadas por seu autor modelo.  

Romanos é um texto performativo que intenciona realizar e atualizar aquilo sobre o 

qual fala, discute, propõe e exorta. O leitor dessa “opus maximum”8 é amiúde, convidado a 

interiorizar o discurso de Paulo, reconfigurar sua identidade e fazer as operações cognitivas e 

afetivas com o mundo do texto.  

Outra característica importante de Romanos diz respeito ao modo como Paulo fala de 

Cristo, do Espírito, da justiça, da fé, da glória divina e, mormente de Deus e do próprio ser 

humano (Rm 3,21–4,25; 6–8; 9–11). O leitor encontrará um discurso sobre um Deus que age, 

se preocupa com a humanidade e com tudo o que implica a existência humana, sobretudo, os 

seus problemas existenciais e cotidianos9.  

A maneira como Paulo descreve Deus é intrigante e convincente, pois denota 

maturada convicção subjetiva e riquíssima experiência missionária, que ainda não 

Tarso”, ou, até mesmo, como um “judeu radical”. BOYARIN, Daniel. A Radical Jew: Paul and the Politics of 
Identity. Berkeley: University of California Press, 1994; DONFRIED, Karl P. (Ed.) The Romans Debate. 
Revised and Expanded Edition. Peabody: Hendrickson, 1991; EISENBAUM, Pamela M. Paul Was Not a 
Christian. The Original Message of a Misunderstood Apostle. New York: HarperOne, 2009.  
6 Recorde-se, a experiência da pandemia de Covid-19. Onde o distanciamento social impedia a aproximação 
entre as pessoas, o diálogo face a face, a participação nas celebrações litúrgicas comunitárias. Quantas pessoas – 
durante a travessia pandêmica – não questionaram: Deus se interessa pela humanidade realmente? O Deus sobre 
quem Paulo fala e apresenta em Rm 3,21-26 é um Deus próximo, totalmente interessado pela vida e existência 
humana. Ele está continuamente envolvido nos feitos humanos; Ele é o libertador e o defensor do oprimido. E 
para tal, não exige sacrifícios ou quaisquer ações do gênero. 
7 MENDONÇA, José Tolentino. A leitura infinita: A Bíblia e sua interpretação. São Paulo/ Recife: Paulinas/ 
UNICAP, 2015, p. 17; ECO, Umberto. Seis passeios pelos bosques da ficção. São Paulo: Companhia das Letras, 
1994, p. 14-17. 
8 SÁNCHEZ BOSCH, Jordi. Escritos paulinos. Navarra: Editorial Verbo Divino, 1998, p. 281.  
9 Em seu comentário Barth assinala que “a justiça de Deus é o significado de toda religião; é a resposta para 
todas as esperas, suspiros, esforços e anseios impacientes”. BARTH, Karl. Carta a los Romanos. Madrid: BAC, 
2002, p. 144.  



15 

descobrimos com todo o seu potencial. O envolvimento de Deus com os humanos é real nos 

escritos paulinos. Em Romanos esse engajamento divino com a situação humana é descrito de 

maneira irretorquível e paradoxal10. Isso é perceptível na perícope (Rm 3,21-26) analisada 

nesta Tese.  

Numa seção importante da epístola (Rm 1–4), a perícope de Rm 3,21-26, descrita 

como ponto focal da teologia de Paulo11 – um “texto-chave” de Romanos12 – contempla 

concomitantemente riqueza retórico-teológica, difícil inteligibilidade e encanto literário.  

A construção do texto desnorteia e desinstala o leitor, haja vista ser ambígua, 

“obscura”, principalmente em relação ao significado de vários dos seus termos-chave. A 

retórica empregada pelo autor em Romanos é complexa e paradoxal13; anfibólica, plasmada 

numa estrutura retórico-epistolar de duplo caráter: a “gramática distorcida” e a prosa poética, 

que dão feitura à composição de Rm 3,21-26. Porém, é através dessa construção retórica que 

Paulo pensa e argumenta teologicamente.  

Pode-se dizer, brevemente que, em Rm 3,21-26, estão reunidos e arrostados alguns 

temas capitais da soteriologia paulina: a obra salutífera realizada por Deus através de Cristo. 

Assinala-se ainda, os aspectos basilares da justificação pela fé em Cristo, para todos os que 

creem (Rm 3,22-23). Paulo expõe a efetivação da δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21-24) através do 

evento Cristo (morte e ressurreição), afirmando, primeiramente, a gratuidade da justificação 

divina (Rm 3,24), e evoca, em seguida, o processo dessa justificação (Rm 3,25).    

De maneira brilhante Paulo erigiu Rm 3,21-26 como um texto capital, onde os 

principais elementos da teologia clássica se encontram jungidos14.  

10 Parece bastante nítido que a atuação de Deus é dirigida às pessoas. Isso permite afirmar que interpretar a 
justiça de Deus orientada exclusivamente para o indivíduo, negligenciando sua dimensão cosmológica, universal, 
não faz jus à realidade do texto paulino. Cf. STUHLMACHER, Peter. Gerechtigkeit Gottes bei Paulus. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1966, p. 93.  
11 KLUMBIES, Paul-Gerhard. Der eine Gott des Paulus: Röm 3,21-31 als Brennpunkt paulinischer Theologie. 
ZNW, Berlin, v. 85, n. 3-4, p. 192, 1994.  
12 SCHUMACHER, Thomas. Zur Entstehung christlicher Sprache: Eine Untersuchung der paulinischen 
Idiomatik und der Verwendung des Begriffes πίστις. Göttingen: V&R Unipress, 2012, p. 327.  
13 Consoante Guimarães Rosa “os paradoxos existem para que ainda se possa exprimir algo para o qual não 
existem palavras”. Por isso, continua Rosa, “um paradoxo bem formulado é mais importante que toda a 
matemática, pois ela própria é um paradoxo, porque cada fórmula que o homem pode empregar é um paradoxo”. 
ROSA, João Guimarães. Ficção completa em dois volumes, I. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2009, p. xxxvi.  
14 Essa característica peculiar de Rm 3,21-26 vem a lume através de sua leitura teocêntrica, pois esta leitura 
permite integrar teologia, cristologia e soteriologia. Cf. nota Com efeito, Deus é o sujeito principal da perícope, 
Cristo é o agente intermediário (medium) da manifestação e da atividade redentora de Deus e todos os seres 
humanos são beneficiários da atividade salvífica de Deus. Todos os seis versículos de Rm 3,21-26 sublinham a 
atividade soteriológica de Deus; a maioria das cláusulas faz referência a Deus, mormente os genitivos: a) 
δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21.22.25-26); b) ἡ δόξη τοῦ θεοῦ (Rm 3,23), e, c) ἡ ἀνοχή τοῦ θεοῦ (Rm 3,26). 
Ademais, é o próprio Deus que manifesta sua justiça (Rm 3,21-22.25-26); todos os seres humanos são 
justificados por Deus (Rm 3,24.26); Ele apresenta Jesus como ἱλαστήριον (Rm 3,25); Deus “passa por cima” dos 
pecados cometidos anteriormente (Rm 3,25), e demonstra que é um Deus justo (Rm 3,26). Enfim, é Deus quem 



16 

Não obstante, assim como acontece com a música (cf. as Sinfonias de Haydn e de 

Mozart, as Cantatas e as Paixões de Bach ou a Bossa Nova de Tom Jobim e João Gilberto) ou 

como se passa com uma página de Dostoiévski, Guimarães Rosa, Machado de Assis ou Padre 

António Vieira, o texto de Paulo exige do leitor um ouvido auscultativo capaz de reconhecer o 

estilo e o timbre15, a invenção sonora e a fala peculiar deste autor bíblico16, pois, embora a 

frase seja breve, o seu sentido é grande e, às vezes, basta uma palavra colhida do texto bíblico 

para alimentar o leitor por todo o caminho da vida17.  

Haveria, contudo, alguma novidade na carta aos Romanos, capaz de chamar a atenção 

do leitor hodierno, impulsioná-lo a ler, perscrutar e dialogar com o autor modelo dessa 

epístola paulina? Não seria como diz o provérbio, levar “uma coruja para Atenas” (γλαῦκ’ εἰς 

Ἀθήνας)18, um acréscimo de somenos importância a uma já enorme quantidade de estudos 

sobre a epístola aos Romanos?   

Explicação do tema 

A anfibolia (ἀμφιβολία)19 não é apenas um procedimento particular e restrito à poesia 

ou à literatura. De algum modo, ela estrutura a linguagem, o pensamento e a ação cultural do 

realiza a redenção em e através de Cristo Jesus, através da qual revela sua misericórdia amorosa para toda a 
humanidade (Rm 3,24).   
15 Isso significa indagar pelo leitor competente do texto paulino, que a narratologia alcunha de “leitor implícito” 
ou “leitor modelo”: aquele que é capaz de fazer as operações mentais e afetivas exigidas para se envolver 
corretamente no mundo do relato e chegar à verdadeira fé. As seções do texto são como um caminho que o 
“leitor real” deve fazer para se transformar em “leitor implícito”. Cf. ISER, Wolfgang. L’atto della lettura. 
Bolonha: Il Mulino, 1987, p. 266; GRILLI, Massimo. Autore e lettore: il problema della comunicazione 
nell’ambito dell’esegesi bíblica. Gregorianum, Roma, v. 74, p. 447-459, 1993; PENNA, Romano. In defesa della 
‘intentio autoris’. Breve discussione di un aspetto non secondario dell’ermeneutica bíblica. Lateranum, v. 2-3, p. 
159-181, 1995; PERON, Gian Paolo. P. Seguitemi! Vi farò diventare pescatori di uomini (Mc 1,17). Gli 
imperativi ed esortativi di Gesù ai discepoli come elementi di un loro cammino formativo. Roma: Editrice LAS, 
2000, p. 25.  
16 CHENU, Marie-Dominique. La littérature comme ‘lieu’ de la théologie. Revue de Sciences Philosophiques et 
Théologiques, Paris, v. 53, n. 01, p. 76-77, 1969.   
17 Cf. BROTTIER, Laurence. L’image d’Antioche dans les homélies Sur les statues de Jean Chrysostome. Revue 
des Études Grecques, Paris, v. 106, p. 619-635, 1993.  
18 LUCIANO DE SAMÓSATA. Carta a Nigrino. Luciano VI. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 
2013, p. 83.  
19 O termo ἀμφιβολία tem na língua grega o sentido de ambiguidade ou duplo sentido. Nesta tese usar-se-á a 
grafia anfibolia, pois procura resguardar sua proximidade com a grafia original, e não como comumente se 
escreve em língua portuguesa: anfibologia. Este vocábulo é formado pela aglutinação das palavras ἀμφίβολος e 
λόγος, e significa palavra ou discurso ambíguo, com duplo sentido. Cf. ULLMANN, S. Semântica: uma 
introdução à ciência do significado. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 1964, p. 178. O verbo ἀμφιβάλλω (ἀμφί + 
βάλλω) significa: a) “lançar em volta”; “pôr algo em volta de”; b) “abraçar”; “envolver com os braços para 
agarrar alguém”; c) “transportar-se para”. Ele está presente na Odisseia e na Íliada. Na Odisseia, ἀμφιβάλλω 
assume o sentido de: 1) “cobrir-se com”: “Mostra-me a cidadela, dá-me um farrapo para cobrir-me” (ἄστυ δέ μοι 
δεῖξον, δὸς δὲ ῥάκος ἀμφιβαλέσθαι) (Od., VI, 179); 2) “envolver-se”; “pôr algo em volta de”: “Envolveu-me 
com um manto” – άμφί δέ με χλαίναν... βάλεν (Od., XIV, 530); 3) “abraçar”; “envolver com os braços para 
agarrar alguém”; “jogar em volta”: “em torno dela construí o quarto nupcial, [...]” – τῷ δ᾽ ἐγὼ ἀμφιβαλὼν 



17 

ser humano20. A ambiguidade confere ao homem a possibilidade de perceber sua existência 

aberta, haja vista ele ser chamado ao diálogo com os outros, através de múltiplos modos de 

compreender, intencionar e comunicar-se com o mundo circundante21. Essa observação é 

válida para o ser humano de todos os tempos e mais ainda para quem, culturalmente, 

pertencera ao mundo oriental e bíblico da época em que viveu Paulo.  

O pensar teológico de Paulo é marcado pela ambiguidade semântica, mas 

sobremaneira, pela anfibolia retórica e literária: o uso de antíteses, metáforas e de várias 

outras figuras retóricas (elocutio), integra seu arcabouço teológico22. Este modo de cogitar e 

fazer literatura teológica, não se mostra apenas como artifício linguístico e literário utilizado 

pelo Apóstolo das gentes em seus escritos. Eles servem como ferramentas do pensar e do agir 

de um apóstolo, Scholar e pastor, que incansavelmente conjuga com arte e ousadia, o ofício 

de burilar e urdir a palavra, para melhor transmiti-la com um dinamismo e vigor performativo 

inspirador que brotam de sua pena.  

A anfibolia possui uma força persuasiva impressionante. É um modo avant la lettre da 

verve literário-teológica, mediante a qual Paulo pensa e reflete os problemas capitais de sua 

teologia soteriológica. A leitura da perícope (Rm 3,21-26), sob o prisma anfibólico, mostra 

que seu contexto interpretativo necessita de uma investigação aprofundada da nuance 

anfibólica que estrutura o tecido argumentativo (cf. Rm 1,18–3,26) e determina sua robustez 

persuasiva e pragmática.  

θάλαμον δέμον (Od., XXIII, 192). Já na Íliada, ἀμφιβάλλω conota o sentido de: 1) [poética] “caminhar ao redor 
de”. “O sol tinha percorrido a metade do céu” – ήέλιος μέσον ούρανόν άμφιβεβήκει (Íliada, XVIII). Ésquilo 
também utiliza ἀμφιβάλλω com sentido semelhante: “Lançar o jugo da escravidão sobre a Grécia” – ζυγόν 
ἀμφιβαλεῖν δούλιον Ἑλλάδι (Os Persas, 49-50). ESCHYLE. Les Suppliantes. Les Perses. Les Sept Contre 
Thèbes. Paris: Les Belles Lettres, 1953, p. 64; HOMERO. Odisseia. São Paulo: Companhia das Letras, 2011; 
HOMERO. Ilíada. São Paulo: Companhia das Letras, 2013; LIDDELL, Henri G.; SCOTT, Robert. Greek-
English Lexicon. Oxford: Clarendon Presss, 1996, p. 89-90.   
20 Esse mecanismo literário é encontrado na obra de Sófocles, Édipo. Nesta obra Sófocles utiliza com mestria a 
arte da anfibolia. No próprio ato de autonomear-se Édipo, “o ilustre de todos conhecido” põe em cena uma série 
de ambiguidades. Ele, Οἰδίπους (“o de pés inchados”) é o duplo (δίπους), ou seja, filho e marido de Jocasta, pai e 
irmão de seus filhos, genro e neto de seus avós maternos. O nome do herói trágico, Édipo contém ainda a forma 
verbal do presente do indicativo οἶδα (“eu sei”), e mais outras anfibolias: δίπους pode referir-se a indivíduo ou 
humanidade; o pé (πούς) relaciona-se com o enigma da Esfinge, ligado diretamente à noção de pé. O “eu [sei]” 
(οἶδα) relaciona-se com o “eu” (Édipo) que conhece o segredo da Esfinge. A ideia de – τετράπους, δίπους, 
τρίπους – está igualmente ligada a filho, pai e avô. Édito ao se casar com a própria mãe, se torna o filho que é pai 
e concomitantemente avô de seus filhos. Tirésias é curiosamente um cego e sábio (σοφός) que, segundo ele 
próprio, vê (σαφής). Assim é capaz de decifrar o invisível (cf. Œdipe Roi, v. 412-413). SOPHOCLE. Tragédies. 
Tome II: Ajax, Œdipe Roi, Electre. Paris: Les Belles Lettres, 1981; VERNANT, Jean-Pierre. Ambiguidade e 
reviravolta. Sobre a estrutura enigmática de Édipo-Rei. In: VERNANT, Jean-Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. 
Mito e tragédia na Grécia Antiga. São Paulo: Perspectiva, 2002, p. 73-99.  
21 BAUMAN, Zygmunt. Modernidade e ambivalência. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1999, p. 190.  
22 Em Paulo, a teologia se torna retórica e a retórica, teologia. Aliás, a Ars rhetorica é uma componente refinada 
e fundamental da teologia paulina. ALETTI, Jean-Noël. Rhetoric in the Letters of Paul. In: WESTERHOLM, 
Stephen (Ed.). The Blackwell Companion to Paul. Oxford: Wiley-Blackwell, 2011, p. 247.  



18 

Ao contrário das investigações exegéticas mais comuns, que amiúde visam estudar um 

tema particular do texto bíblico, ou analisá-lo consoante uma abordagem específica para 

descobrir e compreender algum tópico particular da teologia paulina, escolhemos trilhar uma 

vereda mais ou menos original, com a esperança de abrir novas possibilidades de leitura: 

trata-se de estudar Rm 3,21-26 e analisar a anfibolia da linguagem desta perícope.  

Com isso, procuramos descortinar a razão pela qual Paulo usa a anfibolia para expor 

sua teologia. Isso também explica o título da tese: Estudo sobre a anfibolia em Rm 3,21-26: 

Arte literária e retórico-pragmática.  

O texto de Paulo convoca, interpela e incita o leitor a compreender o mister literário, 

missionário e eclesial do apóstolo. “A sua missão é abrir novos caminhos por toda parte, 

deixando a outros as vias normais; naturalmente, ele resolve não poucos problemas, mas ao 

mesmo tempo suscita outros”23.  

A análise de Rm 3,21-26, sob este ângulo, é uma abordagem original para a pesquisa 

no campo retórico-pragmático. Esse dado nos dispensa de investigar a história da pesquisa 

(Status quaestionis).  

Nos últimos anos, alguns exegetas principiaram a analisar a carta aos Romanos 

conforme as convenções da retórica greco-latina24. Outros estudaram algumas figuras 

retóricas importantes na teologia de Paulo25. Entretanto, ainda não houve uma investigação 

sobre a anfibolia da linguagem paulina de Rm 3,21-26.   

23 KUSS, Otto. Paolo. La funzione dell’Apostolo nello sviluppo teologico della chiesa primitiva. Milano: San 
Paolo, 1974, p. 341 (grifos nossos).  
24 MURPHY-O’CONNOR, Jerome. Paul the Letter-Writter. His World, His Options, His Skills. Collegeville: 
The Liturgical Press, 1995, p. 77-83. Betz, influenciado pela obra de Lausberg sobre a classificação da retórica 
antiga (Handbuch der literarischen Rhetorik, vols 1-2. München: Hueber, 1960), publicou um comentário sobre 
a carta aos Gálatas. Sua análise se tornou o primeiro estudo moderno da literatura paulina a partir de uma 
perspectiva explicitamente retórica. Assim, ele propôs explicar e interpretar a carta aos Gálatas, salvaguardando 
a sua estrutura epistolar, como uma “carta apologética”, correspondendo, grosso modo, a um discurso retórico de 
caráter judicial, incluindo as divisões retóricas formais: exordium, narratio, propositio, probatio (uma partitio 
opcional ou digressio, translatio) e peroratio. Betz cogita que Paulo defende em Gálatas a sua autoridade 
apostólica e a verdade do seu Evangelho perante as “igrejas da Galácia” (Gl 1,2) e contra os seus adversários, 
fanáticos judaizantes que queriam impor a circuncisão aos cristãos provenientes do paganismo. BETZ, Hans D. 
The Literary Composition and Function of Paul’s Letter to Galatians. NTS, Cambridge, v. 21, n. 3, p. 353-379, 
1975; BETZ, Hans D. Galatians. A Commentary on Paul’s Letter to the Churches in Galatia. Philadelphia: 
Fortress Press, 1979, p. 354; 375-376.  
25 CAMPBELL, Douglas A. The Rhetoric of Righteousness in Romans 3.21-26. Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 1992, p. 177-200. Douglas sugere uma leitura retórica de Rm 3,21-26 a partir das figuras da antítese 
(ἀντίθεσις), paronomásia (παρονομασία), parêntese (παρένθεσις; interpositio, interclusio) epanáfora e 
reduplicação isocólica (ἐπίζευξις; geminatio). Campbell fraciona Rm 3,21-26 em três seções, em cada uma 
utiliza ao menos, uma figura retórica principal: 1) Rm 3,21 (antítese e paronomásia); 2) Rm 3,22-25b (antítese e 
epanáfora), e 3) Rm 3,25c-26c (reduplicação isocólica). Cambpell considera que Rm 3,22d-24 tem a estrutura de 
um parêntese, pois segundo ele há nesses versículos uma interrupção da unidade argumentativa central, 
provocada pelo termo “todos” (πάντας) na cláusula precedente. CAMPBELL, The Rhetoric of Righteousness in 
Romans 3.21-26, p. 83-101.   



19 

Ademais, a leitura anfibólica expande o sentido e a compreensão dos múltiplos e 

variegados fios que formam a tapeçaria do texto paulino de Rm 3,21-26.  

O itinerário 

A leitura de um texto é uma atividade que envolve construção de múltiplos sentidos. O 

autor cogitou uma dinâmica de interação, na qual visa à cooperação do leitor. Isso é 

igualmente válido para o texto bíblico e, mormente, para o texto paulino de Rm 3,21-26. Este 

se assemelha a uma partitura musical. A partitura não é propriamente música; entretanto, é 

preciso dispor de técnicas e da capacidade de interpretar a partitura afim de tocar ou cantar 

adequadamente. Mutatis mutandis, é necessário saber interpretar o texto bíblico, pois ele de 

outra maneira, permaneceria letra morta26.  

A metáfora musical possibilita compreender a extraordinária competência de Paulo 

para combinar inventividade literária e engenho retórico-teológico na construção do seu 

discurso em Romanos.  

Assim, a leitura de Rm 3,21-26 supõe a construção de um caminho, cuja dinâmica foi 

pensada com esmero pelo “autor modelo”, para que o leitor competente de Paulo se envolva 

com o texto e faça as operações cognitivas e afetivas exigidas para circundar com o mundo do 

discurso, sendo capaz de cooperar na atualização do texto, de tal sorte que a intenção do texto 

alcance sua realização e atualização. Caminho que o leitor real deve fazer para se transformar 

em “leitor modelo”27.  

Tendo em mente essa dinâmica, o estudo do texto prioriza a análise sincrônica, através 

da abordagem retórico-pragmática de Rm 3,21-26. Reconhece-se, entretanto, que este modus 

operandi não se constitui exclusivo nesta ou em outras investigações sobre a literatura bíblica. 

Serve como complemento, pois visa oferecer uma perspectiva de leitura à capacidade 

performativa e persuasiva da palavra divina, frisando a importância do leitor, que 

concomitantemente é destinatário e sujeito na atualização da mensagem, e, igualmente na co-

criação do texto literário.  

A análise sincrônica almeja dar voz ao próprio texto, às suas particularidades de 

tradução, suas características discursivas, metafóricas e intertextuais. A perícope (Rm 3,21-

26 SCHÖKEL, Luis Alonso. A palavra inspirada. A Bíblia à luz da ciência da linguagem. São Paulo: Loyola, 
1992, p. 180; cf. “La Escritura se há de ler e interpretar con el mismo Espíritu con que fue escrita” (Dei Verbum, 
n. 12; SCHÖKEL, Luis Alonso; MARIA ARTOLA, Antonio (Eds.) La Palabra de Dios en la historia de los
hombres. Comentario temático a la constitución “Dei Verbum” del Vaticano II sobre la Divina Revelación. 
Bilbao: Ediciones Mensajero, 1991, p. 419-425.  
27 GRILLI, Massimo. La importancia de la lingüística pragmática en la hermenéutica bíblica, RevBib, Buenos 
Aires, v. 82, n. 1-2, p. 150-153, 2020.   



20 

26) envolve múltiplas tensões literárias que dificultam a compreensão e o sentido inseridos no

texto pelo autor. O uso metafórico, por exemplo, cria uma oscilação entre semelhança e 

dessemelhança que exige, por conseguinte, uma interpretação aberta e em movimento, 

mormente em relação aos termos-chaves da perícope: δικαιοσύνη θεοῦ (justiça de Deus), 

πίστις Χριστοῦ (fé em Cristo), δόξα θεοῦ (glória de Deus) e, igualmente, ἀπολύτρωσις/ 

πάρεσις (libertação/ redenção) e ἱλαστήριον.  

Convém dizer, ainda, que alguns problemas linguísticos, semânticos etc. da perícope, 

são grosso modo, sanados mediante comparações com outros textos, particularmente, porque 

refletem o uso da língua na época em que o autor de Romanos viveu e os trouxe a lume nesta 

carta, que continua a oferecer aos cristãos de hoje as chaves para abrir a porta da fé em Deus, 

em Jesus Cristo e no Espírito Santo28. 

A função precípua desse modus operandi permite desenvolver o estudo mediante três 

capítulos. No primeiro, trataremos da visão retórica de Paulo, cuja fisionomia é sui generis. 

Paulo forja, estrutura e organiza uma retórica através de uma moldura anfibólica: a retórica 

discursiva e a epistolografia. Essa estrutura permite delinear as peculiaridades da literatura 

paulina e, sobremodo, a anfibolia na forma como Paulo pensa, arrosta e elabora alguns tópicos 

capitais de sua teologia. 

É sabido que a análise retórica se aplica oportunamente à leitura e interpretação dos 

textos neotestamentários, mormente às epístolas de Paulo, destinadas amiúde, a serem lidas 

nas assembleias comunitárias. Paulo, no entanto, ao jungir retórica discursiva e epistolografia, 

estabelece uma relação dialética entre ambas e fornece uma nuance peculiar a Romanos, cujo 

ponto nodal se entrelaça nessa dupla fisionomia, situando-se a meio caminho entre as duas 

definições.   

Em seguida, no capítulo segundo, procederemos ao exame de Rm 3,21-26 mediante a 

perspectiva comunicativa. Seu escopo visa delinear o leitor que Paulo constrói em seu 

discurso, como estratégia textual na apresentação de sua soteriologia. No primeiro momento, 

faz-se o percurso de leitura de Rm 1,18–3,20 e, no segundo (Rm 3,21–4,25), aborda-se a 

contribuição própria do apóstolo das gentes quanto aos tópicos capitais arrostados em Rm 

3,21-26. Apresenta-se neste capítulo a análise literário-retórica, a crítica textual, a delimitação 

da perícope, assim como sua estrutura retórica e a tradução.  

28 Uma das chaves de leitura da perícope, a teocêntrica, permite integrar no texto: teologia, cristologia e 
soteriologia. Isto porque o discurso de Paulo em Rm 3,21-26 não tem nada de abstrato, pois trata da atividade de 
Deus em Cristo Jesus em benefício dos seres humanos.  



21 

Esta análise demonstra a abertura textual e intencional do autor, inserida na perícope. 

Tal feito suscita novas perspectivas de leitura. O leitor é incitado a descobrir o itinerário 

inscrito no próprio texto pelo autor e ativar a mecânica textual, preenchendo os espaços vazios 

e indeterminados que vão depois permitir uma compreensão mais ampla do texto. O texto 

bíblico, com efeito, não se constitui mera interpretação do real, haja vista requerer mediação 

interpretativa, conjugando abertura a novos sentidos, em relação dialógica, pois está destinado 

à comunicação. 

A abordagem do processo conduz, finalmente, ao terceiro capítulo, no qual 

estudaremos os sintagmas anfibólicos que consideramos ser uma exemplificação plausível da 

linguagem anfibólica e retórica de Paulo. Tais sintagmas (δικαιοσύνη θεοῦ, δόξα τοῦ θεοῦ e 

πίστις Χριστοῦ), além de expressarem a linguagem teológica sui generis de Paulo, refletem 

igualmente, sua compreensão soteriológica.  

Convirá, por último, extrair uma conclusão pela qual se delineará uma apreciação dos 

enunciados objetivados na tese. Esta se constitui quase espontaneamente, numa leitura 

teológico-pastoral, na tentativa de contextualizar a retórica anfibólica de Paulo, aproximando-

a da situação hodierna. O texto de Rm 3,21-26 contém elementos essenciais da teologia 

paulina e um acentuado interesse persuasivo que transcende a mera informação.  

Contribuição e limites da pesquisa 

O interesse pela leitura retórico-pragmática de Rm 3,21-26 se mostra inovador e 

deriva, entre outras coisas, da busca pelo caráter literário, prático e pastoral da teologia e da 

literatura bíblica e de suas implicações hermenêuticas na vida eclesial. Apesar de palmilhar 

uma abordagem científica, compreendemos que a exegese bíblica não se restringe ao universo 

acadêmico, nem tampouco se confina à biblioteca para “alguns iluminados”, mas é um mister 

eclesial, destinado a todos os interessados em seu testemunho, como a escuta de uma palavra 

que interpela, provoca, ilumina e transmite coragem e engajamento numa práxis, em 

comunhão com a comunidade eclesial.  

Isso implica pensar a exegese de maneira dialógica, dinâmica, instigante, capaz de 

questionar ideias pré-concebidas e certezas cristalizadas, como se fossem “depósitos 

acumuladores”, aparentemente úteis para manter um status quo, porém incapazes de dizer 

algo relevante e com sentido às pessoas hoje. Nesse sentido, é salutar recordar a afirmação de 

Fuchs:  



22 

A palavra de Deus é dada através de um texto que deve ser interpretado, em relação 
ao qual é preciso ousar arriscar-se, sem omitir neste diálogo a escuta do que a 
realidade na qual o crente está inserido impõe e exige. Um relacionamento duplo 
com o outro, com Deus, com a sua Palavra e com os outros (as pessoas ou o mundo) 
que constantemente nos descentram de nós mesmos29. 

Paulo inova consideravelmente a literatura bíblica ao tecer seu pensamento teológico 

em forma epistolar e sob uma moldura retórica. Ele lançou mão dessa arte literária para 

compor a carta aos Romanos, uma obra-prima de argumentação retórico-teológica.  

O estudo colabora na interpretação do texto, haja vista analisá-lo com a ferramenta 

retórico-pragmática e mostrar a linguagem anfibólica de Rm 3,21-26, particularmente nos 

sintagmas δικαιοσύνη θεοῦ, δόξα τοῦ θεοῦ e πίστις Χριστοῦ. Até o momento, nenhuma 

pesquisa aventou a leitura de tais sintagmas sob o prisma anfibólico.  

Não obstante, a pesquisa possui limites. Primeiro, porque não se objetiva exaurir o 

tema; segundo, por se tratar de uma abordagem pioneira, está sujeita a erros e equívocos.  

Esperamos que essa abordagem lance luz na compreensão da força, beleza e 

profundidade dialógica e performativa da carta aos Romanos e, quiça, de outras epístolas 

paulinas. Paulo é mestre na arte do diálogo teológico. Sua conversação envolvia diferentes 

parceiros, que também contribuíram para o aperfeiçoamento de sua oficina literária, em 

tempos diferentes e em diversas medidas30.  

Paulo faz singular teologia lançando mão da ars rhetorica, porém lhe confere uma 

nova dimensão, pois alarga o seu sentido, forjando novas maneiras de cogitar as próprias 

noções do pensar literário-teológico. E, assim, põe a fé cristã em movimento constante. 

Desafia o leitor a romper com a mentalidade tacanha de pensar a fé restrita aos muros e aos 

guetos mentais. Ele recorda que a retórica não é um saber estático ou areia movediça, mas 

uma arte persuasiva, polissêmica, que discerne os meios capazes e oportunos, em cada caso, 

para ganhar a audiência.   

Ademais, recorda ainda que, 

a própria Bíblia é profundamente retórica. Não sobejam nela metáforas, alegorias, 
jogos de palavras, antíteses, argumentações, tanto quanto nos textos gregos, se não 
mais? Portanto, a Bíblia era um modelo, porém mais ainda: um problema. Com 
efeito, não bastava ser lida, precisava ser compreendida; e para interpretá-la, nunca 
era demais utilizar todos os recursos da retórica31. 

29 FUCHS, Erich. Tout est donné, tout est à faire. Les paradoxes de l’étique théologiques. Genève: Labor et 
Fides, 2000, p. 43.  
30 DUNN, James D. G. A teologia do apóstolo Paulo. São Paulo: Paulus, 2003, p. 37.  
31 REBOUL, Olivier. Introdução à retórica. São Paulo: Martins Fontes, 1998, p. 77-78. Frye afirma que “a 
Bíblia é a retórica de Deus acomodada à inteligência humana e veiculada por agentes humanos”. FRYE, 
Northrop. O código dos códigos: a Bíblia e a literatura. São Paulo: Boitempo, 2004, p. 55.  



23 

O texto de Rm 3,21-26 – aliás, toda a carta aos Romanos, joia literária do pensamento 

neotestamentário – possibilita “aumentar a inteligência da fé”32, pois ajuda e instiga seu leitor 

a crescer na interpretação da palavra divina e no entendimento da verdade. 

32 FRANCISCO. Carta del Papa Francisco al nuevo Prefecto de la Fe, Vaticano, 01 de julio de 2023. Disponível 
em: https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/Lettera-Francesco-al-Prefetto.html. 
Acesso: 24 mai. 2024; FRANCISCO. Evangelii gaudium, n. 167, 175. São Paulo: Paulus, 2013.   





 

1 A RETÓRICA PAULINA: ELEMENTOS METODOLÓGICOS 

O melhor orador é, na verdade, aquele que, ao discursar, ensina (docet), deleita (delectat) e 
move (permouet) cabalmente as mentes dos ouvintes. Instruir é um dever; deleitar, uma 
honra; convencer, uma necessidade1.  

Este capítulo se dedica às questões preliminares. Nele focalizar-se-á os pressupostos 

básicos acerca da abordagem retórico-pragmática, e alguns elementos metodológicos como 

chave de leitura das cartas paulinas, sobretudo, da epístola aos Romanos. O primeiro traço é a 

epistolografia e a retórica epistolar de Paulo, haja vista o apóstolo ter cogitado suas cartas 

como verdadeiros instrumentos de persuasão. Ele recorre aos modelos epistolares 

convencionais, mas os modifica, desenvolve e forja um tipo de carta comunitária, 

configurando-a como um discurso destinado às assembleias cristãs.  

Além desses elementos, Paulo também emprega a anfibolia como arte literária e 

retórica, criadora de um jogo dialógico e hermenêutico entre as partes envolvidas no diálogo. 

O emprego estratégico da ambiguidade em sua retórica visa fornecer os mecanismos textuais 

com o intuito de conduzir o leitor ideal a uma cooperação eficaz.  

Essas balizas permitirão ao leitor compreender a trama argumentativa da perícope (Rm 

3,21-26) estudada, sua conexão com seu contexto específico (Rm 1–3) e amplo (Rm 1–11); 

reconhecer a articulação e o uso dos argumentos persuasivos utilizados pelo apóstolo e, o 

modo singular de sua retórica.  

1.1 Epistolografia e retórica epistolar paulina 

Paulo concebeu intencionalmente suas cartas como verdadeiros instrumentos de 

persuasão. Em seu entendimento, elas têm a finalidade de obter o assentimento dos 

destinatários em relação à sua teologia, ao seu apostolado e às suas advertências pragmáticas.  

As cartas paulinas funcionam como recursos essenciais de comunicação, mediante as 

quais, o autor convida seu leitor a compartilhar seus valores, ideais e prioridades missionárias; 

criando assim, uma plataforma entrelaçada de relações e comunhão entre o apóstolo e o leitor/ 

ouvinte2.  

1 Optimus est enim orator qui dicendo animos audientum et docet et delectat et permouet. Docere debitum est, 
delectare honorarium, permouere necessarium. CICÉRON. L’orateur. Du meilleur genre d’orateurs I, 3. Paris: 
Les Belles Lettres, 1964.    
2 KOSKENNIEMI, Heikki. Studien zur Idee und Phraseologie des grischischen Briefes bis 400 n. Chr. Helsinki: 
Suomalainen Tiedeakatemia, 1956, p. 34-47; NEF ULLOA, Boris A.; LOPES, Jean Richard. Epistolografia 
paulina: origem e estrutura. Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 48, n. 3, p. 583-604, Set./Dez, 2016.   



26 

O apóstolo dos gentios se “apropria”, modifica os modelos epistolares convencionais e 

desenvolve, com acuidade ímpar, um tipo de carta, geralmente personalizada e “íntima”3, em 

“carta comunitária”, concebida como um discurso destinado às assembleias cristãs e com um 

escopo específico: influenciar os pensamentos, os valores, as crenças e, por conseguinte, o 

comportamento do seu auditório. Através da carta Paulo expõe seus argumentos teológicos, 

apelos, suas exortações e, sobremaneira, a natureza inconfundível da mensagem evangélica4. 

As razões pelas quais Paulo recorre à retórica, à arte do discurso em ação5, estão 

implícitas na estrutura do seu discurso argumentativo-performativo: “dizer é fazer”6. Em suas 

epístolas Paulo propõe, persuade, convence e faz o outro assumir o discurso apresentado 

como se fosse dele próprio.  

Numa palavra, mediante a arte do convencimento, o apóstolo apresenta argumentos 

lógicos, razoáveis e comoventes: instruir (docere), deleitar (delectare) e comover (movere)7. 

Seu escopo visa claramente a conquistar a anuência do auditório, fazendo-o assumir as suas 

propostas e, mormente, o anúncio do poder efetivo do evangelho (Rm 1,15; 15,20). Porém, 

não se reduz a isso, porque o apóstolo das gentes também utiliza suas cartas para reafirmar 

seu apostolado e mostrar aos ouvintes sua legitimidade para ensinar e exortar8. E, por 

conseguinte, estabelecer entre ambos (ἦθος e πάθος), uma plataforma de comunicação eficaz 

e duradoura9.  

A retórica não é só útil (χρήσιμος)10, tampouco se limita a algum objeto específico de 

persuasão (οὐ περί τι γένος ἴδιον)11; ela possui necessariamente uma força ilocutiva e 

3 Cf. CÍCERO, Ad Fam. II, 4,1; XII, 30, 1; Att., VIII, 14, 1; IX, 10, 1; AUNE, David E. New Testament in Its 
Literary Environment. Philadelphia: Westminster Press, 1987, p. 159. As cartas de Paulo têm geralmente um 
endereçamento comunitário que implica um nível mais elevado de envolvimento com os destinatários.  
4 FORBES, Christopher. Ancient Rhetoric and Ancient Letters. Models for Reading Paul and Their Limits. In: 
SAMPLEY, J. Paul; LAMPE, Peter (Eds.). Paul and the Rhetoric. New York: T&T Clark, 2010, p. 159.  
5 RICOEUR, Paul. Rhétorique, poétique, herméneutique. In: MEYER, Michel (Ed.). De la métaphysique à la 
rhétorique. Essais à la mémoire de Chaïm Perelman. Bruxelles: Éd. L’Université de Bruxelles, 1986, p. 145.  
6 AUSTIN, John Langshaw. Quando dizer é fazer: palavras e ação. Porto Alegre: Artes Médicas, 1990; 
OTTONI, Paulo. Visão perfomativa da linguagem. Campinas: Editora da UNICAMP, 1998, p. 37.  
7 QUINTILIANO, Institutio oratoria, III, V, 2.  
8 DABOURNE, Wendy. Purpose and Cause in Pauline Exegesis: Romans 1.16–4.25 and a New Approach to the 
Letters. Cambridge: Cambridge University Press, 1999, p. 179-181.  
9 Um discurso bem construído, consoante a retórica antiga, é aquele que conjuga o ensinar (docere), o emocionar 
(movere) e o agradar (delectare). Mosca afirma que “esse famoso tripé tem sido de grande valia até os nossos 
dias, em que do equilíbrio dessas partes decorre a eficácia dos resultados, havendo sempre um elo comunicativo 
entre essas operações do aparato retórico”. MOSCA, Lineide. A atualidade da retórica e seus estudos: encontros 
e desencontros. Actas I Congresso Virtual do Departamento de Literaturas Românticas: I Congresso Virtual do 
Departamento de Literaturas Românticas, 1. Lisboa, 2005. CD-ROM, p. 8; cf. MEYER, Michel. Questões de 
retórica: linguagem, razão e sedução. Lisboa: Edições 70, 1998, p. 127.  
10 ARISTOTE, Rhétorique, I, 1, 1355b 20-24.  
11 ARISTOTE, Rhétorique, I, 2, 1355b 33-34; ANDERSON JR, R. Dean. Ancient Rhetorical Theory and Paul. 
Leuven: Peeters, 1999, p. 126-127.    



27 

perlocutiva12. Em “sua” retórica Paulo constrói e comunica um pensamento teológico sui 

generis. O leitor é levado a adequar-se a uma linguagem paradoxal, que recorre a novos 

conceitos e imagens, ousa o contato com distintas gramáticas, desconcerta, comove e convida-

o a entrar na beleza paradoxal do pensamento paulino.  

A esse respeito, duas características devem ser consideradas na análise de um texto 

paulino. Do ponto de vista formal, suas cartas deveriam ser estudadas simultaneamente sob o 

enfoque da epistolografia e da retórica13. Primeiro, porque algumas convenções formais e 

históricas de ambas estão presentes nas epístolas de Paulo14. Segundo, sob uma perspectiva 

funcional, os dispositivos e estratégias persuasivos são nítidos em seus textos15. Surge assim, 

a necessidade de concentrar-se na comunicação e na interação entre o autor e os destinatários, 

isto é, no aspecto pragmático das cartas de Paulo16.  

Demais, Paulo elabora peças eruditas de uma teologia literária, cujo escopo primeiro 

visa à comunicação integral da mensagem divina.  

1.2 A retórica de Paulo em Romanos: ingenium e complexidade17 

A estrutura discursivo-dialógica e os argumentos utilizados por Paulo na confecção de 

seus textos são peculiares a alguém bastante culto, que domina bem as técnicas da oficina 

12 MEYER, Michel. As bases da retórica. In: CARRILHO, Manuel Maria (Ed.). Retórica e comunicação. 
Lisboa: Edições Asa, 1994, p. 31; MEYER, Questões de retórica, p. 127-128.  
13 A retórica moderna tem explorado esse aspecto salutar da comunicação, denotando que ele junge persuasão e 
interação humana. Em sua análise da estratégia retórica de 1 Pedro, Thurén analisa que a atribuição de questões 
funcionais à retórica em geral e questões formais vinculadas à epistolografia têm raízes entre os antigos 
retóricos, como Caio Julio Victor e alguns teóricos da Renascença, inclusive Erasmo de Rodertan. Erasmo – 
consoante Mack – considerava que a epistolografia significava sobremodo, aplicar as regras gerais da retórica a 
tarefas específicas da redação de cartas. MACK, Peter. A History of Renaissance Rhetoric 1380-1620. Oxford: 
The Oxford University Press, 2011, p. 243; JULIO VICTOR, Gaius. Ars Rhetorica. In: HALM, K. (Ed.). 
Rhetores Latini Minores ex codicibus maximam partem primum adhibitis. Leipzig: Teubner, 1863, p. 27-36.   
14 A historiadora Rosenmeyer descobriu que o officium epistolare era organizado por uma série de elementos 
estruturais, princípios e preceitos próprios, de sorte que as cartas, grosso modo, apresentam “convenções 
epistolares bem elaboradas” pela tradição. Ela também afirma que o gênero epistolar foi configurado como 
qualquer outro gênero discursivo, conservando uma tensão entre o narrador e o sujeito histórico. 
ROSENMEYER, Patricia A. Ancient Epistolary Fictions: The Letter in Greek Literature. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2005, p. 5-7.   
15 SCHUBERT, Paul. Form and Function of the Pauline Letters. JR, Illinois, v. 19, n. 4, p. 365-377, 1939; 
ADAMS, Sean A. Paul’s Letter Opening and Greek Epistolography: A Matter of Relationship. In: PORTER, 
Stanley E.; ADAMS, Sean A. (Eds.). Paul and the Ancient Letter Form. Leiden: Brill, 2010, p. 33-55. 
16 THURÉN, Lauri. The Rhetorical Strategy of 1 Peter with Special Regard to Ambiguous Expressions. Åbo: 
Åbo Academy, 1990, p. 57-64.   
17 O título alude aos célebres versos de Camões: “E aqueles que por obras valerosas/ se vão da lei da morte 
libertando/ cantando espalharei por toda parte/ se a tanto me ajudar o engelho e arte”. CAMÕES, Luís de. Os 
Lusíadas, I, 2. Edição antológica, comentada e comparada com Ilíada, Odisséia e Eneida. São Paulo: Landy 
Editora, 2005, p. 88.  



28 

literária, retórica e epistolar, e também conhece a dialética18. E que, igualmente, consegue 

“adaptar perfeitamente o estilo ao argumento particular utilizado em cada ocasião”19.  

O funcionamento dessa arte técnica (bene dicendi scientia)20 é encontrado na carta aos 

Romanos. O texto possui um vocabulário de aproximadamente 7114 palavras21. A 

composição do texto foi bastante cogitada, de tal sorte que 1068 palavras não se repetem22. 

Entretanto, mais do que um simples detalhe estético, literário etc., isso demonstra que o autor 

possuía um excelente conhecimento da língua e da cultura helênicas23.  

A argumentação de Paulo em sua “opus maximum”24 está inserida numa moldura 

retórica e possui uma estratégia ímpar de comunicação dialógica com o auditório para o qual 

ele escreve, se dirige e interage25.  

É um texto concebido com esmero, técnica, inteligência e criatividade (ingenium) 

singulares. Esses dados estão presentes na tessitura das unidades argumentativas e nos 

diversos discursos que compõem Romanos. A refinada perícia retórica do autor perpassa todo 

18 Cícero em De oratore, fala sobre a necessidade da formação geral e da cultura humanística para o orator 
excellens. O orador perfeito (summus orator) corresponde, àquele que conhece a dialética, a literatura, prosa, 
poesia; as ciências naturais, a astronomia, a religião, a antropologia, a sociologia, o direito, a história universal. 
CICERON. De l’orateur, I, 1-7; XV, 47; XIX, 61; XXVIII, 100; XXIX, 102; XXIII, 114; LXII, 144-1459. Paris: 
Les Belles Lettres, 1957; cf. MAY, James M. Cicero As Rhetorician. In: DOMINIK, William; HALL, Jon 
(Eds.). A Companion to Roman Rhetoric. Malden: Blackwell, 2007, p. 261-263; NARDUCCI, Emanuele. Orator 
and the Definition of the Ideal Orator. In: STEEL, Catherine (Ed.). Brill’s Companion to Cicero. Leiden: Brill, 
2015, p. 433.  
19 CICÉRON. De l’orateur, XXI, 70; XIX, 61; cf. VOORST, Robert E. van. Paul and Epistolary Thanksgiving: 
In: LAMBRECHT, Jan (Ed.). Understanding What One Reads III: Essays on the Gospels and Paul (2011–2014). 
Leuven: Peeters, 2015, p. 168.  
20 QUINTILIANO, Institutio oratoria, II, XIV, 5.  
21 NESTLE-ALAND. Novum Testamentum Graece. 27 ed. Sttutgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2006; 
RICHARDS, E. Randolph. Paul and First-Century Letter Writing: Secretaries, Composition and Collection. 
Downers Grove: InterVarsity Press, 2005, p. 163-165; cf. RICHARDS, E. Randolph. The Secretary in the 
Letters of Paul. Tübingen: Mohr Siebeck, 1991, p. 213; NEUMANN, Kenneth J. The Authenticity of the Pauline 
Epistles in the Light of Stylostatistical Analysis. Atlanta: Scholars Press, 1990, p. 119; MORGENTHALER, 
Robert. Statistik des neutetestamentlichen Wortschatzes, n. 2. Zürich: Gotthelf-Verlag, 1992, p. 168; 
CAMPBELL, Constantine R.; PENNINGTON, Jonathan T. Reading the New Testament As Christian Scripture. 
A Literary, Canonical and Theological Survey. Grand Rapids: Baker Academic, 2020, p. 209, 119. No 
epistolário antigo, apenas a Carta VII de Platão é mais extensa (aproximadamente 8000 palavras) que Romanos. 
A Carta a Lucílio, n. 85, é a epístola mais longa de Sêneca (quase 5000 palavras). PENNA, Romano. La 
questione della dispositio rhetorica nella lettera di Paolo ai Romani: confronto con la lettera 7 di Platone e la 
lettera 95 di Seneca. Biblica, Roma, v. 84, n. 2, p. 61-88, 2003.  
22 Dessas palavras, 145 são hapax do Novo Testamento (13,58%); 344 palavras constituem hapax paulinos 
(32,21%), não constam nas outras seis cartas autênticas de Paulo (1-2 Coríntios, Gálatas, 1 Tessalonicences; 
Filipenses e Filemon). SÁNCHEZ BOSCH, Escritos paulinos, p. 287-288; CRANFIELD, CEB, I, p. 24, nota 1.   
23 RICHARDS, E. Randolph. Some Observations on Paul and Seneca as Letter Writers. In: DODSON, R.; 
BRIONES, David E. (Eds.). Paul and Seneca in Dialogue. Leiden: Brill, 2017, p. 49-72; cf. WITHERINGTON 
III, Ben. New Testament Rhetoric: An Introductory Guide to the Art of Persuasion in and of the New Testament. 
Eugene: Cascade, 2009, p. 103-104.    
24 SÁNCHEZ BOSCH, Escritos paulinos, p. 281; cf. PITTA, Antonio. Cartas Paulinas. Petrópolis: Vozes, p. 
193.  
25 REICHERT, Angelika. Der Römerbrief als Gratwanderund: eine Untersuchung zur Abfassungsproblematik. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2001, p. 13-21; OESTREICH, Bernhard. Performance Criticism of the 
Pauline Letters. Eugene: Cascade, 2016, p. 98-121.  



29 

o texto, máxime na forma da composição discursiva, que não segue um modelo linear, mas

variegadas trilhas que se complementam e dão organicidade ao corpo textual. 

O tecido discursivo é estratificado sob várias camadas e ordenado em unidades 

argumentativas, que se reagrupam gerando subseções e seções, cujo esquema pode ser 

plasticamente ilustrado:  

Seção Sub-seções Unidades mínimas 

Propositio-probatio 

(sub)propositio 
(sub)propositio-probatio 
(sub)propositio-probatio 

(sub)propositio  

(sub)propositio-probatio 

(sub)propositio-probatio 
(sub)propositio-probatio 

As características típicas de uma carta também são visíveis em Romanos26. Inicia-se 

com um praescriptum, constituído por três elementos clássicos: superscriptio (nome do 

remetente), adscriptio (nome dos destinatários) e salutatio (Rm 1,1-7); apresenta-se o corpo 

da carta (Rm 1,8–15,21), e se conclui com um post-scriptum (Rm 15,22–16,27). Contempla-

se ainda nessa estrutura, as notícias (Rm 15,17-32) e as saudações (Rm 16,3-23). O autor 

implícito mantém ao longo do texto uma tônica dialogal, expressa desejos, petições e 

exortações (Rm 12–15)27.  

Em conexão com o modelo epistolar se encontra o modelo discursivo28. Através dele 

são postas em movimento as longas e densas argumentações, cuja fisionomia se assemelham 

aos discursos retóricos29. Poucos escritores souberam utilizar as técnicas retóricas, com um 

26 PENNA, Romano. Carta a los Romanos. Introducción, versión y comentario. Estella: Verbo Divino, 2013, p. 
74-75.  
27 As cartas de Paulo, apesar de conter as características das cartas pessoal e oficial, não se restringem a uma 
categoria específica de epístola, seja na forma, função ou estilo. Em suas cartas Paulo escreve a destinatários, 
expressa familiaridade, proximidade (cf. carta pessoal), ressalta sua figura de autoridade no seio da igreja 
primitiva etc. Embora as cartas pessoais e oficiais influenciam a escrita de Paulo, as epístolas paulinas não se 
configuram plenamente como cartas oficiais ou pessoais. Nelas não há características ou requisitos rígidos, 
talvez porque Paulo tinha em mente ao escrever que sua escrita almeja um diálogo construtivo. As cartas 
paulinas, assim como a retórica, possuem um caráter bastante funcional. Visam encontrar as melhores formas de 
persuadir e influenciar a audiência. STOWERS, Stanley K. Letter Writting in Greco-Roman Antiquity. 
Philadelphia: The Westminster Press, 1986, p. 17-22; 71-76.  
28 O esquema clássico da epistolografia antiga, encontrado nas cartas paulinas é: praescriptum, exordium (+ 
fórmula de ação de graças), corpo da carta, post-scriptum. Cf. BIANCHINI, Francesco. L’analisi retorica delle 
lettere paoline: Un’introduzione. Cinisello Balsamo: San Paolo, 2011, p. 40.  
29 ALETTI, Jean-Noël. Présence d’un modèle rhétorique en Romain: son rôle et son inportance. Biblica, v. 71, n. 
1, p. 1-24, 1990; ALETTI, Jean-Noël. Comment Dieu est-il juste? Clefs pour interpréter l’épître aux Romains. 
Paris: Éditions du Seuil, 1991, p. 31-38; JEWETT, Robert. Romans: A Commentary. Philadelphia: Fortress 



30 

escopo comunicativo e persuasivo tão claro como o apóstolo das gentes. Essas técnicas são 

adequadamente aplicadas, seja na construção do texto (dispositio)30, seja para colher as 

referências do autor de mundos culturais (judaico e greco-romano) acessíveis aos leitores 

imediatos.  

Na composição de suas epístolas, Paulo tece uma conexão binária entre epistolografia 

e retórica31. As duas abordagens – epistolar e retórica – coexistem pari passu32. Na 

compreensão de Barbaglio, Paulo apresenta suas cartas – o corpo epistolar – “como um 

discurso retórico inserido em uma moldura epistolar”33.  

Contudo, essa perspectiva de Barbaglio é corroborada por Pitta, que detecta em 

Romanos uma relação dialética entre os dois gêneros literários: o retórico e epistolar34.  

Com efeito, a estrutura argumentativa e o modo como ela é apresentada pelo autor 

modelo em Romanos, transparecem na convergência desses dois gêneros retórico e epistolar. 

Haveria, entretanto, neste binômio uma tensão retórica e uma tensão epistolar. A tensão 

retórica é detectada nas partes epistolares da carta, a saber: no praescritptum (Rm 1,1-7) e no 

post-scriptum (Rm 15,15–16,27)35.  

Nessas seções da epístola, encontra-se antecipações e sínteses de alguns elementos 

principais da carta: Rm 1,3-4, como exemplo de antecipação (antecipatio)36, e Rm 16,25-27, 

Press, 2006, p. 23-24; PENNA, Carta a los Romanos, p. 65; PITTA, Lettera ai Romani, p. 17-38; 
WITHERIGTON III, Ben. Paul’s Letter to the Romans, p. 16-25.   
30 A dispositio paulina é dinâmica e com sentido progressivo. Paulo utiliza unidades breves, muitas vezes 
organizadas quiasticamente ou de forma concêntrica (cf. Rm 3,21-26).  
31 Deve-se reconhecer a mestria e o esforço paulino de conceber um meio de comunicação, no qual estão 
integradas a arte retórica e a comunicação epistolar. Em suas cartas Paulo emprega formas discursivas, seções 
argumentativas e geralmente paralelismos. Estabelece uma conexão entre as composições epistolar e retórica, 
que abrange desde as unidades menores às mais amplas, resultando em uma forma de composição ternária 
ABA’. Por exemplo, enquanto as unidades argumentativas seguem os padrões do discurso retórico, as partes 
exortativas trilham um tipo de composição concêntrica aBa’. A é a exortação, b expõe as motivações e a’ a 
repetição da exortação. ALLETI, Jean-Noël. Approccio retorico in esegese e sua ricaduta teologica. Teologia, v. 
38, n. 4, p. 583, 2013.   
32 THURÉN, Lauri. Epistolography and Rhetoric: Case Not Closed. In: PORTER, Stanley E.; DYER, Bryan R. 
(Eds.). Paul and Ancient Rhetoric: Theory and Practice in the Hellenistic Context. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2017, p. 141-159; cf. THURÉN. John Chrysostom As a Rhetorical Critic – The Hermeneutics 
of an Early Father. BibInt, v. 9, p. 180-218, 2001.   
33 BARBAGLIO, Giuseppe. As cartas de Paulo: contexto de criação e modalidade de comunicação de sua 
teologia. In: DETTWILER, Andreas; KAESTLI, Jean-Daniel; MARGUERAT, Daniel (Eds.). Paulo, uma 
teologia em construção. São Paulo: Loyola, 2011, p. 78. 
34 PITTA, Lettera ai Romani, p. 31-35.  
35 PITTA, Lettera ai Romani, p. 35.  
36 Πρόληψις (προλαμβάνω = πρό + λαμβάνω): 1. “Antecipação”, “conjectura”; “resposta antecipada a uma 
objeção”. 2. “antecipar”, “tomar ou considerar antecipadamente”; pegar e carregar para frente; tomar a frente, a 
iniciativa – Trata-se de relato ou evocação antecipada de um ou mais acontecimentos que desenrolar-se-ão 
posteriormente. MALHADAS, Daisi; DEZOTTI, Maria Celeste C.; NEVES, Maria Helena de M. (Eds.). 
Dicionário grego-português, vol. 4. Cotia, SP: Ateliê Editorial, 2006, p. 137; PENNA, La questione della 
dispositio rhetorica nella lettera di Paolo ai Romani, p. 61-88.    



31 

como de síntese (peroratio)37. Cabe ao leitor, por sua vez, reconhecer essas tensões e as 

vicissitudes que elas implicam na leitura e na inteligibilidade da epístola.   

Entretanto, Paulo usa o modelo epistolar de modo permeável à influência retórica, pois 

ele adapta a estrutura do discurso argumentativo, acrescentando características específicas de 

uma carta (praescritptum e post-scriptum)38; ao mesmo tempo, une forma e estilo, 

permutáveis ao longo da epístola39.  

Paulo possui maestria e liberdade extraordinárias para forjar e harmonizar as estruturas 

epistolares convencionais com os temas teológicos e os métodos hermenêuticos judaicos40. 

Com isso outorga às suas cartas uma configuração epistolar e retórica, integrando-as 

mutuamente. Denota-se daí, que Paulo forja uma novidade na maneira de comunicar, pois cria 

a retórica epistolar.  

Essa novidade é ilustrada no quadro abaixo: 

Aspecto epistolar 

Praescriptum 

Corpus 

Ação de graças 

Seção doutrinal 

Seção parenética 

Exordium 

Aspecto retórico 
narratio 
propositio 
probatio 
peroratio 

Postscriptum 

No esquema ilustrativo da retórica epistolar paulina, verifica-se o esforço de integrar 

conjuntamente o aspecto epistolográfico e o retórico41.  

O caráter peculiar criado por Paulo na conjunção entre os gêneros epistolar 

(ἐπιστολή)42 e retórico (ῥητορική), conferiu aos seus propósitos comunicativos e persuasivos 

37 PITTA, Lettera ai Romani, p. 36.  
38 É raro, na antiguidade, uma carta não conservar a estrutura tripartite: abertura epistolar, desenvolvimento mais 
ou menos retórico e encerramento epistolar. Soia acontecer de o praescritptum ser o nome do remetente 
(superscriptio), do destinatário (adscriptio) e uma saudação (salutatio). KENNEDY, George A. New Testament 
Interpretation through Rhetorical Criticism. Chapel Hill; London: The University of North Carolina Press, 1984, 
p. 141; cf. EXLER, Francis Xavier J. The Form of the Ancient Greek Letter of the Epistolory Papyri (3rd c. B.C.–
3rd c. A.D.): A Study in Greek Epistolography. Chicago: Ares, 1974, p. 23; WHITE, John L. The Greek 
Documentary Letter Tradition Third Century B.C.E to the Third Century C.E. WHITE, John L. (Ed.). Studies in 
Ancient Letter Writing. Chico: Scholars Press, 1982, p. 92.   
39 Paulo conserva um estilo mais “eclético e instintivo” do que convencional e em conformidade com os manuais 
de retórica antiga.  
40 LONGENECKER, Richard N. Cartas, formas epistolares. In: HAWTHORNE, G. F.; MARTIN, R. P. REID, 
D. G. (Org.). Dicionário de Paulo e suas cartas. São Paulo: Loyola, 2008, p. 194.  
41 MASALLES, Victor. La profecia en la asamblea cristiana. Análisis retórico-literario de 1Cor 14,1-25. Roma: 
Ed. Pontificia Università Gregoriana, 2001, p. 66.   
42 Paulo usa o vocábulo ἐπιστολή como “terminus technicus theoligicus”. Seu uso é atestado em 1Cor 5,9; 16,3; 
2Cor 3,1-3; 7,8; e no Papiro Chesty Boader (P 46) é também utilizado o vocábulo grego ἐπιστολή. KENYON, 
Frederic G. The Chester Beatty Biblical Papyri: Descriptions and Text of Twelve Manuscripts on Papyrus of the 
Greek Bible, III. London: Emery Walker, 1936, p. 20; 61-91; 97-105.  



32 

uma face inconfundível43. Para tal, ele apresenta a mensagem cristã em forma literária, 

convincente, densa e estilisticamente bela e atraente.  

O quadro comparativo dos modelos retórico e epistolar ilustra essa relação44: 

Modelo epistolar Modelo retórico 
pré-escrito  exórdio  
agradecimento  narração   
corpo epistolar  tese ou propositio   
exortações finais provas ou probatio 
pós-escrito  peroração final  

É salutar recordar ao leitor empírico, que o estudo de uma epístola paulina deve 

considerar, simultaneamente, a sua fisionomia epistolar e retórica. Ambas estão 

interconectadas.  

Consoante Pitta, há uma aproximação entre os agradecimentos epistolares e os 

exórdios retóricos45, haja vista aqueles não exprimirem apenas agradecimento ou a bênção 

divina para os destinatários, mas introduzirem as temáticas principais que serão desenvolvidas 

no corpo epistolar.  

Paulo empreendeu esmerado e contínuo esforço para tornar compreensível o 

evangelho. Procurou amiúde, aprofundá-lo, elaborando uma hermenêutica inteligível, com 

fundamento racional das convicções basilares da fé cristã. Sua intuição é ainda inconfundível 

e assaz desafiadora46.  

O que mais impressiona é o fato de Paulo não ter cultivado o mister de escrever 

regularmente como Cícero, Sêneca e outros autores antigos, que conservavam o prazer de 

comunicarem-se através da escrita47. É singular que, o apóstolo dos gentios, 

nunca punha mãos à pena, a menos que fosse absolutamente imperativo fazê-lo. 
Uma carta dele tinha sempre um objetivo definido; concebia-a para realizar alguma 

43 Sanchez Bosch pondera que no caso dos escritos paulinos, mas também de todas as “epístolas” 
neotestamentárias, seria necessário inventar um termo intermédio, algo como “epi-cartas”, porque elas se situam 
a meio caminho entre as definições de cartas e epístolas. Paulo, a bem da verdade, forja um estilo próprio, que 
contempla carta/ epístola e oratória retórica. SANCHEZ BOSCH, Escritos paulinos, p. 51.  
44 LAMPE, Peter. Rhetorical Analysis of Pauline Texts – Quo Vadit? In: SAMPLEY, Paul; LAMPE, Peter 
(Eds.). Paul and Rhetoric. London/ New York: T&T Clark, 2010, p. 3-21; DORMEYER, Detlev. The Hellenistic 
Letter-Formula and the Pauline Letter-Scheme. In: PORTER, Stanley E. (Ed.). The Pauline Canon. Boston: 
Brill, 2004, p. 59-93.   
45 PITTA, Antonio. Cartas paulinas. Petrópolis: Vozes, 2019, p. 38-39.  
46 BARBAGLIO, Giuseppe. Il pensare dell’apostolo Paolo. Bologna: EDB, 2004, p. 43.  
47 CICÉRON. Correspondance, tome III. Ad Fam., XIV, IV, 1-2; XV, III, 1-5; Ad Atticum, III, 7,3; III, 12,3; IX, 
III, 8, 4.  



33 

coisa. Não tendo nenhum mecanismo para impor a sua vontade, não podia obrigar 
ninguém a nada; estava inevitavelmente atido à persuasão48. 

Entre os motivos que impulsionam o apóstolo das gentes a usar o recurso epistolar, 

está a necessidade pastoral de orientar, acompanhar, instruir etc., as comunidades com as 

quais mantinha uma relação cordial, cuja proximidade é assegurada pela correspondência 

epistolar49.  

1.3 A dispositio de Romanos 

A dispositio (inventa disponere) serve para pôr em ordem (περὶ τῆς τάξεως) a matéria 

– os argumentos, as provas (πῶς χρή τάξαι τὰ μέρη τοῦ λόγου), a serem apresentados50. Trata

das quatro partes do discurso da retórica clássica: a) o exordium (προοίμιον) (com a captatio 

benevolentiae); b) a narratio/ διήγησις (narração breve dos fatos)51; c) a confirmatio (para a 

acusação) ou a refutatio (para a defesa); d) a peroratio/ ἐπίλογος (conclusão do discurso)52.  

48 Paul never put pen to paper except when it was absolutely imperative. A letter for him Always had a definite 
goal; he designed it to accomplish something. Lacking any mechanism to impose his will, he could not enforce; 
he was inescapably bound to persuasion. MURPHY-O’CONNOR, Jerome. Paul the Letter-Writer. His World, 
His Options, His Skills. Collegeville: The Liturgical Press, 1995, p. 69.  
49 Há belíssimas imagens que refletem essa “metodologia pastoral” de Paulo, cultivada numa finíssima rede de 
relações pessoais, na qual operava uma verdadeira rede social. A metáfora paternal “pai-filho” (2Cor 11,2), 
usada por Paulo em outros contextos para descrever sua relação com a comunidade de Corinto (1Cor 4,14-15; 
2Cor 12,14), ilustra claramente isso. Termos como “meus filhos amados”, “eu vos gerei” (1Cor 4,14-15); rogo-te 
pelo meu filho...” (Fm 10); “meus filhos” (Gl 4,19), entre outros, são usados por Paulo para tecer uma relação 
íntima com seus destinatários e integram o vasto campo de sua correspondência epistolar. HARRIS, Murray J. 
The Second Epistle to the Corinthians. A Commentary on the Greek Text. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 
2005, p. 734-738; LORENZI, Lorenzo de. La vida espiritual de Pablo. In: BARBAGLIO, G. (Ed.). 
Espiritualidad del Nuevo Testamento. Salamanca: Sígueme, 1994, p. 92 e 107.   
50 A dispositio se refere ao esquema básico, considerado a moldura de toda a dissertação deliberativa e forense. 
Aristóteles enfatiza que são duas as partes fundamentais do discurso: enunciar (εἰπεῖν) e demonstrar (ἀποδεῖξαι). 
A respeito da disposição do discurso (περὶ τῆς τάξεως), o estagirita identifica duas que são necessárias 
(ἀναγκαῖα): a exposição (πρόθεσις; propositio) e a prova (πίστις; argumentatio). Mas acrescenta que podem ser, 
no máximo, quatro: a) o proêmio (προοίμιον; exordium); b) a narração (διήγησις; narratio), que subdivide em: 1) 
exposição da causa (πρόθεσις; propositio), e 2) refutação (ἀντιδίκησις); c) a prova (πίστις; argumentatio) e d) o 
ἐπίλογος (peroratio ou conclusio). ARISTOTE. Rhétorique, III, 13, 1414a14; III, 14 1414a 29; LAUSBERG, 
Heinrich. Elementos de retórica literária. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 1972, p. 43; GARAVELLI, Bice M. 
Manual de retórica. Salamanca: Ediciones Cátedra, 1991, p. 118-124. 
51 Na narratio, “deve-se relatar as coisas de que trata o discurso” (δεῖ μὲν γὰρ τὰς πράξεις διελθεῖν ἐξ ὧν ὁ 
λόγος), pondera Aristóteles (Rhétorique, 1416b 18). Tem a função de apresentar segundo a perspectiva do 
orador, as circustâncias do caso em debate. A narratio subdivide-se em: a) exposição da causa (πρόθεσις), b) 
refutação (ἀντιδίκησις), c) prova (πίστις); d) peroração ou conclusão (ἐπίλογος). Destas, somente o proêmio, o 
estado da questão, a prova e a peroratio são aplicadas a todos os gêneros retóricos (cf. Rhétorique, III, 14, 1414b 
8-9). A narratio é importante no discurso judiciário, onde os juízes tratam de questões que lhe são alheias.  
52 LAUSBERG, Elementos de retórica literária, p. 95-113; DAYOUB, Khazzoun Mirched. A ordem das ideias 
– palavras, imagem, persuasão: A retórica. Barueri: Manole, 2004, p. 12.



34 

Para a leitura retórica da carta aos Romanos, a dispositio53 (ἡ τάξις: “ordenação”)54 é 

essencial, porque – “com bastante originalidade”55 – põe em ordem o discurso, de modo que o 

leitor encontrará os seus elementos em seus devidos lugares, consoante a função que eles 

exercem56. A dispositio funciona como a porta de entrada da retórica paulina57, como se 

constata no esquema abaixo: 

 

1,1-7   Saudação  
1,8-17  Exordium – propositio generalis + ratio 

(1,16-17)  
Probatio  

 
Probatio  

(A) 1,18–4,25  Judeus e gregos justificados pela fé   
(B) 5–8  A vida nova e a esperança dos batizados  
(C) 9–11  Israel e as nações; o futuro de Israel  

12,1–15,13  Exhortationes  
15,14-21  Peroratio  
15,22-33 + 16,1-27  Notícias e saudação final  

 

Em função da sua importância no corpo da epístola, alguns elementos basilares da 

dispositio devem ser ressaltados58. A saudação (Rm 1,1-7) e o exordium (Rm 1,8-17)59 

integram-se à parte introdutória de Romanos, que é concluída com a apresentação da 

propositio generalis (Rm 1,16-17): o evangelho revela (ἀποκαλύπτω) o poder salvífico de 

 
53 Há basicamente dois modelos de dispositio, a oral e a argumentativa. Paulo tem o costume de combinar as 
duas.   
54 Note-se na dispositio de Romanos que a parte introdutória da carta, composta de saudação (Rm 1,1-7) e do 
exordium (Rm 1,8-17), conclui-se com a apresentação da propositio generalis (Rm 1,16-17): o evangelho revela 
o poder salvífico de Deus para todos os que creem, sem exceção religiosa, cultural ou social (Rm 1,16). À 
propositio segue-se uma ratio (breve explicação da propositio): a justiça de Deus se revela ao crente de fé para a 
fé (1,17).  
55 ALETTI, Jean-Noël. God’s Justice in Romans: Keys for Interpretating the Epistle to the Romans. Rome: 
Gregorian & Biblical Press, 2010, p. 56.  
56 A organização da dispositio, consoante Reboul, possui três funções práticas: a) uma econômica, pois o orador 
evita a repetição ou omissão de elementos importantes; b) uma diretiva, dado que o auditório é conduzido a um 
caminho predeterminado pelo orador; c) uma heurística, porque o interrogativo metódico conduz o ouvinte à 
descoberta de novos fatos. REBOUL, Olivier. Introdução à retórica. São Paulo: Martins Fontes, 2004, p. 60.   
57 Uma das características específicas da retórica paulina se encontra na dupla propositio – probatio (πρόθεσις – 
πίστις). A propositio esclarece como Paulo responde aos seus adversários argumentativamente. A dupla 
propositio-probatio expressa com nitidez as teses apresentadas. O entrelaçamento entre propositio-probatio 
emerge no modo como Paulo argumenta nas seções, subseções e microunidades retóricas. ALETTI, Jean-Noël. 
Paul et la rhétorique. État de la question et propositions. In: SCHLOSSER, Jacques (Ed.). Paul de Tarse. 
Congrès de L’ACFEB (Strasbourg, 1995). Paris: Cerf, 1996, p. 34; ALETTI, Jean-Noël. A retórica paulina: 
construção e comunicação de um pensamento. In: DETTWILER, Andreas; KAESTLI, Jean-Daniel; 
MARGUERAT, Daniel (Eds.). Paulo, uma teologia em construção. São Paulo: Loyola, 2011, p. 49.  
58 Paulo costuma combinar a dispositio oral e a argumentantiva na exposição dos assuntos por ele tratados. 
Tentar incluir um texto paulino na dispositio descrita, por exemplo, por Quintiliano (Institutio oratoria, III, 
III,1), não funcionará adequadamente. Aletti alerta ser mais azado começar com os próprios materiais 
apresentados por Paulo para determinar a configuração dos argumentos, como eles estão vinculados entre si, qual 
é sua hierarquia e suas respectivas funções. ALETTI, La dispositio rhétorique dans les épîtres pauliniennes, p. 
386-390.  
59 O exordium introduz o discurso, procurando obter a atenção da audiência e a sua benevolência.  



35 

Deus para todos os que creem, sem exceção, independentemente de sua origem religiosa, 

cultural ou social (Rm 1,16).   

À propositio segue uma breve ratio: a justiça de Deus se revela no Evangelho de fé 

(ἐκ πίστεως) para fé (εἰς πίστιν) (Rm 1,17)60. Nos textos paulinos, é de importância capital 

identificar qual é a propositio da seção argumentativa, porque ela acena com nitidez o que 

Paulo visa demonstrar com a probatio61. É, geralmente, a partir da propositio que o 

argumento se concretiza, haja vista ela assinalar o escopo do discurso apresentado em cada 

seção62. Ao identificar qual é o enunciado mais importante na análise do texto, o leitor 

descobre que ele gera e põe em movimento o argumento, formando uma unidade coesa e com 

sentido63.   

A probatio (Rm 1,18–11,36)64 é composta de três seções: a primeira e a segunda 

concentram-se na obra da justificação misericordiosa de Deus. A primeira parte (Rm 1,18–

4,25) expõe a justificação de judeus e gregos mediante a fé; a segunda (Rm 5,1–8,39), 

apresenta as consequências da obra da justificação: a vida nova e a esperança dos batizados. E 

na terceira seção (Rm 9–11) Paulo aborda o destino de Israel em relação às nações e ao seu 

próprio futuro. A exhortatio (Rm 12,1–15,13) corresponde a um discurso exortativo ou 

parenético, onde se prescrevem deveres ético-morais65. Por fim, a peroratio (Rm 15,14-21), 

60 O modo de argumentar paulino é peculiar. Ele começa com uma afirmação (às vezes a própria propositio) e 
logo em seguida inicia sua explicação com uma segunda frase breve (ratio). Esta é geralmente elíptica. ALETTI, 
Comment Dieu est-il juste?, p. 31-53.  
61 ALETTI, Jean-Noël. La présence d’un modèle rhétorique en Romains: son rôle et son importance. Biblica, v. 
71, n. 1, p. 1-24, 1990, p. 9-12; ALETTI, Jean-Noël. Composition et genre de la lettre aux Romains. In: 
ALETTI, Jean-Noël. Israël et la loi dans la lettre aux Romains. Paris: Cerf, 1998, p. 11-33.  
62 As propositiones paulinas contêm características peculiares, tais como, afirmações extensas, robustas e 
paradoxais. Elas contemplam ainda natureza densa e concentração semântica e sintática (cf. Rm 1,18; 3,21-22c; 
5,20-21). ALETTI, La présence d’un modèle rhétorique en Romains, p. 9-12.    
63 Isso implica estabelecer a relação entre a exposição (πρόθεσις) e as provas (πίστις). A propositio desencadeia 
as probationes numa teia única e mútua de relações, de modo que as duas se mostram continuamente auto 
referindo-se.   
64 Paulo usa esta unidade retórica para esclarecer, explicar, fundamentar ou justificar o(s) tema(s) afirmado(s). 
Sói acontecer de a probatio paulina consistir em três tipos de provas: a) os fatos ou exemplos relativos à vida dos 
crentes e da humanidade em geral (cf. Rm 7,1-4; 11,16-24); b) os princípios (λόγοι) divinos, antropológicos, 
morais ou filosóficos e suas implicações para os que creem (cf. Rm 2,6.11; 6,7;10; 11,16); c) as autoridades, isto 
é, recurso às Escrituras de Israel ou à autoridade do Senhor Jesus (Rm 3,10-18; 4; 9,6-29). É importante 
acompanhar a progressão dessas provas para compreender bem o que Paulo quer demonstrar e como ele realiza 
isso. Entender a progressão ou as diferentes etapas da argumentação significa, igualmente, compreender a real 
força persuasiva do raciocínio paulino. ALETTI, A retórica paulina, p. 60-64; ALETTI, Israël et la loi dans la 
lettre aux Romains, p. 12-13.  
65 Tais exortações são, grosso modo, muito mais do que simples advertências, apelos ou conselhos pastorais, 
baseados exclusivamente na autoridade apostólica (cf. Rm 12,3; 1,1; 1Ts 2,12). Com o intuito de convencer e 
persuadir seus interlocutores, Paulo elege o caminho da argumentação e apresenta as razões válidas; “ao 
imperativo acrescenta o indicativo”. Verifica-se em Paulo a coexistência de pastor e teólogo. Ele é “teólogo 
porque é, antes de tudo, um pastor e um educador”. BARBAGLIO, Giuseppe. As cartas de Paulo: contexto de 
criação e modalidade de comunicação de sua teologia. In: DETTWILER, Andreas; KAESTLI, Jean-Daniel; 
MARGUERAT, Daniel (Eds.). Paulo, uma teologia em construção. São Paulo: Loyola, 2011, p. 95.   



36 

cujo escopo visa a concluir a dissertação, e serve para recapitular os argumentos 

(recapitulatio ou enumeratio) apresentados pelo rhetor66.  

Na probatio (ou confirmatio) encontra-se uma série de sub-propositiones que são o 

centro de aplicações das unidades menores do esquema retórico. Por exemplo, Rm 1,18–4,25 

constitui uma destas subunidades67. Nela se encontram duas sub-propositiones (Rm 1,18 e 

Rm 3,21-22), as probationes, com a exposição das provas dos fatos e dos princípios e a 

peroratio.   

A microsseção de Rm 3,21-26 está integrada na macrosseção de Rm 1,18–4,25, cuja 

dispositio segue o seguinte esquema68:  

Rm 1,18–3,20 Rm 3,21–4,25 
Subpropositio 1,18 a ira de Deus se revela para todos  3,21-22c: a graça da fé para todos 
probatio 1,19-32 prova dos fatos  

2,1-29 prova de princípios  
3,1-9 resposta às objeções  
3,10-18 prova da autoridade (Escritura) 

3,22d-26: prova dos fatos  
3,27-30: resposta às objeções  

      prova de princípios  
3,31–4,22: prova da autoridade (Escritura) 

peroratio 3,19-20 recapitulação e abertura  4,23-25 recapitulação e encerramento  

Os blocos dos elementos que compõem a unidade argumentativa se interagem 

dinamicamente, para criar o impulso unificador de toda a epístola.  

O modelo acima ilustra duas passagens típicas de muitas subseções e seções 

argumentativas das epístolas paulinas. Paulo estrutura seu pensamento através de uma série de 

argumentos, às vezes independentes, às vezes hierárquicos, uns em relação aos outros (cf. Rm 

1–4; 5–8; Gl 1–2; 3,1–5,12; 1Cor 1,10–3,23).  

Desta sorte, o leitor empírico, ao invés de tentar ajustar toda a carta para inseri-la 

numa dispositio padrão, descobrirá que é mais proveitoso destacar as propositiones dos 

variegados argumentos, identificando-os individualmente, para compreender o que o autor 

deseja provar e como ele o faz.  

66 A peroratio (ἐπίλογος) possui quatro partes: 1) dispor bem o ouvinte a favor de si mesmo e contra o 
adversário; 2) amplificar ou atenuar o que foi dito; 3) excitar as “disposições/ paixões” no ouvinte; 4) fazer uma 
recapitulação. ARISTOTE. Rhétorique, III, 19, 1919b 10-19. Rohden assinala que o epístolo tem, 
“essencialmente, dupla finalidade: ‘refrescar’ a memória e influenciar nos afetos”. ROHDEN, Luiz. O poder da 
linguagem – A arte retórica de Aristóteles. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997, p. 126.  
67 Outro exemplo do funcionamento da retórica paulina nas subunidades argumentativas se encontra em Rm 5,1–
8,39, que compreende: a) exordium (Rm 5,1-11); b) narratio (Rm 5,12-19); c) propositio (Rm 5,20-21); d) 
confirmatio (Rm 6,1 –8,30) e, e) peroratio (Rm 8,31-39).  
68 Tendo em mente o contexto global e a propositio generalis (Rm 1,16-17), a microunidade Rm 3,21-26 integra 
a macrounidade Rm 1,18–4,25, que pertence à primeira parte da probatio (Rm 1,18–8,39). Esta primeira parte 
(Rm 3,18–4,25) apresenta sob duas etapas a salvação operada por Deus (justificação) em favor dos que creem 
Nele. A segunda parte (Rm 5,1–8,39) especifica as consequências da justificação: a vida nova e a esperança dos 
batizados. A probatio da epístola compreende Rm 1,18–11,36 e se divide em três partes: a) Rm 1,18–4,25; b) 
Rm 5–8; c) Rm 9–11.  



37 

Portanto, reconhecer o escopo ou os limites das unidades retóricas é fundamental para 

entender os objetivos e a dinâmica dos argumentos apresentados pelo autor implícito. Além 

disso, na análise dos textos paulinos, faz-se oportuno identificar qual é o enunciado mais 

importante, pois ele gera e põe em movimento o argumento, formando uma unidade coesa e 

com sentido69.  

Os versículos iniciais de cada subunidade (Rm 1,18; Rm 3,21-22c) ilustram bem o que 

é típico das propositiones paulinas. Rm 1,18 mostra claramente qual é o foco da seção (Rm 

1,19–3,20): o exercício da justiça retributiva de Deus em sua oposição a toda injustiça 

humana. E Rm 3,21-22c funciona como a tese de toda a seção (Rm 3,21–4,25), pois afirma 

que a justiça misericordiosa de Deus é manifestada, independentemente da Lei (χωρὶς νόμου), 

através da fé em Jesus Cristo e para todos os que creem.  

Esses versículos (Rm 1,18 e 3,21-22c) contêm todas as características indispensáveis 

de uma sub-propositio paulina.  

Um último esclarecimento: as propositiones paulinas têm características bem 

específicas, tais como, afirmações extensas, robustas e paradoxais70. Elas contemplam ainda, 

natureza densa e concentração semântica e sintática (cf. Rm 1,18; 3,21-22a; 5,20-21)71. 

1.4 Gênero literário geral (Rm 1–11) e específico (Rm 3,21-26) 

Um dos contributos específicos da delimitação do gênero retórico principal de um 

discurso é apreender o insight primário do autor, verificar sua percepção do auditório e os 

meios escolhidos para influenciá-lo72. Romanos é uma carta que possui uma fisionomia 

bastante específica. Apesar de apresentar sua natureza situacional/ ocasional na introdução 

(Rm 1,1-15.17) e na conclusão (Rm 15,14–16,27), se destaca, porém, pelo argumento geral e 

extenso desenvolvido em Rm 1,16–11,36.  

A maioria dos especialistas dessa epístola afirma que seu gênero retórico dominante é 

o epidíctico (γένος ἐπιδεικτικόν; genus demonstrativum)73. Entre as várias especificidades do

69 Isso implica estabelecer a relação entre a exposição (πρόθεσις) e as provas (πίστις). A propositio desencadeia 
as probationes numa teia única e mútua de relações, de modo que as duas se mostram continuamente 
autorreferindo-se.   
70 ALETTI, La présence d’un modèle rhétorique en Romains, p. 9-12. 
71 ALETTI, Composition et genre de la lettre aux Romains, p. 11-33.  
72 WATSON, Duane F. The Three Species of Rhetoric and the Study of the Pauline Epistles. In: SAMPLEY, 
Paul; LAMPE, Peter (Eds.). Paul and Rhetoric. New York/ London: T&T Clark, 2010, p. 27.  
73 ALETTI, Israël et la loi dans la lettre aux Romains, p. 38; WUELLNER, Wendy. Paul’s Rhetoric of 
Argumentation in Romans, CBQ, Whashington, v. 38, p. 343, 1976; WUELLNER. Paul’s Rhetoric of 
Argumentation in Romans: An Alternative to the Donfried-Karris Debate over Romans. In: DONFRIED, Karl 



38 

discurso epidíctico, ressalta-se sua adequação para qualquer contexto aretológico e 

pragmático, onde o orador se torna um educador74. É também o gênero “mais apropriado ao 

texto escrito, pois sua função é ser lido”75.  

Seu raciocínio mais comum é a amplificação (αὔξησις; amplificatio), e a dimensão 

temporal dominante é o presente. Além disso, o discurso epidíctico76 visa potencializar a 

intensidade da adesão do auditório a determinados valores que o rhetor exalta, criando assim, 

uma comunhão entre orador e auditório77.  

É, ademais, um gênero que possibilitava aos oradores exibir seus talentos78. E além 

disso, é utilizado como uma espécie de “recurso universal”79, “uma categoria abrangente”80, 

para classificar os discursos que não se enquadram nos gêneros judicial (γένος δικανικόν; 

genus iudiciale)81 e deliberativo (γένος συμβουλευτικόν; genus deliberativum)82.  

Em suma, o discurso epidíctico é um discurso através do qual o orador manifesta “a 

sua arte”83.  

 
(Ed.). The Romans Debate, 1991, p. 128-146; KENNEDY, George A. New Testament Interpretation Through 
Rhetorical Criticism. Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 1984, p. 152; JEWETT, Robert. 
Following the Argument of Romans. In: DONFRIED, Karl (Ed.). The Romans Debate. Revised and Expanded 
Edition. Hendrickson: Peadbody,1991, p. 265-277; BYRNE, Brendan. Romans. Collegeville: Liturgical Press, 
2007, p. 16-17.   
74 PERELMAN, Chaïm; OLBRECHTS-TYTECA, Lucie. Tratado da argumentação: A nova retórica. São 
Paulo: Martins Fontes, 2014, p. 57-60.   
75 ARISTOTE. Rhétorique, III, 1414 a 18. Consoante Perelman e Tyteca, “o discurso educativo, assim o 
epidíctico, visa não à valorização do orador, mas à criação de uma certa disposição entre os ouvintes”. Porque, 
“contrariamente aos gêneros deliberativo e judiciário, que se propõem a obter uma decisão de ação, o discurso 
epidíctico, como o discurso educativo, criam uma mera disposição para a ação [...]”. PERELMAN; 
OLBRECHTS-TYTECA, Tratado da argumentação, p. 60. 
76 O termo ἐπιδεικτικός é associado à forma ativa do verbo ἐπιδεικνύναι: “mostrar, provar o caráter de alguém ou 
algo”. 
77 ARISTOTE. Rhétorique, III, 1414 a 18; QUINTILIANO. Institutio oratoria, III, VII, 1. Na compreensão de 
Perelman este gênero é central, porque seu papel é o de intensificar a adesão aos valores, sem os quais os 
discursos que visam à ação não poderiam encontrar a alavanca para comover e mover seus auditórios. 
PERELMAN, Chaïm. L’empire rhétorique: rhétorique et argumentation. Paris: J. Vrin, 2009, p. 38.  
78 HESK, John. Types of Oratory. In GUNDERSON, Erik (Ed.). The Cambridge Companion to Ancient 
Rhetoric. Cambridge: Cambridge University Press, 2009, p. 156-158.  
79 PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Tratado da argumentação, p. 58-59; GLAUCK, Hans-Josef. Ancient 
Letters and the New Testament: Guide to Context and Exegesis. Waco: Baylor University Press, 2006, p. 214.  
80 WATSON, The Three Species of Rhetoric and the Study of the Pauline Epistles, p. 43.  
81 ARISTOTE, Rhétorique, I, 3, 1358b; QUINTILIANO, Institutio oratoria, III, IV, 12-15.  
82 ARISTOTE, Rhétorique, 1358b 7-15: “As espécies de retórica são três em número; pois outras tantas são as 
classes de ouvintes dos discursos. Com efeito, o discurso comporta três elementos: o orador, o assunto de que 
fala, e o ouvinte; [1358b] e o fim do discurso, ou seja, espectador ou juiz, isto é, ao ouvinte. Ora, é necessário 
que o ouvinte seja espectador ou juiz, e que um juiz se pronuncie ou sobre o passado ou sobre o futuro. O que e 
pronuncia sobre o futuro é, por exemplo, um membro da assembleia; o que se pronuncia sobre o passado é o 
juiz; o espectador, por seu turno, pronuncia-se sobre o talento do orador. De sorte que é necessário que existam 
três gêneros de discursos retóricos: o deliberativo, o judicial e o epidíctico”. Cf. QUINTILIANO. Institutio 
oratoria, III, IV, 15.   
83 MARROU, Henri-Irénée. L’histoire de l’éducation dans l’Antiquité, 1: Le monde grec. Paris: Éditions du 
Seuil, 1948, p. 293.  



39 

Cabe ressaltar que, apesar de Romanos manter semelhanças com muitas outras 

classificações do gênero retórico, esta epístola não se encaixa em nenhuma delas 

plenamente84.  

Não obstante, poder-se-ia aventar que Romanos é um texto que se assemelha a uma 

tapeçaria, onde estão imbricados vários modelos de composição, estilos helenísticos e 

hebraicos85. Paulo é realmente genial na arte de moldar com souplesse e utilizar as várias 

convenções literárias de sua cultura para construir um modo de pensar e comunicar a 

mensagem evangélica86.   

Dunn esclarece que “a especificidade da carta [aos Romanos] ultrapassa em muito a 

importância de sua conformidade a costumes literários ou retóricos da época”87. A observação 

de Dunn exemplifica bem a natureza literária de Romanos. Principalmente quando se procura 

definir qual é o gênero literário específico de Rm 3,21-26. Não é suficiente afirmar que o 

84 Os eruditos sugeriram variegadas classificações para o gênero retórico de Romanos: “memorando” (Haacker), 
carta diplomática (Jewett), carta didática (Aune), carta-ensaio (Stirewalt), carta de amizade (Wolner, Fitzmyer, 
Bryan), carta de auto-recomendação (Koestler). AUNE, David E. Romans As A Logos Protreptikos in the 
Context of Ancient Religious and Philosophical Propaganda. In: DONFRIED, Karl P. (Ed.). The Romans 
Debate: Revised and Expanded Edition. Peabody: Hendrickson, 1995, p. 279-280; BRYAN, Christopher. 
Preface to Romans: Notes on the Epistle in Its Literary and Cultural Setting. Oxford: The Oxford University 
Press, 2000, p. 15-27; FITZMYER, Romans, p. 68-69; JEWETT, Robert. Romans As an Ambassadorial Letter. 
In: DONFRIED, (Ed.). The Romans Debate, p. 266; HAACKER, Klaus. Exegetische Probleme des 
Römerbriefes. NovT, v. 20, p. 2-3, 1978; KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento, vol. 2. São 
Paulo: Paulus, 2005, p. 153; STIREWALT, Martin Luther. The Form and Function of the Greek Letter-Essay. 
In: DONFRIED, (Ed.). The Romans Debate, p. 147-171; WOLTER, Michael. Paul: An Outline of His Theology. 
Waco: Baylor University Press, 2015, p. 57-61. Penna observa que Romanos contempla uma diversidade de 
gêneros literários, incluindo a diatribe e o midrash. Para ele, a aplicação de um modelo retórico para a análise da 
carta é assaz importante. PENNA, Carta a los Romanos, p. 65.  
85 ALETTI, The Rhetoric in the Letters of Paul, p. 232-247. Veja, por exemplo, os textos com estilo da diatribe 
(Rm 2,1-6.17-24; 3,1-9.27–4,2; 8,31-39; 9,19-21; 10,14-21; 11,17-24; 14,4.10-11); midrash, centrado nas 
conexões entre duas ou mais passagens da Escritura (Rm 4; 9,14-29); o emprego de parênese (παραίνεσις: 
“exortação”) dirigida aos destinatários (Rm 12,1–15,13). Cf. STEMBERGER, Günter. Il Midrash. Uso rabínico 
della Bibbia. Bologna: EDB, 2006; AGUA PÉREZ, Agustín del. El método midrásico y la exégesis del Nuevo 
Testamento. Estella: Editorial Verbo Divino, 2019; ROLLAND, Philippe. Épître aux Romains: texte grec 
structuré. Rome: Institut Biblique Pontifical, 1980, p. 3 e 9; SCHLIER, Heinrich. La lettera ai Romani. Brescia: 
Paideia Editrice, 1982, p. 49-50.  
86 O leitor não deveria olvidar a existência de uma conjunção de variegados aspectos na interpretação de uma 
carta de Paulo, mormente Romanos. Watson adverte: “é importante reconhecer as cartas de Paulo à luz de várias 
influências: a história da interpretação; o papel da exortação; a teoria epistolar e retórica; [...] a limitação do três 
gêneros; a novidade do cristianismo, o conteúdo do evangelho e a criação de um novo gênero; e o próprio Paulo, 
seu público e suas situações retóricas”. “[...] it is important to view Paul’s epistles in light of several influences: 
the history of interpretation; the role of parenesis; epistolary and rhetorical theory; [...] the limitation of the three 
species classification of rhetoric; the newness of Christianity, the content of the gospel, and the creation of a new 
genre; and Paul, his audiences, and his rhetorical situations”. WATSON, The Three Species of Rhetoric and the 
Study of the Pauline Epistle, p. 39 (tradução nossa).  
87 DUNN, James D. G. Paul’s Epistle to the Romans: An Analysis of Structure and Argument. In: HAASE, 
Wolfgang (Eds.). Aufstieg und Niedergang der römischen Welt: Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der 
neueren Forschung, II. 25.4. Berlin: Walter de Gruyter, 1987, p. 2845. Apesar de não haver um texto epistolar 
classificado como gênero evangelho específico, aventamos que Romanos poderia ser denominado como 
“evangelho epistolar”, haja vista Paulo transmitir o “seu evangelho” (Rm 16,25) através desse meio de 
comunicação epistolar. E o faz com uma novidade única derivada do conteúdo e dos múltiplos argumentos que 
compõem e dão sustentabilidade ao tecido epistolar de Romanos.  



40 

gênero retórico dominante de Rm 1–11 seja o epidíctico, porque tal definição é ainda abstrata, 

haja vista os textos paulinos não encaixarem facilmente em um único gênero conhecido88. 

Paulo forjou um novo gênero retórico-literário que não se encaixa perfeitamente nas 

categorias da retórica clássica.  

Seja qual for a perspectiva de leitura de Rm 3,21-26, constata ser um texto cujo estilo 

e conteúdo diferem da diatribe89, marcado por perguntas e respostas (Rm 3,1-8; 3,27-31), 

onde o rhetor interpela seu interlocutor através de perguntas capciosas e falsas conclusões 

para conduzir seu fictício ouvinte à correta conclusão90. Convém, porém, não olvidar que a 

retórica é uma componente fina e essencial da teologia e do estilo literário de Paulo. A 

perícope possui um caráter distinto, como uma tapeçaria, cujos fios que a compõem envolvem 

complexidade e beleza literária que não permite restringi-la a um único estilo retórico. Com 

essas premissas, podemos aventar que seu estilo retórico comporta uma classificação aberta e 

ampla, algo como um estilo querigmático-declaratório e solene proclamação91, porque em Rm 

3,21-26 Paulo empreende uma análise aguda da justiça de Deus, da fé em/ de Cristo e da 

glória de Deus. A característica principal desses sintagmas é anfibolia retórico-literária.  

1.5 A anfibolia como arte retórica e teológica 

A anfibolia (ἀμφιβολία) pode ser caracterizada como um recurso de conhecimento 

linguístico dos antigos filósofos estóicos, e posteriormente, incorporada à teoria retórica como 

88 Dunn afirma não haver tanto sentido discutir se as cartas de Paulo são “epidêiticas” ou “deliberativas” ou outra 
coisa, quando “a maioria concorda que o gênio criativo de Paulo adaptou para os seus próprios fins algum 
modelo que possa ser tomado de empréstimo e o fez de tal modo que os paralelos, provavelmente, tanto podem 
confundir como ajudar”. DUNN, A teologia do apóstolo Paulo, p. 38. Além disso, o estilo de Romanos não se 
amolda a um gênero “convencional e conformista”, mas “eclético e instintivo”. DUNN, Romans 1–8, p. lxiii.  
89 A διατριβή é um diálogo crítico com um interlocutor fictício (cf. Rm 2,1-5.17-29; 3,27–4,2; 9,19-21; 11,17-
24), pois almeja prevenir e enfrentar a presunção e arrogância dos outros. DUNN, The Formal and Theological 
Coherence of Romans. In: DONFRIED, Karl P. (Ed.). The Romans Debate, p. 249-250.  
90 ELLIOTT, Neil. The Rhetoric of Romans: Argumentative Constraint and Strategy and Paul’s Dialogue with 
Judaism. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1990, p. 134-137; STOWERS, Stanley K. Paul’s Dialogue with a 
Fellow Jew in Romans 3:1-9. CBQ, Whashington, v. 46, p. 709-710, 1984.  
91 CAMBPELL, William S. Romans III As a Key to the Structure and Thought of the Letter. NovT, v. 23, n. 1, p. 
24, 1981. Michel compara Rm 3,21-26 com 1Cor 11,24s e a denomina de “estilo proclamatório” (“einen 
proklamatorischen Stil”). MICHEL, Otto. Der Brief an die Römer. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1978, 
p. 146; CRANFIELD, C. E. B. A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle to the Romans, I.
Edinburgh: T&T Clark, 1975, p. 199 (Doravante CEC, I). 



41 

estratégia literária92. É uma propriedade semântica das palavras, estruturas e situações que 

permite mais de uma interpretação93.  

Associada ao fenômeno linguístico, a anfibolia94 se constitui como uma arte retórica 

empregada intencionalmente pelo autor modelo. Essa noção expande a compreensão comum 

da ἀμφιβολία, do seu emprego e sua relevância na inteligibilidade literária e pragmática. Mais 

do que uma consequência inevitável da linguagem, algo circunstancial95, um dos modos de 

refutação pela linguagem96; a ambiguidade torna-se arte retórica que cria um jogo dialógico / 

hermenêutico entre as partes envolvidas no diálogo.  

A anfibolia na linguagem de Paulo integra sua estratégia retórica sutil de fornecer 

mecanismos textuais com o intuito de conduzir seu leitor ideal97. O leitor descobrirá à medida 

que o discurso avança, quais as perguntas que o texto responde, quais os sentidos e as 

repercussões que almeja provocar98.  

Além do emprego da anfibolia na construção teológica de Rm 3,21-26, Paulo conserva 

certa ambiguidade, por exemplo, em relação ao seu interlocutor de Rm 2,1-16. Seria 

exclusivamente um judeu ou um gentio? Ou ambos? O leitor descobrirá durante o percurso 

argumentativo. No entanto, ele tem antecipadamente a certeza de que Paulo se dirige a “todo 

homem que julga” (Rm 2,1a). O leitor deverá decidir se continua a leitura para descobrir a 

quem o autor modelo se refere. Ele já sabe que o auditório de Romanos é composto por 

92 ATHERTON, Catherine. The Stoics on Ambiguity. Cambridge: Cambridge University Press, 1993, p. 1-2; 92-
116; ATHERTON, Catherine. Apollonius Dyscolus and the Ambiguity of Ambiguity, CQ, v. 45, n. 2, p. 441-
472, 1995; OSSA-RICHARDSON, Anthony. A History of Ambiguity. Princeton: Princeton University Press, 
2019, p. 29-43.   
93 PSEUDO-CÍCERO. Retórica a Herênio, II, 16. São Paulo: Hedra, 2005; FUCHS, Catherine. Aspects de 
l’ambigüité et de la paráfrase dans les langues naturelles. Berne: Peter Lang, 1985, p. 84-86.  
94 O termo ἀμφιβολία tem na língua grega o sentido de ambiguidade ou duplo sentido. Nesta tese usar-se-á a 
grafia anfibolia, resguardando sua proximidade com a grafia original, e não como comumente se escreve em 
língua portuguesa: anfibologia. Este vocábulo é formado pela aglutinação das palavras ἀμφίβολος e λόγος, e 
significa palavra ou discurso ambíguo. Cf. ULLMANN, S. Semântica: uma introdução à ciência do significado. 
Lisboa: Calouste Gulbenkian, 1964, p. 178.   
95 Quintiliano salienta que a existência de duas interpretações, principalmente em textos escritos envolve a 
ambiguidade linguística. QUINTILIANO. Institutio oratoria, VII, IX, 14.  
96 ARISTOTE. Les réfutations sophistique, 165 b 23-24: τρόποι τοῦ ἐλέγχειν παρὰ τὴν λέξιν.  
97 Ao lançar mão da anfibolia, adotando um segundo sentido (tartey mishma’), Paulo faz eco aos procedimentos 
hermenêuticos encontrados nos midrashim. CARMINAC, Jean; GUILBERT, Pierre. Les textes de Qumran. 
Tome II. Paris: Letouzey et Ané, 1963, p. 47; BONSIRVEN, Joseph. Exégèse rabbinique et exegese paulinienne. 
Paris: Beauchesne, 1939, p. 331-338.  
98 A ambiguidade do texto pode ser intencional, querer torná-lo unívoco resulta de uma incompreensão, 
ignorância ou falta de imaginação. Locke observa que, “[...] muitas pessoas ficaram bastante satisfeitas, à 
primeira leitura, da maneira como entenderam um texto da Escritura ou uma cláusula no código, perderam 
completamente a sua compreensão ao consultarem comentadores cujas explicações deram origem a dúvidas, ou 
aumentaram as que já tinham, e espalharam obscuridade sobre o assunto...”. LOCKE, John. Ensaio sobre o 
entendimento humano, livro III, IX, 9. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2014, p. 655; PERELMAN; OLBRECHTS-
TYTECA, Tratado da argumentação, p. 142.  



42 

judeus e gentios (Rm 1,16; 1,18-32); isso o levará a cogitar que a interpelação paulina não 

seja unicamente ao judeu ou ao gentio, mas a todos, inclusive ao leitor hodierno.  

Em Rm 3,21-26 há, igualmente, termos anfibólicos aos quais Paulo emprega figuras 

retóricas para explorar e oportunamente esclarecer seu significado e seu alcance teológico.  

Destacam-se alguns vocábulos, entre os quais, o termo ἱλαστήριον (“propiciação”, 

“propiciatório”, “sacrifício de expiação”) (Rm 3,25), cujo emprego mantém certa 

singularidade e ambiguidade. Trata-se de uma alusão sacrificial, que gera uma tensão 

metafórica, envolvendo semelhança e dessemelhança: Cristo é “como” o ἱλαστήριον através 

da fé em seu sangue, mas “e não é”, propriamente, o ἱλαστήριον de Lv 1699.  

Há, ainda, nessa perícope, vários vocábulos de nuance dupla (soteriológica, forense; os 

genitivos subjetivo/ objetivo etc.): a) o substantivo δικαιοσύνη (“justiça”) (Rm 

3,21b.22a.25b.26a); b) o verbo μαρτυρέω (“dar testemunho”, “atestar”, “testemunhar”) (Rm 

3,21c); c) o verbo ὑστερέω (“adiar”, “estar na necessidade de”) (Rm 3,23b); d) o verbo 

δικαιόω (“mostrar”, “justificar”, “vindicar”, “tratar como justo”), na forma participial em Rm 

3,24a e Rm 3,26b; e) o substantivo ἀπολύτρωσις (“resgate”, “redenção”, “recomprar como 

pagamento de resgate”) (Rm 3,24b); f) o verbo προτίθημι (“pôr”, “colocar diante de”, “fixar”, 

“estabelecer”) (Rm 3,25a); g) o substantivo ἔνδειξις (“demonstração”, “sinal”, “prova”) (Rm 

3,25b; Rm 3,26a); h) o substantivo πάρεσις (“passar por cima”, “tolerância”, “remissão de 

dívidas e pecados”, “deixar ir sem punição”) (Rm 3,25b); i) o substantivo ἀνοχή 

(“adiamento”, “tolerância”, “pausa”, “clemência”) (Rm 3,26a); j) o adjetivo δίκαιος (“justo”, 

“reto”) (Rm 3,26b). 

Esse procedimento do duplo significado indica a intenção do autor que não deseja 

impor um determinado sentido. Ao utilizar a anfibolia em Rm 3,21-26 – base literária da 

polissemia – Paulo calcula de forma deliberada seu discurso, pois sugere duplo significado 

das palavras, dos sintagmas, de um acontecimento, consciente de sua força interpelativa e 

intrigante.  

O emprego dessas construções literárias cria uma indefinição intencional. Este modus 

operandi de Paulo visa engajar o leitor a fazer ele próprio uma escolha.  

Paulo lança mão da anfibolia como um princípio retórico100. Ao recorrer a essa figura 

retórica, o tarsiota propõe, deseja surpreender seu leitor, deixando de restringir o sentido das 

99 RICOEUR, Paul. A metáfora viva. São Paulo: Loyola, 2000, p. 372-373; RICOEUR, Paul. Teoria da 
interpretação. Lisboa: Edições 70, 1987, p. 76.  
100 Paulo certamente conhece a anfibolia, o emprego do uso voluntário do duplo sentido. Esse procedimento é 
identificado nos pesharim de Qumran. Cf. CARMINAC, Jean; GUILBERT, Pierre; COTHENET, Édouard. Les 
textes de Qumran, II. Traduits et annotés. Paris: Letouzey et Ané, 1963, p. 47.    



43 

palavras e, naturalmente, do seu argumento. Enquanto interpela o leitor, instiga-o a pensar e a 

decidir, sem lhe impor um determinado sentido. Cabe ao leitor continuar a leitura do texto, 

deixar-se inquirir, tendo em mente a multiplicidade de significados sugeridos.  

Um dos efeitos da ambiguidade semântica utilizada por Paulo é criar brechas 

interpretativas e alargar o sentido e a globalidade dos vocábulos, evitando, assim, a 

univocidade de interpretações. Com isso engloba o leitor, pois este se sentirá incluído no 

discurso e instado a compreender a mensagem e a identidade cristã em sua profundidade, 

complexidade e beleza sui generis101.  

O cristianismo, alertava Marguerat, é uma realidade mista, heterogênea e plural desde 

a sua origem102. Entre os esforços para dizê-lo, está o de saber escolher uma configuração 

transcultural capaz de traduzir o próprio significado que implica o termo cristianismo103.   

1.6 Síntese conclusiva 

A leitura do texto paulino (Rm 3,21-26) evidencia dois dados fundamentais: sua 

função e importância literária e teológica no bojo da própria carta104, e igualmente, a 

dificuldade que o leitor encontra para ler, decifrar e compreender este texto literário-teológico 

tão rico, “poético” e complexo.  

Os imprevistos começam a ser arrostados e sanados através do emprego das 

ferramentas adequadas para compreender o insight do autor modelo e o que ele objetivou ao 

compor Rm 3,21-26.  

A análise retórica é a ferramenta mais adequada para a leitura da perícope105. Ela 

permite compreender o texto em sua integralidade, pois revela e respeita a intuição do autor, 

os mecanismos e a dinâmica de composição literária cogitados por ele na elaboração do texto. 

Tal compreensão se mostra azada, porque permite enxergar no texto de Romanos sua 

fisionomia própria, a retórica-epistolar.  

101 GIVEN, Mark D. Paul’s True Rhetoric: Ambiguity, Cunning, and Deception in Greece and Rome. 
Harrisburg: Trinity Press International, 2001, p. 24-27; DOWNING, F. Gerald. Ambiguity, Ancient Semantics, 
and Faith. New Testament Studies, v. 56, n. 1, p. 139-162, 2010.   
102 MARGUERAT, Daniel. La première histoire du Christianisme. Les Actes des apôtres. Paris: Cerf, 2003, p. 
111. 
103 MENDONÇA, José Tolentino. A leitura infinita: A Bíblia e a sua interpretação. São Paulo/ Pernambuco: 
Paulinas/ Unicap, p. 200. 
104 CAMPBELL, Romans III As a Key to the Structure and Thought of the Letter. NovT, v. 23, p. 22-40, 1981.    
105 A abordagem retórica possibilita a leitura mais próxima do texto paulino. Na leitura da perícope (Rm 3,21-26) 
conservar-se-á a análise sincrônica; porém se reconhece que nenhuma investigação pode ser exclusiva e 
encerrada em si própria.  



44 

Na redação dessa epístola, Paulo empregou magistralmente a ars rhetorica, uniu-a ao 

gênero epistolar e confeccionou um dos textos teológicos mais densos, complexos e belos da 

literatura neotestamentária.   

A retórica é metodologicamente um medium adequado para estabelecer uma relação 

dialógica, de troca, um movimento contínuo de interrelação entre Paulo (ἦθος) e o seu 

auditório (πάθος)106. Assim, ele cria um novo modo de cogitar as próprias noções do seu 

pensar literário-teológico, através do qual põe a fé cristã em contínuo movimento. Isso se 

torna visível nas estratégias discursivas utilizadas para abordar e arrostar os vários temas que 

compõem o tecido textual da epístola aos Romanos.  

A complexidade inerente à leitura do texto de Rm 3,21-26 evidencia a importância de 

analisá-lo sob a perspectiva retórica. Ela dispõe de mecanismos que possibilitam entender sua 

composição (dispositio). A dispositio paulina influencia a dinâmica argumentativa da epístola, 

que é composta, particularmente, pelos modelos epistolar e discursivo.  

Paulo constrói regras específicas de composição literária, dispondo-as no texto, cujo 

objetivo é ordenar a atenção do leitor e guiá-lo na leitura de seus escritos. Tais mecanismos 

estratégicos têm o arcabouço de uma arquitetura escondida nos textos. Essa arquitetura revela 

que a carta apresenta uma estrutura argumentativa estratificada, onde as unidades 

argumentativas se reagrupam, constituindo subseções, reorganizadas novamente em unidades 

menores. Nessas unidades argumentativas há proposições secundárias (sub-propositiones), 

com suas provas respectivas (sub-probationes). As sub-propositiones explicam e aprofundam 

determinados aspectos da tese principal da carta.  

Ademais, as sub-propositiones e sub-probationes permitem o desenvolvimento 

progressivo dos argumentos utilizados através de suas várias etapas.  

A intenção patente da estratégia comunicativa de Paulo, na qual conjuga ordem, 

arranjo e a conexão entre os variegados elementos linguísticos das micro e macro seções do 

texto, revela ainda outra dimensão literária inerente à Rm 3,21-26: a anfibolia.  

Paulo – teólogo e pastor – é um artesão na obra da linguagem107. Ele elabora a 

linguagem literária, conferindo-lhe um matiz anfibólico e a transforma em uma obra de arte. 

Sua genial criatividade em manusear as artes retórica e epistolar, entrelaçando-as na escritura 

discursiva de suas cartas, evidencia o alto grau da acuidade paulina de elaborar uma teologia 

106 Aristóteles esclarece esses aspectos ao afirmar que por meio do discurso que faz crer, quando é verdadeiro ou 
o que parece [ser] mostramos a partir das coisas persuasivas (verossímeis) em torno de cada [caso] – διὰ δὲ τοῦ
λόγου πιστεύουσιν, ὅταν ἀληθὲς ἢ φαινόμενον δείξωμεν ἐκ τῶν περὶ ἕκαστα πιθανῶν. ARISTOTE. Rhétorique, 
I, 2, 1356a.  
107 RICOEUR, Paul. Interpretação e ideologias. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1990, p. 52.  



45 

bíblica ímpar; ao mesmo tempo, em que revela ser ele, um mestre artesão que esculpe com 

originalidade os seus discursos performativos.  





2 ANÁLISE LITERÁRIA E RETÓRICO-PRAGMÁTICA DE Rm 3,21-26 

Chega mais perto e contempla as palavras.   
Cada uma tem mil faces secretas sob a face neutra 
e te pergunta, sem interesse pela resposta  
pobre ou terrível, que lhe deres:  
Trouxeste a chave?1

2.1 Rm 3,21-26 em seu contexto2 literário 

As investigações realizadas no primeiro capítulo nos conduziram, basicamente, a um 

duplo resultado. De uma parte, vimos como Paulo, através da arte retórica anfibólica, fundou 

uma plataforma dialógica entre autor e auditório/ leitor, que visa ao anúncio da mensagem 

divina (εὐαγγελίζομαι) com eficácia. De outra parte, essa retórica é constituída pela junção 

dialética entre discurso retórico e discurso epistolar, formando, assim, um paradigma 

fundamental e basilar da literatura neotestamentária.  

O presente capítulo propõe-se analisar Rm 3,21-26 sob a perspectiva retórico-

pragmática, cujo escopo é compreender a mensagem transmitida pela perícope. Tem-se em 

mente que essa mensagem é de capital relevância na comunicação e na inteligibilidade das 

estratégias forjadas pelo autor ao longo do seu discurso, a partir de Rm 3,21. 

O autor, ao criar um texto, seja discursivo, narrativo ou poético, constrói um itinerário 

com especificidades próprias: tramas, complicações, resoluções etc. Sói acontecer de o 

material textual ser organizado com uma estratégia específica: envolver o leitor competente e, 

principalmente, motivá-lo e direcioná-lo a determinada compreensão dos acontecimentos3.  

Quando o autor cria seu texto, já vislumbra estratégias comunicativas e pressupõe um 

“leitor implícito” ou “leitor modelo” capaz de descobri-las4. Pertence à estratégia do autor 

modelo fornecer mecanismos textuais que conduzem e constroem seu leitor ideal5.  

1 ANDRADE, Carlos Drummond de. A rosa do povo. Rio de Janeiro: Ed. Record, 2000, p. 14.  
2 O termo contexto possui um sentido variado e ambíguo: indica tanto o conjunto dos enunciados que 
acompanham a mensagem submetida à análise (contexto literáriro ou cotexto) quanto a[s] situação[ões] na[s] 
qual[is] o enunciado é emitido (contexto extralinguístico ou situacional). SEARLE, John. The Background of 
Meaning. SEARLE, John; KIEFER, Ferenc; BIERWISCH, Manfred (Eds.). Speech Act Theory and Pragmatics. 
Doldretch/ London: D. Reidel Publish Company, 1980, p. 221-222.   
3 ECO, Umberto. Lector in fabula: a cooperação interpretativa nos textos narrativos. 3.reimp. da 2.ed. de 2002. 
São Paulo: Perspectiva, 2011, p. 54; FUMAGALLI, A. Gesù crocifisso, straniero fino ala fine dei tempi: una 
lettura di Mt 25,31-46 in chiave comunicativa. Frankfurt am Main: Peter Lang, 2000, p. 49;  
4 OBARA, Elżbieta M. Le strategie di Dio. Dinamiche comunicative nei discorsi divini del Trito-Isaia. Roma: 
Gregorian & Biblical Press, 2010, p. 17-18. O leitor modelo ou implícito é aquele capaz de fazer as operações 
mentais e afetivas exigidas para se envolver corretamente no mundo do relato ou do discurso e chegar à 
verdadeira compreensão do que o autor almeja comunicar. ISER, Wolfgang. O ato de leitura, 1. São Paulo: Ed. 
34, 1996, p. 63-79.  



48 

Ao leitor, torna-se imprescindível, à medida que o discurso avança, perceber quais 

perguntas o texto responde, que repercussões deseja provocar e quais critérios normativos e 

de ação o leitor encontrará no texto?6   

2.1.1 Delimitação e unidade 

É importante na delimitação de um texto observar sua unidade temática e sua coesão, 

haja vista ambas constituírem duas de suas características basilares. Ao delimitar um texto, 

deve-se considerar a extensão de sua comunicação: princípio e fim, como elucida Obara:  

Na exegese bíblica, segundo o tipo de texto e da metodologia utilizada, existem 
diversos critérios para delimitação de cada unidade. No presente estudo a 
delimitação do discurso dependerá dos dados formais comumente reconhecidos, mas 
sobretudo daquelas indicações específicas que determinam o texto na qualidade 
estritamente comunicativa. Em particular, a presença de uma nova unidade 
comunicativa pode ser marcada de uma nova faceta temática em relação à outra 
trazida no fim do discurso precedente, pela utilização de uma estratégia 
comunicativa, de uma particular finalidade persuasiva, da focalização de um 
específico grupo dos referentes, das mudanças do papel do locutor7. 

Do ponto de vista formal, a delimitação de Rm 3,21-26 está lidimamente clara8: os 

versículos 21 e 26 arquitetam a moldura da perícope, graças à inclusão criada pela repetição 

das expressões “justiça de Deus” (δικαιοσύνη θεοῦ: Rm 3,21b) e “justiça dele” (δικαιοσύνης 

αὐτοῦ: Rm 3,26b)9.  

5 ECO, Lector in fabula, p. 39.  
6 OBARA, Le strategie di Dio, p. 17-18. RICOEUR, Teoria da interpretação, p. 104-106.   
7 “Nell’esegesi biblica, a seconda del tipo di testo e delle medodologie adoperate, ci sono diversi criteri per la 
delimitazione dei discorso singole unità. Nel presente studio la delimitazione dei discorsi dipenderá dai dati 
formali comunemente riconosciuti, ma soprattuto dagli indicatori specifici che determinano il texto nella sua 
valenza strettamente comunicativa. In particolare, la presenza di una nuova unità comunicativa può essere 
marcata da una nuova sfaccettatura tematica rispetto a un’altra portata a termine nel discorso precedente, 
dall’utilizzo di una diversa strategia comunicativa, da una particolare finlità persuasiva, dalla focalizzaione di 
uno specifico gruppo di referenti, dal cambiamento del ruolo del locutore”. OBARA, Le strategie de Dio, p. 21 
(tradução da nossa).  
8 DUNN, Romans 1–8, p. 161-162; STUHLMACHER, Peter. La Lettera ai Romani. Brescia: Paideia, 2002, p. 
76; HULTGREN, Arland J. Paul’s Letter to the Romans: A Commentary. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 
2011, p. 149-150; OLSON, Robert C. The Gospel As the Revelation of God’s Righteousness: Paul’s Use of 
Isaiah in Romans 1:1–3:26. Tübingen: Mohr Siebeck, 2016, p. 283-285; WOLTER, Michael. Der Brief an die 
Römer, Teilband 1: Röm 1–8. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2014, p. 243-244.  
9 PITTA, Lettera ai Romani, p. 156; cf. BYRNE, Romans, p. 122; FITZMYER, Romans, p. 341-342; 
KÄSEMANN, Commentary on Romans, p. 91; MOO, The Epistle to the Romans, p. 219; SCHREINER, Thomas 
R. Romans. Grand Rapids: Baker Academic, 1998, p. 178-179; PENNA, Carta a los Romanos, p. 306; 
LÉGASSE, L’Épître de Paul aux Romains, p. 256; SCHLIER, La lettera ai Romani, p. 183-184, considera que 
Rm 3,21-31 compõe uma única perícope.  



49 

O introito do discurso é marcado pelo sintagma νυνὶ δέ, “mas agora” (Rm 3,21a)10, e o 

término, pelo advérbio temporal νῦν (Rm 3,26c)11. O sintagma “mas agora” corresponde, de 

certo modo, à frase ἐν τῷ νῦν καιρῷ (Rm 3,26c), que desvela o objetivo de Deus ao 

manifestar, no tempo escatológico “agora” (ἐν τῷ νῦν καιρῷ: Rm 3,26c), a sua justiça, 

graciosamente revelada em Cristo como ἱλαστήριον (Rm 3,24-25)12:   

A νυνὶ δὲ χωρὶς νόμου 3,21a 

A’         
ἐν τῷ νῦν καιρῷ, 3,26c 
εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν δίκαιον καὶ δικαιοῦντα τὸν ἐκ 
πίστεως Ἰησοῦ.   

3,26d 

Através dessa fórmula de introdução, νυνὶ δέ, assinala-se uma dupla ruptura, com os 

versículos 19-20 e com toda a seção dedicada à “ira divina” (Rm 1,18–3,20)13. Essa disjunção 

é igualmente atestada pelo contraste dos termos νόμος e πίστις (Rm 3,21-22).  

10 A fórmula de introdução, νυνὶ δὲ, “típica do epistolário paulino”, ocorre 19 vezes no Novo Testamento, sendo 
18 vezes na literatura de Paulo. PITTA, La lettera ai Romani, p. 158; DUNN, Romans 1–8, p. 161-162; MOO, 
The Epistle to the Romans, p. 221; KRUSE, Colin G. Paul’s Letter to the Romans. Nottingham: Apollos, 2012, 
p. 178; TOBIN, Paul’s Rhetoric in Its Contexts, p. 130; SCHLIESSER, Abraham’s Faith in Romans 4, p. 258.
Cf. CRANFIELD, C. E. B. A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle to the Romans, I. Edinburgh: 
T&T Clark, 1994, p. 201 (Doravante ICC, I).  
11 O lexema adverbial νυνί é proveniente da união do advérbio + o morfema –ί, que confere um valor de deixis 
temporal a νῦν, tal como se verifica no exemplo seguinte, onde num contexto jurídico, Sócrates expressa 
deiticamente, através do advérbio νυνί, um acontecimento imediato no tempo: “Quero mostrar a vós, por serem 
como amigos, o que penso sobre o que me sucedeu agora”: ὑμῖν γὰρ ὡς φίλοις οὖσιν ἐπιδεῖξαι ἐθέλω τὸ νυνί 
μοι συμβεβηκὸς τί ποτε νοεῖ. PLATÃO. Apologia, 40a. O advérbio νῦν possui várias atribuições, entre as quais 
menciona-se a função conectiva, e outras que são estritamente temporais. Ruiz Yamuza destaca algumas 
peculiaridades de νῦν, entre quais: a) a “função básica, introduzir no plano introdutório, um elemento novo, um 
novo tópico, um subtópico, ou um desenvolviento argumentativo; b) como conector, expressar conteúdos contra-
argumentativo, ativo e ilativos, ambos no plano de apresentação; c) como efeitos colaterais do sentido ilativo, o 
advérbio νῦν pode exprimir o conteúdo pragmático da mitigação da ordem e contribuir para a introdução de uma 
recapitulação. O lexema νῦν é registrado 147 vezes no Novo Testamento, 13 das quais se encontra em Romanos 
(Rm 3,26; 5,9.11; 6,19.21; 8,1.18.22; 11,5.30.31[bis]; 13,11); νυνί ocorre 20 vezes na literatura 
neotestamentária, sendo 6 vezes em Romanos (Rm 3,21; 6,22; 7,6.17; 15,23.25). Pode-se inferir que em Rm 3,21 
νυνί (+ πεφανέρωται: perfeito ind. médio-passivo de φανερόω) assume o valor de adjunto adverbial, pois quando 
aparece com verbos no presente, perfeito ou aoristo, denota uma localização temporal (determinada) em relação 
a uma ação pretérita/ futura. RUIZ YAMUZA, Emilia. El adverbio νῦν como marcador discursivo. Emerita, v. 
82, n.1, p. 1-23, 2014; PORTER, Stanley E. Verbal Aspect in the Greek of the New Testament, with Reference 
and Mood. New York: Peter Lang, 2010, p. 256.   
12 CAMBIER, L’évangile de Dieu selon l’épître aux Romains, p. 66-67; PENNA, Carta a los Romanos, p. 339-
400; PITTA, Lettere ai Romani, p. 169.  
13 É razoável pensar que o sintagma conserve seu significado temporal usual, como acontece em Rm 6,22; 7,6; 
1Cor 15,20; Ef 2,13 e Cl 1,22. Cranfield entende que Paulo usa νυνὶ δέ em Rm 3,21 para apontar a decisão do 
que foi realizado nos eventos do evangelho, enfatizando não só o contraste entre duas realidades, a da 
justificação ἐξ ἔργων νόμου (Rm 3,20) e a justificação χωρὶς νόμου (Rm 3,21), mas a impossibilidade da 
justificação através das obras. CRANFIELD, ICC, I, p. 201; WILCKENS, La carta a los Romanos, I, p. 229; 
JEWETT, Romans, p. 272; LONGENECKER, The Epistle to the Romans, p. 399.   



50 

Com efeito, a inserção do vocábulo “fé” (πίστις) (Rm 3,22.25.26) nesta seção 

argumentativa (Rm 3,21-26) a distingue nitidamente da seção precedente (Rm 2,12–3,20)14 e 

implica uma guinada na reflexão do autor15.  

O acento em πίστις mostra que este vocábulo assume o lugar de νόμος (cf. Rm 3,21–

4,25)16, e demonstra que a partir de Rm 3,21 se estabeleceu entre Deus e os seres humanos, 

uma relação assaz diferente (Rm 3,22.25.26) daquela assinalada nos versículos precedentes 

(Rm 2,12–3,20)17.  

Na seção Rm 1,18–3,20 o substantivo πίστις é utilizado para mencionar a fidelidade de 

Deus (τὴν πίστιν τοῦ θεοῦ: Rm 3,2-3), e os termos correlatos à sua raiz descrevem a atitude 

infiel do ser humano (ἀπιστία: Rm 3,3) às “palavras de Deus” (τὰ λόγια τοῦ θεοῦ) que lhe 

foram confiadas (ἐπιστεύθησαν: Rm 3,2)18.  

Ao longo de Rm 2,12–3,20 não se encontra nenhum registro da fé como instrumento 

propício para alcançar a salvação divina. Em Rm 3,21-26 ocorre o contrário, pois nessa 

perícope o substantivo πίστις (Rm 3,22.25.26) assume uma função instrumental a serviço da 

justificação19.  

14 O vocábulo πίστις é registrado 18 vezes na seção Rm 3,21–4,25, das quais constam 3 ocorrências em Rm 3,21-
26: 3,22.25.26.27.28.30[bis].31; 4,5.9.11.12.13.14.16[2x].19.20. O termo fé remete o leitor à propositio 
generalis (Rm 1,16-17) com a qual Rm 3,21-31 formam uma inclusio. LEE, Paul’s Letter to the Romans, p. 213; 
TORTI, Giovanni. La lettera ai Romani. Brescia: Paideia Editrice, 1977, p. 112-113.  
15 Não há dúvida de que em Rm 3,21-26 Paulo demonstra ter principiado uma nova economia salvífica operada 
por Deus, que elucida como a salvação de Deus é destinada igualmente a todos. GREEN, Joel B. Atonement 
Images in Romans. In: SUMNEY, Jerry L. (Ed.). Reading Paul’s Letter to the Romans. Atlanta: SBL, 2012, p. 
85-86.  
16 Há vinte e três assinalações do vocábulo lei na seção Rm 2,12–3,20 (Rm 
2,12[bis].13[2x].14[3x].15.17.18.20.23[bis].25[2x].26.27[bis]; 3,19[2x].20[bis]) e apenas dois registros em Rm 
3,21-26 (Rm 3,21[2x]), o que denota ter a lei um papel preponderante em Rm 2,12–3,20. SCHLIESSER, 
Abraham’s Faith in Romans 4, p. 256-257.  
17 A distinção que se estabelece a partir dos vocábulos lei (νόμος) e fé (πίστις) é visualizada nos versículos 20 e 
21-22. Estes versículos estão jungidos entre si por um paralelismo antitético, literal e temático: “[...] através das 
obras da lei (ἐξ ἔργων νόμου) não será justificada toda carne diante dele (οὐ δικαιωθήσεται πᾶσα σὰρξ ἐνώπιον 
αὐτοῦ)” (Rm 3,20). “Mas, agora, sem lei [a] justiça de Deus foi (é) manifestada [...], a todos os que creem” (Rm 
3,21-22). O substantivo νόμος é assinalado 4 vezes em Rm 3,20-21. Os versículos 20 e 21, apesar de integrarem 
a mesma composição, formam o ponto de encontro de dois painéis opostos.  
18 Quando se põe em paralelo as seções Rm 1,18–3,20 e Rm 3,21–4,25 fica bastante nítido o destaque que o 
termo πίστις assume em Rm 3,21-26. Há em Rm 1,18–3,20 apenas um único registro de πίστις (Rm 3,3), e 18 
registros em Rm 3,21–4,25. De forma semelhante o verbo πιστεύω é registrado uma única vez (ἐπιστεύθησαν: 
aor. ind. passivo de πιστεύω: Rm 3,2) em Rm 1,18–3,20 e 7 vezes em Rm 3,21–4,25: 3,22; 4,3.5.11.17.18.24. 
Recorde-se ainda a ocorrência do verbo crer em Rm 1,16b.  
19 É instituída uma conexão temática entre Rm 3,21-22 (sub-propositio) com Rm 1,16-17 (propositio generalis). 
Nesta foi estabelecida uma descrição geral e conteudística do evangelho de Deus. Vários termos usados em Rm 
1,16-17 reaparecem em Rm 3,21-22. Note-se que a fé está associada a Cristo, como elucida as construções διά + 
πίστις em Rm 3,22.25 e ἐκ + πίστις em Rm 3,26: διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ (Rm 3,22b), διὰ [τῆς] πίστεως ἐν 
τῷ αὐτοῦ αἵματι (Rm 3,25b) e ἐκ πίστεως Ἰησοῦ (Rm 3,26d). Cf. ELLIOTT, The Rhetoric of Romans, p. 146-
148; CALHOUN, Robert M. Paul’s Definitions of the Gospel in Romans 1. Tübingen: Mohr Siebeck, 2011, p. 
198-200. Enfim, seria interessante não olvidar das outras conexões importantes entre a sub-propositio (Rm 3,21-
22a) e a propositio generalis (Rm 1,16-17), principalmente a ligação entre os verbos ἀποκαλύπτω (Rm 1,17) e 
φανερόω (Rm 3,21), e, igualmente entre o testemunho profético (Rm 3,21) e a citação de Hab 2,4 em Rm 1,17.  



51 

Dois outros argumentos confirmam a unidade de Rm 3,21-26. O primeiro diz respeito 

ao novo discurso encetado por Paulo ao introduzir uma justiça completamente diferente (Rm 

3,21-22.24-26) da noção apresentada em Rm 1,18–3,2020.  

A justiça de Deus é manifestada χωρὶς νόμος e se realiza através da fé (fidelidade) em/ 

de Jesus (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ: Rm 3,22b.26d)21. É totalmente gratuita e comunica a 

salvação a todos os que creem em Cristo Jesus. Desse modo, o crente participa da fidelidade 

de Cristo e se torna destinatário da δικαιοσύνη θεοῦ, que é “para todos os que creem” (εἰς 

πάντας τοὺς πιστεύοντας: Rm 3,22b)22.  

No plano comunicativo, a delimitação de Rm 3,21-26 é comprovada, seja pela unidade 

temática, seja pela coerência e completeza de sua mensagem23.  

A unidade principiada em Rm 3,21a conclui-se em Rm 3,26d. Encerra-se com uma 

frase compacta, densa e bastante elaborada: εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν δίκαιον καὶ δικαιοῦντα τὸν ἐκ 

πίστεως Ἰησοῦ (“para ser ele próprio justo e aquele que exerce a justiça da fé em Jesus”).  

A preposição εἰς, no início da cláusula (Rm 3,26d) forma um paralelo com εἰς e πρός 

de Rm 3,25c e Rm 3,26b, completando assim, uma série de frases finais de propósito: εἰς → 

πρός ↔ εἰς24.  

Ademais, o pronome deitíco αὐτός (dele), de Rm 3,26d, recorda sua função anafórica 

nas cláusulas preposicionais anteriores (Rm 3,25c.26b). Paulo usa a reduplicação isocólica 

para concluir a perícope25.  

Finalmente, o vocabulário de Rm 3,26 é quase idêntico ao dos versículos 21-22b:  

20 Sói acontecerem algumas disquisições entre os intérpretes do sintagma δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21.22.25.26). 
No entanto, Paulo enfatiza que a justiça de Deus é revelada “agora” (Rm 3,21), “no tempo presente” (Rm 3,26), 
no evento da morte e ressurreição de Cristo. Com isso Paulo dá um novo sentido à δικαιοσύνη θεοῦ, ao apontar 
para a morte de Cristo como realização dessa justiça, considerando a redenção-expiação (ἀπολύτρωσις), que, 
apesar de não ignorar os pecados cometidos anteriormente (Rm 3,24-25), perdoa-os em definitivo (Rm 3,26; cf. 
Rm 4,25; 8,3).   
21 A justiça de Deus foi manifestada definitivamente. O uso do verbo πεφανέρωται (πέ + φανερόω: perf. ind. 
passivo de φανερόω; passivum divinum) denota uma ação realizada no passado (“a morte de Cristo”), e mantém 
um efeito permanente (na proclamação do Evangelho). Cf. BYRNE, Romans, p. 129.   
22 HULTGREN, Paul’s Letter to the Romans, p. 154-155.  
23 A coerência interna de Rm 3,21-26 é comprovada ainda por alguns indícios, entre os quais a presença de 
palavras-chave no início e no fim do texto. Deve-se mencionar o termo δικαιοσύνη (Rm 3,21.22.25.26) e as 
partículas adverbiais νυνί (Rm 3,21a) e νῦν (Rm 3,26c). Ambos garantem a coerência interna, reforçam os elos e 
a transição entre os elementos, dão clareza à evolução do argumento e delimitam um quadro bem preciso.  
24 Ambas εἰς e πρός em Rm 3,25-26 “indicam propósito”. MOO, The Epistle to the Romans, p. 240; BAUER, 
Walter; ARNDT, William; GINGRICH, F. Wilbur. A Greek-English Lexicon of the New Testatament and 
Christian Literature. Chicago: University of Chicago Press, 2000, p. 710; HALL, David. The Interpretation of in 
Romans 3:26. Tyndale Bulletin, v. 65, n. 1, p. 119-123, 2014.  
25 Paulo conclui a perícope com uma frase no infinitivo (εἰς + infinitivo), o que demonstra seu conhecimento de 
que os antigos retóricos preferiam usar essas frases para concluir períodos e seções argumentativas importantes. 
PORTER, Stanley E. The Rhetorical Justification for Application of Rhetorical Categories to Pauline Epistolary 
Literature. In: PORTER, Stanley E. & OLBRICHT, Thomas H. (Eds.). Rhetoric and the New Testament. Essays 
from the 1992 Heidelberg Conference. Sheffield: Sheffield Academic Press, 2001, p. 118-119.  



52 

Rm 3,26 Rm 3,21-22b 
ἔνδειξιν (“demonstração/ demonstrar”), 
δικαιοσύνη (justiça), ἐν τῷ νῦν καιρῷ (no 
tempo presente) e πίστεως Ἰησοῦ (fé em 
Jesus)  

(πεφανέρωται), “justiça” (δικαιοσύνη), 
“agora” (νυνί) e “fé em Jesus Cristo” 
(πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ).  

2.1.2. Crítica textual   

As questões referentes à crítica textual de Rm 3,21-26, segundo o aparato crítico do 

Novum Testamentum Graece (NA-27/28)26 não apresentam variantes que modifiquem a 

leitura da perícope. Não obstante, há algumas que merecem nossa atenção27.  

O versículo 22 apresenta para a frase εἰς πάντας τοὺς πιστεύοντας, duas maneiras 

distintas de leitura: a) ἐπὶ πάντας τοὺς πιστεύοντας (“sobre todos aqueles que creem”); e b) a 

inclusão de ἐπὶ πάντας (“sobre todos”) em substituição a εἰς πάντας (“para todos”)28.  

O aparato crítico de Nestle-Aland elegeu a posição testemunhada pelos manuscritos 

unciais א*, A, B, C, P, Ψ e pelos minúsculos 81, 104, 630, 1506, 1739, 188129.  

Alguns manuscritos (cf. Textus receptus) combinam as duas lições: εἰς πάντας καὶ ἐπὶ 

πάντας (“para todos e sobre todos”)30. A junção das duas lições pode parecer interessante, mas 

certamente não é a original31. 

O outro versículo que apresenta variantes textuais é o 25. Nele consta um retoque em 

dois lugares: a) o complemento – διὰ [τῆς]32 πίστεως (“mediante [a] fé”) é lido por muitos 

manuscritos sem o artigo τῆς (Rm 3,25b)33; outros manuscritos, no entanto, omitem-no 

26 Para a análise das variantes textuais utilizamos as duas últimas versões críticas The Greek New Testament, 27ª 
(p. 414) e 28ª (p. 487) edições.  
27 A crítica textual segundo Spina “é o conjunto de operações exercidas sobre um ou vários textos alterados por 
diversas vicissitudes sofridas desde o momento em que foram escritos até aquele que chegam a nós, e dirigidas a 
tratar de restituir o que se considera que era sua forma original”. SPINA, Segismundo. Introdução à edótica: 
Crítica textual. São Paulo: Edusp, 1994, p. 15.  
28 A leitura é testemunhada pelos Unciais 2א D, F, G, K, L e pelos minúsculos 33, 365, 1175, 1241, 1505, 2464.  
29 NESTLE-ALAND. Novum Testamentum Graece, 28. reviedierte Auflage. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft, 2012, p. 487; cf. NA-27, p. 414.  
30 A tentativa do textus receptus de jungir as duas leituras encontra concordância nos vários manuscritos: 2א, D, 
F, G, 33, Ϻ ( ), it, vgcl sy; Ambrosiaster. Cf. NA-27, p. 414; NA-28, p. 487.  
31 OMANSON, Roger L. Variantes textuais do Novo Testamento: Análise e avaliação do Aparato Crítico de “O 
Novo Testamento Grego”. Barueri, SP: Sociedade Bíblica do Brasil, 2010, p. 299.  
32 São os manuscritos !40vid, B, C3, D2, Ψ, 33, M, A, pc – mantêm o artigo τῆς. HULTGREN, Paul’s Letter to 
the Romans, p. 151.  
33 Essa leitura consoante o aparato crítico se encontra nos seguintes manuscritos: א, C*, D*, F, G, 0219vid, 365, 
1505, 1506, 1739, 1881, al. A omissão do artigo encontra provavelmente explicação por concordar com Rm 
3,22. Esta leitura é seguida por NA-25, porém não muda em nada o sentido teológico do texto. NA-27 não 
conserva o artigo, assim como !40vid B, C3, D2, Ψ, 33 e pelo Texto Majoritário ( ).  



53 

totalmente34. Tal omissão, segundo o texto crítico, pode ser explicada pela concordância com 

Rm 3,22; b) O complemento διὰ τὴν πάρεσιν (“através da redenção”) é lido com o acréscimo 

ἐν τῷ νῦν αἰῶνι (“no tempo presente”)35.  

Nestle-Aland adota a posição διὰ [τῆς] πίστεως, que é apoiada pelo Ꝓ40vid e pelos 

manuscritos unciais B, C3, D2, Ψ, e pelos minúsculos 33, 81, 630, 1175, 2464, e também pelo 

Texto Majoritário ( ).  

Essa leitura com a conservação do artigo definido τῆς (“a”) coincide com a frase 

encontrada em Rm 3,30-3136. O escritor, com isso, mantém a coerência ao adotar a expressão 

διὰ [τῆς] πίστεως nos três versículos (25.30 e 31).  

O versículo 26d apresenta a expressão πίστεως Ἰησοῦ (“fé de Jesus”)37. Talvez por 

isso, alguns manuscritos acrescentaram o substantivo Χριστοῦ38. Há, ainda, uma lição com 

uma variante no acusativo Ἰησοῦν: “... que ele justifica Jesus [baseado] na fidelidade”39.  

Nestle-Aland adota a leitura apoiada nos seguintes manuscritos: א, A, B, C, K, P; pelos 

minúsculos 81, 104, 365, 630, 1175, 1241, 1505, 1739, o Texto Majoritário ( ), vgst, syh, sa, 

bomss.  

2.1.3 Contexto amplo: a topografia da comunicação  

Romanos é um texto literário no qual vários estilos e formas de composição se 

encontram e se interconectam sinergicamente: alguns de maneira unificada e concêntrica (1–

8), outros com certa descontinuidade (Rm 8 e 9)40.  

34 O aparato crítico (NA-28, p. 487) assinala como testemunhas dessa omissão os Unciais א, C*, D*, F, G, 
0219vid e os minúsculos 104, 365, 1505, 1506, 1739, 1881.  
35 Essa versão é testemunhada somente pelo manuscrito 1908.  
36 Assim: Rm 3,25: διὰ [τῆς] πίστεως: “através d[a] fé”; Rm 3,30: διὰ τῆς πίστεως: “através da fé” e Rm 3,31: 
διὰ τῆς πίστεως; “através da fé?”    
37 A expressão está bem atestada pelos manuscritos א, A, B, C, 1739,  , vgst, syh, sa, bomss. Metzger pensa que a 
abreviação do nome Ἰησοῦ (ĪῩ no genitivo e ĪN no acusativo: Ἰησοῦν) seja fruto da combinação de uma 
transição maiúscula sem espaços entre as palavras. Justificada por algum equívoco do copista que ao transcrever 
o final de Rm 3,26 e início do versículo 27 assinalou: ĪῩΠΟΥΟΥΝ = Ἰησοῦ. Ποῦ οὖν. O copista provavelmente
viu YN no lugar de ĪY. Ou talvez ele tenha pensado ao transcrever o texto sob uma nova compreensão 
cristológica particular da justificação. Isso significa que, Cristo por “sua fidelidade” é o objeto da justificação. 
Esta compreensão se aproxima de uma leitura de Rm 1,17 (“o justo pela fé viverá”). Tal possibilidade cooperaria 
com um entendimento subjetivo do genitivo: “fidelidade de Cristo” (Rm 3,22b). METZGER, Bruce M. A 
Textual Commentary on the Greek New Testament. London: United Bible Societies, 1971, p. 509.  
38 São eles: 629 pc it vlcl syp bo.  
39 Esta lição é encontrada nos Unciais D, L, Ψ, e nos minúsculos 33, 614, 945, 1506, 1881, 3464, al; Clemente 
Al. Cf. NA-27, p. 414; NA-28, p. 487. Outros manuscritos omitem o nome Jesus. São eles: F, G, pc. 
40 Paulo desenvolve sua argumentação em Rm 1,16–8,39 de maneira peculiar, porém com certa unidade, pois 
conserva uma continuidade entre a afirmação do evangelho, da justificação pela fé, e as consequências reais 
dessa justificação para a vida cristã. ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 38-39.   



54 

Estruturalmente – seguindo a fisionomia das cartas antigas, de estilo helênico e latino 

– o texto de Romanos principia com uma introdução e apresentação (praescriptum: Rm 1,1-

7)41, “ação de graças” (Rm 1,8-15), e conclui-se com uma saudação final (postscriptum: Rm 

15,33)42.  

A carta é construída e entretecida por um longo tecido argumentativo que se aproxima 

dos discursos da retórica clássica43. Desde as linhas iniciais da epístola, o autor põe em ação 

as técnicas retóricas, utilizando-as de modo particular e com finalidade comunicativa44.  

A extraordinária capacidade de usar a estrutura típica epistolar, de reelaborar, dilatar e 

moldar alguns tópicos, entre os quais a “ação de graças” (Rm 1,8-15)45, em função do denso 

41 Na epistolografia antiga, grega e latina, o esquema do preâmbulo correspondia a: a) superscriptio (nome do 
remetente, geralmente seus títulos); b) adscriptio (nome dos destinatários); e c) salutatio (fórmula de saudação). 
Em Romanos os três elementos se encontram: a) superscriptio (Rm 1,1); b) adscriptio (Rm 1,7a); c) salutatio 
(Rm 1,7b). Estas características mostram que Rm 1,1-7 forma uma unidade literária independente. Ademais, já a 
partir do exordium de Romanos, Paulo já dá pistas de seu insigne talento literário-teológico, com inovações sui 
generis; mesmo quando segue um esquema retórico epistolográfico, surpreende seus leitores: o preâmbulo é 
formado por 93 palavras, das quais 64 refere-se à figura do remetente. Segue sua estrutura quiástica:   

A (1,1) Paulo, escravo de Cristo, chamado apóstolo (ἀπόστολος) 
    B (1,2-4) Jesus, o filho de Deus separado em poder, segundo [o] espírito de santidade a partir da 

ressurreição dos mortos, Jesus Cristo, o Senhor de nós (Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ κυρίου, 1,4)   
A’ (1,5-6) através de quem recebemos graça (χάρις) e apostolado (ἀποστολὴν, 1,5) 
    B’ (1,7) Deus nosso Pai e do Senhor Jesus Cristo (κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ) 

Também a superscriptio é quiasticamente estruturada: 
A (1,1) Auto apresentação do remetente e seus títulos: “escravo” e “apóstolo” separado para o 

Evangelho de Deus    
  B (1,2-4) Definição do conteúdo do Evangelho (1,2.3-4) 
A’ (1,5) Retorna-se ao tema da função apostólica, especificação da origem e o seu destino missionário 

WHITE, John L. Light from Ancient Letters. Philadelphia: Fortress Press, 1986, p. 3-17; JERVIS, L. Ann. The 
Purpose of Romans. A Comparative Letter Structure Investigation. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1991, p. 
69-85; PENNA, Carta a los Romanos, p. 86-87; BYRSKOG, Samuel. Epistolography, Rhetoric and Letter 
Prescript: Romans 1.1-7 as a Test Case. JSNT, v. 65, p. 39, 1997.  
42 Do ponto de vista literário a Carta aos Romanos (cf. Rm 1,1-7) tem essencialmente a estrutura de um 
praescriptum helenístico-romano, pois compreende: a) superscriptio 1,1-6), b) adscriptio (1,7a-c), e c) salutatio 
(1,7d). SCHUBERT, Paul. Form and Function of the Pauline Thanksgivings. Berlin: Alfred Töpelmann, 1939; 
DEL PÁRAMO, Severiano. Las fórmulas protocolarias en las cartas del N.T., EstBíb, v. 10, p. 335-351, 1951; 
MULLINS, Terence Y. Form in the New Testament Epistles, JBL, Atlanta, v. 91, p. 380-390, 1972; DOTY, 
William G. Letters in Primitive Christianity. Philadelphia. Fortress Press, 1979, p. 29-31; POLHILL, John B. 
Paul and His Letters. Nashville: B&H Academic, 1999, p. 278-305; DORMEYER, Detlev. The Hellenistic 
Letter-Formula and the Pauline Letter-Scheme. In: PORTER, Stanley E. (Ed.). The Pauline Canon. Leiden: 
Brill, 2004, p. 59-93.  
43 ALETTI, La présence d’un modèle rhétorique en Romains, p. 1-24, 1990; ALETTI, Jean-Nöel. Paul et la 
rhétorique. État de la question et propositions. In: SCHLOSSER, Jacques (Ed.). Paul de Tarse. Congrès de 
L’ACFEB (Strasbourg, 1995). Paris: Cerf, 1996, p. 27-50; HENGEL, Martin. The “Hellenization” of Judea in 
the First Century after Christ. London: SCM Press, 1989, p. 7-29.  
44 ELLIOTT, The Rhetoric of Romans, p. 69. Embora todo o material que dispomos de Paulo “veio até nós na 
forma de cartas”, Paulo dá uma feição inconfundível à correspondência epistolar como veículo de comunicação e 
de exposição do seu pensamento. BAYLEY, James L; BROEK, Lyle D. Vander. Literary Forms in the New 
Testament. Louisville: Westminster/ John Knox Press, 1992, p. 23.  
45 A “ação de graças” é sui generis de Paulo. SCHUBERT, Paul. Form and Function of the Pauline 
Thanksgivings. Berlin: Töpelmann, 1939, p. 10-42; O’BRIEN, Peter T. Introductory Thanksgivings in the Letters 



55 

discurso evangélico, denota que o apóstolo possui um profundo conhecimento da arte 

retórica46.  

A argumentação de Paulo em Rm 1,18–8,39 desenvolve-se de modo unificado47. Há 

uma continuidade entre a afirmação da justificação pela fé em Jesus Cristo (Rm 1,18–4,25) e 

as consequências dessa justificação para a vida cristã (Rm 5–8)48.  

Recorrendo à captatio benevolentiae, Paulo adota um tom terno e familiar com os 

destinatários, toca nas relações pessoais entre eles (Rm 1,8-15) e lhes fala de seus projetos 

pessoais e das viagens apostólicas (Rm 15,22-33)49. E conclui com um bilhete de 

recomendação de Febe, portadora da carta (Rm 16,1-2).  

Trata-se de uma “senha” importante de efeito retórico, para “abrir o coração” e a 

inteligência do leitor, predispondo-o positivamente à leitura e ao diálogo com o texto.  

Destacam-se, ainda, outros aspectos relevantes, entre os quais, o status dos 

destinatários, qualificados de santos (ἁγίοις), amados de Deus (ἀγαπητοῖς θεοῦ) e situados 

“em Roma” (Rm 1,7)50. Note-se que o escrito não é destinado a uma “igreja local”, mas “a 

todos os que estão em Roma” (πᾶσιν τοῖς οὖσιν ἐν Ῥώμῃ)51. Esse dado é relevante porque 

visa a romper com as barreiras particularistas, procurando integrar, em Cristo, todos os 

cristãos que vivem na capital do mundo, constitutivos do auditório de Romanos52.  

of Paul. Leiden: Brill, 1977, p. 4-15 e p. 197-230; O’BRIEN, Peter T. Thanksgiving within the Structure of 
Pauline Theology. In: HAGNER, Donald A.; HARRIS, Michael J. (Eds.). Pauline Studies: Essays presented to 
Professor F. F. Bruce on His 70th Birthday. Exeter/ Grand Rapids: Paternoster/ Eerdmans, 1980, p. 50-66; 
JERVIS, L. Ann. The Purpose of Romans. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1991, p. 69-109. 
46 É provável que na abertura da carta Paulo use a expansão da forma epistolar (Rm 1,1-4), ao mesmo tempo em 
que enfatiza sua autodefinição e autoridade apostólicas, acena para uma estrutura retórica da própria epístola. 
Segundo Byrskog, esse detalhe faz o público olhar para o restante da carta e responder às questões postas em sua 
abertura, entre as quais se destaca o fato de se atentar para a “estrutura retórica” como um guia de compreensão 
da longa prescrição de Rm 1,3-4. BYRSKOG, Epistolography, Rhetoric and Letter Prescript: Romans 1.1-7 As a 
Test Case, p. 39.  
47 SCHLIESSER, Benjamim. Abraham’s Faith in Romans 4: Paul’s Concept of Faith in Light of the History of 
Reception of Genesis 15:6. Tübingen: Mohr Siebeck, 2007, p. 242-243; FEUILLET, André. La citation 
d’Habacuc II.4 et les huits premiers chapîtres de l’épître aux Romains. NTS, Cambridge, v. 6, p. 52-80, 1959 (cf. 
p. 76).
48 ALETTI, Jean-Noël. Romanos. In : FARMER, William R.; LACOCQUE, Andre et alli. (Eds.). Comentário 
Bíblico Internacional – Comentário católico y ecuménico para el siglo XXI. Estella: Verbo Divino, 2000, p. 
1417; ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 139-156.  
49 KÄSEMANN, Commentary on Romans, p. 342; BARBAGLIO, Giuseppe. As Cartas de Paulo, II. São Paulo: 
Loyola, 2010, p. 342-344.  
50 Verifica-se haver uma relação de comunhão corporativa entre Paulo e o seu auditório: há uma passagem da 
primeira pessoa do singular (Rm 1,1-4) para a terceira pessoa do plural (Rm 1,5-6).  
51 DONFRIED, Karl P. A Short Note on Romans 16. In: DONFRIED, Karl P. (Ed.). The Romans Debate. 
Peabody? Hendrickson Publishers, 1991, p. 44-52; VORSTER, J.-N. The Context of the Letter to the Romans: A 
Critique on the Present of Research. Neotestamentaria, v. 28, p. 127-145, 1994.   
52 Romanos, segundo Elliott é uma “carta que é explicitamente dirigida aos pagão-cristãos de Roma (1,5-
6.12.14-15)”. Em sua visão deve-se “resistir à tentação – por mais útil que ela tenha podido ser para a tradição 
teológica do Ocidente – de ‘introduzir’ em Romanos judeus ou judeu-cristãos para deles fazer o verdadeiro 
objetivo da carta”. ELLIOTT, Neil. Situar Paulo à sobra do Império: prática apostólica, ideologia imperial e 
cerimonial imperial. In: DETTWILER, Andreas; KAESTLI, Jean-Daniel e MARGUERAT, Daniel (Orgs.). 



56 

Outro dado importante são os títulos adscritos ao nome do remetente na titulatio (Rm 

1,1): “escravo de Cristo Jesus” (δοῦλος Χριστοῦ Ἰησοῦ), apóstolo, ajudam o leitor a 

compreender como Paulo se vê a si mesmo como enviado (ἀπόστολος) e “servo” (δοῦλος) 

totalmente dedicado a Cristo e por ele separado (ἀφορίζω) e enviado (ἀποστέλλω) para 

anunciar o evangelho de Deus (εὐαγγέλιον θεοῦ)53.   

Esses detalhes são importantes indícios de uma clara intenção comunicativa, numa 

carta que tem profunda relação com o mister missionário do apóstolo dos gentios54.  

Ainda no âmbito formal, a presença do substantivo δοῦλος (Rm 1,1) transcende o seu 

habitual significado cultural e recebe um novo significado semântico, que abrange as 

dimensões religiosa e social (cf. Gl 3,27-28; 1Cor 6,20; Gl 3,13; 4,5)55.  

O termo é retomado e aprofundado no corpo da carta (Rm 6,16[bis].17.19[2x].20; 

7,21.22[bis].23). A elaborada descrição da titulatio (Rm 1,1-6) é centrada no evangelho, no 

seu conteúdo e na fé que dele deriva.  

A fórmula argumentativa περί + genitivo (Rm 1,3) designa o conteúdo do evangelho: 

o Filho de Deus (υἱοῦ θεοῦ), descendente de Davi na sua humanidade (Δαυὶδ κατὰ σάρκα),

constituído como Filho de Deus (ὁρισθέντος υἱοῦ θεοῦ), segundo o Espírito de santidade, a 

partir da ressurreição dos mortos (Rm 1,3-4).   

O apóstolo afirma que Deus o escolheu, “o separou” (ἀφορίζω) para anunciar o 

evangelho de Deus (Rm 1,1), o qual se concentra em Jesus Cristo, o Messias e Filho de Deus, 

a quem Deus ressuscitou dos mortos (Rm 1,2-4)56.  

Paulo, uma teologia em construção. São Paulo: Loyola, 2011, p. 181; STOWERS, A Rereading of Romans, p. 
22-33.  
53 LEONARDI, Giovanni. I discepoli del Gesù terreno e i ministeri nelle prime comunità. Rottura o normale 
evoluzione?. FABRIS, Rinaldo (Ed.). La parola di Dio cresceva (At 12,24). Onore di Carlo M. Martini nel suo 
70º compleanno. Bologna: EDB, 1998, p. 407.  
54 JEWETT, Robert. Ecumenical Theology for the Sake of Mission. In: HAY, David M. & JOHNSON, E. 
Elizabeth (Ed.). Pauline Theology, III: Romans. Minneapolis: Fortress Press, 1995, p. 89-108; SUN, Wendel. A 
New People in Christ: Adam, Israel, and Union with Christ in Romans. Eugene: Pickwick, 2018, p. 12; 
LONGENECKER, Richard N. Introducing Romans: Critical Issues in Paul’s Most Famous Letter. Grand 
Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2011, p. 380-382.  
55 Aristóteles não faz distinção entre escravos e animais domésticos, haja vista colocá-los sob um mesmo plano. 
Segundo o estagirita “o escravo é um instrumento animado (ὄργανον ἔμψυχον), enquanto o instrumento é um 
escravo inanimado” (δοῦλος ἄψυχα). ARISTOTE. L’Éthique a Nicomaque, VIII, 11, 1161b; ARISTÓTELES. 
Politica, I, 5, 1254b 16-26. O vocábulo δοῦλος provém da raiz verbal δέω, “atar, ligar, prender, privar, ter falta 
de”, ou do verbo δίδωμι, “dar, entregar, oferecer, conceder”. TRENCH, Richard C. Synonyms of the New 
Testament. Peabody: Hendrickson Publishers, 1989, p. 46; MONTANARI, Franco. The Brill Dictionary of 
Ancient Greek. Leiden: Brill, 2015, p. 551; STAUDINGER, Ferdinand. Δέω, In: BALZ, Horst; SCHNEIDER, 
Gerhard (Eds.). Diccionario exegético del Nuevo Testamento, I. Salamanca: Ediciones Sígueme, 2005, p. 882-
887; POPKES, Wiard. Δίδωμι, In: BALZ, Horst; SCHNEIDER, Gerhard (Eds.). Diccionario exegético del 
Nuevo Testamento, I. Salamanca: Ediciones Sígueme, 2005, p. 969-975.  
56 Note-se a disposição métrica e estilística da frase Παῦλος δοῦλος Χριστοῦ Ἰησοῦ (Rm 1,1a), onde sua 
sequência e ordem é progressiva e se converge em “Jesus Cristo”. Segundo Guerra Gómez, enquanto a métrica 
das últimas palavras “com todas as sílabas longas (molosso precedido por espondeu [sílabas breves]) revestem o 



57 

A parte introdutória culmina na propositio generalis da epístola (Rm 1,16-17), 

representada pelo Evangelho do qual o apóstolo não se envergonha (οὐ ἐπαισχύνομαι). Esse 

Evangelho tem em seu âmago, uma dimensão universal (δύναμις θεοῦ) e uma justiça para a 

salvação de todos os que creem (Rm 1,17). 

Salienta-se o registro dos vocábulos evangelho (εὐαγγέλιον), justiça (δικαιοσύνη) e fé 

(πίστις), pois todos integram o corpo da carta (Rm 1,16–15,13)57, estabelecendo uma 

inclusio58.  

Na parte doutrinal, ou probatio (Rm 1,18–11,36), variegados temas são desenvolvidos: 

a) a justiça de Deus: antítese entre a justiça retributiva e a evangélica (Rm 1,18–4,25); b) o

novo estado de graça criado por Deus em Cristo Jesus (Rm 5,1–8,39); c) a fidelidade da 

Palavra de Deus: o Evangelho e Israel (Rm 9,1–11,36)59. A seção parenética ou exortativa 

(Rm 12,1–15,13), trata do poder transformador do evangelho: o componente ético da 

identidade cristã. A epístola encerra-se com o pós-escrito epistolar (Rm 15,14–16,27)60.  

Diante da riqueza de temas, que compõem a estrutura do corpo epistolar, destaca-se a 

propositio generalis (Rm 1,16-17) como elemento importante de fisionomia retórica.  

A propositio de Romanos tem uma função estrutural basilar, que pode ser sintetizada 

sob dois princípios: a) global, coordenar os grandes temas teológicos da carta, b) particular, 

homem designado por elas, ‘Jesus de Nazaré, o Messias, o Filho de Deus’, da máxima semnónte ou majestade 
possível, provável reflexo de sua condição divina e manifestação da mesma”. Também faz referência à métrica 
estabelecida por Homero e pelos escritores gregos em geral, para mensageiros, conforme sejam deuses ou 
humanos. Estilisticamente, a disposição das quatro palavras é normal: substantivo + aposto nominativo, 
substantivo genitivo + aposto genitivo; ambos os genitivos concordando com seus respectivos, sujeito e sintagma 
regente vêm antes do que é regido. GUERRA GÓMEZ, Manuel. El idioma del Nuevo Testamento. Burgos: 
Ediciones Aldecoa, 1981, p. 354-355; GUBERNATIS, M. Lenchantantin. Manual de prosódia y métrica griega. 
México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1982, p. 72-75.  
57 No corpo da Carta os vocábulos εὐαγγέλιον é registrados 8 vezes (Rm 1,1.9.16; 2,16; 10,16; 11,28; 15,16.19), 
δικαιοσύνη, 33 vezes (Rm 1,17; 3,5.21.22.25.26; 4,3.5.6.9.11[bis].13.22; 5,17.21; 6,13.16.18.19.20; 8,10; 
9,30[3x].31; 10,3[2x].4.5.6.10; 14,17) e πίστις, 39 vezes (Rm 1,5.8.12.17[3x]; 3,3.22.25.26.27.28.30[bis].31; 
4,5.9.11.12.13.14.16[bis].19.20; 5,1.2; 9,30.32; 10,6.8.17; 11,20; 12,3.6; 14,1.22.23.  
58 QUINTILIANO. Institutio oratoria, IV, I, 76. Antecipar um tema importante no proêmio para fazer ressoar no 
corpo epistolar tem a finalidade de preparar o ouvinte para que nos seja mais favorável nas outras partes [do 
discurso].  
59 Os estudiosos de Romanos geralmente reconhecem que, dentro da parte doutrinal da epístola (Rm 1,18 –
11,36) a seção Rm 9,1–11,36 possui uma unidade clara. ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 150-156; 
CAMPBELL, Romans III As a Key to the Structure and Thought of the Letter, NTS, Cambridge, v. 23, p. 27-28, 
1981.  
60 A estrutura utilizada aqui é, na verdade, uma adaptação de vários comentários, a qual visa contemplar a 
dinâmica argumentativa do texto de forma livre e global. ROLLAND, Philippe. Épître aux Romains. Texte grec 
structuré. Rome: Institut Biblique Pontifical, 1980, p. 9; DUNN, Romans 1–8, p. liv-lxiii; FITZMYER, Romans, 
p. 96-101; PENNA, Carta a los Romanos, p. 73-82; PITTA, Lettera ai Romani, p. 31-35; ALETTI, Comment
Dieu est-il juste?, p. 31-53; BIANCHINI, L’analisi retorica delle lettere paoline, p. 45-54; WITHERINGTON, 
Paul’s Letter to the Romans, p. 17-22.  



58 

fazer desencadeiar toda a argumentação presente no estratificado tecido argumentativo ao 

longo do texto61.  

A propositio generalis (Rm 1,16-17) perpasssa toda a carta. É precedida pelo 

exordium (Rm 1,1-15), seguida pela narratio (Rm 1,18-32) e pela confirmatio (Rm 2,1–

15,13). Na confirmatio, o leitor encontrará uma série de sub-propositiones que funcionam 

como o centro de aplicações menores do esquema retórico62.  

Um exemplo ilustrativo verifica-se em Rm 5,1–8,39, que contém exordium (Rm 5,1-

11), narratio (Rm 5,12-19), propositio (Rm 5,20-21), confirmatio (Rm 6,1–8,30) e peroratio 

(Rm 8,31-39). Esses blocos, contudo, interagem dinamicamente para criar o impulso 

unificador de toda a carta.   

Ao proceder dessa maneira, Paulo permite ao leitor vislumbrar e compreender o que 

ele almeja demonstrar e como o faz. O leitor deve acompanhar seu raciocínio e entender a 

lógica própria que perpassa o discurso63.  

O primeiro passo será descobrir as unidades argumentativas (propositiones) e as 

seções, micro e macro. Isto porque, a propositio generalis não impede que as teses 

secundárias (propositiones e sub-propositiones) exponham, explicitem e desenvolvam, a seu 

modo, a tese principal64.  

2.1.4 O itinerário do leitor 

A pergunta capital deste tópico visa a compreender o percurso estrategicamente 

desenvolvido ao longo da carta, no qual se situa Rm 3,21-26. Quais são os vestígios – 

“caracteres indiciais” – que o autor modelo deixou no texto, tais como a estrutura epistolar, 

lexical, sintática, temática, retórica e estilística, e aos quais o leitor competente deve aplicar as 

operações mentais e afetivas exigidas para se envolver corretamente com o mundo do texto?  

61 ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 32-38 e 50-53. Sói acontecer de a dispositio paulina ser dinâmica e 
num sentido progressivo. ALETTI, Jean-Noël. La dispositio rhétorique dans les épîtres pauliniennes: proposition 
de méthode. NTS, Cambridge, v. 38, p. 398-399, 1992.  
62 ALETTI, La dispositio rhétorique dans les épîtres pauliniennes, p. 392. 
63 SCHIAPPA, Edward. The Beginnings of Rhetorical Theory in Classical Greece. London: Yale University 
Press, 1999.  
64 Aletti denota que a dispositio em Paulo assume mais de uma função. Ela permite “identificar as micro-
unidades argumentativas e a sua respectiva função”. Este feito metodológico é assaz importante para a 
inteligibilidade do estudo retórico de Romanos. Outra riqueza da dispositio nos discursos em geral e, sobremodo, 
paulina, salienta que a abordagem retórica não se limita à dispositio, porque é a partir dela que ganha impulso e 
força na sua trajetória. ALETTI, Composition et genre de la lettre aux Romains, p. 31-32.  



59 

E qual é o caminho para o leitor chegar à verdadeira compreensão de que, em Cristo, 

Deus salva o ser humano gratuitamente? E este Deus comunica sua justiça salvífica – revelada 

no Evangelho – a todos, mediante a fé (Rm 3,21-26; cf. Rm 1,16-17)65.  

Que vereda o “leitor empírico” deve palmilhar para se transformar em “leitor modelo”, 

ou seja, o leitor requerido pelo texto?66 Ora, tais procedimentos levam-nos necessariamente, a 

procurar compreender o percurso e os estratagemas desenvolvidos ao longo da carta, na qual 

se encontra Rm 3,21-26.  

Por onde, então, principiar este caminho? Quais pistas são fornecidas no texto para 

que o leitor as capte e compreenda o insight do autor modelo: o que ele pretende transmitir?  

A primeira seção de Romanos compreende Rm 1,18–4,25. Nesta seção, o leitor 

deparar-se-á com algumas dificuldades sintáticas, literárias e teológicas, entre outras. Tais 

obstáculos se concentram, mormente, na primeira parte de Rm 1–4, ou seja, em Rm 1,18–

3,2067. 

O leitor não se deve enganar, julgando que as vicissitudes, as questões de difícil 

inteligibilidade etc. aí encontradas carecem de sentido teológico. Ao contrário, foram postas 

nesta seção justamente porque sinalizam uma estratégia comunicativa de Paulo.  

Rm 1,18–3,20 reflete em sintonia com o judaísmo, acerca das modalidades da 

retribuição divina68. Já Rm 3,21–4,25 apresenta, sob uma teologia própria, a doutrina da 

justificação unicamente pela fé, independentemente das obras da lei mosaica (Rm 3,21-26). 

As leis de composição dos discursos coordenam os dois blocos, principalmente a dupla 

propositio-probatio, como está explicitado abaixo69:  

65 A misericórdia divina descrita por Paulo em Rm 3,21-26 é como uma misericórdia pura e unilateral de um 
soberano para os que não merecem misericórdia (Rm 3,23-24; 5,6-8). Misericórdia, bondade, justiça e tolerância 
são expressões do poder de Deus. Esta misericórdia gera arrependimento, fidelidade e obediência. Assim, a 
misericórdia não compromete a justiça de Deus, antes a acentua. De fato, a misericórdia divina é a pública 
manifestação de sua justiça, na medida em que os que receberam misericórdia são chamados a responder na 
obediência.   
66 Na verdade, um texto “só funciona” com a colaboração de um autor, o “tertium interpretationis”, o qual 
desencadeia um processo em busca do “sentindo integral” e o motiva: ele, para garantir cientificidade à sua 
leitura, deve verificar no nível intersubjetivo, o significado do texto na sua globalidade de significado. “Un testo 
‘funziona solo’ con la collaborazione di un lettore, il ‘tertium interpretationis’, il quale dispiega un processo alla 
ricerca del’‘intero senso’ e lo motiva: egli, per garantire scietificità alla sua lettura, deve verificare a livello 
intersoggetivo il significato del testo nella sua globalità di significato”. PAGLIARA, Cosimo. La figura di Elia 
nel vangelo di Marco: Aspetti semantici e funzionali. Roma: PUG, 2003, p. 36 (tradução nossa).  
67 PENNA, Carta a los Romanos, p. 163-166.  
68 ALETTI, Jean-Noël. Rm 1,18–3,20. Incohérence ou cohérence de l’argumentation paulinienne?, Biblica, v. 
69, p. 47-62, 1988; ALETTI, Jean-Noël. Rm 1–3: Quelle fonction? Histoire de l’éxegèse et nouveau paradigme. 
In : ALETTI, Jean-Noël; SKA, Jean-L. (Eds.). Biblical Exegesis in Progress. Old and New Testament Essays. 
Rome: Pontificio Istituto Biblico, 2009, p. 492-494; PENNA, Carta a los Romanos, p. 163-167. 
69 ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 76-77; ALETTI, Rm 1,18–3,20, p. 47-62; PENNA, Carta a los 
Romanos, p. 163-167.  



60 

 

   Rm 1,18–3,20  Rm 3,21–4,25  
Propositio  Rm 1,18  Rm 3,21-22  
probatio   Rm 1,19–3,18  Rm 3,23–4,22   
peroratio  Rm 3,19-20  Rm 4,23-25  

 

A seção Rm 1,18–3,20 possui uma função argumentativa própria e “insubstituível”70. 

Sua dinâmica foi cogitada mediante um itinerário condutor do leitor para o coração das 

afirmações teológicas construídas em Rm 3,21-26 (e mesmo Rm 3,21–4,25): para essa 

perícope (Rm 3,21-26), que funciona como um resumo coordenador das afirmações iniciais 

da carta (Rm 1,16-17), e também como um turning point entre Rm 1,18–3,20 e Rm 3,21–

4,25.  

Antes de adentrar no âmago da argumentação de Paulo, faz-se necessário elucidar 

algumas questões e peculiaridades do texto. A primeira delas, diz respeito à natural discussão 

que esperar-se-ia ser arrostada a partir da propositio principal (Rm 1,16-17).  

Ora, por que apresentar o Evangelho tal como é descrito na titulatio (Rm 1,1-6)71, e 

mostrar a justiça divina nele revelada (Rm 1,16-17), porém, imediatamente, deter-se na 

apresentação da ira de Deus (Rm 1,18s)72? 

Que sentido faz passar de um conceito positivo de justiça divina (δικαιοσύνη θεοῦ) 

expressa no Evangelho, que é δύναμις θεοῦ – aderido pela fé – a uma noção de justiça 

totalmente oposta, introduzida pela antítese: a ira de Deus (ὀργὴ θεοῦ: Rm 1,18)73? Falar de 

ira divina (ὀργὴ θεοῦ) após a propositio generalis, em hipótese alguma, tem o escopo de 

 
70 SNYMAN, Andries H. De-Automatisation in Romans 1–5. ActaTheol, v. 22, n. 1, p. 135-145, 2002; MANZI, 
F. Dall’ira del Dios giusto alla misericordia del Dio paziente. Interpretazione esegetica ed ermeneutica di alcune 
categorie giuridiche in Rm 1,16-17 e 1,18–3,20, SC, v. 126, p. 551-634, 1998. O leitor não deve procurar 
encontrar em Rm 1,18–3,20 um argumento singular e uniforme. Há nessa seção uma série de perícopes, cada 
uma entrelaçada com as outras, mas mantêm relativa independência. WATSON, Francis. Paul and the 
Hermeneutics of Faith. London: T&T Clark, 2004, p. 69-71.   
71 A titulatio (Rm 1,1-6) é centrada no εὐαγγέλιον θεοῦ, no seu conteúdo e na fé que dele deriva. Paulo lança 
mão de uma fórmula – περί + genitivo (Rm 1,3a) – para apontar o conteúdo fundamental do Evangelho: o Filho 
de Deus (υἱοῦ θεοῦ), descendente de Davi na sua humanidade (Δαυὶδ κατὰ σάρκα) e constituído como Filho de 
Deus mediante a ação do Espírito de santidade a partir da ressurreição dos mortos (Rm 1,3-4).   
72 O conceito de ira de Deus (ὀργὴ θεοῦ) surge em Rm 1,18, porém não é de fácil acepção. O desenvolvimento 
dessa expressão ao longo da seção (Rm 1,18–3,20) indica que Deus tolera indefinidamente a recusa humana. A 
ira divina não conota uma explosão afetiva (affectus) de uma cólera divina subjetiva, mas assinala uma reação 
negativa proporcional (pela transformação negativa das relações mundanas) e não extrema (pela destruição total) 
do ser humano. PENNA, Carta a los Romanos, p. 172.  
73 Pode até causar espécie a alguns o fato de Rm 1,18–3,20 situar-se entre Rm 1,16-17 e Rm 3,21–4,25, como se 
Rm 1,18s fosse uma peça fora de lugar no próprio corpo da epístola (cf. Keck). Pasme o leitor: a conjunção γάρ, 
pois, conecta Rm 1,18s aos versículos precedentes. Curiosamente a locução γάρ (1,16-17.18) e o verbo 
ἀποκαλύπτω (Rm 1,17.18) ressaltam certa conexão entre a revelação da justiça em 1,16-17 e a revelação da ira 
em 1,18s. KECK, Leandro E. Romans. Nashville: Abington, 2005, p. 57; PITTA, Antonio. Lettera ai Romani. 
Cinisello Balsamo: Paoline, 2017, p. 86.    



61 

aterrorizar os interlocutores, as criaturas rebeldes e transgressoras de Rm 1,18-32 e toda a 

humanidade (Rm 2,1–3,18)74, mas o de mostrar sua função pedagógica75.  

Vejamos a estrutura retórica da dispositio de toda a seção de Rm 1,18–3,2076: 

Sub-propositio 1,18 
prova dos fatos 1,19-32 
probatio 2,1–3,18 
peroratio  3,19-20 

A partir de um estratagema bastante técnico, Paulo concebe um plano para demonstrar, 

de maneira progressiva a sua argumentação na seção Rm 1,18–3,20. Assim, ele enceta pela 

narratio (Rm 1,19-32)77, na qual põe a descoberto a dramática situação da humanidade 

pecadora78. A narratio é seguida da parte probatória (demonstratio) (Rm 2,1–3,18) e de uma 

peroratio final (Rm 3,19-20).  

A demonstratio inclui a apresentação das provas (πίστεις) (Rm 2,1-11) e a refutatio, 

isto é, a resposta às objeções aventadas pelo apóstolo que seu interlocutor apresentaria: a) a 

posse da lei (Rm 2,12-16), e, b) a circuncisão (Rm 2,25-29). 

Entre essas duas passagens há uma incisiva apóstrofe que as arrosta (Rm 2,17-24)79, 

ao questionar o cerne daquilo que o judeu alega possuir como privilégios: a) a relação especial 

com Deus (Rm 2,17); b) o apoio no conhecimento da Lei (Rm 2,18-23); c) o “direito” de 

ensinar a outros o caminho “correto” (Rm 2,19-21); d) uma conduta superior à dos pagãos 

74 Ainda é instigante e perspicaz a abordagem de Aletti acerca da “cólera e da justiça divinas” em Rm 1,18–4,25. 
ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 54-79.  
75 Alguns dos textos paralelos a Rm 1,18-32 (cf. Sb 16) assinalam uma função pedagógica, haja vista a ira divina 
não comportar uma dimensão arbitrária ou destruidora do homem e da natureza. Entre os atributos característicos 
de Deus menciona-se “não a ira, mas o amor e a fidelidade” (Ex 34,6; Jn 4,2; Ne 9,17; Sl 103,8s). Ex 34,7a, 
registra simplesmente: “[O SENHOR] guarda a misericórdia por milhares de gerações, que afasta a iniquidade, a 
transgressão e o pecado”. Mas o mesmo texto guarda uma referência a “ira divina”, ao afirmar que Deus “não 
deixa impune a iniquidade” (Ex 34b).   
76 A tese de toda a seção é apresentada pela sub-propositio Rm 1,18. WILKENS, Ulrich. La Carta a los 
Romanos. Rom 1–5, vol. I, 1997, p. 123-124.   
77 A narratio deixa patente que todos os seres humanos e não só os gentios, são destinatários da ira divina. Esta 
hipótese é comprovada entre outras coisas, pelo não uso do termo ἔθνη (/ ἔθνος) em Rm 1,19-32. Seria mais 
oportuno considerar Rm 1,19-32 como provas através dos fatos e não uma narratio propriamente. A seção 
apresenta características narrativas, mas esses dados não são suficientes para assinalar uma narratio discursiva, 
pois segundo os tratados retóricos antigos, as narrationes preparam apenas parcialmente a probatio. Rm 1,19-32 
tem a função de estabelecer a validade da sub-propositio (Rm 1,18): Deus pune aqueles que cometem injustiça 
porque Ele já puniu no passado e no presente. ALETTI, Jean-Noël. Justification by Faith in the Letters of Saint 
Paul: Keys to Interpretation. Rome: PIB & Gregorian Press, 2015, p. 124-126.  
78 PITTA, Lettera ai Romani, p. 83-86; FITZMYER, Joseph A. Romans. New York: Doubleday, 1993, p. 269-
277. 
79 Deve-se mencionar que as apóstrofes utilizadas por Paulo em Romanos geralmente acusam pessoas 
pretensiosas e arrogantes. Nessa epístola, as apóstrofes não indicam uma polêmica contra o judeu, mas censuram 
igualmente judeus, gentios e gentios cristãos. Ninguém é excluído da censura dos pretensiosos. STOWERS, 
Stanley K. A Rereading of Romans: Gentiles, Jews, Justice. New Haven: Yale University Press, 1994, p. 176-
177; ELLIOTT, The Rhetoric of Romans, p. 170-171.  



62 

(Rm 2,21-23); e, e) o apoio na circuncisão, “ícone” do amor de Deus ao seu povo (Rm 2,25-

29). 

Ora, por que principiar seu discurso justamente por questões destoantes das afirmadas 

na propositio generalis (Rm 1,16-17): tecer considerações acerca da ira e do juízo divinos, 

logo após mencionar a novidade do Evangelho?  

É oportuno pensar que Paulo está cônscio de que começar pelos fatos e princípios 

acerca dos quais o interlocutor concordaria, seria um excelente meio de avançar o diálogo 

entre ambos80.  

Assim, ele procura uma plataforma comum com um partner que potencialmente 

objetará sua argumentação (cf. Rm 1,18-32)81, para, em seguida mostrar, as consequências 

imprevisíveis que se devem tirar: tanto para o judeu quanto para o gentio (Rm 3,19-20)82.  

Como sói acontecer, a seção que engloba a narratio (Rm 1,19-32) e a sub-probatio 

(Rm 2,1–3,18) é uma crux interpretum para o leitor. Ela gera dificuldades interpretativas, 

mormente no que respeita a estratégia comunicativa elaborada por Paulo.  

Parece que a seção Rm 1,18–3,20 foi talhada para induzir o leitor a conclusões 

apressadas: julgar que a intenção do apóstolo não é outra, senão mostrar que a humanidade é 

pecadora, incapaz de apelar às suas obras no juízo e, assim, não escapar da ira escatológica 

divina.  

80 Principiar o discurso já conquistando a confiança do interlocutor (leitor), e fazê-lo sentir-se incluído é uma 
estratégia eficaz para torná-lo participante da reflexão, tomar consciência a respeito do que é dito e a responder 
com o rhetor às questões evidenciadas por ele. E conduzi-lo à ação. Com efeito, “queremos submeter uma 
questão a outrem, partilhá-la com ele, porque ela lhe interessa por razões parecidas com as nossas, ou porque 
pode contribuir para resolver. [...] O auditório é confrontado com uma pergunta, diretamente ou de maneira 
derivada por intermédio de uma resposta”. MEYER, Questões de retórica, p. 85. Demais, é azado recordar que 
entre os elementos básicos cooperativos na eficácia de um discurso, está o páthos, relacionado diretamente às 
emoções do ouvinte, como afirma o estagirita: “[...] persuade-se pela disposição dos ouvintes, quando estes são 
levados a sentir emoção por meio do discurso, pois os juízos que emitimos variam conforme sentimos tristeza ou 
alegria, amor ou ódio. Todos os esforços dos atuais autores de retórica, nós o afirmamos, são dirigidos no sentido 
de produzir esses efeitos”. ARISTOTE, Rhétorique, 1356a 13-18. Cf. ALETTI, A retórica paulina, p. 64.   
81 O leitor verificará na seção Rm 1,18–3,20, que Paulo, visando dar apoio a suas afirmações – responder todas 
as objeções prováveis –, fundamenta suas respostas sobre diversos tipos de provas: a) provas dos fatos (Rm 1,19-
32), b) anúncios de princípio ou de tipos de situações (Rm 2,1-29), c) passagens escriturísticas (Rm 3,10-18). Na 
esteira da linguagem anfibólica de Paulo, constatará que em Rm 1,18-32 Paulo expõe o que é a “falta” da glória 
de Rm 3,23b: falta de dar glória a Deus e, concomitantemente, de recebê-la Dele. Note-se ainda, que estratégia 
comunicativa de Paulo ao começar a seção apontando para o pecado de quem o judeu (um grupo do auditório de 
Romanos) concordaria, permite interpelar aqueles que têm dificuldade em aceitar a justificação pela fé. É 
necessário destruir o falso orgulho religioso, a confiança cega na Lei e o fechamento ao Evangelho. Paulo usa a 
pedagogia parabólica – à guisa de Natã (2Sm 12,1-14) – para despertar seu interlocutor: desvela a condenação 
que merece o mundo pagão (Rm 1,19-32), mas faz o judeu tomar consciência (Rm 2,1-29) de que também ele 
merece a mesma condenação (Rm 3,10-20). 
82 É azado pensar que Paulo tinha em mente que o auditório de Romanos – gentio e judeu – poderia resistir ao 
Evangelho por uma falsa presunção. Essa atribuída ao judeu denomina-se “vanglória judaica” (Rm 3,27) é 
demolida por Paulo ao demonstrar que o judeu é tão culpado de desobediência quanto o pecador descrito em Rm 
1,18-32.  



63 

O leitor encontrará indícios que, aparentemente, dão suporte a tal conclusão. O início e 

o término da seção provavelmente induzirão o leitor a essa direção, justamente porque Rm

1,18 (sub-propositio) afirma que a cólera divina se manifesta contra toda injustiça humana, e 

a seção finaliza-se repleta de citações bíblicas, afirmando que todos os seres humanos estão 

totalmente corrompidos (Rm 3,10-18) e destinados à danação (Rm 3,19-20).  

Será exatamente para essa conclusão que o autor quer levar o seu leitor? À primeira 

vista parece ser este o objetivo do autor, mas o texto revelará que não. O contexto mostra que 

Paulo retoma quase literalmente as ideias judaicas concernentes à retribuição no juízo final, 

para evidenciar a exclusão da exceção judaica – os privilégios etc. – ao levar em conta a 

retribuição83.  

Por que, então, retomar as noções judaicas referentes à retribuição? Qual é a sua 

importância nessa seção, tendo em vista o que se afirmará a partir de Rm 3,21-26? Seria 

“descrever corretamente o judaísmo”, segundo Dunn84, o que Paulo pensou erigir em Rm 1–3, 

antes de falar da inaudita justiça de Deus, tal como ocorrerá em Rm 3,21–4,25?  

Ora, diante de tais dúvidas, caberia ao leitor indagar: será que o autor não quer suscitar 

uma questão, através do uso da linguagem, mediante uma resposta, ou exprimi-la 

simplesmente enquanto tal?  

Ou, talvez, mediante o ato da fala – do discurso – convidar seu leitor a refletir sobre 

aquilo em que provavelmente não tenha pensado, “a tomar consciência sobre o que lhe é 

pedido pensar”, e a responder com o autor? A esse respeito, afirma Meyer, “no uso da 

linguagem existe [...] uma opacidade ou uma dificuldade que procuramos vencer ou 

simplesmente manifestar”85.  

A dificuldade apresentada nesta seção, e talvez a mais importante, é compreender 

corretamente as razões de Paulo retomar fielmente as ideias do judaísmo quanto à retribuição, 

com o objetivo de ressaltar não o pecado da humanidade, mas os caminhos inauditos da 

justiça de Deus. Justiça já mencionada na propositio generalis (Rm 1,16-17) e que surgirá 

como um raio supersônico, quando Paulo apresentar as razões teológicas centrais da 

propositio, afirmando que, agora, no Evangelho se revela uma nova economia salvífica, igual 

para judeus e não-judeus (Rm 3,21-26).  

83 LEE, Jae Hyun. Paul’s Gospel in Romans: A Discourse Analysis of Rom 1:16–8:39. Leiden/ Boston: Brill, 
2010, p. 100-102; ALETTI, Rm 1,18–3,20, p. 48-53.   
84 DUNN, James D. G. What was the Issue Between Paul and “Those of the Circumcision”? DUNN, James D. 
G. The New Perspective on Paul. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2008, p. 153-171.  
85 MEYER, Questões de retórica, p. 83-85 (modificações nossas).  



64 

Mas para alcançar o cume da montanha em Rm 3,21-26, Paulo erige uma vereda 

sinuosa pela qual desmonta todas as objeções, remove as pseudo-compreensões da justiça de 

Deus, prova que a justificação é realizada de modo equânime para todos (Rm 3,22-24; 1,16-

17) e responde àqueles que se consideravam pecadores só enquanto transgrediam a Lei, mas

não como os gentios (Rm 2,18-29). 

E para demonstrar que todos se encontram na mesma condição de pecadores, evoca 

uma expressão típica da apocalíptica judaica (Sl 109,5; Jó 20,28; Ez 22,24; Am 5,18; Is 2,12; 

Jr 46,10; Sf 1,7; Ml 3,2; Pr 24,12), o dia da ira (Rm 2,5), provando assim ao leitor/ ouvinte, 

quem quer que seja (judeu ou não), que todos são iguais perante Deus.  

E esclarece que Deus é um juiz imparcial, que não julga pelas aparências ou segundo o 

juízo humano, mas por aquilo que só Ele conhece e que nasce do coração: a intenção, a 

circuncisão do coração (Rm 2,27-29)86.  

Passemos, então, à prova dos fatos/ narratio (Rm 1,19-32) da seção de Rm 1,18–3,20. 

A probatio objetiva mostrar as características da justa retribuição divina que levam a 

reconhecer que ninguém pode tornar-se justo pelas obras, inclusive o judeu mediante as obras 

da Lei. Assim, a probatio começa com uma prova dos fatos (narratio), a qual afirma que 

Deus rejeita a injustiça. E demonstra isso ao usar os fatos bíblicos aceitos por todos, a quem 

Paulo se dirige, fatos que apontam a reação divina em reposta à recusa dos humanos em 

reconhecer Deus. A etapa seguinte, os princípios (Rm 2), motivam a ira: sua retribuição 

negativa. Após a exposição dos princípios dessa retribuição, faz-se necessário mostrar as suas 

consequências, para o judeu e para o gentio: a circuncisão do coração, que determina a 

retribuição final (Rm 2,28-29), que será a mesma para o judeu, cujo coração é incircunciso, e 

para o injusto não-judeu (Rm 2,29). Na etapa posterior, Paulo arrosta e refuta alguns mal-

entendidos (Rm 3,1-8), para depois, demonstrar com o auxílio das Escrituras (provas 

inartificialis), que todos os humanos devem ser castigados e destruídos, porque todos têm 

corações incircuncisos e, por conseguinte, são pecadores (Rm 3,9-18). A argumentação acerca 

da justificação será concluída, demonstrando que a exceção judaica carece de sentido (Rm 

3,19-20). A sub-probatio se refere à função da lei, visando tornar o pecado conhecido e não à 

situação desesperadora da humanidade.  

86 Nota acerca da imparcialidade de Deus constatada na seção Rm 1,18–4,25: a) na revelação da ira (Rm 1,18–
3,20) e b) na manifestação da justiça salvífica divina (Rm 3,21–4,25). Cf. YINGER, Kent L. Paul, Judaism, and 
Judgement According to Deeds. Cambridge: Cambridge University Press, 1999, p. 143-192; BASSLER, Jouette 
M. Divine Imparciality in Paul’s Letter to the Romans, NovT, v. 26, p. 43-58, 1984; PENNA, Carta a los 
Romanos, p. 318-319.   



65 

2.1.4.1 As provas dos fatos (Rm 1,19-32) 

A dinâmica da argumentação de Rm 1,19-32 objetiva desenvolver, precisar e justificar 

a sub-propositio (Rm 1,18)87. Mas, sói acontecer de o leitor desse trecho pensar que Paulo – 

estabelece uma relação entre ira (“castigo, punição”) e juízo – visa à condenação dos pagãos, 

ou dos humanos que não querem reconhecer Deus como Deus (Rm 1,19-20)88.  

A verve argumentativa condutora do discurso paulino, mostra passo a passo, que sua 

primeira preocupação não é criar uma relação entre ira (ὀργή) e juízo (κριτής) para condenar o 

gentio, nem mostrar um conflito entre Deus e os seres humanos (Rm 1,24-28)89. Seu cogitar 

perspicaz, ao não utilizar o vocábulo ἔθνη/ gentios (ἔθνος: Rm 2,14), mas πάντες (todos) e 

ἀνθρώπων (humanos: Rm 1,18; cf. Rm 2,1)90, tem a clara intenção de incluir “todos” os seres 

humanos sob a acusação lançada em Rm 1,1891.  

Deve-se, ademais, verificar que o adjetivo “todo” (πᾶς), em Rm 1,18 determina as 

ações e não os seus autores92. Com efeito, “é revelada a ira de Deus, que vem do céu sobre 

toda (πᾶσαν) impiedade (ἀσέβειαν) e injustiça (ἀδικίαν) de homens, dos que retêm a verdade 

em injustiça” (Rm 1,18).    

87 PENNA, Carta a los Romanos, p. 168; FITZMYER, Romans, p. 270.  
88 O encadeamento e a estrutura retórica da narratio (Rm 1,19-32) propõe o versículo 20 como a tese, na 
compreensão de alguns exegetas. Não são poucos os exegetas que julgavam o juízo divino como a ideia-tema 
dessa perícope. Contudo, tal intuição não parece ser a mais correta, como demonstra a dinâmica do texto.  
89 Recorde-se que o juízo final não é mencionado em Rm 1,19-32, porque esta seção recorda apenas os fatos 
passados e presentes. Rm 1,19-32 visa estabelecer a validade da sub-propositio (Rm 1,18), ou seja, Deus pune 
aqueles que cometem injustiça porque Ele já puniu no passado e no presente. São essas reações divinas no 
passado e no presente que permitem inferir que haverá um dia da ira divina (Rm 2,5). Baseando-se nos fatos 
descritos nas tradições bíblica e judaica e, por conseguinte, em fatos inegáveis, Rm 1,19-32 mostra que Deus já 
exerceu sua ira e como a realizou, indicando assim que se pode esperar sua manifestação final. 
90 O adjetivo πάντες (Rm 1,18) no início da seção (Rm 1,18–3,20), e, igualmente no final (Rm 3,20), na 
peroratio (Rm 3,19-20), forma uma inclusio. O mesmo πᾶς se encontra em Rm 2,1, 2,9-10; 3,2.4.9.12.19 
[bis].20.22.23 e em 4,11.16 [2x]. Isso deveria ao menos servir como alerta para qualquer açodada classificação 
do(s) interlocutor(es) de Paulo nos capítulos iniciais de Romanos. Merece anotar que πᾶς consta ainda em Rm 
1,5;7;8.16.29; 5,12.18 (bis); 7,8; 8,22.28.32 (2x).37; 9,5.6.7.17; 10,4.11.12 (2x).13.16.18; 11,10.26.32 (bis).36; 
12,3.4.17.18; 13,1.7; 14,2.5.10.11 (2x); 15,13.14.33; 16,4.15.16.19.24.  
91 O autor tem a intentio sutil e ardilosa de englobar duplamente judeus e gentios, como registra “toda...” de Rm 
1,18, que não visa exclusivamente o judeu. Paulo usa raciocínio semelhante em Rm 1,16; 2,1; 3,9 e 3,23. Apesar 
de πάντες (Rm 1,18), não ser notado por muitos comentadores como anfibólico, porém é. Seu uso visa englobar 
simultaneamente ambos, gentio e judeu. Este modo de raciocinar ambíguo aparecerá em Rm 2,1, quando o 
interlocutor visado será o judeu. Aí Paulo usa frases generalizantes, mas duplamente endereçadas. Note-se 
também a fórmula usada para especificar o gentio (ἀσέβεια: impiedade) e o judeu (ἀδικία: injustiça) (Rm 1,18; 
cf. Rm 4,5; 5,6). Cf. KÄSEMANN, Ernst. Commentary on Romans. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 1980, p. 
38.  
92 ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 59-60.  



66 

O fato de os pagãos serem os primeiros alvejados pela acusação de Paulo, em Rm 

1,18-32, não significa que os judeus estejam excluídos de sua crítica e são eximidos de 

reconhecerem-se nela93.  

Na verdade, a menção à idolatria de Israel, em Rm 1,23 (cf. Dt 4,16-18; Sl 105,20 

[LXX]), visa a fazer com que o interlocutor judeu – numa mirada histórico-retrospectiva 

sobre a idolatria dos seus ancestrais no deserto (Sl 106,20; Dt 4,15-19; Sl 13,1-9) – reconheça, 

de alguma forma, a própria condição de idólatra (cf. Rm 2,9-15.17-24)94.  

No encetamento do discurso da narratio, o leitor encontrará a expressão: “toda 

impiedade e injustiça dos homens...” (πᾶσαν ἀσέβειαν καὶ ἀδικίαν ἀνθρώπων, Rm 1,18). Não 

se trata de uma frase de efeito, mas traduz a intenção do autor: demonstrar que a desordem 

ética (Rm 1,19-23), a impiedade (ἀσέβεια) para com Deus (Rm 1,24-28) e a injustiça para 

com os outros (Rm 1,29-31), não são ações isoladas, mas faces de uma mesma moeda.  

Esta mesma frase – “contra toda impiedade dos homens que...” – também antecipa 

prolepticamente, o caráter inevitável e coerente da sentença condenatória de Rm 1,32: “os 

praticantes de tais coisas são dignos de morte”95.  

A estrutura argumentativa da perícope indica as pistas demarcatórias da intentio 

auctoris. O plano argumentativo da narratio é desenvolvido da seguinte maneira:  

93 Tais conjecturas nos permitem vislumbrar que o interlocutor endereçado em Rm 1,18-32, não é 
exclusivamente o gentio, mas também o judeu. Ressalta-se ainda que πᾶσαν (Rm 1,18) forma um paralelo com 
παντί de Rm 1,16, enquanto referem-se à humanidade. Ademais, πᾶς tem caráter inclusivo em Rm 1,18, mas 
também desde Rm 1,5 a Rm 3,23 (cf. Rm 1.16.29; 2,1.9.10; 3.2.4.9.12.19.20.22.23). 
94 Paulo alude ao episódio do bezerro de ouro e à idolatria no deserto. Consta-se em alguns comentários que o 
paralelo estabelecido para Rm 1,23 seja o Sl 106,20 [LXX] e Dt 4,15-19 e ainda Sb 12,24. Todos esses textos 
têm como background o evento da criação (Gn 1). Dt 4 visa à proibição da idolatria e sua transgressão. Já o Sl 
106,20 não menciona a glória (δόξα) de Deus, mas a do homem: “E trocara a glória deles (δόξαν αὐτῶν) em 
semelhança (ἐν ὁμοιώματι) de bezerro de ouro que come erva” (Sl 105,20). Käsemann argumenta que a 
referência ao bezerro de ouro (Sl 106,20) seria muito específica para a argumentação de Paulo. A reprovação à 
idolatria gentílica era comum, como denota Dt 4,15-19. Cabe mencionar que a linguagem utilizada por Paulo não 
é a de Dt 4,15-19, mas a da história da criação de Gn 1,20-27. Rm 1,23 ainda poderia fazer eco a Dt 4,16-18, 
haja vista que na LXX, tanto ὁμοίωμα e εἰκών formarem paralelismo. Este tópico sobre a intertextualidade de 
Rm 1,18-32 será retomado no III capitulo da tese. KÄSEMANN, Commentary on Romans, p. 45; FITZMYER, 
Romans, p. 283.  
95 PENNA, Carta a los Romanos, p. 179. Esta figura (praesumptio, prolepse) de escolha – de natureza 
argumentativa – ocorre quando o orador introduz simulações de objeções visando respondê-las imediatamente 
(praesumptio). É uma figura argumentativa “funcional” (cf. figurae sententiae; σχήματα διανοίας), pois tem em 
vista a sua ação, o seu efeito sobre o páthos, ao criar uma comunhão de pensamento que permite aproximar 
orador e auditório. Assim, minimiza “a problematicidade e a própria distância” e serve para adornar e embelezar 
a exposição. PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Tratado da argumentação, p. 197; MEYER, Michel. A 
retórica. São Paulo: Ática, 2007, p. 51; LAUSBERG, Heinrich. Elementos de retórica literária. Lisboa: 
Calouste Gulbenkian, 1972, p. 257; GARAVELLI, Bice M. Manual de retórica. Madrid: Cátedra, 1991, p. 310; 
QUINTILIANO. Institutio oratoria, IX, II, 16.    



67 

Cenário: a verdade prisioneira da injustiça (1,18) 
Tese (1,20b): inserida no centro por um paralelismo antitético (1,19-22) 

1,19-20a: Porque o conhecimento comum 
de Deus... (1,19)   

seu eterno poder e sua 
divindade... (1,20a)  

são compreendidos 
pelas coisas feitas... 
(1,20a)   

1,20b: Para que sejam inescusáveis (ἀναπολόγητοι) 
1,21-22: Pelo que conhecendo Deus... 

(1,21)  
não O glorificaram... (1,21) seu coração 

insensato se 
obscureceu 
(1,21) 

Argumentação repetida três vezes: uma narração no passado (1,23-28)96 
trocaram (1,23)       [...] Deus os entregou 

a (1,24) 
desonra (1,24) 

1,23-24:  1º 
argumento 

a glória do 
Deus 
incorruptível 
(1,23) 

por imagem 
corruptível 
(1,23) 

desejos dos 
corações... (1,24) 

desonrados 

1,25-26a: 2º 
argumento 

a verdade de 
Deus (1,25)  

pela mentira 
(1,25) 

paixões sem 
honra (1,26) 

desonra 

1,26b-28: 3º 
argumento 

uso natural 
(1,26) 

contra a 
natureza (1,26)  

inteligência não 
aprovada (1,28)  

coisas que não 
convêm (1,28)  

Catálogo estereotipado de pecados (1,29-31): repleto de toda injustiça 
Retomada da tese (1,32 + 2,1)  
(1,32): aqueles que conhecem realmente o justo juízo de Deus  
(2,1): Por isso, é indefensável... 

O arranjo argumentativo da narratio pode ser fundamentado em Rm 1,20 (e mesmo 

Rm 1,19-20), onde se estabelece o coração da acusação, repetida de forma pleonástica em Rm 

1,19 e Rm 1,21, e a conclusão óbvia: por isso, são indesculpáveis (ἀναπολογήτους, Rm 

1,20)97.  

Uma série de argumentos paralelos – a) Rm 1,23-24; b) Rm 1,25-26a; c) Rm 1,26b-

28) – fundamenta e faz avançar a tese. Eles são encadeados pela repetição da dupla “trocar/ 

entregar” (ἀλλάσσω/ παραδίδωμι), e apoiados em três campos lexicais correlacionados: a) as 

96 Os verbos: “trocaram” (ἤλλαξαν: Rm 1,23); Deus “os entregou” (παρέδωκεν: Rm 1,24.26), “trocaram 
(μετήλλαξαν) a verdade de Deus”..., “reverenciaram (ἐσεβάσθησαν) e cultuaram” (ἐλάτρευσαν)..., “trocaram” 
(μετήλλαξαν)... (Rm 1,25-26), “não houveram” (ἐδοκίμασαν)... (Rm 1,28), assinalam a narração no passado, 
mas com repercussões no presente. A dupla ação-reação assinala isto: Deus os entregou (παρέδωκεν ὁ θεὸς) (Rm 
1,24.26.28) a variegadas formas de idolatria, e os seres humanos cometeram inúmeras transgressões (1,21-
23.25.26b-28b-32). Para uma análise ligeiramente diferente ver: BASSLER, Jouette M. Divine Impartiality: Paul 
and A Theological Axiom, 1982, p. 129; MOO, Douglas J. The Epistle to the Romans. Grand Rapids: Wm. B.
Eerdmans, 1996, p. 96; FITZMYER, Romans, p. 270-274.  
97 Estes dois versículos (19-20) têm levado a uma longa discussão acerca da “teologia natural” de Paulo. 
Gramaticalmente, Paulo está mais preocupado na disposição transicional – não em fazer análise magistral do 
tema – e usa um estilo encadeado, que também funciona como passagem, encerramento de um assunto e 
princípio de outro. Aí há uma série de afirmações importantes, entrelinhadas e sumarizadas: “porque” (διότι) ... 
“pois” (γάρ: Rm 1,19); “pois” (γάρ), “de sorte a” (εἰς τό: Rm 1,20).   



68 

“paixões” (Rm 1,18.23.24.27), b) o “discernimento” (cf. νοέω + καθοράω: Rm 1,20; 1,18-

19.21.23.25.27.28.29)98, e c) a “desonra” (πάθη ἀτιμίας) (cf. Rm 1,21.23.24.26.27.28)99.  

Essa estrutura conduz a uma progressão e ao seguinte raciocínio, que se repete três 

vezes: porque não discerniram (νοέω) a glória, a verdade, a ordem natural de Deus (Rm 1,19-

22); o trocaram (ἤλλαξαν τὴν δόξαν) pela aparência da imagem (Rm 1,23), pela mentira e por 

uma sexualidade desordenada (Rm 1,25-27). E a consequente resposta tríplice: por isso, 

“Deus os entregou” (διὸ παρέδωκεν αὐτοὺς ὁ θεὸς) aos próprios desejos dos corações 

(ἐπιθυμίαις τῶν καρδιῶν) e, assim, à desonra (ἀκαθαρσία), às paixões sem honra (πάθη 

ἀτιμίας), ao vil juízo (ἀδόκιμος νοῦς), a toda injustiça (πᾶς ἀδικία) e até à falta de 

misericórdia (Rm 1,24.26.28.29-30)100.  

Mais ainda, como se denota no versículo 26b, mudar o uso natural (μετήλλαξαν τὴν 

φυσικὴν χρῆσιν) da sexualidade por um uso ao lado da natureza (εἰς τὴν παρὰ φύσιν) pode ser 

comparado a trocar a verdade (Rm 1,25) ou a mudar a glória (ἀλλάσσω τῆς δόξα) de Deus 

(Rm 1,23).  

O texto deixa antever que a resposta natural daquele(s) que reconhece(m) a Deus 

como Deus é honrá-lo (δοξάζω) e agradecê-lo (εὐχαριστέω; λατρεύω) (Rm 1,21.25) e, 

concomitantemente, receber de Deus a aprovação (δόξα).  

Levando em conta a finalidade almejada nesta etapa, optamos por apresentar uma 

estrutura argumentativa que procura contemplar uma correspondência entre a ordem da 

98 Os verbos νοέω + καθοράω referem-se de forma intensificada à capacidade de ver atentamente, intensamente, 
distintamente. Aliás, os seres humanos em questão em Rm 1,18-21 não podem justificar que não puderam ter 
acesso a Deus. A carga de vocábulos utilizados nestes versículos, conectados a Rm 1,18 tem uma dinâmica que 
culmina para uma direção natural, lógica: “render glória a Deus” (Rm 1,21). Portanto, “pelo conhecimento 
comum” (γνωστός), “visível/ manifesto” (φανερός) (Rm 1,19), “pelas coisas não-visíveis” (ἀόρατος), pelas que 
“são vistas distintamente” (νοέω + καθοράω) (Rm 1,20), culminam num pleno conhecimento de Deus (γνόντες 
τὸν θεὸν) (Rm 1,21), cujo resultado natural seria glorificar (δοξάζω) e dar graças (εὐχαριστέω) a Deus (1,21). Os 
verbos νοέω e καθοράω constam uma única vez em Romanos. Este último verbo é hapax legomenon (ἅπαξ 
λεγόμενον) na literatura neotestamentária; é registrado quatro vezes na LXX: Nm 24,2; Jó 10,4; 39,26; 3Mac 
3,11). O verbo νοέω conota um reconhecimento interior, sem denotar para tal uma visão física. As ocorrências 
veterotestamentárias, extra Romanos, indicam nessa direção (cf. Mt 15,17; 16.11; 24,15; Mc 7,18; 8,17; 13,14; 
Jo 12,40; Ef 3,4.20; 1Tm 1,7; 2Tm 2,7; Hb 11,3). De fato, em Jo 12,40 parece assinalar um contraste entre “ver” 
(ὁράω) com o olho físico e “compreender” (νοέω) com o coração.  
99 JEWETT, Robert. Romans: A Commentary. Minneapolis: Fortress Press, 2006, p. 169-170.  
100 O emprego formal de recursos literário-retóricos é utilizado com hábil mestria por Paulo. Há igualmente 
peculiaridades lexicais importantes, por exemplo, o emprego de quatro termos únicos em todo o Novo 
Testamento: ἀΐδιος (Rm 1,20; Sb 7,26 [LXX]), θειότης (Rm 1,20; Sb 18,9 [LXX], καθοράω (Rm 1,20; 4 vezes 
na LXX: Nm 24,2; Jó 10,4; 39,26; 3Mac 3,11), σεβάζομαι (Rm 1,25). Registra-se ainda a série de seis antíteses: 
ἀληθεία-ἀδικία, ἀληθεία-ψεῦδος (Rm 1,25), τὰ ἀόρατα... καθορᾶται (Rm 1,20), γνόντες τὸν θεὸν... οὐχ ὡς θεὸν 
(Rm 1,21); σοφοὶ ἐμωράνθησαν (Rm 1,22); ἄφθαρτος... φθαρτός (Rm 1,23); e igualmente os cinco paralelismos: 
o verbo ἀποκαλύπτω (Rm 1,18) retoma o verbo ἀποκαλύπτω de Rm 1,17; a verdade cativa de Rm 1,18 é
confundida com a mentira de Rm 1,25; a mútua referência entre os verbos ἤλλαξαν (Rm 1,23) e μετήλλαξαν 
(Rm 1,26); o conceito idêntico de desonra (ἀτιμία) dos versículos 24 e 26. E o artifício linguístico de Rm 1,28 
que brinca com a noção de considerar apropriado (δόξα; δοκέω), através da correspondência negativa entre o 
verbo οὐκ ἐδοκίμασαν e o adjetivo ἀδόκιμος. MURAOKA, Takamitsu. A Greek-English Lexicon of the 
Septuagint. Leuven: Peeters, 2009, p. 351.   



69 

criação e o reconhecimento do Criador pelo ser humano, passando ao lado da gama de 

disquisições que têm envolvido Rm 1,18-32101.  

Rm 1,18-32 comporta questões controvertidas e dá azo a diferentes interpretações. 

Disso advém que alguns estudiosos focalizam o discurso aí apresentado como um locus 

classicus de “teologia natural” (Rm 1,18-22)102; enquanto outros, por sua vez, enxergam o 

tema da homossexualidade (Rm 1,26b-27)103.  

Ora, não há dúvidas de que alguns versículos do texto dão margem a esses assuntos. 

Não obstante, o discurso paulino nessa narratio, não se reduz a tais temas. Eles, como 

quaisquer outros, devem ser situados na dinâmica global da argumentação de Rm 1,18-32, 

que apresenta uma primeira descrição – antitética – da δικαιοσύνη θεοῦ104.  

101 A respeito da ideia de uma “teologia natural” (cf. Vaticano I, Ds, 3004), que se pode inferir a partir de Rm 
1,19-20, cabe recordar que o uso do verbo φανερόω (manifestar, mostrar) e não ἀποκαλύπτω (revelar) em Rm 
1,19, quer assinalar a clara intenção do autor. O verbo ἀποκαλύπτω é específico para tratar da revelação de Deus. 
Com efeito, Paulo não está a propor uma “revelação” natural ou primitiva, como em Rm 2,14-16, e tampouco 
propugna uma “moralidade natural”. Tais questões fogem da problemática proposta por Paulo em Romanos. 
Fitzmyer faz notar que a maioria dos intérpretes patrísticos gregos e latinos leram Rm 1,20 no sentido de uma 
“revelação natural”, e isso se deveu basicamente às problemáticas com as quais eles se defrontavam. O Concílio 
Vaticano I usou Rm 1,20 para afirmar que Deus pode ser conhecido com certeza pela razão humana a partir das 
coisas criadas (cf. DS, 1785; 3004). O Concílio estava a opor-se ao fideísmo e ao tradicionalismo, e, portanto, 
afirmava a possibilidade de conhecimento de Deus, à parte da fé e de uma revelação positiva. Sejam quais forem 
as leituras inferidas a partir desses versículos, julgamos oportuno verificar que, gramaticalmente, o autor está 
mais preocupado na disposição transicional – não tem em mente fazer análise circunspecta do tema – e usa estilo 
encadeado, que também funciona como passagem, encerramento de um assunto e princípio de outro. 
FIZTMYER, Romans, p. 273-275; LYONNET, Stanislas. Études sur l’épître aux Romains. Roma: Ed. Pontificio 
Istituto Biblico, 1990, p. 43-70; AUBERT, Roger. Le Concile du Vatican et la connaissance naturelle de Dieu. 
Lumière et Vie, Lyon, v. 14, p. 21-52, 1954; FEUILLET, André. La connaissance naturelle de Dieu par les 
hommes, d’après Rom 1,18-23. Lumière et Vie, Lyon, v. 14, p. 63-78, 1954.   
102 FEUILLET, La connaissance naturelle de Dieu par les hommes d’après Rom 1,18-23, p. 63-80, 1954; BARR, 
James. La foi biblique et la théologie naturelle. Etudes Théologiques et Religieuses 64, p. 355-368, 1989; 
CAMPBELL, Douglas A. Natural Theology in Paul? Reading Romans 1:19-20. International Journal of 
Systematic Theology, n. 1, p. 231-252, 1999.  
103 CARON, Gérald. Paul serait-il un homophobe? Romains 1,26-27 à l’heure de l’herméneutique. LTP, v. 65, p. 
489-513, 2009; GIGNAC, Alain. Résister au texte pour repenser les ‘genres’? Expérimentation herméneutique à 
partir de Rm 1,18-32. In: DUMAIS, Monique (Éd.). Franchir le miroir patriarcal. Pour une théologie des 
genres. 38e Congrès de la Société candienne de théologie. Montréal: Les Éditions Fides, 2007, p. 117-137; 
PUNT, Jeremy. Sin as Sex or Sex as Sin? Rom 1:18-32 As First Century CE Theological Argument. Neotest., v., 
42, n. 1, p. 73-92, 2008; STEGEMANN, Wolfgang. Paul and the Sexual Mentality of His World. BTB, v. 23, p. 
161-166, 1993. Paulo não oferece nesses versículos uma perspectiva teológica sobre a homossexualidade, nem 
acerca do desejo sexual ou sobre pessoas gays etc. É sabido que o mundo clássico não concebia o que hoje 
chamamos de orientação homosexual. Os contemporâneos de Paulo percebiam uma única realidade, o desejo 
sexual, que podia ligar a pessoas de qualquer sexo.  
104 Consoante Penna, é importante entender como a articulação da longa digressio (cf. παρέκβασις) iniciada em 
Rm 1,18 se desenvolve, porque isso possibilita captar o desenvolvimento e a exposição antitética de Rm 1,18–
3,20, preparada por Paulo, antes de retomar a propositio generalis (Rm 1,16-17) e desenvolvê-la acuradamente 
(Rm 3,21-26). Não há um consenso entre os comentadores de Rm 1,18–3,20. A interpretação da intenção de 
Paulo varia segundo as leituras. Para alguns, Paulo expõe o pecado da humanidade em geral; outros veem o 
apóstolo examinar a identidade específica dos pecadores. Uma terceira leitura entende que Paulo discorre sobre 
um modo de justiça exercida por Deus. Segundo Penna, esta seria a opção mais apropriada, haja vista ser uma 
abordagem antitética da propositio generalis (Rm 1,16-17), que funciona como “epígrafe de toda a carta”. 
PENNA, Carta a los Romanos, p. 166.  



70 

No âmbito formal, Paulo usa uma série de nexos causais e consecutivos: διότι (Rm 

1,19.21), διό (Rm 1,24), διὰ τοῦτο (Rm 1,26)105, que asseguram certa unidade ao conjunto.  

No que respeita à modulação retórica dessa seção, constata-se, mormente nos 

versículos 28-31, a figura da amplificatio, caracterizadora do acúmulo de elementos (21 ao 

todo) que da pena do autor, fluem numa dinâmica que gradualmente alcança um clímax (cf. 

ὕψος)106.  

Enfim, mediante uma afirmação juridicamente lógica: “os quais o [justo] juízo de 

Deus tendo conhecido os praticantes de tais coisas são dignos de morte...” (Rm 1,32), conclui-

se a narratio/ a prova dos fatos. Nela, a argumentação paulina almejou colocar todos sob um 

diapasão semelhante que afete a todos, igualando-os sob o mesmo denominador comum entre 

si e diante de Deus107.  

A análise agora se volta para a sub-probatio (Rm 2,1–3,18), cuja lente se concentra 

primeiramente no capítulo 2. O escopo é determinar a função distinta das duas partes (sub-

propositio e sub-probatio) que compõem a seção de Rm 1,18–3,20 e como ambas se 

relacionam no bojo da argumentação paulina. 

2.1.4.2 Sub-probatio (Rm 2,1–3,18) e peroratio (Rm 3,19-20)  

A sub-probatio objetiva mostrar as características da justa retribuição divina que 

permitem reconhecer que ninguém pode se tornar justo pelas obras (Rm 3,10-18), inclusive o 

judeu mediante as obras da Lei (Rm 2,1–3,8). Assim, a probatio começa com uma prova dos 

fatos/ narratio (Rm 1,19-32), a qual afirma que Deus rejeita a injustiça humana. E demonstra 

isso, ao usar os fatos bíblicos aceitos por todos, aos quais Paulo se dirige, fatos que apontam a 

reação divina em resposta à recusa dos humanos em reconhecer Deus. A etapa seguinte, os 

princípios (Rm 2), motivam a ira: sua retribuição negativa (Rm 2,7.9). Após a exposição dos 

princípios dessa retribuição, faz-se necessário mostrar as suas consequências, para o judeu e 

para o gentio: a circuncisão do coração que determina a retribuição final (Rm 2,28-29), que 

105 A conjunção διότι, “porque, pelo que” (Rm 1,19.21) também constitui marca externa da organização interna.   
106 FORBES, Christopher. Paul and Rhetorical Comparison. In: SAMPLEY, J. Paul (Ed.). Paul in the Greco-
Roman World. A Handbook, I. London/ New York: T&T Klark, 2016, p. 196-223; LAUSBERG, Elementos de 
retórica literária, p. 106-107. FITZGERALD, John T. Virtue/ Vices. In: FREEDMAN, David N. (Ed.). The 
Anchor Biblle Dictionary, Vol. 6. New York: Doubleday, 1992, p. 857-859.  
107 É azado recordar que nesta etapa da argumentação de Paulo (cf. Rm 1,18-32), não significa que ele externe 
um juízo negativo sobre toda a humanidade. É claro, no entanto, a expressa condenação de todos os humanos 
que retêm a verdade na injustiça (Rm 1,18), sejam gentios ou judeus. Tais humanos se encontram em todas as 
culturas e religiões. LEE, Paul’s Gospel in Romans, p. 130-132; STOWERS, A Rereading of Romans, p. 93-94; 
PENNA, Carta a los Romanos, p. 159.  



71 

será a mesma para o judeu, cujo coração é incircunciso, e também para o não-judeu (Rm 

2,29). Em seguida, Paulo arrosta e refuta alguns mal-entendidos (Rm 3,1-8), para depois 

demonstrar, com o auxílio das Escrituras (provas inartificialis), que todos os humanos devem 

ser castigados e “destruídos”, porque todos têm corações incircuncisos e, por conseguinte, são 

pecadores (Rm 3,9-18). Por fim, conclui-se a argumentação sobre a justificação, 

demonstrando que a exceção judaica carece de sentido (Rm 3,19-20). A sub-probatio se refere 

à função da lei, pois visa a tornar o pecado conhecido e não à situação desesperadora da 

humanidade. 

2.1.4.3 Esquema argumentativo de Rm 2,1-29  

A estrutura argumentativa de Rm 2 pode ser dividida em duas etapas: a) Rm 2,1-16; e 

b) Rm 2,17-29. Esta organização confere plasticidade e respeita a dinâmica da argumentação

interna do capítulo e globalmente da seção (Rm 1,18–3,20)108. 

A continuidade de Rm 2,1-16 com Rm 1,18-32 é mantida através da conjunção 

coordenativa conclusiva διό (“por isso”) e por Rm 2,1, que constitui um silogismo cuja 

premissa é Rm 1,18-32109.  

Dois outros fatores de Rm 2 acentuam esta ligação: a) o adjetivo ἀναπολόγητος (Rm 

2,1a), que remete a Rm 1,20 (ἀναπολογήτους); b) e o reaparecimento do tema da ira (ὀργή) 

em Rm 2,5, evidenciando sua conexão com Rm 1,18. Um segundo silogismo (Rm 2,2-3) 

reforça o primeiro: “tu que julgas os que praticam tais coisas, mas fazes o mesmo [...], não 

escaparás ao julgamento de Deus” (Rm 2,3).  

O vocabulário comum constitui outro aspecto importante da continuidade entre Rm 2 e 

Rm 1, haja vista assegurar a concatenação entre os dois capítulos. Os termos ἁλήθεια 

(verdade: Rm 1,18.25; 2,2.8.20), ἀδικία (injustiça: Rm 1,18.29; 2,8), δικαιώμα (justo juízo: 

Rm 1,32; 2,26), ὀργή (ira: Rm 1,18; 2,5.8), ἀποκαλύπτω/ ἀποκάλυψις (revelar/ revelação (Rm 

1,18; 2,5)110 asseguram essa conexão.    

108 JEWETT, Romans, p. 192 e 219; WILCKENS, Ulrich. La carta a los Romanos. Rom 1–5, vol. I. Salamanca: 
Ed. Sígueme, 1997, p. 121; ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 58-59. ALETTI, Jean-Nöel. Romains 2. Sa 
cohérence et sa fonction. Biblica, v. 77, n. 2, p. 153-177, 1996.  
109 LAGRANGE, Marie-Joseph. Saint Paul. Épître aux Romains. Paris: J. Gabalda, 1950, p. 43.  
110 Não deixa de ser surpreendente reconhecer que Paulo pôs em correlação com a noção de “justo juízo” a ideia 
de “obra” (ἔργον). É a primeira vez que o vocábulo ἔργον é registrado no texto de Romanos, e assume tons 
variegados: “as obras dele” (Rm 2,6), “boa obra” (Rm 2,7), “fazer o mal” (Rm 2,9), “fazer o bem” (Rm 2,10). O 
termo obra tem uma acepção positiva (cf. Rm 2,6-10). O que difere das outras ocorrências, cujo sentido é 
negativo (Rm 3,20.27.28; 4,2.6.9.12.32; 11,6).  



72 

Se, na primeira parte (Rm 2,1-16) o interlocutor de Paulo é “um ser humano” 

(ἄνθρωπος: Rm 2,1); no segundo momento (Rm 2,17-29) o interpelante é “alguém chamado 

judeu” (ἐπονομάζω Ἰουδαῖος: Rm 2,17)111.  

O tema da justiça divina se faz presente no discurso, não propriamente a δικαιοσύνη 

anunciada em Rm 1,17112, mas sua face antitética, intuída na dinâmica da ira divina contra 

“todo homem julgante” (Rm 2,1a). Note-se também que a injustiça é focalizada não como 

uma realidade geral e exterior ao ser humano, mas como algo que toca a “todo e qualquer 

homem” (ὦ ἄνθρωπε πᾶς) que faz o mal” (Rm 2,1)113.  

O leitor notará algumas mudanças importantes entre os dois capítulos. Enquanto Rm 

1,18-32 pincelava uma visão antropológica com tintas pessimistas (cf. Rm 1,18), em Rm 2,1-

29 Paulo insere no discurso a figura do “tu” (Rm 2,1.5), e deixa antever outro tipo de 

humanidade, àquela que é capaz de fazer o bem (Rm 2,7.10-15).  

Constata-se em Rm 2, um argumento mais interpelativo, onde o tarsiota confronta 

diretamente seu interlocutor (cf. a apóstrofe, a diatribe), mostrando-lhe suas contradições e 

alertando-o contra a presunção e a hipocrisia de considerar-se isento dos “delitos” 

mencionados em Rm 1,19-32 e, concomitantemente, ser cúmplice de atitudes semelhantes 

(Rm 2,1-5)114.  

No que tange à dinâmica interna de Rm 2, verifica-se existir uma conexão entre as 

duas unidades que formam o capítulo: a) Rm 2,1-16 e b) Rm 2,17-29. Esta é fornecida pela 

111 THORSTEINSSON, R. M. Paul’s Interlocutor in Romans 2: Function and Identity in the Context of 
Epistolograpy. Stockholm: Almqvist & Wiksell, 2003, p. 199.   
112 O auditório de Paulo tinha em mente a noção da justiça retributiva, segundo a qual Deus é justo no sentido 
tradicional do termo. Retribui a cada um segundo seu comportamento moral concreto: castiga os culpados e 
premia os justos. Vê-se, pois, tratar de uma justiça “religiosística”, que corresponde a um esquema bastante 
comum – na compreensão de não poucos fieis – de um deus que age antropomorficamente, e que apenas retribui 
e não perdoa. DABOURNE, Wendy. Purpose and Cause in Pauline Exegesis. Romans 1:16–4,25 and A New 
Approach to the Letters. Cambridge: Cambridge University Press, 1999, p. 128-130.  
113 Paulo mantém certa ambiguidade quanto ao seu interlocutor de Rm 2,1s. Será unicamente um judeu? Seria 
um gentio? Ou ambos? A certeza que o leitor tem é que Paulo se dirige a “todo homem que julga” (Rm 2,1a). 
Tendo em mente o auditório de Romanos, composto de judeus e gentios, é azado pensar que a interpelação de 
Paulo não seja exclusivamente ao judeu, mas a todos. Também os leitores hodiernos. A partir de Rm 2,12 (cf. 
Rm 2,12–3,20) Paulo emprega a figura da comparatio para pôr em paralelo as relativas posições dos judeus e 
dos gentios sob o juízo de Deus.  
114 Stowers estudou a fundo as técnicas retóricas empregadas por Paulo nessa seção. Ele entende que Rm 1,18–
2,16 “pode ser visto como um sermão protréptico ou missionário a um gentio imaginário”. Stowers contribuiu de 
maneira decisiva ao descobrir que a técnica do discurso a um personagem (cf. προσωποποιία) era comum no uso 
da diatribe como parte de uma exortação moral. Na exposição de sua argumentação, o orador podia se dirigir a 
um interlocutor imaginário numa acusação, na segunda pessoa, mas visando um efeito exortativo no auditório. 
STOWERS, A Rereading of Romans, p. 117-118; 143-145; cf. [PSEUDO]-CÍCERO. Retórica a Herênio, IV, 
65-66; STOWERS, Stanley K. Apostrophe, ΠΡΟΣΩΠΟΠΟΙΙΑ and Paul’s Rhetorical Education. In: 
FITZGERALD, John T.; OLBRICHT, Thomas H. & WHITE, L. Michael (Eds.). Early Christianity and 
Classical Culture. Leiden: Brill, 2003, p. 351-369.   



73 

proximidade temática e pelo vocabulário dos versículos 12-16 e 17-25115, os quais realizam as 

seguintes funções: a) introduzir a ideia do julgamento futuro (Rm 2,12), b) relativizar a 

“natural” diferença (Rm 2,14.27) entre judeus circuncisos e pagãos incircuncisos; c) 

mencionar a noção da “escrita interior” (γράμμα: Rm 2,15.27.29)116, e d) fazer a distinção 

entre o que é aparente / manifesto (τῷ φανερῷ) e o que é oculto (τὰ κρυπτὰ) (Rm 2,16.28), no 

coração (καρδία) (Rm 2,15-16.29).  

Com efeito, o que vale para Deus são os feitos e não o status e a autoconfiança 

jactanciosa (καύχησις)117.  

Ademais, é visível o paralelismo temático entre estas duas partes. Por um lado, a 

apóstrofe de um personagem (“tu...”: Rm 2,1.3.17), a caracterização de seu discurso, 

evidenciado pela contradição entre o que ele diz e o seu agir (Rm 2,17-24)118; a evocação da 

questão identitária (quem é o judeu verdadeiramente: Rm 2,28-29) e da lei (Rm 2,25-26). Por 

outro, a insistência na interioridade (“o coração”: Rm 2,16.29; cf. Jr 9,24-25)119 e na menção 

ao julgamento divino.  

115 O emprego do discurso a um personagem fictício e de perguntas retóricas a um interlocutor hipotético (Rm 
2,1-16) e a apóstrofe ao “tu”/ “judeu” (Rm 2,1.3.17-24). O vocabulário forense que compõe o discurso, 
mormente em Rm 2,12-16, através dos termos lei (Rm 2,12[2x].13.14.15), sem lei (Rm 2,15); defender (Rm 
2,15), julgar (Rm 2,16) e condenar (Rm 2,12); o verbo κρίνω (Rm 2,12.16.27). O termo lei (νόμος) aparece na 
carta pela primeira vez (Rm 2,12), e com uma múltipla constelação semântica, caracteriza toda a passagem (Rm 
2,12-29: Rm 2,12[2x].13[bis].14[4x].15.17.18.20.23[2x].25[bis].26.27[bis]. Além disso, o advérbio ἄνομος (Rm 
2,12 [2x]), o substantivo ἔργον, (“obra [da lei]”, Rm 2,15); os verbos πράσσω, “praticar” (Rm 2,25), φυλάσσω, 
“observar” (Rm 2,26) e τελέω, “cumprir” (Rm 2,27), pertencentes à esfera semântica da Lei e, por isso, a tem 
explicitamente como seu objeto. O mesmo pode-se dizer da família lexical δικ–, presente no adjetivo δίκαιοι, 
“justos” (Rm 2,13), o verbo δικαιόω, “justificar” (Rm 2,13) e o substantivo δικαιώματα, “decretos [justos]” (Rm 
2,26). A conexão entre os primeiros e os últimos versículos de Rm 2, concede ao todo uma unidade. Esta ligação 
é confirmada por quatro observações: a) a menção repetida de um cumprimento da Lei pelos gentios/ 
incircuncisos, nos versículos 14, 26 e 27; b) o particípio γραπτόν, “o que está escrito” (Rm 2,15), ressoa também 
no substantivo γραμμά, “o escrito” (Rm 2,27.29); c) a conexão entre Lei e Deus, em diferentes contextos (Rm 
2,13.17.23); d) o verbo κρίνω (“julgar”), nos versículos 12, 16 e 27.   
116 SCHRENK, Gottlob. Γράμμα κτλ. KITTEL, Gerhard; FRIEDRICH; Gerhard (Eds.). Grande Lessico del 
Nuovo Testamento, II. Brescia: Paideia, 1966, p. 654-672. Schrenk observa que a palavra γράμμα “designa a lei 
enquanto norma apenas ‘escrita’ ou ‘prescrita’”. Por isso é “entendida no sentido de ‘prescrição’ [...]” “ao invés 
de ‘letra’, que infelizmente passou a dominar a tradição exegética” (cf. Ibid., p. 665). Note-se ainda que γράμμα 
é “explicitamente associada” à visão “da identidade judaica determinada pelo visível e carnal”. DUNN, A 
teologia do apóstolo Paulo, p. 190.  
117 HAMERTON-KELLY, Robert G. Violência sagrada: Paulo e a hermenêutica da cruz. São Paulo: É 
Realizações, 2012, p. 189; ALEGRE SANTAMARÍA, Xavier. Carta a los Romanos, 2012, p. 88-89; 
BARBAGLIO, Giuseppe. As Cartas de Paulo, II. São Paulo: Loyola, 2010, p. 167.  
118 Contradições às quais Paulo demonstra estarem presentes na vida do seu interlocutor. Paulo demonstrar que 
este, com efeito, se ufana em dizer “orgulhar-se em Deus” (καυχάομαι ἐν θεῷ) (Rm 2,17), e “que jactancias na 
lei” (ὃς ἐν νόμῳ καυχᾶσαι) (Rm 2,23). Contudo, ele “através da transgressão da lei, desonras a Deus” (τὸν θεὸν 
ἀτιμάζεις) (Rm 2,23). E Paulo arremata com a seríssima acusação de que, por causa de “vós” (δι’ ὑμᾶς), o nome 
de Deus é “blasfemado” (βλασφημέω) entre os gentios (Rm 2,24). Ademais, desde o início do capítulo soa a 
advertência paulina acerca do comportamento do seu interlocutor: desprezo de Deus e dos seus atributos (Rm 
2,1-4.17-23).  
119 É assaz curioso como Paulo interpela seu interlocutor para fazê-lo enxergar algo impensável para um judeu, o 
fato de haver incircuncisos que “ensine” a judeus, justamente naquilo que é o distintivo do próprio judeu: a 
circuncisão. O judeu reage, pois não admite tal possibilidade! Então Paulo recorre ao testemunho escriturístico, 



74 

O quadro a seguir esclarece essa dinâmica paralelística120: 

A     (2,1-8) A’   (2,17-24) 
Apóstrofe Ó todo homem julgante (2,1) Tu judeu (2,17) 

dizer Negativo: tu julgas (2,1.3) 
sobre quem? O outro    

Positivo: tu vanglorias...  
sobre quem? Tu mesmo (2,17.19) 

Contradição Julgas os outros/ condenas a ti mesmo 
(2,1)  

ensina a outros/ não ensinas a ti mesmo 
(2,20-21)   

Julgas, mas fazes o mesmo (2,1)  Pregas que não se pode roubar/ mas 
roubas (2,22)     

Desprezo a Deus Não entendendo a bondade de Deus 
(2,4)  

Tu desprezas a Deus (2,23-24)  

apoio escriturístico Rm 2,6 faz alusão ao Sl 61/2,13  Rm 2,24 cita Is 52,5 
B  (2,9-16) B’  (2,25-29) 

Identidade da lei O judeu primeiro e o grego (2,9-10)  Judeu visível (2,25) / judeu em segredo 
(2,26.28-29)  Sem a lei/ na lei (2,12)  

Inscrição no coração 
(2,15)     

Cumprir o que ordena a lei inscrita no 
coração (2,13)  

Praticar, observar a lei (2,25)  

Julgamento de Deus Deus julgará os segredos... (2,16) 

Circuncisão do coração, não segundo a 
letra   

Louvor ... de Deus (2,29) 

Neste esquema verifica-se um fluxo natural da argumentação. Se, no primeiro 

momento, são assinaladas as contradições do interlocutor, na etapa seguinte chega-se às 

consequências concernentes à identidade religiosa; o que possibilita mostrar como as 

diferenças entre judeus e gentios não são antipodais, haja vista as suas fronteiras serem 

bastante fluidas (Rm 2,25-29).  

A técnica discursiva empregada parte do mais amplo para o mais específico, visando 

sempre o alvo: o destinatário-ouvinte “chamado judeu” (Rm 2,1.17)121. É como se Paulo 

pois aí, encontra-se a ideia sobre a circuncisão do coração. Assim, àquele que confia em sua própria circuncisão 
(ἐν σαρκὶ περιτομή), Paulo recorda o que as Escrituras enfatizam: o importante não é a pertença ao povo eleito 
através da circuncisão, “sinal da aliança”, mas, a circuncisão do coração (περιτομὴ καρδίας), ou seja, a 
verdadeira motivação de todo o agir humano. Para o ouvinte judeu, que tinha em mente a história da perseguição 
aos Macabeus, e a reação do povo eleito de reapropriar-se deste sinal distintivo, visando responder, mormente, o 
desafio cultural proveniente do helenismo, os questionamentos de Paulo deviam causar enormes 
constrangimentos. O tema da circuncisão do coração (Rm 2,29) encontra eco a vários textos 
veterotestamentários: Lv 26,41; Dt 10,16; 30,6; Jr 4,4; Ez 44,7.9. O texto de Jr 9,24-25 serve como ilustração 
disso. Aí o profeta menciona ser “todas as nações incircuncisas [em sua carne], e a casa de Israel é toda 
incircuncisa de coração”. Note-se que a distinção entre judeu e não-judeu é velada: além da oposição visível 
entre circuncisão e incircuncisão, há também a oposição entre “aparecer” (exterior) e “ser” (interior). 
LAGRANGE, Saint Paul, p. 56-57; FITZMYER, Romans, p. 322-323; WALSER, Georg A. Jeremiah. A 
Commentary Based on Ieremias in Codex Vaticanus. London: Brill, 2012, p. 256-258; LÉGASSE, Simon. 
L’épître de Paul aux Romains. Paris: Cerf, 2002, p. 208-209; THIESSEN, Matthew. Paul’s Argument Against 
Gentile Circumcision in Romans 2:17-29. NT, v. 56, p. 388-390, 2014.   
120 ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 55-57; ALETTI, Romains 2, p. 162 (ajustes nossos).  
121 FRAIKIN, D. The Rhetorical Function of the Jew in Romans. In: RICHARDSON, Peter & GRANSKOU, 
David (Eds.). Anti-Judaism in Early Christianity I: Paul and Gospels. Waterloo, ON: Wilfrid Laurier University, 
1996, p. 91-106.  



75 

usasse um telescópio para focalizar uma galáxia longínqua, em seguida se concentrasse num 

espaço menor, para finalmente centrar-se num ângulo específico: do “eles” (“gentios”: Rm 

1,21.24.26-27), ao “tu qualquer que julgas” (Rm 2,1.3), e por conseguinte, ao “tu-judeu” (Rm 

2,17-29).  

Essa estratégia assume uma performance singular122, parte do “eles” (dos homens 

que.../ “os gentios”) (Rm 1,21.24.26.27), ao particularizante “tu” (ὦ ἄνθρωπε...), para apontar 

a impenitência (Rm 2,1), a arrogância (Rm 2,17), a não obediência (Rm 2,18.23), a 

“incircuncisão interior” (περιτομὴ καρδίας) (Rm 2,25-27)123 e, finalmente, o justo estado 

condenatório indefensável de todos, conjuntamente (Rm 2,21-23; cf. Rm 2,2-5)124. Verifica-se 

que o apóstolo denuncia a atitude de hipocrisia (Rm 2,1-16), não do juízo moral como tal, que 

alguns comentadores atribuem tout court aos “judeus que se autojustificam”125. Ele adverte 

aqueles que se consideram isentos dos crimes mencionados em Rm 1,18-32, porém são 

cúmplices de semelhantes atitudes e ações (Rm 2,17-).  

Vejamos a estrutura de Rm 2,17-29126. Ela, grosso modo, contempla essa dinâmica 

argumentativa:  

A 2,17-23 
Tu “transgressor da lei” (2,23): “orgulhas em Deus” 
Questionamento do “chamado judeu” (2,17) 
2,17-21: a figura do judeu (apoiada na lei: 2,17.21)   
2,21-23: a contradição: o dizer e o fazer do judeu  

B 2,24 
“Vós” e as nações  
Citação de Is 52,5  
O nome de Deus está sendo blasfemado entre os gentios 

A’ 2,25-29 
Tu e o incircunciso  
“transgressor da lei” (2,25.27) 
O verdadeiro judeu (2,29)  

122 Na performance comunica um saber, mas principalmente estabelece interligações. A performance modifica o 
conhecimento. Põe o conhecimento em causa. Não é estática, pois “a cada performance ela se transmuda”. 
ZUMTHOR, Paul. Performance, recepção, leitura. São Paulo: Cosac Naify, 2007, p. 33.   
123 A argumentação de Paulo nessa parte (Rm 2,25-27) visa desconstruir a compreensão do seu interlocutor 
acerca da identidade judaica e sua relação com os gentios. Não faz sentido alegar que os judeus seriam mais 
iluminados e, por conseguinte, qualificados para ensinar aos gentios, em virtude da posse e do conhecimento da 
Lei mosaica. Ademais, a identidade judaica, isto é, a circuncisão, só faz sentido no contexto da obediência à Lei. 
Convém recordar que Paulo denuncia a atitude de hipocrisia, não do juízo moral como tal, que apressadamente 
alguns comentadores atribuem aos judeus que se autojustificam. Ele adverte contra a hipocrisia (Rm 2,1,16), 
contra considerar-se isento dos crimes mencionados em Rm 1,18-32 (cf. Rm 2,17-24) e, ao mesmo tempo, ser 
cúmplice de semelhantes atitudes ou ações. WELLS, Kyle B. Paul’s Reading of Deuteronomy 30 in Romans 
2:17-29. WELLS, Kyle B. Grace and Agency in Paul and Second Temple Judaism: Interpreting the 
Transformation of the Heart. Leiden/ Boston: Brill, 2015, p. 209-223. 
124 Paulo cogita que o judeu e o grego estão diante do tribunal de Deus. BAULÈS, Robert. L’évangile puissance 
de Dieu. Commentaire de l’épître aux Romains. Paris: Cerf, 1968, p. 93.  
125 ELLIOTT, Neil. The Rhetoric of Romans, p. 167-190.   
126 BIANCHINI, L’analisi retorica delle lettere Paoline, p. 47-48; ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 57-
59.



76 

O leitor notará que, pela primeira vez, se questiona a fronteira exterior (φανερῷ 

Ἰουδαῖός) entre judeus e gregos (Rm 2,25-29), mediante o critério da distinção interior 

(κρυπτῷ Ἰουδαῖος) (a circuncisão do coração)127, obra do Espírito, a qual é determinante 

como escolha da justiça e que de Deus recebe o louvor (ἔπαινος: Rm 2,29).  

Se em Rm 2,17-24, a identidade judaica – sua relação com a Lei e os mandamentos – 

estava sob o foco das considerações de Paulo128, a partir de Rm 2,25 suas acusações se voltam 

para a circuncisão (ἀκροβυστία): o traço bem peculiar e distintivo entre o judeu e o gentio.  

Note-se que a afirmação sobre a identidade constitutiva do verdadeiro judeu, “aquele 

que é no oculto” (ὁ ἐν τῷ κρυπτῷ Ἰουδαῖος), abre ao gentio a possibilidade de participar dessa 

identidade, haja vista a metáfora da circuncisão do coração (περιτομὴ καρδίας) se referir ao 

dom integral de si a Deus e à obediência plena à sua vontade129. Infere-se, portanto, que um 

coração circuncidado é aquele aberto a Deus, disponível à sua iniciativa e dócil diante de sua 

ação salvífica ofertada em Cristo.  

O argumento final de Rm 2 possibilita ao leitor constatar a força inteligente e vivaz do 

raciocínio de Paulo. Ele inverte os papeis dos atores (circuncisos-incircuncisos) mediante uma 

antítese elíptica, na sequência direta das frases finais: “não (οὐ)... mas/ sim” (ἀλλά) (Rm 2,28-

29)130, para delinear a definição do “verdadeiro judeu” (τῷ κρυπτῷ Ἰουδαῖος, cf. Dt 30,6). E 

127 O sintagma “circuncisão do coração” (περιτομὴ καρδίας: Rm 2,29) é registrada pela literatura 
veterotestamentária (Dt 10,16; 30,6; Jr 4,4; Lv 26,41; Ez 47,7.9) e também pela literatura qumrânica (1QS V,5; 
1Qp Hab XI,13). Paulo contrapõe a circuncisão da carne à do coração ou do espírito como realidade antiga da 
letra (lei) à novidade do Espírito em Rm 2,28-29 (cf. Rm 7,6; 2Cor 3,3-6). No Evangelho de Tomé há uma 
menção a dois tipos de circuncisão: literal e espiritual. Seu autor anota: “Seus discípulos lhe disseram: ‘É útil a 
circuncisão ou não?’ Ele lhes disse: ‘Se fosse útil, seu pai geraria (crianças) já circuncidadas ao nascer de suas 
mães. A verdadeira circuncisão é a do espírito e é benéfica em todos os sentidos”. Gospel of Thomas, Logion 53, 
1-3. Em Rm 2,29 encontramos uma noção semelhante de circuncisão do coração e certamente com significado 
histórico-salvífico. GATHERCOLE, Simon J. The Gospel of Thomas. Introduction and Commentary. Leiden: 
Brill, 2014, p. 420. HEIMOLA, Minna. Christians and Jews in the Gospel of Philip. In: PIOVANELLI, Pierluigi; 
BURKE, Tony (Eds.). Rediscovering the Apocryphal Continent: New Perspectives on Early Christian and Late 
Antique Apocryphal Texts and Traditions. Mohr Siebeck, 2015, p. 148.  
128 Os questionamentos de Paulo ao seu interlocutor que se mostra seguro (πέποιθάς τε σεαυτὸν) (Rm 2,19-20) e 
convencido (καυχάομαι ἐν θεῷ) de ser distinto ou mesmo superior ao gentio são assaz contundentes. Paulo 
enumera cinco pretensões: “guia de cegos (ὁδηγός εἶναι τυφλῶν), luz dos que estão nas trevas” (φῶς τῶν ἐν 
σκότει), “educador dos sem-juízo (παιδευτὴν ἀφρόνων), mestre de infantes (διδάσκαλον νηπίων) e crer possuir a 
lei, expressão do conhecimento e da verdade...” (Rm 2,19-20).  
129 BERKLEY, Timothy W. From a Broken Covenant to Circumcision of the Heart: Pauline Intertextual 
Exegesis in Romans 2:17-29. Atlanta: SBL, 2000, p. 114.  
130 O texto grego permite visualizar a eloquência retórica presente em Rm 2,28-29. Ao verter o texto para a 
língua portuguesa, faz-se necessário acrescentar alguns complementos: 28 οὐ γὰρ ὁ ἐν τῷ φανερῷ Ἰουδαῖός 
ἐστιν οὐδὲ ἡ ἐν τῷ φανερῷ ἐν σαρκὶ περιτομή, – pois não é o judeu [aquele que o é] no manifesto, nem o corte-
em-volta [aquele que o é] n[a] carne, 29 ἀλλ’ ὁ ἐν τῷ κρυπτῷ Ἰουδαῖος, καὶ περιτομὴ καρδίας ἐν πνεύματι οὐ 
γράμματι, οὗ ὁ ἔπαινος οὐκ ἐξ ἀνθρώπων ἀλλ’ ἐκ τοῦ θεοῦ. – pelo contrário, o judeu [é aquele que o é] no 
oculto, e [a] circuncisão [é aquele que o é] de coração, em espírito, não em letra (escrito), cujo louvor não 
procede dos homens, mas do Deus (Rm 2,28-29).   



77 

colhe na literatura profética (Jr 31,31-33; Ez 36,26) o apoio basilar para enfatizar a 

circuncisão do coração em detrimento da circuncisão física131.  

Destarte, são igualados os dois grupos, seja no que se refere à justificação, seja na 

condenação, estejam eles ou não sob a lei judaica (Rm 2,12-15.17-23.25-27).  

Portanto, as bases iniciais estabelecidas por Paulo para o desenvolvimento do discurso, 

apoiam-se na demonstração de que ambos estão sob a condenação divina132. Enquanto aqueles 

adoram a criatura e desonram o Criador por seus atos (Rm 1,18-32), o “tu-judeu” avilta Deus 

por sua hipocrisia e legalismo religioso (Rm 2,17-29; cf. Is 52,5).  

2.1.4.4 A prova de autoridade escriturística (Rm 3,1-20): a fidelidade inabalável de Deus, 

apesar do pecado e da injustiça de todos (Rm 3,9)   

As reações do auditório na comunidade de Roma após a leitura de Rm 2, mormente os 

versículos 25-29, devem ter fortemente repercutido e levado a mal-entendidos e a açodadas 

conclusões.  

Como alguém proveniente do judaísmo poderia imaginar que gentios e judeus fossem 

iguais perante Deus? Ora, como os incircuncisos ao fazerem “as coisas da lei” sem estarem 

sob a lei – tendo apenas o testemunho da consciência que os acusa ou que os defende – 

honram mais a Deus do que o judeu, o qual tem o status de povo da Aliança (Rm 2,28-29)?  

Na primeira seção do capítulo 3 (3,1-9a)133, Paulo se antecipa às reações dos ouvintes 

e convida-os a evitar equívocos interpretativos e açodadas conclusões sobre o que acabara de 

131 LIVESEY, Nina E. Circumcision as A Malleable Symbol. Tübingen: Mohr Siebeck, 2010, p. 108-113.  
132 BARCLAY, John M. G. Paul and Philo on Circumcision: Romans 2.25-29 in Social and Cultural Context, 
New Testament Studies, v. 44, n. 4, p. 552, 1998; BOYARIN, Daniel. Semantic Differences or, ‘Judaism’/ 
‘Cristianity’. In: BECKER, Adam H.; YOSHIKO REED, Annette (Eds.). The Ways that Never Parted: Jews and 
Christians in Late Antiquity and the Early Middle Ages. Minneapolis: Fortress Press, 2007, p. 65-85.  
133 Rm 3,1-18 é geralmente dividido em duas partes: a) Rm 3,1-8 e b) Rm 3,9-18. Julgamos oportuno estruturar a 
seção em 3,1-9a e 3,9b-18(+19-20). Entre os motivos justificadores dessa estruturação, mormente para a 
primeira subseção (3,1-9), é que 3,9a e 3,1a formam uma inclusio, enquanto e 3,2 e 3,9b se contrastam:   

Τί οὖν τὸ περισσὸν τοῦ Ἰουδαίου ἢ τίς ἡ ὠφέλεια τῆς 
περιτομῆς; Qual, então, [é] o excesso do judeu, ou qual 
[é] a utilidade do corte-em-volta? (3,1)   

 Τί οὖν; προεχόμεθα;  
Que, então? Somos superiores? (3,9a) 

πολὺ κατὰ πάντα τρόπον [...] [γὰρ] [...] Muita coisa, 
segundo toda maneira. Pois [...] (3,2)  

οὐ πάντως·[...] γὰρ [...] Não, totalmente! Pois, 
[...] (3,9b)  

A organização do diálogo diatríbico apoia esta estruturação, justamente porque as perguntas iniciais de ambas as 
subseções (Rm 3,1) e Rm 3,9 dão plasticidade ao estilo dialógico que compõe Rm 3,1-20. PENNA, Romano. La 
funzione strutturale di 3,1-8 nella lettera ai Romani. PENNA, Romano. L’apostolo Paolo. Studi di esegesi e 
teologia. Cinisello Balsano: Paoline, 1991, p. 77-110; FITZMYER, Romans, p. 324-333; PITTA, Lettera ai 
Romani, p. 134-147; WITHERINGTON III, Ben. Paul’s Letter to the Romans: A Socio-Rhetorical Commentary. 
Grand Rapids: W. B. Eerdmans, 2004, p. 93-94.  



78 

expor em Rm 1 e 2134. Para mostrar seu empenho em dialogar, Paulo cede a palavra ao um 

interlocutor fictício que o indaga sobre questões pontuais (Rm 3,1.3.5.7.9a), às quais são 

prontamente esclarecidas (Rm 3,2.4.6.8.9b)135. Como já usara as técnicas da diatribe (Rm 2,1-

6.17-24), Paulo continua a trilhar nesse estilo argumentativo, porque é o mais adequado aos 

seus objetivos retórico-literários em Rm 3,1-9136.  

Com o intuito de expor com mestria o seu argumento, ele utiliza a prolepse, o 

argumento de antecipação137. Esta ferramenta discursiva calha bem com as técnicas da 

diatribe, pois, além de antecipar as questões aventadas por qualquer um dos oponentes, serve 

igualmente para introduzir e simular objeções, que por sua vez são refutadas simultaneamente 

pelo próprio orador.  

Denota-se que a praesumptio – enquanto figura argumentativa – tem um aspecto 

funcional, sobretudo ao considerar sua ação e efeito sobre o pathos, pois instaura uma 

134 É assaz provável que em Rm 3,1-20 Paulo se dirija a interlocutores étnico-judaicos. Se isto for verídico e se 
considera que em Rm 2,17-29 Paulo dialoga com um partner de origem judaica, cabe saber por que ele se dedica 
tanto a esta parte do auditório. Talvez seja porque reconheça a importância de alcançar um acordo que lhe 
possibilite continuar a argumentação. Os gentios convertidos podem mais facilmente abrir-se à experiência 
mística do próprio Paulo e admitir como verdadeiras as afirmações dele. Os judeus, no entanto, teriam mais 
dificuldades de romper com os costumes identitários, ritos litúrgicos etc., próprios do judaísmo. Ademais, Paulo 
deve ter em mente a experiência na Galácia, onde conheceu o poder destrutivo da influência dos judaizantes nas 
igrejas de sua fundação.   
135 A compreensão do diálogo diatríbico entre comentadores não é homogênea. Mencionamos apenas a questão 
acerca dos interlocutores do diálogo para destacar a variedade de interpretação. Byrne argumenta que as questões 
de 3,1.3.5.7-8 pertencem a Paulo e 3,2.4.6 são dos interlocutores de Paulo. BYRNE, Romans, p. 107-108. 
Käsemann entende que as questões dos versículos 5-8 são provenientes dos oponentes reais de Paulo 
(KÄSEMANN, Commentary on Romans, p. 78-83). Parece razoável pensar que as respostas + μὴ γένοιτο, “[que 
isso] não acontecesse!” (3,4a.6a) sejam de Paulo e não do seu interlocutor (STOWERS, Paul’s Dialogue with a 
Fellow Jew in Rom 3:1-9, p. 715), haja vista as respostas de Paulo ter o escopo de fazer as refutações e corrigir o 
rumo insensato e o ponto de vista do seu oponente. Keck crê que as perguntas de Rm 3,1.4.6.9a são do fictício 
interlocutor, e as afirmações de Rm 3,2-3.5.7-8 e 9b pertencem a Paulo. KECK, Romans, p. 89-90. Seja como 
for, as rejeições e correções de Paulo servem como ferramentas técnicas utilizadas para comunicar e aguçar o seu 
argumento de maneira eficiente. Bell pensa que as questões com μή (Rm 3,3.5) sejam efetivamente de Paulo, 
porque antecipam a resposta negativa “não”. Bell, no entanto, não explora a dinâmica diatríbica do diálogo. 
Deixa de perceber a natureza específica do diálogo e a estratégia retórica de Paulo ao fazer perguntas capciosas e 
direcionar o seu interlocutor imaginário às conclusões corretas, e não o contrário. BELL, Richard H. Provoked to 
Jealousy: The Origen and Purpose of the Jealousy Motif in Romans 9–11. Tübingen: Mohr Siebeck, 1994, p. 74-
75.  
136 Sói acontecer detectar a presença de elementos típicos da diatribe nas seguintes passagens: Rm 2,1-6.17-24; 
3,1-9.27–4,25; 8,31-39; 9,19-21; 10,14-21; 11,17-24; 14,4.10-11. STOWERS, Stanley K. The Diatribe and 
Paul’s Letter to the Romans. Chico: Scholars Press, 1981, p. 148-149; PENNA, Carta a los Romanos, p. 66; 
BULTMANN, Rudolf. Der Stil der paulinische Predigt und die Kynisch-Stoische Diatribe. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1910, p. 65-66; LEE, Paul’s Gospel in Romans, p. 188.   
137 Πρόληψις (προλαμβάνω = πρό + λαμβάνω): 1. “Antecipação”, “conjectura”; “resposta antecipada a uma 
objeção”. 2. “antecipar”, “tomar ou considerar antecipadamente”; pegar e carregar para frente; tomar a frente, a 
iniciativa – Trata-se de relato ou evocação antecipada de um ou mais acontecimentos que desenrolar-se-ão 
posteriormente. A praesumptio possui um caráter sumamente argumentativo, ocorre geralmente quando o orador 
introduz simulações de objeções para que ele próprio respondê-las em seguida. MALHADAS, Daisi; DEZOTTI, 
Maria Celeste C.; NEVES, Maria Helena de M. (Eds.). Dicionário grego-português, vol. 4. Cotia, SP: Ateliê 
Editorial, 2006, p. 137; PENNA, La questione della dispositio rhetorica nella lettera di Paolo ai Romani, p. 61-
88; PERELMAN; OBRECHTS-TYTECA, Tratado da argumentação, p. 191.    



79 

comunhão de pensamento e urde uma aproximação entre orador e auditório (ouvinte), 

minimizando a problematicidade e, concomitantemente, a distância entre ambos138.  

Com amplo conhecimento da ars rhetorica, Paulo demonstra em seu argumento, uma 

dissociação de conceitos. Assim, mediante essa técnica retórica, ele procura distinguir entre 

realidade e aparência e, no caso específico de Rm 3,1-9, também a distinção entre presente e 

futuro139.  

No entendimento de Perelman e Olbrechts-Tyteca, um argumento como a dissociação 

de conceitos, visa mostrar que uma ligação reconhecida entre dois elementos pode realmente 

não existir140. Com isso, são remodelados os conceitos da realidade, possibilitando assim que 

o interlocutor seja conduzido a evitar conexões ou falsas deduções.

É efetivamente o que acontece nos versículos iniciais de Rm 3 (v. 1-8), onde Paulo 

mediante perguntas capciosas (Rm 3,1-9a), interpela seu interlocutor, cria respostas como a 

adequada confirmação do que ele próprio defende, e ao mesmo tempo, refuta as ilações 

errôneas141.  

Paulo está cônscio de que, ao lançar mão desse modelo discursivo – dirigido a um 

personagem, pautado por perguntas retóricas –, tem um escopo didático e reflexivo. Trata-se 

de uma estratégia com uma finalidade mais ampla e almeja desafiar atitudes arrogantes de um 

“auditório predominantemente não judaico” numa epístola essencialmente exortativa142.  

Stowers esclarece que tais objeções e conclusões falsas integram as técnicas inter-

relacionadas da diatribe. Sói acontecer, nesse modo de argumentar, de os mestres lançarem 

138 Paulo tem ciência do que está a fazer nessa parte da argumentação (Rm 3,1-9), ao recorrer à prolepse (cf. 
praesumptio, figura de escolha). A esse propósito esclarece Quintiliano: “[...] A prolepse tem força maravilhosa 
[...], quando lançamos mão antecipadamente daquilo que nos pode ser objetado”. Ela de fato, “é um tipo de 
defesa antecipada, como aquela de Cícero contra Q. Cecílio, uma vez que desce até a acusação aquele que 
sempre havia feito a defesa [...]”. QUINTILIANO. Institutio oratoria, IX, II, 17; MEYER, A retórica, p. 51-52. 
PERELMAN; OBRECHTS-TYTECA, Tratado da argumentação, p. 197.   
139 A dinâmica do diálogo entre Paulo e o interlocutor em Rm 3,1-9 envolve uma temporalidade que se alterna 
entre passado, presente e futuro (cf. Rm 3,1-4). Para um exemplo exaustivo sobre a aplicação dessa técnica, cf. 
WIRE, Antoinette Clark. The Corinthian Women Prophets: A Reconstruction through Paul’s Rhetoric. 
Minneapolis: Fortress Press, 1990, p. 12-23.  
140 Diferente das técnicas de ruptura, que apontam para uma separação que já não existe e enfatiza-se 
divergências e discordâncias já existentes, na dissociação, constrói-se o fosso para separar. Na ruptura, cortam-se 
os elos de dois elementos que já não se confundem; na dissociação, a operação é mais profunda: altera-se o 
núcleo substancial de algo que é primitivamente um para que ele se biparta. PERELMAN; OLBRECHTS-
TYTECA, Tratado da argumentação, p. 472-476.  
141 ELLIOTT, The Rhetoric of Romans, p. 134-137; STOWERS, Paul’s Dialogue with a Fellow Jew in Romans 
3:1-9, p. 709-710. Stowers é um dos mais abalizados estudiosos da diatribe em Paulo. Suas contribuições 
lançaram luz sobre aspectos muito importantes da teologia paulina em Romanos.  
142 ELLIOTT, The Rhetoric of Romans, p. 128-129; STOWERS, A Rereading of Romans, p. 176-177; ELLIOTT, 
Stanley K. Letter Writing in Greco-Roman Antiquity. Philadelphia: Westminster Press, 1986, p. 112-114; 
AUNE, Romans as a Logos Protreptikos, p. 278-296; JEWETT, Romans, p. 251-252; ACHTEMEIER, Paul J. 
Romans 3:1-8: Structure and Argument. In: HULTGREN, Arland J. & HALL, Barbara (Eds.). Christ and His 
Communities: Essays in Honor of Reginald H. Fuller. Cincinnati: Forward Movement Publications, 1990, p. 77-
87.



80 

perguntas astuciosas e falsas conclusões para conduzir seu fictício ouvinte a uma justa 

conclusão, e igualmente, formar as convicções e atitudes dos seus ouvintes143.  

No intuito de melhor compreender o discurso de Paulo nessa etapa argumentativa, faz-

se necessário analisar algumas nuanças específicas de Rm 3,1-20, ou seja: a) a estrutura do 

diálogo diatríbico de Rm 3,1-9a; e b) a reflexão apresentada por Paulo em Rm 3,9b-20, nesta 

perícope que encerra a seção de Rm 1,18–3,20.  

Convém assinalar que tais pressupostos são importantes para a inteligibilidade do 

raciocínio desenvolvido por Paulo nesse capítulo, não raramente, denominado “a chave da 

carta”144.  

A análise de Rm 3,1-20 permite ao leitor constatar outra abordagem acerca da justiça 

de Deus, cujo estilo é peculiar e diferente da argumentação de Rm 1 e 2. Ele notará a forma, o 

ritmo vivaz e complexo da enunciação, destacada pelo jogo de pronomes: tu, nós, eles, eu, 

principalmente em Rm 3,1-9145. Também há a série de questões e objeções que, interagindo 

entre si, ocupam o cenário de Rm 3,1-9a146.  

Ora, o que atravessa como fio condutor e engloba as perguntas e objeções de Rm 3,1-

9a? Apesar de elas formarem um elenco de dois pares147, são de naturezas diversas, e estão 

em função de um escopo bem delimitado: demonstrar que o judeu (Ἰουδαίος: 3,1), apesar de 

ter o sinal típico (circuncisão: περιτομή) que o distingue do pagão e o exceda (περισσόν) em 

143 STOWERS, The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans, p. 110-112; STOWERS, A Rereading of Romans, 
p. 153-154. Apesar de Rm 3,1-20 visar essencialmente os judeus, o auditório não judaico, ao ouvir o discurso
paulino, é convidado a aplicar em sua existência as consequências da mensagem transmitida. O rhetor Paulo 
elabora seu discurso com performance e competência, demonstrando que deve alcançar a todos. Para tal, usa a 
especificação indireta. Esta apresenta algumas vantagens: a) atinge todos: judeus e gentios; b) permite realizar a 
ponte entre os discursos direcionados a enunciatários diferentes.  
144 “Chave da carta” é como Campbell alcunha Rm 3. Dunn assinala que Rm 3,1-8 seria uma ponte entre as 
partes da carta, ou um entroncamento através do qual passam várias chaves temáticas de Romanos. 
CAMPBELL, William S. Romans III As a Key to the Structure and Thought of the Letter, NovT, v. 23, p. 22-40, 
1981; DUNN, Paul’s Epistle to the Romans: An Analysis of Structure and Argument. In: HAASE, Wolfgang 
(Hrsg.). ANRW, II. 25.4. Berlin: Walter de Gruyter, 1987, p. 2852; HAASE, Wolfgang. Romans 1–8. Dallas: 
Word Books, 1988, p. 130.  
145 A dinâmica própria do jogo de pronomes é denominada aqui pelos atores, justamente porque no cenário 
jurídico estabelecido por Paulo em Rm 3,1-9a, é posto em cena variegados personagens que se interagem 
concomitantemente: eu, tu, eles, nós, judeus, alguns. A cena se repete em Rm 3,9b-20 com os seguintes atores: 
nós, eles (= humanos de 3,10-18), todos (= judeus e gregos, ímpios e pagãos) e a lei (Rm 3,19).  
146 BYRNE, Romans, p. 108.  
147 As quatro primeiras questões (Rm 3,1.3.5.6) propõem várias objeções e podem ser agrupadas duas a duas, 
computando assim, dois parágrafos: 1ab e 2ab. O versículo 4 – recorrendo à intertextualidade (cf. Sl 115,2 
[LXX; 116,11: TM e 50,6 [LXX; 51,6: TM]) – situa-se como uma dobradiça entre os dois parágrafos e realiza 
uma transição: de Israel a todo ser humano (πᾶς ἄνθρωπος), da fidelidade de Deus à sua justiça. O sintagma πᾶς 
ἄνθρωπος antecipa os sintagmas de Rm 3,19-20: “toda boca” (πᾶν στόμα); “todo o mundo” (πᾶς ὁ κόσμος); 
“toda carne” (πᾶσα σὰρξ). Note-se que o adjetivo πᾶς (3,4) qualifica o homem e não as ações humanas como 
ocorre em Rm 1,18-32. PENNA, Carta a los Romanos, p. 273-274; LÉGASSE, L’épître aux Romains, p. 216-
217. 



81 

relação ao grego, devido aos oráculos (τὰ λόγια τοῦ θεοῦ) que lhe foram confiados (Rm 3,2b), 

e mantidos por Deus (Rm 3,4), não é superior ao gentio (Rm 3,9a).  

A principal razão disso é que no que respeita à δικαιοσύνη, todos, judeus e gentios, 

sem exceção, estão equiparados no estado de condenação (Rm 3,9b-20). Mas, como 

demonstrar isso? Torná-lo credível? Eis, pois, o motivo pelo qual Paulo erige um cenário 

essencialmente forense cuja estrutura discursiva é intensa e estilisticamente impecável.  

2.1.4.4.1 O cenário forense de Rm 3,1-9 

O cenário erigido a partir de Rm 3,1 e estendido até Rm 3,20 é o do espaço forense. 

Os vários vocábulos utilizados pertencem a essa lavoura148:   

Vocábulo Tradução Topografia 
προῃτιασάμεθα  acusamos de antemão  3,9 
νόμος  lei  3,19 
οὐκ ἔστιν δίκαιος  não há justo  3,10 
ὑφ’ ἁμαρτίαν εἶναι  sob o pecado (erro) estar   3,9 
ὑπόδικος  sob obrigação legal  3,19 
ἔργων νόμου  de obras da lei  3,20 
ἀδικία  injustiça  3,5 
δικαιωθήσεται  será justificado (declarado justo) 3,20 
κρίνεσθαί  ser julgado  3,4 
κρίνομαι   sou julgado  3,5 
κρινεῖ  julgará  3,6 
βλασφημούμεθα  somos difamados  3,8 
τὸ κρίμα ἔνδικόν ἐστιν a sentença é legítima  3,8 
ἀληθεία/ ἀληθής  verdade/ verdadeiro  3,4.7 
πίστις  fidelidade/ fé   3,3.4 
ἀπιστία   infidelidade  3,3 
ἠπίστησάν/ ἀπιστέω  ser infiéis  3,3 
ἐπιστεύθησαν   foram confiados   3,2 
ψεύστης/ ψεῦσμα   mentira/ mentiroso  3,4.7 

2.1.4.4.2 Atores/ interlocutores de Rm 3,1-9  

A identificação do(s) interlocutor(es) do discurso diatríbico em Rm 3,1-9 não é 

detectável à primeira vista. O motivo é a variedade do jogo de pronomes usados para designá-

148 Constata-se em Rm 3,1-9, principalmente, dois campos lexicais, cujo vocabulário é assaz denso. Os 
vocábulos integrantes do primeiro campo lexical giram em torno dos termos: verdade/ fidelidade (ἀληθεία-
ἀληθής/ πίστις): confiar (3,2), ser infiel (3,3), infidelidade (3,3), fidelidade (3,3). Ambos pertencem à raiz πίστ–. 
Ao segundo campo lexical (cf. raiz δικ–: justiça) pertencem os vocábulos: ser justificado (3,4), justiça (3,5), 
injustiça (3,5), injusto (3,5), justo (3,8), e os termos da raiz κρίν– (julgamento): ser julgado (3,6.7), julgar (3,4), 
justo julgamento (3,8). Os vocábulos πίστις (fé/ fidelidade) e justiça (δικαιοσύνη) remetem o leitor à propositio 
generalis (Rm 1,16-17) e funcionam como um vestígio implícito de que o jogo discursivo dessa seção está 
conectado ao coração do evangelho paulino (Rm 2,16; 3,21-31).  



82 

los (tu, nós, eu, eles, alguns). A trama do texto é impulsionada pela dinâmica dialógica 

ritmada e vivaz, que envolve os interlocutores e cria uma rede de intercâmbios múltiplos entre 

os personagens.  

O primeiro interlocutor enceta o diálogo mediante uma pergunta referente ao “judeu” 

(Ἰουδαῖος: Rm 3,1) ou aos judeus (Rm 3,3)149. Em seguida este interlocutor impessoal se 

expressa na segunda pessoa do plural, “nós” (Rm 3,5) e também na primeira pessoa do 

singular, “eu” (Rm 3,5.7). E encerra suas questões dirigindo-se ao “nós” (Rm 3,9a), 

provavelmente com o intuito de exprimir sua solidariedade a Paulo e, igualmente ao leitor150.  

O outro interlocutor, Paulo, toma a palavra, menciona os pronomes “eles” (Rm 3,2) e 

“alguns” (τινες: Rm 3,3.8) e ainda o pronome “tu” (Rm 3,4), “nós” (Rm 3,9b) e o substantivo 

“Deus” (Rm 3,4.6). 

A identidade de “alguns” (τινες: Rm 3,8) é ambígua, pois parece não se tratar do 

mesmo grupo, os “judeus”, aparentemente visados em Rm 3,2-3. Ademais, o pronome τις de 

Rm 3,8, faz uma vaga referência aos caluniadores de Paulo: “[...] assim como alguns (τινες) 

afirmam nós dizermos” (Rm 3,8b)151.  

Em suma, constata-se em Rm 3,1-9 que a dinâmica dialógica entre os interlocutores é 

bastante envolvente e complexa. Há uma rede de intercâmbios múltiplos entre os 

personagens: principia-se com alguém na terceira pessoa do singular (Rm 3,1.5b.6-7a); 

assume a palavra a terceira pessoa do plural (Rm 3,2-4a.8b). Em seguida, passa-se da segunda 

pessoa do singular (Rm 3,4b) à primeira pessoa do plural (Rm 3,5a.8a), e finalmente a 

primeira pessoa do singular (Rm 3,5c.7b).  

Mas, a quem Paulo elege como interlocutor nessa subseção Rm 3,1-9a propriamente? 

149 O leitor não deve julgar que, embora o uso do adjetivo “judeu” no singular signifique que Paulo esteja a 
pensar no judeu exclusivamente. Ele, na verdade, recorre à enálage ou à sinédoque para se referir “ao conjunto 
dos judeus”. PENNA, Carta a los Romanos, p. 269-270.  
150 Note-se a presença da enálage (ἐναλλαγή: “troca”, “permutação”, “transposição”) de pessoa em Rm 3,1-9, 
caracterizada pela substituição de um pronome pessoal por outro. O que concomitantemente resulta numa figura 
de presença e numa figura de comunhão. O rhetor, ao substituir o “eu” ou “ele” por “tu” ou “nós”, permite ao 
leitor se sentir participante do discurso. As figuras de comunhão tendem a obter do auditório uma participação 
ativa na exposição do discurso. Paulo tem ciência que toda enunciação carrega uma intenção do locutor que 
pressupõe um “interlocutor”. A construção do diálogo diatríbico usado pelo apóstolo em Rm 3,1-9a (+ 9b-20) 
revela claramente que todo ato de discurso pressupõe um “nós” prévio à fala. O autor deixa nas entrelinhas do 
texto que o registro alocutivo do discurso não é solipsista, mas constitui um todo: não há “eu” sem “tu” virtual, e 
vice-versa. PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Tratado da argumentação, p. 196-197; Cf. KOCH, 
Ingedore G. Villaça. O texto e a construção dos sentidos. São Paulo: Contexto, 2007.  
151 PITTA, Lettera ai Romani, p. 135; GIGNAC, Alain. The Enunciative Device of Romans 1:18–4:25: A 
Succession of Discourses Attempting to Express the Multiple Dimensions of God’s Justice, CBQ, Whashington, 
v. 77, n. 3, p. 481-502, 2015; BERGE, Loïc P. M. L’alternance ‘nous’/ ‘je’ dans les épîtres pauliniennes,
BERGE, Loïc P. M. Faiblesse et force, présidence et collégialité chez Paul de Tarse: Recherche littéraire et 
théologique sur 2Cor 10–13 dans le contexte du genre épistolaire antique. Leiden/ Boston: Brill, 2015, p. 575-
591. 



83 

É provável que se trate de uma nova figura diatríbica, que sucede o “humano” de Rm 

2,1 e o “judeu pretencioso” de Rm 2,17s152. Há quem cogite tratar-se de um “discípulo 

cristão”, alvo das acusações apresentadas em Rm 1,18-32; 2,1-16 e em Rm 2,17-29153.  

Apesar de tais hipóteses não serem descartáveis, verifica-se haver em 3,1-9 certas 

nuanças estilísticas do autor (cf. dêixis pessoal). Este, ao deixar o texto aberto, optou por 

deixar que o leitor se identificasse com este interlocutor objetante154.  

2.1.4.4.3 Estrutura do diálogo diatríbico de Rm 3,1-9 

Cabe salientar não haver uma única maneira de leitura do discurso diatríbico 

apresentado em Rm 3,1-9. A leitura aqui proposta é uma adaptação que contempla as 

principais abordagens retóricas do diálogo entre Paulo e o seu interlocutor155. Vejamo-la:  

“Diálogo” Pergunta/ resposta Atores  Antecipação 
de Rm 3–11 

Eco de Rm 1–2 

3,1 Interlocutor “Qual, então?” A 
vantagem de Israel? 
(1a)  

Judeus 
(Ἰουδαίος) 

9,1-5 2,17-20 

3,2 Paulo Grande, e sob todos 
os aspectos. [...] os 
oráculos de Deus  

Eles 9,4-6 2,21-23 

3,3 Interlocutor A fidelidade de Deus 
é anulada? (1b)  

Alguns (τινες) 
(n. 1), Deus 

3,4 Paulo Deus reconhecido 
veraz e todo homem 
mentiroso (Sl 115,2 
+ 50,6 [LXX])  

Deus, homem 
(ἄνθρωπος), “tu” 
(σύ)   

3,21-26 1,25 

152 STOWERS, Paul’s Dialogue with a Fellow Jew in Romans 3:1-9, p. 715. A fisionomia desse judeu 
pretensioso é desenhada por Stowers como o retrato do líder e mestre moral e religioso. Ou seja, o “judeu” que 
almeja ter uma relação especial com Deus. Ele não hesita em vangloriar-se de sua relação com Deus. Ao mesmo 
tempo que se gloria da lei a infringe. É também alguém que pretende ser um mestre e guia espiritual dos outros, 
apesar de não encarnar o que ensina. STOWERS, The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans, p. 112-113;  
153 TOBIN, Thomas H. Controversy and Continuity in Romans 1:18–3:20, CBQ, Whashington, v. 55, p. 314, 
1993. Tobin mantém a mesma posição no seu comentário a Romanos: TOBIN, Paul’s Rhetoric in Its Contexts, 
p. 119.
154 O uso do nós inclusivo produz, na intuição de Barros, “além dos efeitos de subjetividade e de aproximação da 
enunciação, próprios do uso da 1ª pessoa, o efeito de sentido de identificação com o destinatário, de anulação da 
distância [...]”. BARROS, Diana Luz P. Interação em anúncios publicitários. In: PRETI, Dino (Org.). Interação 
na fala e na escrita. São Paulo: Humanitas, 2002, p. 25; BEVENISTE, Émile. Problemas de linguística geral I. 
Campinas: Pontes, 1995; cf. GIGNAC, The Enunciative Device of Romans 1:18–4:25, p. 481-502; PITTA, 
Lettera ai Romani, p. 134-135.   
155 STOWERS, Diatribe and Paul’s Letter to the Romans, p. 119-120; ELLIOTT, The Rhetoric of Romans, p. 
132-141; PENNA, Romano. La funzione strutturale di 3,1-8 nella Lettera ai Romani. In: PENNA, Romano. 
L’apostolo Paolo. Studi e teologia. Cinisello Balsano: Ed. Paoline, 1991, p. 91-95 e p. 139-140; LEE, Paul’s 
Gospel in Romans, p. 189-197; KING, Justin. Speech-in-Character, Diatribe, and Romans 3:1-9: Who’s 
Speaking When and Why It Matters. Leiden/ Boston: Brill, 2018, p. 165-209 (particularmente: p. 187-195). 
Elliott lê as perguntas retóricas de Rm 3,1.3.5.7-8.9a como perguntas capciosas de Paulo e as respostas/ objeções 
de Rm 3,2.4.6.8b.9b como objeções do interlocutor. ELLIOTT, The Rhetoric of Romans, p. 139-141. 



84 

3,5 Interlocutor Justiça de Deus (= 
ira)? (2a)  

Nós (ἡμῶν), 
Deus, eu (ἐγώ) 

9,14 1,18; 2,5 

3,6 Paulo Possibilidade de 
julgar o mundo 

Deus (θεός) 

3,7 Interlocutor Justiça de Deus (= 
julgamento do 
mundo)?   (2b)   

Eu (ἐγώ) 9,18 2,5.11.16 

3,8 Paulo Calúnia:  
“fazer o mal em vista 
do bem?”  

Nós (ἡμᾶς), (n. 
2), 
alguns (n. 2) 

6,1.15 

3,9a Interlocutor Recapitulação: “Que, 
então? Somos 
superiores?”   

Nós (n. 3) 

3,9b Paulo Não, totalmente! 
Todos estão sob o 
pecado.   

Nós (ἡμῶν) n. 4 5,12-13; 
6–7 

A unidade interna da diatribe de Rm 3,1-9a pode ser fracionada em duas partes, 

porque trata de duas objeções distintas: a) Rm 3,1-4, e b) Rm 3,5-9a. As objeções propostas 

pelo interlocutor de Rm 3,1.3.5 e 6 também podem ser aglutinadas – duas a duas –, 

computando dois parágrafos: 1ab e 2ab.  

No introito da seção (Rm 3,1-2), é questionada a vantagem do judaísmo, ou seja: o 

valor da eleição, que inclui o status do ser judeu, a circuncisão e a lei (Rm 3,1; cf. 2,25)156.  

O interlocutor (Paulo) tem uma dupla intuição em Rm 3,4: recorrer à intertextualidade 

(Sl 115,2 [LXX]; 116,11 [TM] e 50,6 [LXX]; 51,6 [TM]), e situar este versículo como uma 

dobradiça entre os dois parágrafos. Com isso realiza-se uma transição: de Israel a todo ser 

humano (πᾶς ἄνθρωπος), da fiabilidade (fidelidade) de Deus (πίστις θεοῦ) à sua justiça 

(δικαιοσύνη θεοῦ).  

A última questão (Rm 3,9a) faz uma recapitulação de Rm 3,1-8 e serve de transição 

para Rm 3,9b-20. A repetição da fórmula retórica τί οὖν; (“que, então?”: Rm 3,9a) estabelece 

uma inclusio entre Rm 3,1 e Rm 3,9.  

O sintagma πᾶς ἄνθρωπος (Rm 3,4) antecipa os sintagmas de Rm 3,19-20: “toda 

boca” (πᾶν στόμα); “todo o mundo” (πᾶς ὁ κόσμος); “toda carne” (πᾶσα σὰρξ). Note-se que o 

adjetivo πᾶς (Rm 3,4) qualifica o homem e não as ações humanas como ocorre em Rm 1,18-

32157. 

156 Alguns exegetas, entre os quais Moo, mencionam haver uma relação entre Rm 3,1 e Rm 2,25-29. MOO, The 
Epistle to the Romans, p. 179-181.  
157 PENNA, Carta a los Romanos, p. 273-274; LÉGASSE, L’épître aux Romains, p. 216-217.  



85 

Ademais, o leitor perceberá que em Rm 3,1-9 será o próprio Deus que está sob o 

tribunal (Rm 3,3-7)158, e não mais os distintos grupos de pessoas como em Rm 1,18-32 e 2,1-

29), cuja injustiça estava sob o foco do discurso paulino159.  

Porém, a partir de Rm 3,3, verifica-se surgir, em filigrana – e paulatinamente ficará 

mais evidente neste capítulo – a fidelidade (πίστις) de Deus em oposição à infidelidade 

(ἀπιστία) humana (Rm 3,3-5; Rm 3,10-19; Rm 3,21-31)160. O quadro abaixo ilustra esta 

dinâmica antitética:  

Humano Deus 
3,3 Infieis, infidelidade deles (ἀπιστία)  Fidelidade de Deus (πίστις)   
3,4, Todo homem é mentiroso (ψεύστης) Deus é verdadeiro (ἀληθής)  
3,5 Nossa injustiça (ἀδικία)  Justiça de Deus (δικαιοσύνη) 
3,7 Na minha mentira (ψεῦσμα)  Verdade de Deus (ἀληθεία)  

2.1.4.4.4 Análise da prova da autoridade (Rm 3,9-18) e da peroratio final (Rm 3,19-20)  

Rm 3,9 funciona como uma dobradiça, porque mantém uma conexão formal com Rm 

3,1-8, mediante a pergunta retórica τί οὖν, “que, então?” (Rm 3,9; 3,1); mas disjunge dessa 

microsseção, porque se reconecta ao discurso apresentado em Rm 1,18–2,29161.  

Paulo ao abordar a justiça divina a partir de Rm 3,9, oferece uma nova perspectiva, na 

qual todos, judeus e gentios, estão sob o pecado (Ἰουδαίους τε καὶ Ἕλληνας πάντας ὑφ’ 

ἁμαρτίαν εἶναι: Rm 3,9), e, por conseguinte, estão sujeitos ao julgamento de Deus (ὑπόδικος 

γένηται πᾶς ὁ κόσμος τῷ θεῷ: Rm 3,19).  

Formalmente Rm 3,9 e Rm 3,19 fazem o enquadramento da seção Rm 3,9b-20162. 

Paulo mantém a dinâmica dialógica da última parte da peroratio, próxima da anterior (Rm 

158 Isto pode ser visto através do uso da forma passiva do verbo νικήσεις (“seres julgado”). A consequência do 
julgamento mostra que Deus se revela justo e pode ser vitorioso (κρίνω) (Rm 3,4.7). De fato, no diálogo 
diatríbico, duas perguntas acompanham o processo: quem é verdadeiro e constante e quem é mentiroso, ou 
“vítima de ilusão e falsidade”. A conclusão apresentada por Paulo confirma ser “Deus verdadeiro e falso todo 
homem” (Rm 3,4). KÄSEMANN, Commentary on Romans, p. 81-85; FITZMYER, Romans, p. 329.  
159 ACHTEMEIER, Romans 3:1-8, p. 84-87.  
160 JEWETT, Romans, p. 240-246; JEREMIAS, Joachim. Chiasmus. JEREMIAS, Joachim. Abba. Studien zur 
neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1966, p. 155; PENNA, 
Carta a los Romanos, p. 274-275. Benoit pondera haver em Rm 3,1-7 uma “sinonímia prática” dos vocábulos 
πίστις, ἀληθεία e δικαιοσύνη em Deus. BENOIT, Pierre. La loi et la croix d’après saint Paul. RB, Jérusalem, v. 
47, p. 508, 1938, nota 3.  
161 BIANCALANI, Alessandro; ROSSI, Benedetto (ed.). Le Lettere di san Paolo, v. 1. Roma: Città Nuova 
Editrice, 2019, p. 788.  
162 O vocábulo ἁμαρτία de Rm 3,9 reaparece em Rm 3,20, garantindo assim uma inclusão e conferir uma 
unidade à nova passagem, Rm 3,9-20.  



86 

3,1-9a), pondo em cena alguns personagens: nós, eles, judeus e gregos (Rm 3,10-18)163, os 

quais atuam não de maneira estática, mas se movimentam em vários planos: sob o pecado 

(Rm 3,9-10), nos caminhos da paz ou da destruição e ruína (Rm 3,15-17) e na lei (Rm 3,19).  

O leitor constatará, como testemunha privilegiada, que o enunciador descreve o 

comportamento dos humanos (“deles”), ao mesmo tempo em que tece as peças de um 

mosaico escriturístico (Rm 3,10-18)164.  

Com efeito, à medida que o discurso avança, aparece em filigrana os traços disformes 

e quasímodos de uma humanidade personificada: “sem rosto”, perversa, com um “olhar 

tenebroso” e incapaz de temer a Deus (Rm 3,18; Sl 36,2)165.  

A descrição pormenorizada, em Rm 3,13-18, elucida metaforicamente este retrato 

dramático: “garganta aberta”, sepulcral e uma “boca cheia” de maldição e veneno (Rm 3,13-

14). O itinerário imagético apresentado em Rm 3,15-17 desenha uma ação e uma rota rumo à 

autodestruição (Rm 3,15).  

O enunciador parece martelar nos versículos 10b-12.18, uma nota musical cujo refrão 

diz: “não há” (οὐκ ἔστιν), ao mesmo tempo em que insiste duas vezes “nem um só” (Rm 

3,10), “[não há] até mesmo um só” (Rm 3,12d)166.  

Em síntese, Rm 3,9-20 assume e universaliza os discursos apresentados em Rm 1,18-

32 e Rm 2,1-29167. Com efeito, os discursos anteriores descreviam simplesmente os pecados 

163 Nota-se que o enunciador principal, “nós” principia seu discurso com a tese de Rm 3,9 (“... Pois acusamos de 
antemão judeus e gregos todos sob pecado estarem”), na qual os “atores” estão espacialmente correlacionados: 
Judeus e Gregos – agrupados sob o coletivo “todos” (πᾶς) – sob o pecado. O enunciador visa na acusação de Rm 
3,10-18, caracterizar o terceiro personagem (3ª pessoa do plural), “eles”, que é descrito como uma figura 
coletiva, cujo comportamento é assinalado pela catena escriturística. Um esquema ilustrativo de Rm 3,9-20 
poder-se-ia inferir:  

      Pecado (ἁμαρτία) 
      Judeus + Gregos (Ἰουδαίους τε καὶ Ἕλληνας) = “todos” (πᾶς) 3,9 

  = “eles”  
= toda boca (πᾶς στόμα) – todo o mundo (πᾶς κόσμος) – toda carne (πᾶσα σὰρξ) 

3,10-18 
3,19-20 

164 RUIJS, Rembertus C. M. De Struktuur van de Brief aan de Romeinen. Een stilistische, vormhistorische en 
thematische analyse van Rom 1,16–3,23. Utrecht-Nijmegen: Dekker & Van de Vegt, 1964, p. 251-254.  
165 O personagem Deus se faz presente na seção. Aparece três vezes (Rm 3,11.18.19), como alguém que age 
discretamente: “[...] procura a Deus” (Rm 3,11); “temor de Deus” (Rm 3,18) e “julgamento diante de Deus (Rm 
3,19). É intrigante saber que a lei fala (νόμῷ λαλεῖ), dirigindo-se “[...] aos que estão na lei” (Rm 3,19), mas não 
só, pois fala também aos gentios. Essa nuança está implícita no jogo intertextual dos textos de Rm 3,10-18. O 
pensamento de Paulo dirigido a um auditório constituído por judeus e gentios, implica que as Escrituras judaicas 
estabelecem a exigência de Deus a todos. Com efeito, o mundo inteiro, judeus e gentios, é responsável diante de 
Deus (cf. Rm 3,19). PENNA, Carta a los Romanos, p. 293-294.  
166 Os versículos iniciais da catena das passagens bíblicas insistem na noção de que não há ninguém que faça o 
bem, expressada mediante uma sêxtupla repetição: οὐκ ἔστιν, “não há” (Rm 3,10.11(2x).12(bis).18. Esta ideia 
negativa, consoante Penna, atinge o “todos” de Rm 3,12. PENNA, Carta a los Romanos, p. 289; STANLEY, 
Christopher D. Paul and the Language of Scripture. Citation Technique in the Epistles and Contemporary 
Literature. Cambridge: Cambridge University Press, 1992, p. 88-89.   
167 O vocábulo “todos” (πᾶς) é mencionado em cinco ocasiões: Rm 3,9.12.19 (bis).20.  



87 

de alguns humanos: “aqueles que retêm a verdade em injustiça” (Rm 1,18), “o humano 

julgante” de Rm 2,1168, o “tu que se nomeia judeu” (Rm 2,17), assim como de alguns “infiéis” 

de Rm 3,3.  

O leitor poderá comparar Rm 3,1-20 com Rm 1 e 2 e constatará o salto quantitativo e 

qualitativo que Rm 3 apresenta. Em Rm 3,1-20 Paulo não trata apenas de “todos os homens 

que...” (Rm 1,18), mas de “todo ser humano” (πᾶς ἄνθρωπος), sem exceção (Rm 

3,4,9,12.19)169. 

São incluídos na categoria de pecadores (Rm 3,4.10), os maus (Rm 3,11-12), os que 

estão corrompidos (Rm 3,13-18)170, e também o interlocutor judeu, que indubitavelmente 

reage “escandalizado” às afirmações de Paulo (Rm 3,7.9a)171. Fica patente que todos merecem 

a ira divina (cf. Rm 1,18–3,20). 

Conclui-se a parte probatória (Rm 2,1–3,18), evocando o testemunho ineludível da 

Escritura (καθὼς γέγραπται: Rm 3,10a)172, palavra veraz e normativa (cf. gezerah shawah: 

Rm 3,10-18), para justamente apoiar e fundamentar a intuição paulina ao declarar que todo 

homem é injusto, mentiroso e corrompido (Rm 3,4.9-10.13).  

Portanto, comparado ao gentio, não há superioridade do judeu, pois todos, sem 

exceção, estão entre os pecadores173. A autoridade indiscutível das Escrituras põe fim a toda e 

qualquer forma de orgulho (καύχησις, cf. Rm 2,17) entre os seres humanos e, por 

conseguinte, silencia as objeções ao Evangelho (Rm 2,16; 1,16)174.  

168 THORSTEINSSON, Runar. Paul’s Interlocutor in Romans 2: Function and Identity in the Context of Ancient 
Epistolography. Eugene: Wipf & Stock, 2015, p. 165-188.  
169 Aletti sublinha a importância que o termo πᾶς assume na seção Rm 1,18–3,20. Paulo o envolve na dinâmica 
argumentativa do texto, revê as diversas categorias das personagens existentes, e conduz o raciocínio numa 
gradual progressão que conduz à Escritura, a qual declara que todos sem exceção “estão sob o pecado” (Rm 3,9). 
ALETTI, Comment Dieu est-il juste?, p. 59-63.  
170 Os textos não são citados a esmo por Paulo. Ao confeccionar os textos ele se concentra nos termos comuns a 
estas passagens: Sl 14,1-3; 5,10; 140,3-4; Is 59,7-8; Sl 36,2. A catena de passagens bíblicas (Rm 3,10-18) 
elaborada por Paulo quer ser uma espécie de contrapartida dialética a Rm 1,18-32, mormente a lista de vícios 
(Rm 1,28-31), atribuída aos gentios. Em Rm 3,10-18 é o judeu (“o que está na lei”) que é visado por Paulo, cujo 
veredicto é a reprovação de Deus (Rm 3,19-20). A conclusão é que ambos – gentios e judeus – estão na mesma 
condição. PUNT, Jeremy. Paul and the Structures of Israel: How Awareness did he Display?, Neotamentica, v. 
34, p. 311-327, 2000.  
171 ALETTI, Rm 1–3, p. 492-493.    
172 O sintagma καθὼς γέγραπται, “como está/ foi escrito”. Fórmula clássica, (conjunção καθώς + γράφω) usada 
por Paulo para citar o Antigo Testamento (Rm 1,17; 2,24; 3,4.10; 4,17; 8,36; 9,13.33; 10,15; 11,8.26; 14,11; 
15,3.9.21). O verbo γέγραπται, perfeito indicativo passivo de γράφω. O perfeito implica continuidade, 
significando que, “como foi escrito e continua a ser escrito”. OCHSENMEIER, Erwin. Mal, souffrance et justice 
de Dieu selon Romains 1–3: Étude exégétique et théologique. Berlin: Walter de Gruyter, 2007, p. 78-79.  
173 Aletti observa que a Escritura ajuda a Paulo a igualar toda a humanidade na mesma situação negativa, sem 
exceção ou privilégios. Fica assim, estabelecida a ausência de privilégio em relação à retribuição perante o juízo. 
Esta realidade permite a justiça divina alcançar a todos livre e indistintamente. ALETTI, Rm 1–3, p. 492-494. 
174 A estrutura argumentativa de Rm 2,1–3,9 assim como seu contexto literário-retórico apresentam entre outros 
aspectos, a pecaminosidade humana. O desenho e a estrutura argumentativa demonstram isso de forma plástica:  



88 

Destarte, o argumento de Paulo chega à sub-peroratio final (Rm 3,19-20). O leitor, 

que acompanhou desde Rm 1,18, o raciocínio rebuscado, denso e complexo do tarsiota, tem 

diante de si uma conclusão bastante categórica:   

διότι ἐξ ἔργων νόμου οὐ δικαιωθήσεται 
πᾶσα σὰρξ ἐνώπιον αὐτοῦ, διὰ γὰρ νόμου 
ἐπίγνωσις ἁμαρτίας  

Por isso, a partir das obras da lei não será 
justificada toda carne diante dele, pois 
através da lei [há] o conhecimento do 
pecado (Rm 3,20)175   

O interlocutor/ leitor de Paulo poderá rever retrospectivamente o itinerário palmilhado 

(Rm 1–2) e abrir-se à novidade inconfundível da justiça salvadora de Deus, manifestada e 

concretizada em Cristo (Rm 3,21-26). O auditório e o leitor de Paulo saberão que esta justiça 

divina misericordiosa é destinada a todos, sem exceção.  

Esta pré-compreensão fornece um caminho para o escopo para colher a função do 

contexto linguístico de Rm 3,21-26. O leitor empírico, hermeneuta, diante do texto, deve 

reconhecer os traços “faciais” delineados no emaranhado do texto, e através do processo 

inferencial, identificar-se com eles. Assim, a comunicação será realizada de maneira eficaz e 

profícua.   

Mais ainda, o termo comunicação (lat.: “communicare”) – “comum”, “repartir”, 

“dividir algo”, “conversar” – já contempla em sua etimologia a ideia de partilhar, trocar 

ideias, comungar, fazer que outros se tornem partícipes de nossas experiências, 

compartilhando diálogos, acontecimentos etc.176.  

A Rm 1,18-32: “impiedade e injustiça dos homens...” “Gentios” 
B Rm 2,1-16: julgamento e retribuição de 

Deus  
gentios-judeus 

X Rm 2,17-29: o judeu transgride 
a lei   

Judeus 

B’ Rm 3,1-9: julgamento de Deus para o não-
justo   

judeus-gentios 

A’ Rm 3,10-18: ninguém é justo Todos 

A realidade da pecaminosidade humana é elencada duplamente, em Rm 1,18-32 (A) e em Rm 3,10-18 (A’). Já 
Rm 2,1-16 (B) e Rm 3,1-9 (B’) mostram o julgamento divino. O centro do quiasmo, Rm 2,17-29 (x) deixa claro 
que os chamados judeus não observam a lei. Note-se que a crítica de Paulo aos não-judeus está focalizada em 
Rm 1,18-32, contudo, transita-se dos gentios para os judeus em Rm 2,1-16. Por um lado, os denominados judeus 
(ἐπονομάζω Ἰουδαῖος: Rm 2,17) estão no foco da crítica em Rm 2,17-29; por outro, em Rm 3,1-9 muda-se 
novamente o foco: dos judeus para os gentios. E em Rm 3,10-18 a pecaminosidade abrange a todos.   
175 Paulo usa na introdução do último versículo da seção Rm 1,18–3,20 a conjunção διότι, “por isso”, “pelo que” 
(Rm 3,20a) de forte acento ilativo. Em Rm 3,20 Paulo faz a última citação bíblica da seção, cujo encetamento se 
deu em 1,18. Ele cita o Sl 143/2,2 [LXX]: καὶ μὴ εἰσέλθῃς εἰς κρίσιν μετὰ τοῦ δούλου σου, ὅτι οὐ δικαιωθήσεται 
ἐνώπιόν σου πᾶς ζῶν. – “e não entres a juízo com o escravo de ti, porque não será declarado justo à vista de ti 
todo vivente”.  
176 Na família do vocábulo comunicação, encontram-se as palavras communis, “comum”, communio, 
“comunidade” e igualmente communicare, “fazer” ou “tornar comum”. E no mesmo campo lexical de 



89 

2.1.5 Contexto imediato: Rm 3,21–4,25  

A perícope (Rm 3,21-26) como todo texto não foi cogitada para existir 

solipsisticamente; está inserida numa unidade argumentativa mais ampla (Rm 3,21–4,25177), 

engendrada com uma intenção comunicativa estratégica que envolve o leitor, direciona-o, 

motiva-o etc., a determinada compreensão dos acontecimentos e, em última instância, 

constrói-no como leitor modelo.  

O texto é “um constructo histórico e social, extremamente complexo e multifacetado, 

cujos segredos [...] é preciso desvendar para compreender melhor esse ‘milagre’ que se repete 

a cada nova interlocução [...]”178.  

A intuição de Koch nos permite assinalar que um texto como Rm 3,21–4,25 contém 

marcas ou pistas inerentes às estratégias comunicativas sui generis do autor. Estas estão 

delineadas na tessitura da unidade argumentativa de Rm 3,21–4,25: a) sub-propositio (Rm 

3,21-22c); b) probatio (Rm 3,22d–4,25)179.  

Convém ainda recordar que a progressão argumentativa de Rm 3,21–4,25, apesar de 

conter algumas peculiaridades, se assemelha à da unidade precedente, Rm 1,18–3,20:   

Rm 1,18–3,20 Rm 3,21–4,25 
(Sub)propositio 1,18 3,21-22c 
prova dos fatos 1,19-32 3,22d-26  
provas dos princípios 2,1-29 + 3,1-9 3,27-31 
provas de autoridade (= 
escriturística) 

3,10-18 4,1-22 

 peroratio 3,19-20 4,23-25 

communicare também se encontram as palavras mutare, “mover”, “mudar”, “trocar”; mutuus, “recíproco”, “em 
troca” e commutare, “mudar”, “transformar”, “negociar”, “vender”. Há ainda outro sentido que o termo 
communicare, em latim, carrega: “dividir” e “separar”. Mas há ainda outra acepção do vocábulo comunicação, a 
da comunicação como interação, em que o que mais conta é a recepção da parte do destinatário. PETERS, John 
Durham. Hablar al aire: Una história de la idea de comunicación. Ciudad de México: Fondo de Cultura 
Económica, 2014, p. 23-26; SEGURA MUNGUÍA, Santiago. Nuevo diccionario etimológico latín-español y de 
las voces derivadas. Bilbao: Universidad de Deusto, 2013, p. 138-139; WITTGENSTEIN, Ludwig. 
Investigações filosóficas. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2015, p. 386; SBISÀ, Marina. Significato, 
interazione, texto. Considerazioni provisorie. In: BASSO, P.; CORRAIN, L. (Ed.). Eloquio del senso. Dialoghi 
semiotici per Paolo Fabbri. Milano: Costa & Nolan, 1999, p. 206.   
177 KOCH, Ingedore G. Villaça. Desvendando os segredos do texto. São Paulo: Cortez, 2003, p. 21-33; KOCH, 
Ingedore G. Villaça. Ler e compreender: os sentidos do texto. São Paulo: Contexto, 2008, p. 57-73.  
178 KOCH, Desvendando os segredos do texto, p. 9.   
179 A dinâmica argumentativa da unidade possibilita dividir Rm 3,21–4,25 do seguinte modo: a) propositio (Rm 
3,21-22c); b) probatio (Rm 3,22b–4,25). A probatio é fracionada sob três microunidades: 1) primeira parte (Rm 
3,22d-26); 2) segunda parte (Rm 3,27-31), e 3) terceira parte (Rm 4,1-25).  



90 

Grosso modo, Rm 1,18–3,20 retoma largamente os topoi bíblico e judaico, enquanto 

Rm 3,21–4,25 apresenta os traços específicos da doutrina paulina da justificação unicamente 

através da fé, sem as obras da lei mosaica. 

2.1.5.1 Primeira parte da probatio: a obra gratuita de Deus realizada em Cristo (Rm 

3,22d-26)  

Após anunciar a sub-propositio (Rm 3,21-22c)180, Paulo principia imediatamente a 

probatio, onde enceta a descrição da obra de Deus realizada através de Cristo181. 

O foco da primeira parte da probatio recai sobre a ação salutífera de Deus realizada 

através de Cristo, como graça e dom de Deus (Rm 3,22c-26)182. A seção anterior (Rm 1,18–

3,20) demonstrou que sob a Lei, toda a humanidade (judeus e gentios), sem exceção, é 

merecedora da condenação divina (Rm 3,10-20) e, por conseguinte, está impossibilitada de 

acessar (πάντες ἥμαρτον: Rm 3,23), no tempo presente (ἐν τῷ νῦν καιρῷ), a verdadeira 

δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21-25).  

Ora, isso implica a necessidade de encontrar um meio eficaz de acesso a Deus. É 

justamente o que Paulo faz, a partir de Rm 3,21, demonstrando como Deus providenciou a fé 

em Cristo (Rm 3,22.26)183 como modalidade de acesso a Ele. Assim, Deus oferece aos 

humanos um caminho efetivo de justificação184 graciosa e de amizade com Ele (δικαιούμενοι 

δωρεὰν τῇ αὐτοῦ χάριτι: Rm 3,24).  

Alguns aspectos da dinâmica argumentativa da primeira parte da probatio (cf. 

narratio, Rm 3,22c-26) necessitam ser elencados, pois corroboram estreitamente com a tese 

de toda a seção (Rm 3,21–4,25). Na exposição das provas (Rm 3,23-26), Paulo retoma e 

180 ARISTOTE. Rhétorique, III, 13, 1414a 31-35.  
181 SOUTHALL, David J. Rediscovering Righteousness in Romans: Personified Dikaiosynē Within Metaphoric 
and Narratorial Settings. Tübingen: Mohr Siebeck, 2008, p. 287.   
182 Rm 3,21-22a retoma e aprofunda os temas básicos de Rm 1,16-17, acrescentando duas novas expressões: 
χωρὶς νόμου (Rm 3,21) e διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ (Rm 3,22). Com isso acentua-se a nova e definitiva face 
positiva da justiça de Deus. ALETTI, Justification by Faith in the Letters of Saint Paul, p. 141-144.  
183 Na apresentação programática e sintética de Romanos (Rm 1,16-17), Paulo mostra que a fé está associada ao 
evangelho, à justiça de Deus e a todos os que creem (Rm 3,21-26). Essas ligações são reafirmadas, na repetição 
das referências ao evangelho, à ressurreição de Jesus, à justiça, à fé, às nações etc., no apelo do apóstolo ao 
exemplum de Abraão (Rm 3,27–4,25). LAGRANGE, Saint Paul, p. 138-139; ALETTI, God’s Justice in Romans, 
p. 109.
184 Pode-se definir a justificação (δικαίωσις) como um vocabulário técnico, que hermeneuticamente concentra e 
unifica variegados campos semânticos (jurídico etc.) e, principalmente, escriturístico a respeito da obra divina da 
salvação em Cristo Jesus. ALETTI, Justification by Faith in the Letters of Saint Paul, p. 24-27; FITZMYER, 
Joseph A. Linhas fundamentais da teologia paulina, p. 93-96; RONNET, Gilbert. La curieuse histoire du verbe 
‘dikaioun’ d’Eschyle à Saint Paul. Revue de Philologie, de Littérature et d’Histoire ancienne, v. 59, p. 221-234, 
1985. 



91 

reafirma inversamente (cf. inversio: c-b-a)185, os tópicos capitais da sub-propositio (Rm 3,21-

22c), haja vista se mostrarem essenciais à justificação pela fé (χωρὶς νόμου).  

Tais dados estão configurados e delineados sob três vias complementares: a) a 

universalidade dos destinatários (Rm 3,22-23); b) a apresentação de Cristo como instrumento 

de expiação/ libertação (ἱλαστήριον) (Rm 3,24b-25a); c) o escopo teológico da justiça divina 

(Rm 3,25c-26).  

Convém frisar que a δικαιοσύνη θεοῦ conferida gratuitamente (Rm 3,24) também se 

caracteriza como justiça-perdão, pois, através dela, Deus perdoa os pecados (πάρεσις), redime 

e liberta (ἀπολύτρωσις) os pecadores (Rm 3,24-25).  

Essas afirmações capitais, com efeito, alargam consideravelmente os beneficiários da 

justiça divina. Primeiro, porque desvela o modo do agir divino no “tempo presente-agora” (ἐν 

τῷ νῦν καιρῷ), na manifestação (φανερόω) de sua iustitia salutifera (εἰς πάντας τοὺς 

πιστεύοντας: Rm 3,22b)186, e mostra a promulgação dessa mesma justiça: em Cristo 

(ἱλαστήριον), mormente, na sua morte na cruz (Rm 3,25b-26; cf. Rm 4,25; 8,3).  

Destarte, este mesmo Deus se mostra a si mesmo justo (δίκαιον) e aquele que justifica 

(δικαιοῦντα) o que vive da fé em Jesus (ἐκ πίστεως Ἰησοῦ: Rm 3,26d).   

2.1.5.2 Segunda parte da probatio: lei (νόμος) ou fé (πίστις) (Rm 3,27-31)?  

A segunda parte da probatio apresenta os princípios ou as consequências da 

justificação χωρὶς νόμου (Rm 3,21). Através de respostas breves, elípticas e categóricas (cf. 

técnica da diatribe)187, as objeções aventadas pelo partner paulino no diálogo são todas 

refutadas188.  

185 A reversio (gr. ἀναστροφή) é empregada para desenvolver ideias complementares (sinonímicas ou 
antonímicas), em ordem inversa, abb’a’ (ou abc’b’a’ etc.). Consoante Aletti, as duas metades da reversio não 
pertencem necessariamente à mesma unidade literária. Assim, ao final de uma introdução, pode-se anunciar os 
pontos (p. ex., a e b) que serão tratados e retomados no corpo de um discurso em ordem inversa (b e a). 
ALETTI, Jean-Noël et al. Vocabulário ponderado de exegese bíblica. São Paulo: Loyola, 2011, p. 114; 
QUINTILIANO. Institutio oratoria, VIII, IV, 65.  
186 DUNN, Romans 1–8, p. 296.  
187 O diálogo da microunidade (Rm 3,27-31) recorda o estilo diatríbico de Rm 2. Com efeito, Rm 3,27-28 
corresponde a Rm 2,17-24 e Rm 3,29-30 rememora Rm 2,24-29. STOWERS, A Rereading of Romans, p. 234.   
188 Há uma nítida conexão tópica fornecida pela antítese entre fé e lei, apesar do foco ser distinto entre as duas 
microunidades: Rm 3,21-26 e Rm 3,27-31. A quantidade de ocorrência destes vocábulos também é diferente; em 
Rm 3,21-26, há três registros do substantivo πίστις (Rm 3,22.25.26), enquanto em Rm 3,27-31 consta cinco 
(3,27.28.30[2x].31). O termo νόμος é encontrado duas vezes em Rm 3,21-26 (3,21) e cinco em Rm 3,27-31 
(3,27[2x].28.31[bis]). LEE, Paul’s Gospel in Romans, p. 234; LÉGASSE, L’épître de Paul aux Romains, p. 267-
268. Ademais, a partícula οὖν, “portanto”, assinala as consequências lógicas, como conclusão do que a precede. 
DENNISTON, John D. The Greek Particles. Indianapolis: Hackett Publishing Company, 1996, p. 416; BYRNE, 
Romans, p. 136; MOO, The Epistle to the Romans, p. 245; LÉGASSE, L’épître aux Romains, p. 270.  



92 

O discurso de Rm 3,27-31 incide sobre as afirmações basilares da sub-propositio, 

confirmando assim, as verdades já assumidas na primeira parte da probatio (Rm 3,23-26)189. 

Desta sorte, demarca-se claramente qual é o fio condutor que rege a justificação χωρὶς νόμου 

(Rm 3,21.27-28): para todos os que creem (Rm 3,22.29-30). E, por conseguinte, são 

estabelecidas as consequências da relação entre a fé (πίστις) e a lei (νόμος)190.  

A microunidade é introduzida através de uma pergunta elíptica191 sobre a vanglória 

(ποῦ οὖν ἡ καύχησις: Rm 3,27a)192 e concluída com outra pergunta acerca da lei (διὰ ποίου 

νόμου; Rm 3,27c)193. Tendo em mente o que Deus realizou através de Cristo (Rm 3,24-25), o 

interlocutor194 de Paulo questiona se ainda haveria espaço para a vanglória (Rm 3,27). A 

resposta é enfática: “Fica excluída!” (ἐξεκλείσθη: Rm 3,27c).  

De fato, em Cristo, Deus confirma que não faz distinção entre as pessoas (Rm 3,22c-

23), pois Ele assume todos (princípio da universalidade), confirmando ser igualmente, o Deus 

de judeus e de gentios (Rm 3,29-30).  

Esse dado é importante, porque confirma a exclusão da vanglória (Rm 3,27)195. É o 

próprio Deus quem realizou a exclusão da jactância (καύχησις) “de uma vez por todas” 

189 THOMPSON, Richard W. Paul’s Double Critique of Jewish Boasting: A Study of Rom 3,27 in Its Context. 
Biblica, v. 67, 1986, p. 520-531.  
190 PITTA, Lettera ai Romani, 2017, p. 173.  
191 A elipse (ἔλλειψις) consiste em um enunciado abreviado. Enquanto figura de sintaxe, consiste na omissão de 
um termo ou oração que facilmente pode-se subentender. Através da elipse, economiza-se as palavras, tornando 
o estilo conciso e elegante em função da expressividade. ROBRIEUX, Jean-Jacques. Eléments de rhétorique et
d’argumentation. Paris: Dunod, 1993, p. 83.  
192 A longa exposição da pecaminosidade e infidelidade da humanidade de Rm 1,18–3,20 parece ser o 
background de Rm 3,27. DUNN, Romans 1–8, p. 185; 291-292.  
193 A partícula οὖν (“portanto”) funciona como inclusão entre os versículos 27 e 31. BYRNE, Romans, p. 136; 
FITZMYER, Romans, p. 358-360; MOO, Romans, p. 245.  
194 O diálogo diatríbico da microunidade (Rm 3,27-31) pode ser ilustrado do seguinte modo:  

Atores do diálogo Esquema 
Humanos em geral I (interlocutor): Ποῦ οὖν ἡ καύχησις; (3,27)  

P (Paulo): ἐξεκλείσθη (3,27)   
I: διὰ ποίου νόμου; τῶν ἔργων; (3,27)  
P: οὐχί, ἀλλὰ διὰ νόμου πίστεως (3,27-28)  
I: ἢ Ἰουδαίων... οὐχὶ καὶ ἐθνῶν; (3,29)  
P: ναὶ καὶ ἐθνῶν... διὰ τῆς πίστεως (3,29-30)    
I: νόμον οὖν καταργοῦμεν διὰ τῆς πίστεως; (3,31a) 
P: μὴ γένοιτο ἀλλὰ νόμον ἱστάνομεν (3,31b)  

participante não-humano (a lei) 

No diálogo são detectados três participantes temáticos: a) Deus (ὁ θεὸς), que aparece como sujeito em Rm 
3,29.30; b) os judeus (Rm 3,29) ou circuncisos (περιτομή) em Rm 3,30; e c) os gentios (Rm 3,29) ou 
incircuncisos (ἀκροβυστία) em Rm 3,30. LEE, Paul’s Gospel in Romans, p. 237-238.  
195 O substantivo καύχησις (“orgulho, vanglória”) deriva-se do verbo καυχάομαι (“vangloriar-se, gloriar-se, 
orgulhar-se”). Há trinta e quatro registros de καυχάομαι nos escritos paulinos; já o substantivo καύχησις aparece 
dez vezes. BAUER, Walter; ARNDT, William; GINGRICH, F. Wilbur. A Greek-English Lexicon of the New 
Testatament and Christian Literature. Chicago: University of Chicago Press, 2000, p. 426; BACHMANN, 
Horst; SLABY, Wolfgang A. (Eds.). Concordance to the New Testament Graece of Nestle Aland 26 Edition and 
to the Greek New Testament. Berlin/ New York: Walter de Gruyter, 1987, p. 1024-1025.  



93 

(passivum divinum: ἐξεκλείσθη)196, e o fez como o Deus de judeus e gentios (Rm 3,29), 

circuncisos e incircuncisos (Rm 3,30)197. Ademais, as Escrituras (ἡ γραφὴ λέγει: cf. Rm 4,1-

8) e a experiência redentora em Cristo (Rm 3,24-25) esclarecem que Ele justifica toda a

humanidade exclusivamente “através da fé” (ἐκ πίστεως), e não através da obediência à lei 

mosaica (Rm 3,30)198.  

Ao contrário da atitude de vanglória (καύχησις), aquele que age pela fé, sabe que o 

perdão, a redenção etc., procedem de Deus, que os oferece ao ser humano como dom e graça.  

A fé assume um papel importante e privilegiado (Rm 3,27.28.30[2x].31) no processo 

da justificação graciosa; é igualmente, a resposta efetiva à iniciativa divina manifestada no 

Evangelho (Rm 1,16-17; 3,21-26)199. Aquele que age segundo a fé não exige nada, mas aceita 

gratuitamente tudo de Deus (Rm 4).  

O interlocutor/ leitor é advertido, através da expressão metonímica πίστει (Rm 3,28), 

sobre a modalidade única da justificação: “pois (γάρ) consideramos (λογιζόμεθα)200 ser 

justificado por fé [um] homem (δικαιοῦσθαι πίστει ἄνθρωπον), sem obras da lei (χωρὶς ἔργων 

νόμου)”. Ademais, πίστις traduz o caráter exclusivo da justificação, porque se mostra como 

meio legítimo capaz de recolocar o ser humano na via escolhida por Deus para justificá-lo. 

Não resta dúvida, a justificação acontece exclusivamente através da fé. Aliás, o jogo 

de palavras entre os vocábulos νόμος e πίστις (Rm 3,27), permite contrastar esses dois 

conceitos-chave na argumentação de Rm 3,27-31. A conclusão é clara: a lei serve para 

enfatizar a fé:   

Διὰ ποίου νόμου; τῶν ἔργων; οὐχί, ἀλλὰ διὰ 
νόμου πίστεως  

Através de que tipo de lei? Das obras? Não, 
mas através da lei d[a] fé (Rm 3,27)  

196 O verbo ἐκκλείω significa: a) alguém que foi retirado da comunhão; b) excluir alguma coisa (tornar 
impossível); separar, eliminar, pôr para fora. BAUER, A Greek-English Lexicon of the New Testament and 
Christian Literature, p. 240; RUSCONI, Dicionário do grego do Novo Testamento, p, 156.  
197 BRUNO, Christopher R. ‘God is One’. The Function of Eis ho Theos As A Ground for Gentile Inclusion in 
Paul’s Letters. London: Bloomsbbury, 2013, p. 124-154.  
198 A natureza de νόμος em Rm 3,27 é controvertida. Seria a lei mosaica como cogitam alguns exegetas (Rhyne, 
Hübner, Friedrich), ou Paulo cria um jogo de palavras, para designar a lei como “princípio”, “ordem”, “regra” 
“norma” (Barrett, Murray, Fitzmyer, Watson, Moo). É bem provável que lei aqui, tenha essa acepção. BARRET, 
Charles K. A Commentary on the Epistle to the Romans. New York: Harper & Row, 1957, p. 83; MURRAY, 
The Epistle to the Romans, p. 122-123; WATSON, Francis. Paul, Judaism and the Gentiles: A Sociological 
Approach. Cambridge: Cambridge University Press, 1986, p. 132; FITZMYER, Romans, p. 363; MOO, The 
Epistle to the Romans, p. 247-250; LEE, Paul Gospel’s in Romans, p. 234.  
199 ELLIOTT, The Rhetoric of Romans, p. 157.  
200 O verbo λογίζομαι (“calcular, contar, considerar, refletir, pensar; concluir, deduzir”) soma trinta e três 
registros nos escritos paulinos, sendo dezenove vezes em Romanos (2,3.26; 3,28; 4,3.4.5.6.9.10.11.22.23.24; 
6,11; 8,18.36; 9,8; 14,14). Geralmente visa exprimir um posicionamento em relação a um contexto lógico 
específico, como registra Platão: “[...] e desses discursos, calculo que sejam estas as suas consequências” 
(λογίζομαι συμβαίνειν) (Górgias, 524b).  



94 

Os versículos 28 e 31 rememoram a sub-propositio (Rm 3,21-22). Rm 3,28 enfatiza o 

papel principal da fé na justificação divina. A negação das ações relativas aos mandamentos 

da Lei, expressa metaforicamente pelas obras (χωρὶς ἔργων νόμου)201, frisa essa 

exclusividade.  

Rm 3,31 reafirma a tese da sub-propositio (Rm 3,21c), confirmando que a fé não anula 

a lei (νόμος)202, mas “a coloca de pé” (Rm 3,31). Mas a lei é “colocada em pé” (Rm 3,31), 

enquanto graça da justiça mediante a fé. Os princípios – deveres éticos, obrigações rituais etc. 

– então inacessíveis ao ser humano, tornam-se em Cristo, passíveis de realização. E Paulo

arremata: “Tornamos, portanto, inoperante [a] lei através da fé? [...] Pelo contrário, [a] lei 

colocamos em pé” (Rm 3,31).  

2.1.5.3 Terceira parte da probatio: a prova de autoridade e a justificação de Abraão (Rm 

4,1-25)    

A terceira parte de probatio assinala sua progressão e função na argumentação de Rm 

3,21–4,25. Rm 4 se configura como prova escriturística (provas não-técnicas)203, cujo escopo 

visa confirmar a tese apresentada em Rm 3,21-22204.  

Neste capítulo, Paulo revira seu argumento do princípio ao fim para erigir um discurso 

eficaz e coerente sobre a justiça de um Deus que justifica judeus e gentios, sem distinção (Rm 

3,21-22.29-30)205.  

201 Nas cartas paulinas, a locução ἔργων νόμου é registrada oito vezes (seis vezes em Gl 2,16[3x]; 3,2.5.10 e 
duas vezes em Rm 3,20.28). LONGENECKER, The Epistle to the Romans, p. 360.  
202 É razoável cogitar que Paulo empregue a figura da antanáclase, pois νόμος aqui (Rm 3,31), não designa a lei 
mosaica, mas “regra, pincínpio, norma etc.”. BAUER, et al., A Greek-English Lexicon of the New Testament and 
Christian Literature, p. 542. Seja como for, ao utilizar uma metonímia generalizante do termo lei, evita-se a 
rejeição da νόμος, haja vista esta ter “origem” divina e ser importante na vida dos judeus (Rm 2,14.25-29).   
203 ARISTOTE, Rhétorique, III, 15, 13755a-b.  
204 Essa hipótese é defendida pela maioria dos exegetas que analisa Rm 4 sob a perspectiva retórica. Aletti 
argumenta que as propositiones paulinas são peculiares, integram afirmações extensas, robustas e paradoxais, e 
igualmente, possuem natureza densa e concentração semântica e sintática. Rm 3,21-22 mantém essas 
características e, se configura como o enunciado que gera e põe em movimento o argumento, pois forma um 
unidade coesa e com sentido com o conjunto (Rm 3,21–4,25). Dito isso, verifica-se que Rm 4 integra-se no 
amplo argumento de Paulo, como uma probatio, cuja função é confirmar a tese (propositio) de Rm 3,21-22c 
acerca da justificação pela fé χωρὶς νόμου, enfatizando sua gratuidade (Rm 3,24.26.27-28.30). A Escritura 
comprova que Deus justifica não pelas obras ou méritos humanos, mas por sua iniciativa unicamente. ALETTI, 
Comment Dieu-est-il juste?, p. 99; ALETTI, La présence d’un modele rhétorique en Romains, p. 9-12; 
KÄSEMANN, Commentary on Romans, p. 91.  
205 CAMBIER, Jules. L’évangile de Dieu selon l’épître aux Romains. Exégèse et théologie biblique. Tome I. 
Bruges: Desclée de Brouwer, 1967, p. 163-164; LONGENECKER, The Epistle to the Romans, p. 526. Paulo 
procura mostrar o significado dos vários conceitos metafóricos, abstratos e polivalentes, como justiça, fé, graça, 
obras, salário e lei, encaixando-os na argumentação teológica de Rm 4.  



95 

Para isso, ele recorre ao exemplum de Abraão206, visando mostrar que as asserções 

relativas à justificação pela fé estão em concordância com o ensinamento das Escrituras, pois 

estas as confirmam como profecia (Rm 3,21.31; 4,13s)207.  

De fato, o patriarca torna-se modelo histórico e pré-anúncio profético da economia 

fidei e da graça divina (Rm 4,17-18; cf. Gn 15,5; 17,5)208. Essa noção capital permite ao 

apóstolo demonstrar que seu “evangelho” é inclusivo209, porque nele, todos – judeus e não-

judeus – são justificados sob o mesmo paradigma: a fé210. Abraão tem um significado 

simbólico, como uma figura representativa cujo destino contém o destino de outros. Ele é o 

ancestral de judeus e gentios (Rm 4,11-12.16-21) e não simples “arquétipo para os crentes”211. 

A pergunta sobre o que Abraão descobriu (εὑρηκέναι: inf. perf. de εὑρίσκω)212 

principia a exposição sobre o patriarca. Esta pergunta retórica emerge como elemento 

metacomunicativo213, pois visa assinalar a transição para outra etapa do discurso, a qual 

decodifica e explana o que foi tratado anteriormente (Rm 3,21-31)214.  

A estratégia de recorrer ao exemplo de Abraão revela-se assaz perspicaz, por duas 

razões: a) mantém a conexão com a sub-propositio (“testemunhada pela Lei e pelos Profetas”: 

206 STOWERS, The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans, p. 155-174; NEUBRAND, Abraham-Vater von 
Juden und Nichtjuden, p. 174-177.  
207 LAGRANGE, Saint Paul, p. 80-81; ALETTI, Jean-Noël. Romains 4. Le cas d’Abraham. Foi et oeuvres, ou 
foi et particularité juive? ALETTI, Jean-Noël. Israël et la loi dans la Lettre aux Romains. Paris: Cerf, 1998, p. 
74; EISENBAUM, Pamela. A Remedy for Having Been Born of Woman: Jesus, Gentiles, and Genealogy in 
Romans, JBL, New Haven, v. 123, n. 4, p. 688-689, 2004.  
208 KECK, Leander E. Romans. Nashville: Abingdon Press, 2005, p. 118.  
209 ROETZEL, Calvin J. The Letters of Paul Conversations in Context. Louisville: WJK, 2009, p. 115.  
210 BASTA, Abrahamo in Romani 4, p. 232.  
211 ELLIOTT, The Rhetoric of Romans, p. 159; HAYS, Richard B. “Have We Found Abraham to Be Our 
Forefather according to the Flesh?” A Reconsideration of Rom 4:1, NTS, Cambridge, v. 27, n. 1, p. 90, 1985.  
212 Paulo introduz a argumentação com uma pergunta retórica, reconhecendo o status padrão de Abraão como 
progenitor físico (κατὰ σάρκα) dos judeus (Rm 4,1). Não obstante, à medida que o argumento avança, ele 
redefine essa paternidade (Rm 4,11.16-18), chegando a modificar o caráter inerente de Abraão: de nosso 
ancestral (προπάτωρ) a pai (πατήρ) de todos os crentes, circuncisos e incircuncisos: εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν πατέρα 
πάντων τῶν πιστευόντων (Rm 4,11).    
213 Em Rm 4,1-25 há, além de Rm 4,1, outros elementos metacomunicativos. Estes servem para introduzir as 
citações veterotestamentárias (Rm 4,3.6.9.17.18.23). Ao utilizar essas frases metacomunicativas o autor 
rememora ao seu interlocutor a Escritura como o lugar fundamental de referência.   
214 Entre as duas partes há paralelos muito próximos:   

justificação sem as obras da Lei  
justificação pela fé  
para aquele que crê  
exclusão da vanglória  
circuncisão/ incircuncisão  
afirmações cristológicas  
eliminação da Lei/ da promessa  

Rm 3,21.28 
Rm 3,22 
Rm 3,22 
Rm 3,27 
Rm 3,30 
Rm 3,24-26 
Rm 3,31 

Rm 4,6 
Rm 4,5.11 
Rm 4,11-12 
Rm 4,2 
Rm 4,9-12 
Rm 4,25 
Rm 4,14 

TOBIN, Thomas H. What Shall We Say that Abraham Found? The Controversy behind Romans 4. HTR, v. 88, 
n. 4, p. 442, 1995; LÉGASSE, L’épître aux Romains, p. 288-289; PENNA, Carta a los Romanos, p. 354.



96 

Rm 3,21); e b) conserva a força étnica da reflexão diatríbica (“o ancestral segundo a carne”: 

Rm 4,1b; cf. Rm 3,28-30)215.  

O patriarca, com efeito, surge como modelo abalizado de confrontação, porque deverá 

provar a validade da tese paulina acerca da justificação sem a Lei (Rm 3,21-22) ou então 

refutá-la, afirmando o seu oposto, a vanglória (Rm 3,27s; Rm 4,2)216.  

Abraão encontrou217 justiça diante de Deus (πρὸς θεόν), através da fé, sem as obras da 

lei (χωρὶς νόμου/ χωρὶς ἔργων: Rm 4,1-2.6)218. Ele igualmente recebeu uma descendência 

inaudita (ἐπαγγελία), na qual estão incluídos judeus e gentios (Rm 4,13-23)219.  

O emprego da frase metacomunicativa em Rm 4,3, “o que diz a escritura” (τί γὰρ ἡ 

γραφὴ λέγει;), testemunha as afirmações basilares do versículo 2220, põe em movimento o 

exemplum de Abraão, e faz a argumentação prosseguir.  

O desdobramento argumentativo de Rm 4,3-8 revela a preeminência da fé, que é 

ratificada mediante uma comparação (Rm 4,4-5) e pela citação escriturística do Sl 31/32,1-2 

215 Nesse sentido, o sintagma κατὰ σάρκα (Rm 4,1b; cf. Rm 1,3; 9,5) tem valência de comunhão retórica; 
também serve para antecipar prolepticamente os pontos basilares de incidência da argumentação prosseguinte: as 
modalidades da justificação e suas consequências étnicas. CAMBIER, L’évangile de Dieu selon l’épître aux 
Romains, p. 164-165; LÉGASSE, L’épître aux Romains, p. 289.   
216 PENNA, Carta a los Romanos, p. 364; LÉGASSE, L’épître aux Romains, p. 288-289. A leitura retórica 
evidencia que o exemplum do patriarca abrange as questões basilares que perpassam Rm 3,21-31: sua história 
comprova a sub-propositio (Rm 3,21-22), confirma como Deus agiu amiúde com graça (Rm 3,22d-26), anula a 
vanglória (Rm 3,27) e confirma a νόμος (Rm 3,31).  
217 O leitor notará que a procura (εὑρίσκω) de Abraão no introito de Rm 4, responde de algum modo, ao que 
Paulo busca a partir da sub-propositio: o backround da δικαιοσύνη θεοῦ e suas modalidades de realização.   
218 WATSON, Francis. Paul and the Hermeneutics of Faith. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2004, p. 222-236. 
219 A dinâmica argumentativa de Rm 4 mostra que está urdida por mais de um arranjo estrutural, o qual 
contempla argumentação retórica (cf. diatribe: Rm 4,1.3.9.10) e composição midráshica. As perguntas dos 
versículos 1,3,9 e 10, bem como suas respectivas respostas esclarecem que Paulo continua no estilo diatríbico, 
assaz acentuado em Rm 3,1.9.27.29. Ademais, a propositio de Rm 4,1-25 se encontra em Rm 3,21-22. A 
distribuição do vocabulário, a presença dos atores e os tópicos temáticos etc., que atravessam todo o texto, 
permitem dividir o capítulo sob duas unidades complementares: a) Rm 4,1-12 e b) Rm 4,13-25. Os elementos 
constitutivos da exegese midráshica em Rm 4, são detectados mormente: a) na citação bíblica principal, Gn 15,6, 
no versículo 3, repetida em Rm 4,9b; b) nas citações bíblicas subordinadas: 1) Sl 31/32,1-2 em Rm 4,7-8; 2) Gn 
15,6 em Rm 4,17a.18; c) na referência de Gn 15,5 no versículo 18; d) nas palavras-chave de Gn 15,6 (cf. Rm 
4,3) parafraseadas ao longo da argumentação: 1) o verbo λογίζομαι (“creditar”), registrado onze vezes (Rm 
4,3.4.5.6.8.9.10.11.22.23.24). Note-se que este verbo é inserido no princípio (Rm 4,3) e no final do capítulo (Rm 
4,24), formando um arco que parte de Abraão (ἐπίστευσεν δὲ Ἀβραὰμ: Rm 4,3) e chega até “nós” (δι’ ἡμᾶς: Rm 
4,24). 2) Outros vocábulos-chaves: a) “fé” (πίστις): Rm 4,5.9.11.12.13.14.16 [2x].19.20 (dez vezes); b) 
“acreditar” (πιστεύω): Rm 4,3.5.11.17.18.24 (seis vezes); c) “justiça” (δικαιοσύνη): Rm 4,3.5.6.9.11[2x].13.22 
(oito vezes) e, d) “Abraão”: Rm 4,1.2.3.9.12.13.16 (sete vezes); 3) na correspondência entre o início e o final 
mediante a retomada da citação principal (Rm 4,3.22); 4) e na conclusão em forma de ḥatima (Rm 4,23-25). 
TOBIN, Paul’s Rhetoric in Its Context, p. 146-147; ALETTI, Romans 4, p. 71-100; JEWETT, Romans, p. 305-
306.  
220 Rm 4,2 além de reprisar alguns pontos-chave de Rm 3,21-22.27, reafirma a sub-propositio (Rm 3,21-22c) e 
juntamente com Rm 4,1 funciona como chave introdutória para o desenvolvimento sobre Abraão, revelando os 
aspectos decisivos sobre os temas abordados em conexão com o que os precede.  



97 

(Rm 4,6-8). Paulo explicita como Abraão foi justificado (Rm 4,3-8), mostrando que o 

compromisso de Deus com ele estava, desde o princípio, vinculado à fé (Gn 15,6)221.  

Abraão descobriu o que a própria Escritura afirma (Gn 15,6; Rm 4,3): o que conta 

diante de Deus não tem nenhuma relação com as obras, seja da Lei ou de qualquer outra 

natureza222. Deste modo, ele encontrou223 justiça diante de Deus (πρὸς θεόν), através da fé, 

sem a lei (χωρὶς νόμου/ χωρὶς ἔργων: Rm 4,1-2)224 e recebeu uma descendência (ἐπαγγελία), 

na qual estão incluídos judeus e não-judeus (Rm 4,13-23).  

A novidade apresentada por Paulo, ao comparar os dois textos veterotestamentários 

(Gn 15,6 e Sl 31/32,1-2)225 lança luz sobre o caráter gratuito e ineludível da iniciativa divina, 

no modo como Deus justifica o ser humano. De Deus Abraão recebeu justificação e vida; tudo 

gratuitamente (κατὰ χάριν)226. 

Destarte, Abraão não tem motivos para se vangloriar diante de Deus, porque ele 

acreditou em Deus e “isso foi levado em conta (ἐλογίσθη) de justiça” (Rm 4,3). Abraão, ipso 

facto, torna-se o modelo daqueles que não buscam a vanglória na lei mosaica. O que Deus 

concedeu ao patriarca (Gn 15,6; Rm 4,3-8) se aplica a todos os crentes em Cristo (Rm 4,23-

24). 

Essa verdade é confirmada pelo Sl 31/32,1-2 (Δαυὶδ λέγει: Rm 4,6), que revela como 

Deus computa (λογίζομαι) a justiça independentemente das obras. De fato, a condição de 

quem é perdoado é uma bem-aventurança gratuita (Rm 4,6-9), que desmente a hipótese de 

221 Ao escolher Gn 15,6 Paulo toca no cerne da questão, pois este texto contém os conceitos, crer (πιστεύω) e 
justiça (δικαιοσύνη).    
222 DUNN, Romans 1–8, p. 226.  
223 O leitor notará que a procura (εὑρίσκω) de Abraão no introito de Rm 4, responde de algum modo, ao que 
Paulo busca a partir da sub-propositio: o background da δικαιοσύνη θεοῦ e suas modalidades de realização.   
224 WATSON, Paul and the Hermeneutics of Faith, p. 222-236.  
225 Até o modo como Paulo utiliza a gezerah shawah é muito próprio, porque lhe permite superar as disquisições 
interpretativas que envolvem Rm 4, e abre a exegese a uma perspectiva mais ampla. TOWNER, W. Sibley. 
Hermeneutical Systems of Hillel and the Tannaim: A Fresh Look. Hebrew Union College Annual, v. 53, p. 116-
118, 1982; FISHBANE, Michael. Biblical Interpretation in Ancient Israel. Oxford: Oxford University Press, 
1985, p. 156-157; CARVALHO, José C. Introdução às cartas autor(i)ais de Paulo. Porto: Universidade 
Católica, 2017, p. 299. Ademais, ao escolher Gn 15,6 Paulo toca no cerne da questão, pois este texto contém os 
conceitos, crer (πιστεύω) e justiça (δικαιοσύνη). A chave hermenêutica de sua leitura de Gn 15,6 é a revelação 
escatológica da justiça divina através da fé (Rm 3,21s). Com sua hermenêutica da fé Paulo torna Gn 15,6 
funcional, recolocando-o em perspectiva com o restante da Escritura. Ademais, com o recurso às Escrituras (Gn 
15,6; Sl 31/32,1-2 etc.), Paulo se conecta a uma razão retórico-pragmática, porque escreve a uma comunidade 
cristã não fundada por ele. Ele então, apela para algo que seus leitores/ auditório compreendem e aceitam: o 
testemunho escriturístico, como palavra abalizada por Deus. 
226 Há um sutil jogo de palavras em Rm 4,2-8 envolvendo os termos obras (ἔργον) e ἐργάζομαι (trabalhar). O 
argumento é estruturado pela reversio. Assim, a = obras (Rm 4,2), b = trabalha (Rm 4,4), b’ = não trabalhando 
(Rm 4,5), a’ = sem obras (Rm 4,6). Paulo emprega metafórica e metonimicamente o verbo ἐργάζομαι para 
designar através de uma fórmula factitiva o resultado ligado ao trabalhador (Rm 4,4). E a expressão ἐργαζόμενος 
metaforiza o agente religioso e universal, pois representa não só quem cumpre a lei, mas também aqueles que 
pensam obter a justificação através das obras. Através do uso metafórico das obras (aquele que trabalha ou 
aquele que não trabalha), Paulo opõe aqueles que buscam obter sua justificação (sem a fé), àqueles que creem 
em Deus esperando o seu perdão (sem as obras) (Rm 4,4). Cf. ALETTI, Israël et la Loi, p. 85, n. 2.  



98 

uma justificação pelas obras (ἐξ ἔργων), haja vista proclamar a ação de um Deus que justifica 

independentemente das obras (χωρὶς ἔργων). Isso significa confiar no poder de Deus e 

reconhecer sua gratuidade salvífica.     

Abraão e Davi testemunham que Deus age na ausência da dignidade humana. Ambos 

não têm nada próprio com que contar (obras, justiça...) diante de Deus. No entanto, têm diante 

de si, um Deus perdoador e misericordioso, que não olha (πάρεσις) para o pecado humano 

(Rm 4,6.8; Rm 3,25) e o seu alheamento (ὑστερέω) da glória divina (Rm 3,23). Per 

contrarium, doa seu Filho através do ato redentor e libertador (Rm 3,24-25).  

Paulo ainda explica as circunstâncias em que o patriarca acreditou em Deus (Rm 

4,18s). Ele começa realçando a fé radical de Abraão, pela qual o patriarca põe sua esperança 

em Deus contra todas as expectativas lógicas. Abraão “espera contra toda esperança” (παρ’ 

ἐλπίδα ἐπ’ ἐλπίδι: Rm 4,18)227.  

É crendo assim que Abraão se torna o beneficiário da justificação gratuita, obtida e 

fundamentada completamente na força da fé (Rm 4,22).  

A esta altura do texto, o leitor notará que o fio argumentativo palmilhado por Paulo se 

mantém na trilha delineada pela sub-propositio (Rm 3,21-22). Ele constatará igualmente que 

os caminhos da justiça divina aparecem em primeiro plano, com as relativas possibilidades de 

acesso a ela (Rm 4,7-8.11-17), numa dialética que envolve graça e fé (Rm 4,18-25)228.  

Em suma, a fé do patriarca é um espelho da fé na ausência de quaisquer obras 

humanas (Rm 3,21-22; Gl 3,15-17)229. Seu ato de fé o leva a glorificar a Deus (Rm 4,20), ao 

contrário do que faz a humanidade idólatra de Rm 1,19-23.   

Trata-se, portanto, de uma fé dependente e confiante em Deus, “que faz vivos os 

mortos e chama as coisas que não são como sendo” (Rm 4,17). O ato de crer possibilita 

pertencer a uma família (Rm 4,16) e concede ao crente uma identidade, a de filho (Rm 4,17).  

227 LAGRANGE, Saint Paul, p. 95-96; PENNA, Carta a los Romanos, p. 394-397. Abraão une fé (obediência) e 
esperança em Deus. Ele ousou palmilhar o íngreme caminho da fidelidade e da obediência. Em seu itinerário de 
fé teve de atravessar as tempestades e o desamparo da dúvida e, mesmo assim, manteve uma pequena chama de 
esperança e de confiança num Deus incompreensível, cuja palavra aparentemente absurda (“Toma teu filho, teu 
unigênito... e oferece-o ali em holocausto...”, Gn 22,2) não seria a última. Essa esperança – “a esperança contra 
toda esperança” (Rm 4,18) – abriu para ele a possibilidade de escutar a segunda palavra, a palavra salvadora de 
Deus: “Abraão..., não estendas a mão contra o menino e não lhe faças mal algum” (Gn 22,11-12). Cf. 
KIERKEGAARD, Søren. Temor e tremor. Lisboa: Guimarães Editores, 2007, p. 29-39.  
228 Deve-se notar que a progressão retórica de Rm 4, pari passu com os elementos diatríbicos e midráshicos, 
assim como o exemplum de Abraão, estão a serviço da tese (Rm 3,21-22). Ler e interpretar este capítulo sob o 
prisma sócio-étnico relega a argumentação paulina a uma posição marginal. Demais, quem põe os valores 
étnicos no centro de Rm 4, olvida o desdobrar argumentativo do capítulo, pois eleva a primeiro plano um aspecto 
que aparece pontualmente no texto e como consequência.  
229 KÄSEMANN, Commentary on Romans, p. 125.  



99 

A fé humana em sua radicalidade, é fé no “Deus que justifica os ímpios” (Rm 4,5), 

que “chama os mortos à vida e à existência o que antes não existia” (Rm 4,17), o mesmo Deus 

“que ressuscitou dentre os mortos, a Jesus, nosso Senhor” (Rm 4,24).  

Paulo conclui o capítulo 4 com um aceno especial a seus leitores, dizendo a eles que as 

palavras acerca da justificação pela fé foram escritas também para eles230. O escopo do ato de 

crer não é mais a promessa de Deus a Abraão, mas a ressurreição de Jesus. A referência ao 

Cristo morto e ressuscitado exprime que o desejo de Deus de justificar e dar a vida aos 

humanos não mudou desde o patriarca até “nós” (Rm 4,24).  

Portanto, a generosidade benevolente de Deus atingiu seu cume com o dom de seu 

Filho à humanidade (Rm 4,25; cf. Rm 3,25; 6,1-6). 

Last but not least, Rm 4,25 expressa, em paralelo, dois acontecimentos essenciais para 

a fé cristã: a morte e a ressurreição de Cristo. A primeira expressão ὃς παρεδόθη διὰ τὰ 

παραπτώματα ἡμῶν (que se entregou [à morte] por causa das nossas transgressões: Rm 4,25a) 

pertence ao registro justiciário-sacrificial. A segunda, καὶ ἠγέρθη διὰ τὴν δικαίωσιν ἡμῶν (e 

foi levantado por causa da nossa justificação: Rm 4,25b), que associa a ressurreição de Cristo 

à justificação, emprega a metáfora do “despertar” ou do “levantar” (ἐγείρω), que se tornou 

vocabulário técnico da teologia cristã.  

2.2 A coesão linguística de Rm 3,21-26 

O escopo da coesão é identificar a distribuição das superfícies de um texto e ressaltar 

os dispositivos linguísticos no âmbito lexical, morfológico, sintático, semântico, entre 

outros231. Procedendo assim, alcança-se a distribuição da comunicação e a arquitetura do 

próprio texto232.  

230 O emprego da ḥatima em Rm 4,23-25, mais que uma fórmula típica da composição midráshica, demonstra 
um tom consolador, com nuança messiânica e escatológica, transmitindo aos leitores uma nota de esperança. 
Nestes versículos finais é rememorada a principal citação escriturística (Gn 15,6): ἐγράφη (Rm 4,23a). De fato, a 
fé dos cristãos em vista do relato da justiça, não difere da fé do Patriarca. Compreende-se agora, como o texto de 
Gn 15,6 se mostrou fundamental no “cálculo” (λογίζομαι) para os crentes cristãos (Rm 4,3-12). Isso é afirmado 
nitidamente por Rm 4,24: “[...] também por causa de nós, aos quais deve ser creditado (οἷς μέλλει λογίζεσθαι), 
aos quais direcionam a fé sobre aquele que ressuscitou Jesus, nosso Senhor, dentre os mortos”.  
231 GRILLI, Massimo. Consideraciones en torno a la sintáctica. In: MORA PAZ, César Mora; GRILLI, 
Massimo; DILLMANN, Rainer. Lectura pragmalingüística de la bíblia: teoria y aplicación. Estella: Verbo 
Divino, 1999, p. 35; GRILLI, Massimo. Comunicação e pragmática na exegese bíblica. In: GRILLI, Massimo et 
al. Comunicação e pragmática na exegese bíblica. São Paulo: Paulinas, 2020, p. 40-41 e 180.  
232 MARCUSCHI, Luiz A. Produção textual, análise de gêneros e compreensão. São Paulo: Parábola Editorial, 
2008, p. 97; HALLIDAY, Michael A. K.; HASAN, Ruqaiya. Cohesion in English. London: Longman, 1976, p. 
2-21.  



100 

Devido à sua natureza de criar relações de sentido233, a coesão determina o caráter 

unitário de um texto. O texto é um produto da atividade discursiva. Nele, circulam, interagem 

e se integram informações várias, explícitas ou implícitas, evidentes por si mesmas ou 

dependentes de interpretação234. A coesão atua como força que visa aglutinar os elementos 

sintáticos em função dos conteúdos semânticos do texto.   

2.2.1 Texto grego e tradução de Rm 3,21-26  

A 
B 

Νυνὶ δὲ χωρὶς νόμου 
  δικαιοσύνη θεοῦ πεφανέρωται 
        μαρτυρουμένη ὑπὸ τοῦ νόμου καὶ τῶν προφητῶν, 
δικαιοσύνη δὲ θεοῦ  

21a 
21b 
21c 
22a 
22b-c 
22d 

C      διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ εἰς πάντας τοὺς πιστεύοντας.  
οὐ γάρ ἐστιν διαστολή, 

πάντες γὰρ ἥμαρτον καὶ ὑστεροῦνται 
τῆς δόξης τοῦ θεοῦ  

    δικαιούμενοι δωρεὰν τῇ αὐτοῦ χάριτι 

23a 
23b 
24a 
24b 
25a 
25b 
25c 
25d 

D διὰ τῆς ἀπολυτρώσεως τῆς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ 
       ὃν προέθετο ὁ θεὸς ἱλαστήριον 

C’    διὰ [τῆς] πίστεως ἐν τῷ αὐτοῦ αἵματι 
B’ εἰς ἔνδειξιν τῆς δικαιοσύνης αὐτοῦ 

         διὰ τὴν πάρεσιν τῶν προγεγονότων ἁμαρτημάτων 
     ἐν τῇ ἀνοχῇ τοῦ θεοῦ,  
 πρὸς τὴν ἔνδειξιν τῆς δικαιοσύνης αὐτοῦ 

26a 
26b 

A’ ἐν τῷ νῦν καιρῷ,  
εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν δίκαιον καὶ δικαιοῦντα τὸν ἐκ πίστεως Ἰησοῦ. 

26c 
26d 

Traduzir Rm 3,21-26 exige trabalho paciente e perspicaz, pois não é fácil optar entre 

as possibilidades de verter os vocábulos raros dessa perícope para a língua portuguesa. As 

escolhas tradutivas visam interpretar de modo mais adequado o texto, na tentativa de 

compreender a originalidade do autor, e, principalmente, entender a dinâmica da realidade 

literário-retórica própria da perícope. Em relação à dificuldade de tradução da perícope (Rm 

3,21-26), é válida a afirmação de A. Schökel: “a prosa de Paulo, supera quase toda a poesia do 

Antigo Testamento”235.  

233 KOCH, Ingedore G. Villaça. A coesão textual. São Paulo: Contexto, 2021, p. 16 (grifos da autora). A coesão é 
um conceito relacional. HALLIDAY, Michael A. K.; HASAN, Ruqaiya. Cohesion in English, 1976, p. 12.  
234 AZEREDO, José Carlos. Fundamentos de gramática do português. Rio de Janeiro: Zahar, 2000, p. 39; 
ANTUNES, Irandé. Lutar com as palavras: coesão e coerência. São Paulo: Párabola Editorial, 2005, p. 47.  
235 ALONSO SCHÖKEL, Luis; ZURRO, E. La traducción bíblica: Linüística y estilística. Madrid: Ediciones 
Cristiandad, 1977, p. 335. Ademais, o grego de Paulo é como afirma Légasse: “um estilo duro, semeado de 
anacolutos, sua gramática imperfeita, seus períodos iniciados e não terminados, seus parênteses, não falam de um 



101 

21a Agora, porém, sem lei  

21b [a] justiça de Deus foi manifestada,  

21c testemunhada pela lei e pelos profetas   

22a mas justiça de Deus,  

22b-c através da fé236 em Jesus Cristo para todos os que creem, 

22d pois não há distinção (separação)237,   

23a pois todos pecaram     

23b e estão faltos da glória de Deus238,   

24a sendo justificados gratuitamente por sua graça239,  

24b mediante a redenção240, em Cristo Jesus241,  

estilista e muito menos de um retórico”. LÉGASSE, Simon. Pablo Apóstol. Ensayo de biografía crítica. Bilbao: 
Ed. Desclée de Brouwer, 2005, p. 49.  
236 O substantivo grego πίστις é geralmente traduzido por fé. Mas pode ser vertido por “fidelidade”, “fé”, 
“confiança”. Denota-se com isso, que a fé implica uma responsabilidade ativa do ser humano. Não basta apenas 
afirmar que tem fé, mas viver na fidelidade, na escuta (ὑπακοή) de Deus (Rm 5,19). BAILLY, André. Πίστις. 
BAILLY, André. Le Grand Bailly: Dictionnaire grec-français. Paris: Hachette, 2000, p. 1560.  
237 Διαστολή deriva-se do verbo διαστέλλω, que significa: a) separar, pôr de lado (Esd 10,11); b) dar ordens 
precisas (Ez 3,19.21). A frase com a partícula negativa (οὐ γάρ ἐστιν διαστολή) expressa a noção de que não há 
diferenças entre os seres humanos. Ademais, Rm 3,22c é metalepse resumidora do pensamento paulino em Rm 
1,18–3,20, o qual demonstrou que judeus e gregos estão em pé de igualdade perante a justiça divina (Rm 
1,14.16-17; 2,9-11; 10,12).  
238 Ou ainda poder-se-ia traduzir o verbo ὑστεροῦνται (indicativo presente, voz média, 3a plural de ὑστερέω) 
como “adiar em falta, [ainda] não ter”. Assim, Rm 3,23b: “e adiam em falta da glória de Deus”. A maioria dos 
estudiosos, baseados na hipótese de Paulo interagir com uma antiga tradição apocalíptica judaica, segundo a qual 
Adão tinha perdido a glória na “Queda”, vertem ὑστεροῦνται, por “estão privados”. SANDAY, W.; HEADLAM, 
A. C. A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle to the Romans. Edinburg: T&T Clark, 1905, p. 84 
(doravante ICC).  
239 Benveniste esclarece que é “preciso tomar em conjunto δῶρον e δωρεά: o primeiro, δῶρον, é bem o dom da 
generosidade, de reconhecimento ou de homenagem, que se incorpora no objeto oferecido; e δωρεά designa 
propriamente, na medida em que é abstrato, a ‘provisão de presentes’ (cf. Her. III, 97) ou o ‘conjunto dos 
presentes’ (Her. III, 84), donde o emprego adverbial δωρεάν, ‘à maneira de presente, gratuitamente’”. 
BENVENISTE, Émile. Problemas de linguística geral I. São Paulo: Pontes, 2005, p. 352. Aristóteles define 
δωρεά justamente como uma δόσις ἀναπόδος / ἀναπόδοτος (cf. Topicos, IV, 125a, 18), uma δόσις que não impõe 
a obrigação de retribuir. ARISTOTE, Topiques. Texte établi et traduit par Jacques Brunschwig. Tome 1, livres I-
IV. Paris: Les Belles Lettres, 1967. Cf. OGEREAU, Julien M. Paul’s Koinonia with the Philippians. A Socio-
Historical Investigation of a Pauline Economic Partnership. Tübingen: Mohr Siebeck, 2014, p. 69. 
MCFARLAND, Orrey. God and Grace in Philo and Paul. Leiden: BRill, 2016, p. 113-116.  
240 No que respeita à noção de redenção, há muitas palavras usadas no Novo Testamento em linguagem figurada 
baseando-se em certos costumes antigos de guerra e escravatura. O substantivo λύτρον, por exemplo, consiste no 
“ato de resgatar, libertar escravos” mediante um resgate (λύτρον). Como substantivo abstrato, temos 
ἀπολύτρωσις, “ação de pagamento do preço de resgate-libertação”, constituído pela preposição ἀπό + tema 
verbal + sufixo σις. A preposição ἀπό (de, a partir de) acentua a partida do cativo da escravidão para a sua 
liberdade. Dunn afirma que, “entre as metáforas usadas na literatura paulina para a eficácia da morte de Cristo, 
ocorre algumas vezes ‘redenção’ (ἀπολύτρωσις), [...] A imagem é a do resgate do cativo ou prisioneiro de guerra 
da escravidão (cf. Ep. Arist., 12,33; Fílon, Prob., 114; JOSEFO, F., Ant. 12,27)”. Mas “a influência mais forte foi 
certamente a de Israel resgatado (da escravidão) do Egito, eminente na principal mina de Paulo para textos 
escriturísticos (Dt 7,8; 9,26; 15,15; Sl 25,23; 31,5; Is 43,1.14; 44,22-24; 51,11; 52,3). DUNN, A teologia do 
apóstolo Paulo, p. 273; DUNN, Romans 1–8, p. 169. KERTELGE, ἀπολύτρωσις. In: BALZ, H.; SCHNEIDER, 
G. (Eds.) Diccionario Exegético del Nuevo Testamento, I. Salamanca: Sígueme, 2005, p. 414-420; CAMPBELL, 
The Rhetoric of Righteousness in Romans 3.21-26, p. 126-130; LYONNET, S.; SABOURIN, L. Sin, 



102 

25a o qual Deus pôs à frente (colocou diante de si)242 propiciatório,   

25b através d[a] fé no sangue dele243,  

25c para demonstração da sua justiça  

25d em razão do envio ao lado/ (despendimento)244 dos pecados acontecidos 

anteriormente  

26a na tolerância (paciência)245 de Deus,  

26b para a demonstração da sua justiça   

26c no tempo oportuno-agora246,  

26d para ser ele próprio247 justo e aquele que exerce a justiça da fé de Jesus  

Redemption, and Sacrifice. A Biblical and Patristic Study. Rome: Biblical Institute Press, 1970, p. 105-115. 
HAMERTON-KELLY, Violência sagrada, p. 125-163.  
241 A frase ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ, tipicamente paulina e aparece pela aqui primeira vez em Romanos (cf. Rm 3,24; 
6,23; 8,1.2.39; 9,1; 12,5; 15,17; 16,3.7.10).  
242 O verbo προέθετο (indicativo aoristo médio, 3ª p. sing. de προτίθημι). É registrado em Rm 1,13; 3,25 e Ef 1,9 
(todos na voz média) e dozes vezes na LXX (Ex 29,23; 40,4.23; Lv 24,8; 2Mac 1,8.15; 3Mac 2,27; 4Mac 8,13; 
Sl 53,5; 85,14; 100,3; Pr 29,24). Ao termo προέθετο são associados dois sentidos: a) “ter o propósito de”, b) 
“colocar diante de” [...] Qual a intenção de Paulo usar o verbo προτίθημι? Este verbo conota ação, haja vista ter 
dois acusativos: o relativo ὃν (“que”, “o qual”) e ἱλαστήριον (“propiciatório”, “oferta propiciatória”). Como 
verbo de ação, exige a ação do sujeito, ou seja: Deus. Por estar na voz média, a ação deve ser realizada em 
benefício próprio. O que Paulo quis expressar com o verbo προέθετο é: “Deus colocou Cristo Jesus diante de si 
como propiciatório [e] para demonstração de sua justiça [de Deus]”. Ocorre aqui uma visão metafórica do 
movimento, que é inerente ao caso acusativo, sentido como uma relação. MURACHCO, Henrique. Língua 
grega, vol. I. São Paulo/ Petrópolis: Discurso Editorial/ Vozes, 2003, p. 103. 
243 A preposição ἐν + dativo singular (αἵματι) seguido de genitivo (ἔνδειξιν) é instrumental. Na frase 
preposicional o sacrifício propiciatório acontece com o sangue de Cristo. Isso indica que os humanos são 
também justificados com o sangue de Cristo (Rm 3,25; 5,9).   
244 O vocábulo πάρεσις é hapax legomenon na literatura neotestamentária. Figura-se entre aqueles termos de 
natureza anfibólica. Pode ser traduzido por “passar por cima”. Entretanto não no sentido de “não tomar 
conhecimento, desconsiderar”. Segundo Dunn, o termo tinha sentido mais estritamente legal de “deixar sem 
punição, remissão de pena”. É provável que este seja o sentido evocado por Paulo em Rm 3,21-26. De certo 
modo, Paulo deixa no ar que a justiça de Deus é expressa nesse “passar por cima” do pecado. A abstenção de 
punir (“paciência/ tolerância de Deus”) era parte da obrigação legal de Deus pela aliança. É ainda claro, 
consoante Dunn, que essa justiça foi “demonstrada” pelo ato sacrificial (ἱλαστήριον), que foi, “a justificação 
legal de Deus para perdoar a pena devida”. DUNN, A teologia do apóstolo Paulo, p. 260. 
245 O substantivo feminino ἀνοχή significa: a) adiamento, pausa; b) tolerência, clemência; c) paciência, 
suportação. A cláusula ἐν τῇ ἀνοχῇ τοῦ θεοῦ, complementa a frase διὰ τὴν πάρεσιν τῶν προγεγονότων 
ἁμαρτημάτων (Rm 3,25d). SCHLIER, Ἀνέχω, ἀνεκτός, ἀνοχή. KITTEL et al., TDNT, I, p. 359-360; BAUER, et 
al., A Greek-English Lexicon of the New Testament and Christian Literature, p. 72.  
246 A frase ἐν τῷ νῦν καιρῷ vertida como “no tempo oportuno-agora”, mostra que o tempo presente não é o 
κρόνος neutro e objetivo, mas um καιρός assaz qualificado, de denso valor soteriológico, no qual o crente está 
envolvido: em Cristo em sua morte e ressurreição (sangue), o curso do tempo sofreu uma reviravolta, decisiva. 
Para Paulo, na morte e ressurreição de Cristo o ἔσχατον já foi consumado (1Cor 10,11; Gl 4,4; cf. Hb 1,2; 1Pd 
1,20). Consoante Penna, o agir de Deus, “último, definitivo e irrevogável, foi realizado em um ato de justiça 
(δικαιοσύνη), de graça (χάρις), de paciência (ἀνοχή), que em passagens posteriores denomina-se amor” (αγάπη). 
PENNA, Carta a los Romanos, p. 340; FITZMYER, Romans, p. 352.   
247 A construção εἰς τό + εἶναι (ou outro infinitivo), tem em Paulo valor consecutivo (Rm 1,11.20; 4,11.16; 6,12; 
7,4; 8,29; 11,11; 12,2; 15,8.13.16). PENNA, Carta a los Romanos, p. 340.  



103 

2.2.2 A rede lexical 

O quadro lexical formado pela perícope apresenta uma fisionomia bem particular. 

Verifica-se uma rede discursiva que associa sinergicamente três campos lexicais: a) 

“justiça” (δικαιοσύνη: Rm 3,21.22.25.26); b) “fé” (πίστις: Rm 3,22.25.26); c) lei (νόμος: Rm 

3,21a.22c).  

Uma segunda observação diz respeito à conexão entre as expressões “justiça de Deus” 

(δικαιοσύνη θεοῦ) ou “justiça dele” (δικαιοσύνη αὐτοῦ), e “fé em Cristo” ou “fé em Jesus” 

(πίστεως Χριστοῦ/ πίστεως Ἰησοῦ)248 e os dois campos semânticos δικαιοσύνη e πίστις249.  

Ao campo semântico da justiça estão associados o substantivo δικαιοσύνη (Rm 

3,21.22.25.26) e o adjetivo δίκαιος (Rm 3,26); assim como o verbo δικαιόω, que é assinalado 

duas vezes (Rm 3,21-26): a primeira na forma passiva (δικαιούμενοι: Rm 3,24)250, e a 

segunda na forma ativa (δικαιοῦντα: Rm 3,26)251.  

Sintaticamente a justiça está ligada a Deus (θεός), que é o principal sujeito da 

justificação252.  

O verbo πιστεύω (Rm 3,22) e o substantivo πίστις (Rm 3,22.25.26) estão conectados 

ao âmbito da fé253. Ademais, em Rm 3,21-26, πίστις está associada à justiça salvadora de 

248 Os sintagmas referidos estão assinalados na seguinte disposição: a) δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21.22)/ 
δικαιοσύνη αὐτοῦ (Rm 3,25.26); b) πίστεως Χριστοῦ (Rm 3,22)/ πίστεως Ἰησοῦ (3,26). Note-se ainda que ao 
tema da fé estão lincados o substantivo πίστις (Rm 3,22.25.26) e o verbo πιστεύω (Rm 3,22). O primeiro 
vocábulo é registrado oito vezes na seção Rm 3,21-31 (3,22.25.26.27.28.30 [2x].31) e o verbo πιστεύω uma 
única vez. O substantivo fé é consignado três vezes em Rm 3,21-26 (3,22.25.26) e cinco vezes na seção seguinte, 
Rm 3,27-31 (3,27.28.30[2x].31). 
249 O vocábulo νόμος é registrado duas vezes em Rm 3,21. Desaparece no restante da perícope; mas constará 
cinco vezes na perícope seguinte, Rm 3,27-31 (3,27 [2x].28.31 [2x]). Aparece em Rm 3,21a e 3,28 com a adição 
do termo “obras” (ἔργον) para excluir seu papel na justificação.  
250 O uso do verbo δικαιόω (“justificar”) surge pela primeira vez na epístola e tem a função de descrever a 
compreensão paulina distinta da salvação cristã. O verbo “justificar” – “utilizado por Paulo nestes contextos” – 
não significa “tornar justo” (“em sentido ético”), nem tampouco “tratar como justo” [...], mas “declarar justo”. 
Não se trata de “ficção jurídica”, mas de “uma realidade jurídica da maior importância, ‘ser justificado’ significa 
– consoante Moo – “ser absolvido por Deus de todas as ‘acusações’ que poderiam ser feitas contra uma pessoa
por causa de seus pecados”. MOO, The Epistle to the Romans, p. 227 (grifos nossos).    
251 Na seção Rm 3,21-31 o verbo δικαιόω é registrado 4 vezes, sendo duas na forma ativa (Rm 3,26.30) e duas na 
forma passiva (Rm 3,24.28).  
252 PENNA, Carta a los Romanos, p. 305-306.  
253 O verbo πιστεύω (Rm 3,22) é assinalado no particípio presente ativo (πιστεύοντας), e está ligado ao ser 
humano. No cômputo de Rm 3,21-31, o verbo δικαιόω é registrado quatro vezes, sendo duas na forma ativa (Rm 
3,26.30) e duas na forma passiva (Rm 3,24.28). A seguir o registro das ocorrências dos vocábulos nas seções: 
Rm 3,21-26 e Rm 3,27-31:   

Vocábulos Versículos Quantidade Onde 

Justiça + correlatos 3,21.22.24.25.26[3x] 7 Rm 3,21-26 

3,28.30 2 Rm 3,27-31 
Fé 3,22[2x].25.26  4 Rm 3,21-26 

3,27.28.30[2x].31 5 Rm 3,27-31 



104 

Deus. É mediante a fé que o ser humano alcança os efeitos soteriológicos da morte de Cristo 

na cruz (Rm 3,22; cf. Rm 1,16)254.  

O registro do léxico νόμος no início da perícope ocorre de forma antitética (Rm 3,21a 

x 3,22c). Em Rm 3,21-26 a lei não exerce nenhuma função positiva no processo soteriológico. 

A análise desses campos lexicais permite ainda vislumbrar dois outros aspectos. O 

primeiro é o delineamento de um domínio jurídico presente em Rm 3,21-26, configurado em 

torno dos termos νόμου, δικαιοσύνη, μαρτυρουμένη, δικαιούμενοι, δικαιοσύνης, δίκαιον e 

δικαιοῦντα (Rm 3,21.22.24.25-26)255.   

O outro aspecto diz respeito à própria dinâmica de Rm 3,21-26: está centrada na 

justiça de Deus em Jesus (Rm 3,21.22.25.26), porém, é destinada a todos os que creem (Rm 

3,22), ou seja, aos seres humanos.  

2.2.2.1 Os sujeitos    

Constata-se a presença de três personagens na composição do cenário de Rm 3,21-26: 

a) Deus (Rm 3,21.22.23.24.25.26), b) Jesus (Rm 3,22.24.25.26) e c) os seres humanos/ os que

creem (Rm 3,22.23.24)256. 

A descrição dos humanos é dupla e antitética: a) são pecadores (πάντες ἥμαρτον: Rm 

3,23), e b) destinatários da justiça salvífica de Deus: “para todos os que creem” (εἰς πάντας 

τοὺς πιστεύοντας: Rm 3,22). Eles também “são justificados” (δικαιούμενοι: Rm 3,24a), e 

“tem a fé em Jesus” (τὸν ἐκ πίστεως Ἰησοῦ: Rm 3,26)257.  

Se em Rm 3,9-20 a radiografia humana mostrou-se completamente negativa, agora, 

em Rm 3,21-26, apesar de não ser olvidada a condição “originária” do homem pecador (Rm 

Lei 3,21[2x]   2 Rm 3,21-26 
3,27[2x].28.31[2x] 5 Rm 3,27-31 

Verbos 
Crer 3,22 1 Rm 3,21-26 

Justificar 3,24.26.28.30 4 Rm 3,27-31 

254 LEE, Paul’s Gospel in Romans, p. 254; DUNN, A teologia do apóstolo Paulo, p. 437-443.  
255 O vocabulário de Rm 3,21-26 apresenta ainda os termos Deus, Jesus e os crentes unidos ao vocabulário 
jurídico. No tópico Anexos da tese, há um quadro ilustrativo a esse respeito.  
256 Na seção antecedente (Rm 3,1-20) os atores eram tu, nós, eu, eles, alguns, Deus (Rm 3,1-8) e nós, judeus e 
gregos (todos), eles, a lei (Rm 3,9-20). Em Rm 3,21-26 são alcunhados de “humanos” os que creem. Eles são 
identificados pelos termos, πίστις, πιστεύοντας e πίστεως consignados em Rm 3,22.25.26. 
257 A caracterização dos humanos em Rm 3,21-26 destoa-se totalmente do retrato desenhado em Rm 1,18–3,20. 
Rm 3,21-26 descreve o ser humano de modo realista, pois além de considerar a natureza inerente ao humano 
(pecador), abre-se para ele uma porta de esperança, porque ao homem pecador é oferecida a graça da salvação.  



105 

3,23), é apresentada uma nova face que tange a todos os que experimentam a justiça salvífica 

de Deus através da fé (Rm 3,22.24-26).  

Na perícope, o papel conferido a Deus no processo de salvação, além de ser 

importante é assaz elucidativo. Deus é o sujeito principal na dinâmica e no processo da 

justificação. É dele a iniciativa de ofertar graciosamente a justiça que salva (δικαιοσύνη θεοῦ) 

através de Cristo (Rm 3,24-26). Deus é o sujeito de προέθετο (indicativo aoristo médio de 

προτίθημι), um dos dois verbos não passivos em Rm 3,21-26258. É também Deus quem 

“apresenta (coloca diante de si)” Jesus como ἱλαστήριον259.   

O que mais impressiona é descobrir que Deus não age solipsisticamente (cf. διά + 

genitivos: Rm 3,22.24.25). De fato, a finesse argumentativa do texto (Rm 3,21-26) lança luz 

sobre seu agir soteriológico.  

Ele manifesta sua justiça através de Jesus Cristo (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ: Rm 

3,22), para que os crentes sejam justificados gratuitamente, através da redenção em Cristo 

Jesus (διὰ τῆς ἀπολυτρώσεως τῆς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ: Rm 3,24), o qual Deus expôs como 

instrumento de expiação, pela fidelidade em seu sangue (διὰ [τῆς] πίστεως ἐν τῷ αὐτοῦ 

αἵματι: Rm 3,25)260.  

Prima facie Cristo tem um papel importante no processo soteriológico261, mas não 

ocupa sintaticamente a função principal na justificação. Ele exerce a função de “agente 

intermediário”, ligado à ação de Deus na manifestação de sua justiça que salva. É ele quem 

opera a ação salvífica, tornando-a efetiva.  

258 O outro verbo é ἥμαρτον (indicativo aoristo ativo de ἁμαρτάνω), cujo sujeito é πάντες (Rm 3,23). O uso do 
verbo προτίθημι por Paulo provavelmente tem dupla intenção: a) trata-se de um verbo de ação, haja vista ter dois 
acusativos, ἱλαστήριον e ἔνδειξιν, e exige uma ação do sujeito, que é Deus (ὁ θεὸς). A segunda intenção diz 
respeito à necessidade dessa ação ser realizada em benefício próprio, porque está na voz média. Sendo assim, 
fica claro o que Paulo diz: “Deus (ὁ θεὸς, sujeito da ação) colocou Cristo Jesus diante de si como propiciatório 
(ἱλαστήριον), para demonstração (ἔνδειξιν) da sua justiça [de Deus]” (Rm 3,25a.c). É muito provável ser Deus o 
sujeito implícito do verbo πεφανέρωται (passivum divinum) (Rm 3,21), haja vista ser ele quem manifesta 
(φανερόω) sua justiça. TIWALD. Markus. Christ As Hilasterion (Rom 3:25). Pauline Theology on the Day of 
Atonement in the Mirror of Early Jewish Thought. In: HIEKE, Thomas; NICKLAS, Tobias (Ed.). The Day of 
Atonement: Its Interpretation in Early Jewish and Christian Traditions. Leiden/ Boston: Brill, 2012, p. 189-209.  
259 MOO, The Epistle to the Romans, p. 231.  
260 Essa dinâmica pode ser vislumbrada na disposição das cláusulas atribuídas a Deus (oito: Rm 
3,21.22.23.24.25.26), pelo fato de ser Ele o sujeito dos verbos προέθετο (verbo ativo) e de πεφανέρωται (passivo 
divino), e pela presença da preposição διά + genitivo (Rm 3,24.25), cujas conexões sintáticas demonstram estar 
conectadas a adjuntos δωρεάν e τῇ αὐτοῦ χάριτι (Rm 3,24) que tem Deus como sujeito. LEE, Paul’s Gospel in 
Romans, p. 188.  
261 Há três menções a Cristo em Rm 3,21-26: Ἰησοῦ Χριστοῦ (Rm 3,22b), Χριστῷ Ἰησοῦ (Rm 3,24b) e Ἰησοῦ 
(Rm 3,26d). O surgimento do nome Jesus, consoante Pitta, é “a principal novidade” da perícope, porque na seção 
anterior (Rm 1,18–3,20) Cristo foi mencionado apenas de forma parentética e sob uma perspectiva escatológica 
(Rm 2,16). PITTA, Lettera ai Romani, p. 157. CAMPBELL, The Rhetoric of Righteousness in Romans 3:21-26, 
p. 191-197; SOUTHALL, David J. Rediscovering Righteousness in Romans: Personified Dikaiosynē Within
Metaphoric and Narratorial Settings. Tübingen: Mohr Siebeck, 2008, p. 287; LEE, Paul’s Gospel in Romans, p. 
218. 



106 

Alguns indícios textuais demonstram como isso ocorre: a preposição ὑπό + genitivo é 

o primeiro vestígio (Rm 3,21). A repetição de διά + genitivo: a) διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ

(Rm 3,22), b) διὰ τῆς ἀπολυτρώσεως τῆς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ (Rm 3,24), e c) διὰ [τῆς] πίστεως 

(Rm 3,25), esclarece como Cristo exerce o papel do agente intermediário no processo 

soteriológico262.  

Em todo o processo Cristo participa ativamente no agir salvífico de Deus: a) é em 

Cristo Jesus que Deus manifesta sua justiça (Rm 3,21-22); b) é em (διά) Cristo que Deus 

justifica e salva (Rm 3,24); c) é através (διά) de Cristo que Deus oferta o seu perdão (Rm 

3,25). 

Em síntese, a disposição entre os três personagens cria um jogo cadenciado e 

estruturante de Rm 3,21-26. Ele pode ser demonstrado pelo conteúdo teocêntrico da perícope, 

cujo tema principal é a justiça de Deus (Rm 3,21.22.25.26); através dos meios como essa 

justiça se realiza (conotação cristológica: διά + genitivos: Rm 3,22.24-25)263 e pelo caráter 

ético, universal (“para todos os que creem”: Rm 3,22b) e pessoal (“para aquele que tem a fé 

em Jesus”: Rm 3,26d)264.  

Algumas pistas textuais deixadas pelo autor no texto permitem ao leitor se situar em 

relação ao referente central do texto, assim como ao conjunto do próprio discurso265.  

A leitura mais atenta fará o leitor perceber que no início da perícope o autor menciona 

“todos” (cf. plural πάντας/ πάντες: Rm 3,22.23), mas no final se dirige “àquele” (singular, 

τόν: Rm 3,26d).  

A intenção do autor modelo – o leitor ideal notará – é explícita: trata-se de um convite 

para “todos” a uma resposta pessoal, a envolver-se com a intentio auctoris e reconhecer, 

262 Três tipos de agência podem ser expressos nas construções passivas: última, intermediária e impessoal. O 
agente último indica quem é o responsável último pela ação. O agente último pode usar um agente intermediário 
para realizar o ato para si. Já o meio impessoal é usado pelo agente para praticar uma ação. Isso acontece em Rm 
3,21-26, onde o agente último é Deus (διά + genitivo) e o agente intermediário é Cristo (διά + genitivo). A 
função do agente intermediário é geralmente atribuída a seres animados e difere fundamentalmente do 
instrumento, na medida em que o agente não executa qualquer ação fazendo uso dela, mas sim, o intermediário 
que a executa em nome do agente último. Ademais, o que diferencia o intermediário do agente último é a 
ausência de intencionalidade e de controle inativo sobre o resultado final da ação. O agente impessoal atua como 
instrumento através do qual age o agente último ou o intermediário. É comumente expresso pela preposição ἐν + 
dativo ou unicamente pelo dativo. WALLACE, Daniel B. Greek Grammar Beyond the Basics: An Exegetical 
Syntax of the New Testament. Grand Rapids: Zondervan, 1996, p. 186-189; LURAGHI, Silvia. On the Meaning 
of Prepositions and Cases: The Expression of Semantics Roles in Ancient Greek. Amsterdam: John Benjamins 
Publishing Company, 2003, p. 36-38, 180.  
263 Assim: διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ (Rm 3,22); διὰ τῆς ἀπολυτρώσεως τῆς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ (Rm 3,24) e διὰ 
[τῆς] πίστεως ἐν τῷ αὐτοῦ αἵματι (Rm 3,25).  
264 MAINVILLE, Odette. La doctrine au service de l’éthique. Le cas de Rm 3,21-31. In: SCHLOSSER, Jacques 
(Éd). Paul de Tarse. Congrès de l’ACFEB Strasbourg 1995. Paris: Cerf, 1996, p. 296-301.  
265 KOCH, Ingedore G. Villaça. Escrever e argumentar. São Paulo: Contexto, 2016, p. 226.  



107 

concomitantemente, a justiça salvífica de Deus manifestada em Cristo Jesus (διὰ πίστεως 

Ἰησοῦ Χριστοῦ), que liberta (ἀπολύτρωσις) e salva os pecadores (Rm 3,21-24)266.  

Mas não só, pois cada leitor/ ouvinte de Rm 3,21-26 é convidado a responder à 

iniciativa divina, acolhendo a justificação pela fé em Jesus Cristo e viver em conformidade 

com essa nova realidade salvífica (Rm 3,26).  

2.2.3 A grade sintática  

A subunidade Rm 3,21-26 está articulada segundo uma dinâmica peculiar e 

corresponde às finalidades comunicativas próprias. Enquanto unidade concreta, atual e evento 

comunicativo, o texto “é um traçado que envolve material linguístico, faculdades e operações 

cognitivas”267. 

Em Rm 3,21-26 há também marcadores linguísticos que lhe dão sentido e estabelecem 

entre os vários segmentos textuais múltiplas relações semânticas e/ ou pragmático-discursivas, 

as quais explicitam, por causalidade, comparação ou finalidade, a enunciação do discurso, 

fazendo-o progredir.  

Há, na perícope, uma multiplicidade de tais conectivos: catorze preposições, três 

conjunções e três advérbios. 

As preposições: 1) διά + genitivo (3x: Rm 3,22.24.25); 2) διά + acusativo (1x: Rm 

3,25); 3) ἐν (4x: Rm 3,25.25.26[bis]); 4) εἰς (2x: Rm 3,22.25); 5) χωρίς (1x: Rm 3,21), ὑπό 

(1x: Rm 3,21), πρός (1x: Rm 3,26) e ἐκ (1x: Rm 3,26)268.   

As conjunções: 1) δέ (2x: Rm 3,21.22); 2) γάρ (2x: Rm 3,22.23); 3) καί (2x: Rm 

3,22.23). 

Os advérbios: 1) νυνί (1x: Rm 3,21); 2); οὐ (Rm 3,22); 3) νῦν (1x: Rm 3,26). 

O arranjo e a disposição desses conectivos organizam coerentemente as frases e 

funcionam como elos importantes no funcionamento e na progressão do discurso.  

266 É instigante pensar que o autor cogitou estratégias textuais pelas quais o leitor competente de Rm 3,21-26 se 
tornasse capaz de fazer as operações mentais e afetivas exigidas para se envolver com o mundo do discurso 
apresentado e chegar à legítima compreensão do texto, e, com efeito, tirar as conclusões necessárias para o 
esclarecimento e o aprofundamento de sua fé. As estratégias textuais correspondem aos aspectos fonéticos, 
lexicais, sintáticos, contextuais, retóricos etc., que dão ao leitor, além das chaves de compreensão do sistema 
transmissor, mas igualmente as implicações pragmáticas desse mesmo sistema. É inerente à estratégia do leitor 
modelo fornecer mecanismos textuais que conduzem e constroem seu leitor ideal. ECO, Lector in fabula, p. 46-
49; ISER, O ato de leitura, 1, p. 63-79; GRILLI, Massimo. Evento comunicativo e interpretação de um texto 
bíblico, REB, v. 63, fasc. 250, p. 306, 2003; GRILLI, Autore e lettore, p. 447-459.  
267 ANTUNES. Análise de textos: fundamentos e práticas. São Paulo: Parábola, 2010, p. 37; cf. VILELA, Mário; 
KOCH, Ingedore G. Villaça. Gramática da língua portuguesa. Coimbra: Almedina, 2001, p. 547.  
268 A importância das preposições na estrutura do texto é destacada por Campbell em sua análise retórica de Rm 
3,21-26. CAMPBELL, The Rhetoric of Righteousness in Romans 3.21-26, p. 83-101.   



108 

De todas as conjunções, três têm função mais proeminente no texto. São elas δέ, γάρ e 

καί (Rm 3,21.22.23). A conjunção δέ mantém a conexão entre as duas primeiras cláusulas de 

Rm 3,21 e Rm 3,22, mostrando que Rm 3,22 desenvolve o conteúdo de Rm 3,21269.  

A conjunção γάρ (Rm 3,22.23)270, por sua vez, conecta Rm 3,23b-24 a Rm 3,22c, 

assinalando que Rm 3,23-24 fornece uma justificativa para a justiça imparcial de Deus em Rm 

3,22c271.  

Temos ainda o καί (Rm 3,23), que assume mais de um sentido, denotando sua natureza 

ambígua. Ele engendra a conexão entre Rm 3,23b e 3,23a, e frisa a pecaminosidade humana 

(Rm 3,23b; cf. Rm 1,18–3,20)272.  

Cogita-se que esse καί (“e”) seja coordenativo, mas, simultaneamente, subordinativo-

consecutivo273. Por um lado, καί expressa uma função coordenativa, pois junge as duas breves 

cláusulas de Rm 3,23: πάντες γὰρ ἥμαρτον e ὑστεροῦνται τῆς δόξης τοῦ θεοῦ. E por outro 

lado, faz uma reminiscência anafórica ao discurso proferido em Rm 1,18–3,20274: retoma-o e 

sintetiza-no para concluí-lo. Serve ainda para Paulo avançar em sua argumentação e abrir 

novas perspectivas teológicas para o ouvinte/ leitor do texto de Romanos275. 

Enfim, a conjunção καί, sinteticamente, revela em miniatura, a própria fisionomia do 

versículo 23 e da perícope Rm 3,21-26. Ambos constituem resumos coordenativos das razões 

teológicas apresentadas na seção de Rm 1,18–3,20 e na propositio principal (Rm 1,16-17).  

Destarte, Paulo pode retomar as afirmações já apresentadas na tese geral (Rm 1,16-17) 

e demonstrar que, agora, no Evangelho, se desvela uma nova economia soteriológica, a qual 

judeus e gentios têm acesso sem distinção (Rm 3,22-26).  

269 PORTER, Stanley E. Idioms of the Greek New Testament. Sheffield: Sheffield Academic Press, 2000, p. 208.  
270 A conjução γάρ, “pois”, geralmente indica uma relação causal entre duas expressões. Pode igualmente 
assinalar o enunciado em questão como uma explicação, exemplo ou digressão, “com pesar sobre o enredo 
principal e como menos relevante do que o(s) enunciado(s) anterior(es)”. BAKKER, Stéphanie J. On the Curious 
Combination of the Particles γάρ and οὖν. In: BAKKER, Stéphanie & WAKKER, Gerry (Eds.). Discourse 
Cohesion in Ancient Greek. Leiden/ Boston: Brill, 2009, p. 41-61; CASSON, Sarah Helen. Textual Signposts in 
the Argument of Romans: A Relevance-Theory Approach. Atlanta: SBL Press, 2019, p. 35-38, p. 61-121.    
271 CAMBIER, L’évangile de Dieu selon l’épître aux Romains, p. 66-67; WALLACE, Greek Grammar Beyond 
the Basics, p. 673-674; DUNN, Romans 1–8, p. 38.   
272 PITTA, Lettere ai Romani, p. 163.   
273 Defendem o valor consecutivo de καί: BYRNE, Romans, p. 131; MOO, The Epistle to the Romans, p. 226; 
CAMBIER, L’évangile de Dieu selon l’épître aux Romains, p. 66-67.  
274 Há uma série de vocábulos, sintagmas, figuras retóricas e expressões anfibólicos em Rm 1–4, entre os quais a 
conjunção καί (Rm 3,23). Sua fisionomia é simultaneamente coordenativa e subordinativo-consecutiva, porque 
se assemelha ao vāw (ו) semítico: copulativo e consecutivo. Gramaticalmente alinha coordenativamente as duas 
frases-síntese do versículo 23, referentes aos dois aspectos ἁμαρτία e δόξα, que remetem o leitor à seção Rm 
1,18–3,20. GUIDI, Michele. Προβλήματα. Dizionario grammaticale del greco antico. Milano: Hoepli Editore, 
2002, p. 108-109; CAMBIER, L’évangile de Dieu selon l’épître aux Romains, p. 73.   
275 LIDDELL-SCOTT, A Greek-English Lexicon, p. 857-858.  



109 

Enquanto característica formal, o texto é bastante coeso, porque mantém conexão 

sintática e semântica visível em sua unidade argumentativa. Deste modo, é possível identificar 

os nexos estabelecidos entre as frases que compõem a perícope.  

Entre esses vínculos coesivos, destacam-se: a) a referência demonstrativa: αὐτοῦ, 

αὐτὸν (Rm 3,25.26) e comparativa: justiça de Deus revelada através (διά) da fé em Cristo; 

para (εἰς) todos os que creem etc. (Rm 3,22); b) a conjunção adversativa: δὲ (Rm 3,21) e a 

temporal: νυνί, νῦν (Rm 3,21.26); a coesão lexical (repetição anafórica: manifestar-

demonstração: Rm 3,21.26; justiça [de Deus/ dele]: Rm 3,21.22.25.26, e a preposição διά em 

Rm 3,22.24.25)276.  

Enfim, o pronome possessivo αὐτοῦ (Rm 3,25c e 3,26b), cujo referente é o sintagma 

δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21.22), realiza uma referência remissiva anafórica por substituição 

(Rm 3,25.26)277. Como forma de remissão a elementos apresentados anteriormente no texto 

ou sugeridos pelo co-texto precedente, as referências possibilitam sua (re)ativação na 

memória do interlocutor278.  

2.2.4 A distribuição da comunicação 

A intenção comunicativa do texto é evidenciada basicamente por seus aspectos 

formais. A configuração de Rm 3,21-26 leva em conta sua fisionomia retórica, de sorte a 

manifestar sua distribuição comunicativa e, igualmente, os níveis da comunicação do texto. 

Pertencente a uma comunicação epistolar, Rm 3,21-26 direciona-se a destinatários, aos 

quais visa convencer, persuadir e influenciá-los a tomar uma decisão, predispondo-os para 

uma ação concreta279.  

A perícope apresenta algumas nuanças semânticas e estruturais bem peculiares. Ela 

será dividida em duas microunidades: a) Rm 3,21-22c (sub-propositio); b) Rm 3,22d-26: 

276 A anáfora proporciona eficácia e coesão do discurso. Mediante esse recurso, o autor almeja economia, clareza 
e evita, com efeito, repetições desnecessárias.  
277 A interpretação de expressões referenciais anafóricas – nominais ou pronominais – consiste em localizar 
algum tipo de informação anteriormente alocada na memória discursiva.   
278 KOCH, Ingedore G. Villaça. Introdução à linguística textual: trajetória e grandes temas. São Paulo: Contexto, 
2015, p. 66-67. 
279 Os autores da nova retórica propõem uma distinção entre “convencer” e “persuadir”. Convencer teria mais 
peso “para aqueles que se preocupam com o caráter racional da adesão”; entretanto “para aqueles que se 
preocupam com o resultado, persuadir é mais que convencer”. PERELMAN; OLBRECHTS-TYTECA, Tratado 
da argumentação, p. 30, nota 36 e p. 50.   



110 

primeira parte da probatio (πίστις)280, através da qual se principia a descrever a obra salutífera 

realizada por Deus em Cristo281.  

Essa dinâmica respeita a fluidez da argumentação proposta por Paulo, a natureza da 

microunidade (Rm 3,21-26), na qual se encontra a tese (sub-propositio) da seção de Rm 3,21–

4,25, assim como a relação entre a “gramática distorcida”, as figuras retóricas e as metáforas 

contidas em Rm 3,21-26282.  

A primeira parte introduz o tema mediante o sintagma δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21-

22a). A frase “justiça de Deus” integra a sub-propositio e funciona como anáfora de uma 

palavra (δικαιοσύνη) e da oração principal (Rm 3,21-22a). Aparece ainda como o tema 

dominante na perícope (Rm 3,21.22.25.26)283.  

Como tema basilar de Rm 3,21-26, trata da inaudita manifestação (πεφανέρωται) da 

justiça de Deus, integra a microsseção de Rm 3,21-22a (B) e forma uma correspondência 

quiástica com Rm 3,25c-26b (B’), como se verifica a seguir:   

B (3,21b-22a) δικαιοσύνη θεοῦ πεφανέρωται (3,21b)  
μαρτυρουμένη ὑπὸ τοῦ νόμου καὶ τῶν προφητῶν, (3,21c) 
δικαιοσύνη δὲ θεοῦ (3,22a) 

B’ (3,25c-26a) εἰς ἔνδειξιν τῆς δικαιοσύνης αὐτοῦ (3,25c)  
διὰ τὴν πάρεσιν τῶν προγεγονότων ἁμαρτημάτων (3,25d) 
ἐν τῇ ἀνοχῇ τοῦ θεοῦ, (3,26a) 

280 Rm 3,22d-26 – funciona como a prova dos fatos (narratio) – é a primeira parte da probatio da unidade Rm 
3,21–4,25. Essa probatio é dividida em três partes: a) Rm 3,22d-26 (explicitação da obra gratuita de Deus 
realizada em Cristo); b) Rm 3,27-31 (reflexão diatríbica que se conecta a Rm 3,21-26), e c) Rm 4,1-25 
(exposição acerca de Abraão e a autoridade da Escritura). Observe-se que após anunciar a sub-propositio (Rm 
3,21-22c) é principiada a probatio, explicando a ação salvífica de Deus em Cristo (Rm 3,22d). Nesse sentido, 
Paulo parece ter em mente as indicações de Aristóteles: “[…] Destas duas partes do discurso (περὶ τῆς τάξεως), 
uma é a exposição (πρόθεσις), outra são as provas (πίστις), tal como se se fizesse a distinção de que uma coisa é 
o problema (τό τε πρᾶγμα εἰπεῖν), outra sua demonstração (τὸ ἀποδεῖξαι)”. ARISTÓTELES. Rhétorique, III, 13,
1414a 31-35.   
281 SOUTHALL, Rediscovering Righteousness in Romans, p. 287.   
282 A principal metáfora em Rm 3,21-26 diz respeito a nova economia soteriológica, sintetizada pelo sintagma 
δικαιοσύνη θεοῦ e as relações que ela delineia com o seu contexto imediato. Na perícope também se encontram 
as seguintes figuras retóricas: a) antítese e paronomásia da palavra νόμος (Rm 3,21a.21c); b) anáfora: 
“manifestar-demonstração” (Rm 3,21.26), “justiça de Deus” (Rm 3,21.22.25-26), a preposição διά (Rm 
3,22.24.25); c) um incisum explicativo sobre a natureza da justiça de Deus e o seu alcance (Rm 3,22c-24a), e d) 
reduplicação isocólica (Rm 3,25c-26b), cuja cláusula retoma e sintetiza o vocabulário-chave de Rm 3,21-26: 
πρὸς τὴν ἔνδειξιν τῆς δικαιοσύνης αὐτοῦ (Rm 3,26b). CAMPBELL, The Rhetoric of Righteouness in Rom 3.21-
26, p. 82-99.  
283 A relevância do sintagma δικαιοσύνη θεοῦ é verificado ao longo do texto. Aparece no introito da perícope 
(Rm 3,21.22), no meio (cf. o verbo δικαιούμενοι em Rm 3,24a) e na conclusão (Rm 3,25.26). A justiça de Deus 
funciona como a frase principal de toda a perícope e está intimamente relacionada ao agir de Deus. E quando o 
sintagma “justiça de Deus” se relaciona aos termos ἱλαστήριον e ἀπολύτρωσις é sinônimo de Cristo Jesus. Essa 
dinâmica, no plano comunicativo, é importante, porque destaca o termo δικαιοσύνη no princípio e no final da 
perícope, ou seja, forma uma inclusão e dá sentido coerente e coesão à microunidade Rm 3,21-26. A justiça de 
Deus é o tema central da perícope, mas igualmente o clímax para o qual os versículos culminam, como assinala a 
expressão “para a manifestação de sua justiça”, repetida duas vezes em Rm 3,25 e Rm 3,26. PITTA, Lettera ai 
Romani, p. 156.   



111 

πρὸς τὴν ἔνδειξιν τῆς δικαιοσύνης αὐτοῦ (3,26b) 

A disposição quiástica das cláusulas traz a lume o resultado da ação de Cristo 

ἱλαστήριον (Rm 3,25a). Ele é o propiciatório de Deus e o lugar do inaudito perdão, através do 

qual Deus opera sua salvação em favor do ser humano (Rm 3,25c-26)284 . 

E desvela ainda outras peculiaridades do texto, por exemplo, a redenção em Cristo 

(ἀπολυτρώσις), ofertada por Deus e acolhida mediante a fé (διὰ πίστεως Χριστοῦ) abre e 

possibilita a todo o que crê o acesso gratuito à iustitia salutifera de Deus (Rm 3,24-26)285.  

Paulo teve o cuidado de conectar as duas cláusulas, Rm 3,21c e Rm 3,25d, mantendo 

uma equivalência teológica entre ambas. Assim, as frases μαρτυρουμένη ὑπὸ τοῦ νόμου καὶ 

τῶν προφητῶν (Rm 3,21c) e διὰ τὴν πάρεσιν τῶν προγεγονότων ἁμαρτημάτων (Rm 3,25d), se 

correspondem respectivamente286.  

Essa correspondência é evidenciada pela inserção do sintagma δικαιοσύνη θεοῦ entre 

as duas frases (B–B’)287:  

 δικαιοσύνη θεοῦ...  Rm 3,21b   
  μαρτυρουμένη ὑπὸ τοῦ νόμου καὶ τῶν προφητῶν, Rm 3,21c    
 δικαιοσύνη δὲ θεοῦ Rm 3,22a    
  διὰ τὴν πάρεσιν τῶν προγεγονότων ἁμαρτημάτων  Rm 3,25d    

Paulo enceta a segunda microunidade (Rm 3,22b-26), explicando assertoricamente as 

afirmações basilares da propositio secundária (Rm 3,21-22). Frisa-se os traços inconfundíveis 

da justificação διὰ πίστις Χριστοῦ, a saber: a) para todos os que pecaram (πάντες γὰρ 

284 BÜCHSEL, Friedrich. Ἱλαστήριον. In: KITTEL, Gerhard; FRIEDRICH, Gerhard (Eds.). Grande Lessico del 
Nuovo Testamento, Vol. IV. Brescia: Paideia, 1968, p. 1002-1911 (cf. p. 1010-1011); BAILEY, Daniel P. Jesus 
As the Mercy Seat: the Semantics and Theology of Paul’s Use of Hilastērion in Romans 3:25. Tyndale Bulletin, 
v. 51, n. 1, p. 155-158, 2000; PITTA, Lettera ai Romani, p. 163-164.
285 Perspicaz e esclarecedora é análise de Moo, ao dizer que “a redenção é ‘em Cristo’, em que Deus ‘o mostrou 
publicamente’, ou ‘o apresentou como sacrifício’ na cruz como ἱλαστήριον. E acrescenta, “também não se deve 
perder que é Deus quem toma a iniciativa no processo de redenção – não Cristo, e certamente não os seres 
humanos”. MOO, The Epistle to the Romans, p. 231; IRONS, Charles Lee. The Righteousness of God: A Lexical 
Examination of the Covenant-Faithfulness Interpretation. Tübingen: Mohr Siebeck, 2015, p. 296-297. 
286 O que Paulo quis afirmar em Rm 3,21c? A cláusula “testemunhada pela Lei e pelos Profetas” (Rm 3,21c), 
pode ser entendida como uma afirmação relacionada ao Antigo Testamento, consoante Cranfield. Wilckens 
compreende que a expressão προγεγονότα ἁμαρτήματα se aplica a todas “as transgressões cometidas antes da 
morte expiatória de Cristo, ou seja, no tempo do Antigo Testamento”. É provável que sob uma perspectiva 
histórica da salvação, a noção de que “os pecados acontecidos antes”, são os pecados daqueles que existiam 
antes da cruz de Cristo. WILCKENS, La Carta a los Romanos, I, p. 244; CRANFIELD, ICC, I, p. 212, nota 1; 
MOO, The Epistle to the Romans, p. 239-241.   
287 Recorde-se ainda o nexo lógico entre os termos φανερόω (Rm 3,21b) e ἔνδειξις (Rm 3,25c). Entre ambos o 
verbo προέθετο (Rm 3,25a) assume papel fundamental.  



112 

ἥμαρτον: Rm 3,23), e b) sua oferta como dom totalmente gratuito (δωρεὰν τῇ αὐτοῦ χάριτι: 

Rm 3,24)288.  

Cabe recordar, ainda, que os elementos explicativos que perpassam Rm 3,21-22 giram 

em torno da noção de justiça de Deus. Isso está delineado pela organização simétrica da 

perícope:  

A  (3,21) Mas agora (νυνὶ δὲ), sem [a] Lei (χωρὶς νόμου) a justiça de Deus foi 
manifestada (δικαιοσύνη θεοῦ πεφανέρωται)   

     B (3,22a-b) (δικαιοσύνη θεοῦ) através da fé (διὰ πίστεως) em Cristo Jesus (Ἰησοῦ 
Χριστοῦ)  

  B’ (3,22b-23) 
não há distinção (οὐ γάρ ἐστιν διαστολή), pois todos pecaram (πάντες 
γὰρ ἥμαρτον) ⇔ igualdade (3,23)   

A’ (3,24-25) 
graça, gratuidade, Jesus Cristo (δικαιούμενοι δωρεὰν τῇ αὐτοῦ χάριτι); 
fé, sangue de Jesus” (αἷμα: 3,25a); “remissão” dos pecados 
(ἀπολύτρωσις – ἱλαστήριον – πάρεσις – ἁμάρτημα) (3,25); no tempo 
oportuno-agora (ἐν τῷ νῦν καιρῷ: 3,26c); ἐκ πίστεως Ἰησοῦ (3,26d)  

Prima facie, dois aspectos são enfatizados: a) o modo como Deus justifica o ser 

humano (Rm 3,22.24), e b) os destinatários da justiça salvífica são todos (πᾶς) os que creem 

indistintamente (Rm 3,22.23).  

Por um lado, todos os humanos estão igualados sob a condição de pecadores (Rm 

3,23; cf. Rm 2,1–3,18); por outro, a justificação de todos os pecadores acontece pela iniciativa 

gratuita de Deus (Rm 3,24), e não pela condição étnico-religiosa ou pelas obras da Lei (Rm 

3,21). 

À medida que são apresentadas as ideias principais – estruturadas em torno da justiça 

de Deus –, outros aspectos interconectados à propositio secundária (Rm 3,21-22a) vêm à tona. 

O primeiro deles é o axioma da imparcialidade divina (οὐ γάρ ἐστιν διαστολή)289, 

aventado em Rm 2,11 (οὐ γάρ ἐστιν προσωπολημψία παρὰ τῷ θεῷ), e retomado sob um cariz 

universalizante (Rm 3,22c), pois visa assinalar que a justiça de Deus não comporta qualquer 

distinção e discriminação290.  

Com isso, reafirma-se, o duplo e inconfundível aspecto da δικαιοσύνη θεοῦ: sua 

universalidade e gratuidade (Rm 3,22-26; cf. Rm 10,12)291.  

288 HULTGREN, Paul’s Letter to the Romans, p. 154-155.  
289 Paulo indica pela metalepse (μετάληψις = μετά, “depois/ além... com” + λαμβάνειν, “mudar de sentido”; 
“transposição”) a noção de igualdade em Rm 3,22c e reafirmada em Rm 3,23.  
290 RIBBENS, Bejamin J. Forensic-Retributive Justification in Romans 3:21-26: Paul’s Doctrine of Justification 
in Dialogue with Hebrews. CBQ, Whashington, v. 74, n. 3, p. 548-567, 2012.   
291 BASSLER, Jouette M. Divine Impartiality in Paul’s Letter to the Romans. NT, v. 26, n. 1, p. 43-58, 1984.  



113 

Paulo descreve como essa justiça se realiza no evento de Cristo e sem a Lei (χωρὶς 

νόμος: Rm 3,21a)292, sob três perspectivas (Rm 3,24-25)293: a) como dom gracioso de Deus 

(δωρεὰν τῇ αὐτοῦ χάριτι: Rm 3,24); b) sua demonstração (ἔνδειξις) na morte de Cristo 

(προτίθημι ἱλαστήριος) (Rm 3,25), e c) através da redenção (ἀπολύτρωσις), que resgata e 

liberta os pecadores (Rm 3,24-25).   

A gratuidade da justificação é destacada pelo particípio δικαιούμενοι e os seus 

complementos δωρεά e τῇ αὐτοῦ χάριτι294.  

Por um lado, o advérbio δωρεάν evoca metaforicamente um dom completamente 

gratuito (cf. Gn 19,15; Ex 21,11; 2Cor 11,7); por outro lado, na expressão τῇ αὐτοῦ χάριτι, o 

substantivo χάρις, de caráter metonímico, associa-se à ideia de libertação/ redenção 

(ἀπολύτρωσις)295. Desse modo, ressalta-se o comportamento de amor, de bondade e 

misericordioso de Deus na justificação do ser humano (Rm 3,22-24).  

Rm 3,25c-26b explica como Deus preparou e manifestou no tempo favorável (ἐν τῷ 

νῦν καιρῷ), sua justiça final (Rm 3,26c; 3,21)296. E Paulo acrescenta que Deus ao expor Cristo 

como instrumento de propiciação/ redenção, revelou precisamente sua iustitia salutifera.   

292 PENNA, Aspetti narrativi della lettera ai Romani; PENA, Romano. L’apostolo Paolo. Studi di esegesi e 
teologia. Cinisello Balsano: Paoline, 1991, p. 117.   
293 Há um acúmulo terminológico nesses versículos 24-26, que visa explicitar o processo da justificação sem a 
Lei. Os termos graça (χάρις), gratuidade (δωρεά), propiciação (ἱλαστήριον), libertação/ redenção (ἀπολύτρωσις), 
apresentar diante de (προτίθημι), demonstração (ἔνδειξις), tolerância (ἀνοχή), excluem qualquer participação da 
Lei no processo soteriológico. Ademais, o uso do vocabulário da redenção (ἀπολύτρωσις) e os termos a ele 
correlatos assinalam a iniciativa gratuita de Deus em benefício do ser humano: um favor imerecido (χάρις, 
δωρεά), mormente porque todos pecaram e adiam em falta da glória de Deus (Rm 23). JACKSON, W. Daniel. 
The Logic of Divine Presence in Romans 3:23, CBQ, Whashington, v. 80, p. 293-305, 2018.  
294 A tradução na língua portuguesa não contempla a riqueza dos dois termos gregos utilizados por Paulo como 
complementos especificativos do verbo δικαιόω: δωρεὰν τῇ αὐτοῦ χάριτι (gratuitamente, por sua graça). Paulo 
procura precisar a natureza positiva, favorável, bondosa em favor do ser humano o que ele chama εὐαγγέλιον 
(Rm 1,16). O vocábulo δωρεάν (de graça, gratuitamente) implica a ideia de dom imerecido, recebido sem 
nenhum esforço pessoal. O complemento τῇ αὐτοῦ χάριτι (em sua graça), onde o substantivo χάρις (registrado 
25 vezes em Romanos) constitui um dos temas caros da teologia paulina. O termo χάρις (além de Romanos, 
ocorre 17 vezes nas outas cartas autênticas de Paulo) refere-se a Deus ou a Cristo. PENNA, Carta a los 
Romanos, p. 322-325.  
295 A grandeza e a profundidade dessas afirmações de Paulo em Rm 3,24s contempla uma extraordinária riqueza 
teológica. O verbo δικαιόω (justificar) descreve a inconfundível intuição paulina da salvação cristã. O uso deste 
verbo almeja mostrar que justificar significa, essencialmente, “declarar alguém justo”. “Ser justificado” 
significa, com efeito, ser absolvido por Deus de todas as “acusações” que poderiam ser feitas contra uma pessoa 
por causa de seus pecados. Ademais, ao acrescentar ao verbo δικαιούμενοι, concomitantemente, um 
complemento e um advérbio, precisa o modo como “todos”, mesmo sendo pecadores (Rm 3,23), são e 
permanecem graciosamente justificados, de forma inaudita. PENNA, Carta a los Romanos, p. 324; MOO, The 
Epistle to the Romans, p. 227; DUNN, Romans 1–8, p. 179-180.   
296 A expressão ἐν τῇ ἀνοχῇ τοῦ θεοῦ enfatiza a redenção e justificação divinas na morte de Cristo na cruz. A 
afirmação “tolerância de Deus” é um atributo do próprio Deus, através da expressão “sua justiça” (Rm 3,25c). 
Em Rm 3,25c o pronome αὐτός pressupõe necessariamente a referência a Deus pelo nome no primeiro atributo 
mencionado, a saber: a “paciência de Deus”, porque está bem distante da última referência ao nome “Deus” 
(προέθετο ὁ θεὸς).  



114 

A construção preposicional em Rm 3,25 (εἰς + acusativo, ἔνδειξιν) explicita a relação 

entre expiação sacrificial de Jesus, a justiça de Deus e a tolerância divina (ἐν τῇ ἀνοχῇ τοῦ 

θεοῦ) “dos pecados anteriormente gerados” (Rm 3,25c-26a).  

Note-se que isso confirma o propósito de Deus mostrar (ἔνδειξις) sua justiça no evento 

da morte de Cristo. Compreende-se porque a metáfora litúrgica e sacrificial (ἱλαστήριον – 

ἀπολύτρωσις) funciona como o “lugar” propício para a revelação definitiva da justiça 

salutífera de Deus297.  

Essa justiça escatológica manifestada no tempo presente (νυνὶ δὲ e ἐν τῷ νῦν καιρῷ: 

Rm 3,21.26), e demonstrada em Cristo, o qual Deus propôs ἱλαστήριον, demarca, em 

definitivo a realização da justiça, da graça, do perdão, da tolerância de Deus para toda a 

humanidade (Rm 3,22; 1,16).  

Portanto, a consequência teológica dessas concisas e densas afirmações encontra-se 

em Rm 3,26d, na frase no infinitivo com valor explicativo (εἰς τὸ εἶναι αὐτὸν δίκαιον καὶ 

δικαιοῦντα τὸν ἐκ πίστεως Ἰησοῦ), que exprime o sentido do sintagma δικαιοσύνης αὐτοῦ 

(Rm 3,26b), definindo Deus como “justo (δίκαιος) e justificador” (δικαιοῦντα)298.  

A justiça de Deus, consoante Penna, não é tanto uma propriedade divina passiva, mas 

uma qualidade dinâmica (iustitia extra nos), que se volta para fora de si, em direção ao 

pecador299. O verbo δικαιοῦντα (particípio presente ativo acusativo masc. de δικαιόω) assinala 

uma ação contínua, revelando ser uma qualidade inerente ao próprio Deus (Rm 3,26d; 4,5; 

8,33). 

Essa configuração da distribuição comunicativa de Rm 3,21-26 recorda ainda, que a 

comunicação é essencialmente interatividade, à qual pertencem características pragmáticas, 

atos linguísticos (informar, persuadir300, ordenar, avisar, comprometer, endereçar etc.), que 

297 Cristo é ao mesmo tempo o “lugar” (ἱλαστήριον) onde se exerce a ação de libertação, a redenção e auto 
libertação para aqueles que estão unidos a ele (Fl 2,5).  
298 A preposição καί (e) entre o adjetivo δίκαιος e o particípio δικαιοῦντα tem valor copulativo, expressa uma 
consequência. Deus é justo e justificador. O verbo δικαιοῦντα (Rm 3,26), particípio presente ativo, qualificativo 
de Deus, corresponde ao particípio presente médio-passivo δικαιούμενοι (Rm 3,24). LONGENECKER, The 
Epistle to the Romans, p. 437.  
299 PENNA, Carta a los Romanos, p. 340.  
300 Etimologicamente, persuadir provém de persuadere (per + suadere). O prefixo per contém o sentido de 
“completo” e suadere, significa “aconselhar”. O vocábulo persuadere assume, grosso modo, o sentido de 
“aconselhar”, levar alguém a aceitar um ponto de vista de modo suave, habilidosamente. Enquanto gênero 
(genera dicendi), persuadir compreende três espécies, convencer, instruir (docere), comover (commouere) e 
agradar (delectare). Cícero denomina estes três níveis de persuasão de “tria officia”. CICERO, De l’orateur, II, 
29, 128.  



115 

são meios com os quais o emissor age sobre o destinatário em termos de transformação do 

universo cognoscível301.  

2.3 A coerência e o foco comunicativo de Rm 3,21-26  

A coerência comunicativa mostra o desenvolvimento semântico da série de enunciados 

contidos em um determinado texto e, especificamente, o processo e os variegados motivos 

pelos quais o tema e o seu conteúdo são constituídos302.   

Cabe ressaltar que a estrutura sintática exerce a função retórico-teológica e auxilia o 

discurso a exprimir o que as palavras ou expressões, solipsisticamente, não lograriam fazer. 

Com isso, abre-se uma nova vereda hermenêutica303 capaz de exprimir a riqueza da teologia 

soteriológica de Rm 3,21-26.  

As densas informações acerca da soteriologia paulina contidas na perícope não foram 

reunidas ao acaso ou por deleite literário. O autor, ao elaborar esta perícope, cogitou uma 

intencionalidade; pressupôs um eficiente processo de comunicação capaz de envolver seu 

leitor/ interlocutor.  

Na mens auctoris, variegadas peças compõem o texto, tais como as construções 

sintáticas, semânticas, as metáforas etc. Elas também traduzem a intenção do texto cogitado 

pelo autor. Esses mecanismos são relevantes para a coerência e o desenvolvimento discursivo, 

haja vista manter a força ilocucionária, a intenção comunicativa, a coesão e a lógica interna do 

tema abordado304.  

2.3.1 Redimensionamento da compreensão soteriológica de Rm 3,21-26   

A natureza e o horizonte literário que estes versículos 21-26 abrem no bojo da epístola 

aos Romanos, para descrever a δικαιοσύνη θεοῦ, sua relação com a fé humana (Rm 3,22-23) e 

o processo salvífico são de uma ineditez extraordinária (Rm 3,24-25).

301 OBARA, Elżbieta M. As ações linguísticas: a influência do texto sobre o contexto. In: GRILLI et al., 
Comunicação e pragmática na exegese bíblica, p. 97-121; DASCAL, Marcelo. Interpretação e compreensão. 
São Leopoldo: Unisinos, 2006, p. 303-305.   
302 KOCH, Ingedore G. Villaça; TRAVAGLIA, Luiz Carlos. Texto e coerência. São Paulo: Contexto, 2021, p. 
53-54; 71-81.  
303 ANTUNES, Lutar com as palavras: coesão e coerência, p. 176.  
304 KOCH; TRAVAGLIA, Texto e coerência, p. 99-100.   



116 

O discurso aí apresentado conjuga forma “poético-teológica”305, pragmático-retórica 

etc., integra metáforas e metonímias, figuras retóricas306, cujo resultado traduz a beleza de 

uma das peças teológicas – o centro arquitetônico – mais profícuas e originais da mens pauli. 

Em Rm 3,21-26 Paulo põe em movimento a mais alta síntese de sua teologia soteriológica.   

A partir de Rm 3,21, particularmente Rm 3,21-22c, Paulo retoma e aprofunda os temas 

de Rm 1,16-17, mas acrescenta duas novas expressões, χωρὶς νόμου (Rm 3,21a) e διὰ πίστεως 

Ἰησοῦ Χριστοῦ (Rm 3,22). Deste modo, é acentuada a nova (νυνί) e fundamental face 

positiva da justiça de Deus307, manifestada (φανερόω) em Jesus Cristo como graça e dom (Rm 

3,24). 

Pela Lei, como demonstrou Rm 1,18–3,20, toda a humanidade (judeus e gentios), sem 

exceção, se encontra sob o domínio do Pecado (Rm 3,10-20; cf. Rm 3,23) e impossibilitados 

de acessar no tempo presente (ἐν τῷ νῦν καιρῷ) a verdadeira δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21-24).  

Assim, Deus encontra um meio eficaz de acesso do ser humano a Ele, a fé em Cristo 

(Rm 3,22.26). Com isso, oferece aos humanos um caminho eficaz que, graciosamente, lhes 

justifica e salva: “sendo justificados gratuitamente (δικαιούμενοι δωρεὰν) por sua graça” 

(αὐτοῦ χάριτι) (Rm 3,24).  

Imediatamente após expor a propositio secundária (Rm 3,21-22c), Paulo principia sua 

explicação (Rm 3,22d-26), expondo os elementos fundamentais dessa nova economia 

salvífica. Na apresentação das provas (narratio), ele mostra Deus como o principal “ator” 

(Rm 3,25-26) e Cristo, a desempenhar o papel de agente intermediário no processo 

soteriológico308.  

Isso acontece porque é através de Cristo, que os seres humanos são beneficiários da 

justiça gratuita e misericordiosa de Deus (Rm 3,24-25).  

305 A relação entre retórica e poética é bem mais estreita do que o leitor imagina. A poética é, na compreensão de 
Kothe, uma parte mais disfarçada e, por isso, mais eficiente da retórica: “A poética é uma retórica, mesmo 
quando expressamente declara que não pretende persuadir. A retórica é mais direta (e, portanto, mais honesta) 
em seu desejo de manipular vontades, alterando ou reforçando convicções; nesse processo, a poética é mais sutil, 
e assim mais eficaz”. KOTHE, Flávio R. A alegoria. São Paulo: Ática, 1986, p. 89. As várias metáforas e figuras 
de linguagem presentes na perícope funcionam também como recursos poéticos com intenção clara de persuadir 
o leitor e convencê-lo a aderir às propostas de Paulo.
306 As principais figuras retóricas em Rm 3,21-26 são: a) antítese ou paranomásia da palavra νόμος (Rm 3,21a-
c); b) anáfora: “manifestar-demonstração”/ φανερόω-ἔνδειξις” (Rm 3,21.26); “justiça [de Deus]” (Rm 
3,21.22.25.26) e a preposição διά (Rm 3,22.24.25); c) um incisum (Rm 3,22c-24a); e d) uma reduplicação 
isocólica (Rm 3,25c-26b). O incisum tem o escopo e enfatizar o alcance e a extensão da justiça de Deus; já a 
reduplicação isocólica funciona como frase-síntese que retoma a propositio secundária (Rm 3,21-22c) e o 
vocabulário-chave (Rm 3,26d) da perícope.  
307 Rm 3,21-26 exprime o conteúdo da δικαιοσύνη θεοῦ revelada pelo Evangelho (Rm 1,16). Este conteúdo é 
desenvolvido sob seis aspectos: a) a relação com lei mosaica (Rm 3,21); b) a universalidade dessa justiça (Rm 
3,22); c) sua necessidade (Rm 3,23); d) sua natureza e gratuidade (Rm 3,24a); e) o seu modo de manifestação 
(Rm 3,24b-25a), e, e) sua finalidade (Rm 3,25b-26). FITZMYER, Romans, p. 342.   
308 LEE, Paul’s Gospel in Romans, p. 218.   



117 

Paulo expõe a realização da justiça divina através do evento Cristo (morte e 

ressurreição), afirmando primeiramente, a gratuidade da justificação divina (Rm 3,24a), e 

evoca em seguida, o processo dessa justificação (Rm 3,25a-b).  

Para tal, ele utiliza algumas metáforas pois visa ilustrar como Deus efetivou sua justiça 

salutífera (Rm 3,24-26) e, com isso, torna-se mais visível a realidade soteriológica da 

perícope.   

2.3.2 O recurso à linguagem metafórica como arte teológica 

O termo metáfora (μεταφορά) contém, em si, a noção de “movimento”, de 

“transposição”, uma intensidade que se desvela da prática discursiva. De natureza polivalente, 

a metáfora evoca algumas distinções309. Comporta, por um lado, uma operação intelectual 

(translatio) e, por outro, o resultado proveniente dessa operação (translatum). O uso da 

metáfora visa captar a atenção da audiência, ativando mecanismos cognitivos e 

mneumônicos310.  

As metáforas utilizadas por Paulo em Rm 3,21-26 almejam exprimir a riqueza literária 

e teológica da salvação em Romanos. Deste modo, ele faz com que a metáfora assuma a 

fisionomia simbólica e imagética na ordem da realidade pregnante das coisas, não na estrutura 

abstrata ou teórica, mas como uma rede, cujos fios interconectam os vários pontos que 

compõem o mosaico da metáfora soteriológica, integrando-se a ela.  

A técnica literária paulina de organização das metáforas permite ao leitor acessar, 

através das metáforas, níveis mais profundos da experiência teológica, porque o abre à 

reflexão e ao entendimento das palavras, dando-lhes novos sentidos entre significações 

aparentemente afastadas311. Com isso, cria “transações entre contextos”312. O que está em 

309 O vocábulo μεταφορά deriva-se de μετά (“sobre” “além”) e φέρω (“carregar”, “conduzir”), está associado à 
noção de movimento, significando: “transportar além”, “transferir ou trocar de lugar”. Aristóteles tipifica a 
metáfora como “a transferência (ἐπιφορά) para uma coisa do nome (ὀνόματος) de outra (ἀλλοτρίου), ou do 
gênero para a espécie (ἀπὸ τοῦ γένους ἐπὶ εἶδος), ou da espécie para o gênero (ἀπὸ τοῦ εἴδους ἐπὶ τὸ γένος), ou 
da espécie de uma para o gênero de outra (ἀπὸ τοῦ εἴδους ἐπὶ εἶδος), ou por analogia (ἢ κατὰ τὸ ἀνάλογον)”. 
ARISTÓTELES. Poética, 1457b 6-9; cf. RICOEUR, A metáfora viva, p. 20.  
310 NEWMAN, Sara. Aristotle’s Notion of ‘Bringing-Before-the-Eyes’: Its Contributions to Aristotelian and 
Contemporary Conceptualizations of Metaphor, Style and Audience. Rhetorica, v. 20, n. 1, p. 1-23, 2002.  
311 As metáforas surpreendem a imaginação. Borges pensa ainda que nos seja dado inventar metáforas que não 
façam parte, ou que ainda não façam parte, dos modelos aceitos. BORGES, Jorge Luis. Esse ofício do verso. São 
Paulo: Cia das Letras, 2000, p. 49.  
312 RICHARDS, Ivor Armstrong. The Philosophy of Rhetoric. Oxford: Oxford University Press, 1965, p. 94; cf. 
RICOEUR, A metáfora viva, p. 129. 



118 

jogo numa expressão metafórica é o aparecimento de um parentesco onde a visão comum não 

percepcionaria qualquer relação313.  

Ao eleger tais metáforas para abordar o tema da justiça de Deus – certamente de 

conhecimento de seus ouvintes – Paulo quis lançar luz sobre o significado, a natureza das 

regras linguísticas e as relações entre linguagem, pensamento, teologia e retórica314. E 

concomitantemente criou um campo específico, estabeleceu fronteiras com outras figuras 

linguísticas ou formas circundantes, constituindo pontos de contato, de redescoberta e novas 

compreensões dos elementos culturais afins às culturas judaica e cristã315.  

Em Rm 3,21-26 a principal metáfora acerca da justiça divina é a metáfora forense (Rm 

3,21-22). De maneira inteligente e perspicaz, Paulo associa a esta metáfora forense, de noção 

soteriológica316, outras imagens metafóricas de registros semânticos diversificados, 

conectando-as entre si: a) a metáfora da redenção/ libertação (transação socioeconômica), e b) 

a metáfora sacrificial (expiação)317.  

Assim, estabelece-se uma conexão simbólica entre elas, rompendo as dissonâncias 

que, aparentemente existem entre esses conceitos. De fato, as duas metáforas complementares 

(Rm 3,24 e 3,25) lançam luz e explicitam a justiça divina318.  

313 RICOEUR, Teoria da interpretação, p. 63; SALAZAR DA SILVA, Odair. O papel do contexto na teoria da 
metáfora de Paul Ricoeur. Acta Semiótica et Lingvistica, v. 19, ano 38, n. 2, p. 83-94, 2014.   
314 HARRIS, Roy. Language, Saussure and Wittgenstein: How to Play Games with Words. London: Routledge, 
1988, p. 25.  
315 A metáfora é um metassemema, na medida em que funciona como um tipo de metábole modificadora do 
conteúdo de um vocábulo, suprimindo ou acrescentando semas, ao mesmo tempo em que conserva uma parcela 
do sentido original. Stuhlmacher opina que “a congregação de Roma estava familiarizada com as Escrituras do 
Antigo Testamento graças à sinagoga e ao culto cristão”. Os membros da comunidade foram certamente 
“instruídos nas tradições de sua fé pelos missionários judeus-cristãos”. STUHLMACHER, Peter. Paul’s Letter to 
the Romans. A Commentary. Louisville: Westminster, 1994, p. 83.  
316 Há uma gama de termos com matiz soteriológico e forense em Rm 3,21-26: a) o substantivo δικαιοσύνη 
(“justiça”) Rm 3,21b.22a.25b.26a); b) o verbo μαρτυρέω (“dar testemunho”, “atestar”, “testemunhar”) (Rm 
3,21c); c) o verbo ὑστερέω (“adiar”, “estar na necessidade de”) (Rm 3,23b); d) o verbo δικαιόω (“mostrar”, 
“justificar”, “vindicar”, “tratar como justo”), na forma participial em Rm 3,24a e Rm 3,26b; e) o substantivo 
ἀπολύτρωσις (“resgate”, “redenção”, “recomprar como pagamento de resgate”) (Rm 3,24b); f) o verbo προτίθημι 
(“pôr”, “colocar diante de”, “fixar”, “estabelecer”) (Rm 3,25a); g) o substantivo ἱλαστήριον (“propiciação”, 
“propiciatório”, “sacrifício de expiação”) (Rm 3,25a); h) o substantivo ἔνδειξις (“demonstração”, “sinal”, 
“prova”) (Rm 3,25b; Rm 3,26a); i) o substantivo πάρεσις (“passar por cima”, “tolerância”, “remissão de dívidas 
e pecados”, “deixar ir sem punição”) (Rm 3,25b); j) o substantivo ἀνοχή (“adiamento”, “tolerância”, “pausa”, 
“clemência”) (Rm 3,26a); k) o adjetivo δίκαιος (“justo”, “reto”) (Rm 3,26b).  
317 GRIEB, A. Katherine. The Story of Romans: A Narrative Defense of God’s Righteousness. Louisville: 
Westminster John Knox Press, 2002, p. 35.  
318 A interação entre as metáforas deixa antever a capacidade de Paulo de perceber que nenhuma metáfora é 
capaz de apreender o sentido global da soteriologia desenvolvida em Rm 3,21-26. Na perícope, assim como na 
seção de Rm 1,16–4,25 há um caleidoscópio de imagens metafóricas, onde o apóstolo traduz sua compreensão 
do Evangelho, da salvação etc., e estabelece um elo comunicativo com seus leitores, descrevendo 
concomitantemente, a experiência comum entre ambos.  



119 

Finalmente, o leitor poderá compreender o alcance e a própria natureza da δικαιοσύνη 

θεοῦ e, por conseguinte, o processo de justificação do ser humano, tal qual acontece em Rm 

3,21-26.  

O esquema abaixo ilustra a relação conectiva entre as metáforas na perícope: 

3,21-22 Manifestação da justiça de Deus sem a lei (χωρὶς νόμου) → jurídico-
soteriológica  

3,22b através da fé em Jesus Cristo (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ) 
3,22c-24a para todos os que creem (εἰς πάντας τοὺς πιστεύοντας)  

todos pecaram (πάντες ἥμαρτον) e adiam em falta da glória de Deus 
todos são justificados (πάντες δικαιούμενοι) gratuitamente  

3,24b através da redenção/ libertação (διὰ τῆς ἀπολυτρώσεως) 
3,24b-25a através (διά) de Jesus Cristo a quem Deus propôs como 

ἱλαστήριον  
3,25b através da fé (διά πίστεως) em (ἐν) seu sangue (Cristo) 

A justiça de Deus – a obra salutífera de Deus em Cristo – (metáfora forense) é descrita 

como “justificação”, ou seja, a ação de Deus para reintegrar o ser humano numa relação 

coerente e justa (amizade) com Ele. Essa justiça, por sua vez, é destinada a todos os que 

pecaram (Rm 3,23) e, igualmente, a todos os que creem (Rm 3,22.26).  

A segunda metáfora, da redenção/ libertação (ἀπολύτρωσις), tem como background o 

contexto da escravidão (a transação socioeconômica)319. É realizada através de Cristo (Rm 

3,24), o qual Deus expôs publicamente como lugar do perdão (ἱλαστήριον), de resgate, da 

reconciliação (καταλλάσσω, Rm 5,1-11)320, através da fé no seu sangue (Rm 3,25; cf. Fl 

2,5)321.  

319 Paulo afirma que esta libertação acontece através de Cristo, a quem Deus propôs como sacrifício propiciatório 
(προτίθημι ἱλαστήριος). Em Cristo a justificação é ofertada gratuitamente (Rm 3,24). Ao conciliar libertação, 
resgate e graça, cria-se um paradoxo e um contraste que faz o leitor adentrar num universo do não referencial, 
feito de semelhança e dessemelhança. O resgate está associado à gratuidade, e por isso, torna-se acessível a 
todos. Com isso, Paulo cria um novo significado da justificação, que se exprime como libertação dos pecadores.   
320 A relação entre justificação, sangue de Cristo e reconciliação aparece mais visível em Rm 5,1-11, onde Rm 
5,9 recapitula a noção soteriológica das metáforas apresentadas em Rm 3,21-26. Pitta aventa uma conexão entre 
a linguagem comercial (Rm 3,24) e cúltica (Rm 3,25), ou seja, uma relação entre redenção e sangue de Cristo. 
PITTA, La lettera ai Romani, p. 168.  
321 As imagens relacionadas à redenção, à expiação etc., possuem caráter jurídico, porém curiosamente, tem 
feição litúrgica. Talvez porque elas têm como background a concepção judaica da conexão entre um ato e os 
seus efeitos. Isso pode ser ilustrado pelo significado do perdão dos pecados compreendido como libertação 
maligna através de uma “substituição” vicária. Em Rm 3,24-25 é o próprio Deus que age através de Cristo e 
anula a força negativa do pecado.  



120 

Convém esclarecer que a expressão “seu sangue” (αὐτοῦ αἵματι), além de evocar a 

cruz de Cristo (Rm 3,24b-25b)322, acentua principalmente o dom (δώρημα) de sua vida323 

integralmente doada e a fidelidade incondicional à sua missão (Rm 3,22-25; 4,25). Essa 

fidelidade também lança luz sobre a própria lealdade do Deus justo e justificador (Rm 3,26).  

A libertação do ser humano acontece através de Cristo (Cl 1,14; Ef 1,7; Rm 3,24), 

“que se tornou para nós, da parte de Deus, [...], redenção” (ἀπολύτρωσις, 1Cor 1,30)324.  

Paulo lança mão de outra metáfora, a “expiação” (metáfora sacrificial)325, e a conecta 

às duas anteriores. Esta metáfora é descrita pelo ἱλαστήριον (Rm 3,25a). O termo ἱλαστήριον 

de Rm 3,25 tem como background o Antigo Testamento, principalmente Lv 16,1s326, e 

pertence à série de vocábulos de caráter anfibólico da teologia paulina. No contexto de Rm 

3,21-26 se refere metaforicamente à morte sacrificial de Cristo327.  

O uso metafórico de ἱλαστήριον328 envolve algumas particularidades sui generis da 

teologia paulina, pois remete a algo inscrito “na experiência do locutor, uma lembrança ou 

antecipação de sua história pessoal, de suas próprias conotações e de seus valores”329.  

É bastante inovadora a intuição de Paulo ao compreender a morte de Cristo como um 

sacrifício pelos pecados, e o sangue de Jesus como meio eficaz através do qual os pecados são 

perdoados (Rm 3,25a-b). Deus transformou a morte de seu Filho num meio através do qual 

322 Paulo assinala que a morte e ressurreição de Cristo (cruz) demonstra que a justiça de Deus tem eficácia no 
passado (Rm 3,25d) e no presente (Rm 3,21.26). A cruz de Jesus também permite a Deus justificar os pecadores 
e, ao mesmo tempo, manter sua integridade como justo juiz (Rm 3,26).  
323 BARCLAY, John M. G. Paul and the Gift. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2015, p. 473-479.  
324 Ao eleger o termo ἀπολύτρωσις Paulo remete o leitor a mais de um sentido: o preço pago pela libertação 
(λύτρον/ λυτρόω) de um prisioneiro e a redenção (λύτρωσις) de alguém que está cativo (cf. 1Cor 6,20; 7,23; Gl 
3,13; 4,5; Rm 8,5; 8,23). ALONSO-SCHÖKEL, Luis. La rédemption oeuvre de solidarité. NRT, v. 93, n. 5, p. 
449-472, 1971.  
325 GRIEB, The Story of Romans, p. 35; PENNA, Carta a los Romanos, p. 331-332.   
326 O uso bíblico de ἱλαστήριον permite cogitar razões suficientes para considerá-lo uma referência ao kappōreṭ, 
a tampa da arca na qual o SENHOR apareceu (Lv 16,2), e na qual o sangue dos sacrifícios era derramado, pois, 
afirma Moo, é a isso que a palavra se refere em sua outra ocorrência no Novo Testamento (Hb 9,5), bem como 
nas 21 das 27 vezes em que aparece na LXX. MOO, The Epistle to the Romans, p. 232-233. A confluência dos 
vários termos, propiciatório (ἱλαστήριον), sangue (αἷμα), justiça (δικαιοσύνη), deixar impune os pecados 
(πάρεσις), redenção (ἀπολύτρωσις) e tolerância (ἀνοχή), evocam o background do Yōm Kippur. EZRA, Daniel 
Stökl Ben. The Impact of Yom Kippur on Early Christianity. Tübingen: Mohr Siebeck, 2003, p. 204-205.  
327 TIWALD, Markus. Christ as Hilasterion (Rom 3:25). Pauline Theology of the Day of Atonement in the 
Mirror of Early Jewish Thought. In. KIEKE, Thomas & NIKLAS, Tobias (Eds.). The Day of Atonement: Its 
Interpretations in Early Jewish and Christian Traditions. Leiden: Brill, 2012, p. 189-209; STUHLMACHER, 
Peter. Reconciliation, Law, and Righteousness: Essays in Biblical Theology. Philadelphia: Fortress Press, 1986, 
p. 104s.
328 Não deixa de ser intrigante o fato de Paulo usar vocábulos bastante enraizados no Antigo Testamento, mas ele 
não cita em Rm 3,21-26, nenhuma passagem específica. O substantivo δικαιοσύνη (Rm 3,21.22.25.26), o verbo 
δικαιόω (Rm 3,24.26) e o adjetivo δίκαιος (Rm 3,26) encontram singular ressonância no Antigo Testamento. 
Note-se que a Escritura desempenha um papel central na exibição de sua teologia soteriológica, embora Paulo 
não cite explicitamente nenhuma passagem veterotestamentária. KANAGARAJ, Jey J. The Centrality of Jewish 
Scripture in Paul’s Theology: Romans 3 As A Case in Point. In: PORTER, Stanley E.; LAND, Christopher D. 
(Eds.). Paul and Scripture. Leiden: Brill, 2019, p. 138.  
329 BORDAS, Éric. Les chemins de la métaphore. Paris: PUF, 2003, p. 120 (grifos nossos).  



121 

ele manifestou sua justiça (Rm 3,24-25). Justiça que acontece independentemente da lei 

(χωρὶς νόμος) e liberta/ redime o ser humano gratuitamente (δωρεὰν τῇ αὐτοῦ χάριτι: Rm 

3,24a)330.  

Na interpretação de Paulo há uma inversão da noção tradicional do sacrifício (Lv 16). 

Ele coloca Deus como o ofertante e não o recebedor da oferta propiciatória. Ao afirmar que 

Cristo é o ἱλαστήριον de Deus (Rm 3,21-26), Paulo denota que, primeiramente, é Deus o 

iniciador da oferenda331. É Ele quem apresenta Cristo publicamente (προτίθημι) como 

ἱλαστήριον divino (Rm 3,25a), para que todos constatassem não somente a graciosa 

disponibilidade de Deus, mas, sobretudo, sua intervenção libertadora (ἀπολύτρωσις) realizada 

na história da humanidade.  

Hamerton-Kelly observa que, na ordem padrão do sacrifício, o realizador da oferenda 

vai do recinto profano em direção ao espaço sagrado para consumar sua oferenda332. Em Rm 

3,25, no entanto, acontece o contrário. Isso significa que não é Deus quem precisa ser 

propiciado, mas a humanidade.  

Com efeito, Cristo é apresentado (προέθετο) na cruz, à vista de todos, e não nos 

recintos sagrados. Ele é igualmente o lugar do perdão de Deus para a humanidade (Rm 3,25; 

cf. Lv 16,14-16). Essa noção está implícita na compreensão paulina do significado metafórico 

do kappōreṭ (Lv 16)333, porque Cristo é o ἱλαστήριον, o lugar do encontro entre Deus e o ser 

humano, o tópos da presença divina, onde Deus manifesta publicamente a todos o seu perdão 

misericordioso.  

Advém disso, a significativa afirmação sobre Deus “ter passado por cima (πάρεσις) 

dos pecados cometidos anteriormente” (Rm 3,25d)334. A compreensão usual cogita que o 

330 HEYMAN, George. Sacrifice, Social Discourse, and Power. In: EBERHARDT, Christian A. (Ed.). Ritual and 
Metaphor: Sacrifice in the Bible. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2011, p. 71-72.  
331 Na disposição concêntrica da perícope Rm 3,21-26, ἱλαστήριον ocupa o seu centro (A–B–C–D–C’–B’–A’), o 
que demonstra ser relevante para a compreensão paulina da salvação realizada através de Cristo.   
332 HAMERTON-KELLY, Violência sagrada, p. 153. Essa noção provém da compreensão do esquema 
girardiano, segundo o qual a propiciação é o alvo substitutivo designado para a execução da vingança. No 
esquema tradicional sacrificial, uma propiciação é uma oferenda dada a fim de apaziguar a ira de alguém.   
333 É muito provável que ἱλαστήριον seja um antítipo de kappōreṭ, usado no ritual de expiação (Lv 16,1-2). Moo 
defende essa interpretação, à qual, segundo ele, “tem uma herança antiga e respeitável, tem ganhado força nos 
últimos anos. Ela é atrativa, na medida em que concede a ἱλαστήριον o significado que deriva do uso bíblico, 
‘habitual’, e cria uma analogia entre um ritual fundamental do AT e a morte de Cristo, que é teologicamente 
concreta e hermeneuticamente impactante” MOO, The Epistle to the Romans, p. 232-233. Moo arrola uma série 
de autores que abrange desde Orígenes até Wilckens, Fitzmyer etc., defensores dessa interpretação do 
ἱλαστήριον em Rm 3,25 (Tradução nossa).  
334 A tradução de πάρεσις como “passar por cima” se mostra coerente com o contexto, tendo em mente sua 
relação com ἱλαστήριον (Rm 3,25). Este significado de πάρεσις lança luz sobre a compreensão de προγεγονότα 
ἁμαρτήματα (Rm 3,25) e de ἐν τῇ ἀνοχῇ τοῦ θεοῦ (Rm 3,26). Afirmar que πάρεσις seja simplesmente sinônimo 
de ἄφεσις, não é correto, porque πάρεσις mostra ser um termo técnico que denota “passar por cima” ou “ignorar” 
algo temporariamente. PENNA, Il significato di πάρεσις in Rom. 3,25c e il pensiero di Paolo sul perdono da 



122 

homem pecador merece a punição divina. Deus, no entanto, apresenta Cristo como oferenda 

propiciatória, “absorvendo” a ira divina no lugar da humanidade335.  

Portanto, ao apresentar Cristo como ἱλαστήριον, Paulo também diz que Deus 

encontrou um meio real de lidar com os pecados do povo de Israel (violação da aliança) e com 

os pecados da humanidade, resultantes da desobediência humana (Gn 3; Rm 1,18–3,20; 3,22-

23; 5,12-21).  

Sendo assim, o substantivo neutro ἱλαστήριον336, de matriz cúltica, esclarece porque 

Deus, ao justificar os pecadores “através da fé” em Cristo (ἐν τῷ αὐτοῦ αἵματι = “no sacrifício 

propiciatório de Cristo”), não compromete a sua justiça. Per contrarium, mostra que Ele é em 

si mesmo, “justo”, ao mesmo tempo que considera “justo”, aquele que tem a fé em Jesus (ἐκ 

πίστεως Ἰησοῦ: Rm 3,26d).  

Com sua morte e ressurreição, Jesus resgata a humanidade da servidão do pecado (Rm 

3,25); permite aos humanos superarem o mimetismo sacrificial e vislumbrarem um horizonte 

de vida e de compreensão inauditos surgidos graças a Jesus337, ἱλαστήριον de Deus, que 

derrubou em seu próprio corpo o muro de ódio e separação (Ef 2,14) que dividia o ser 

humano338.  

Convém assinalar ainda, que ao recorrer a essas metáforas, Paulo estabelece uma 

conexão entre a justiça de Deus (Rm 3,21.25-26), a redenção (Rm 3,24), a fé em Cristo (Rm 

3,22.26) e o efeito expiatório do sacrifício de Cristo (Rm 3,25b)339.  

A despeito da linguagem cúltica sacrificial presente na perícope (προτίθημι, 

ἱλαστήριον e αἷμα: Rm 3,25), deve-se recordar que o escopo de Rm 3,21-26 não é apresentar 

parte di Dio. In: PENNA, Romano. Paolo e la chiesa di Roma. Brescia: Paideia Editrice, 2009, p. 99-101. Cf. 
LÉGASSE, L’épître aux Romains, p. 266; PITTA, Lettera ai Romani, p. 168.   
335 HAMERTON-KELLY, Violência sagrada, p. 153.   
336 Ao associar o ἱλαστήριον a Cristo Paulo afirma ser Jesus o lugar visível da misericórdia divina, onde acontece 
a redenção (o sacrifício propiciatório). Mas também evoca que Cristo é o Servo de Deus, através do qual Deus 
libertou o ser humano do pecado e da morte. GORMAN, Michael J. Apostle of the Crucified Lord: A 
Theological Introduction to Paul and His Letters. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2004, p. 421. 
337 MENDONZA-ÁLVAREZ, Carlos. Deus innefabilis: uma teologia pós-moderna da revelação do fim dos 
tempos. São Paulo: É Realizações, 2016, p. 312.  
338 O leitor perceberá as conotações relacionais implicadas nos termos da raiz δικ-. Com efeito, Deus ao 
demonstrar sua justiça e também revela sua atitude fiel para com os seres humanos. Isto é constatado em sua 
tolerância (ἀνοχή) e no fato de tornar justo aquele que tem a fé em Jesus (Rm 3,26). Esse comportamento 
relacional divino não implica simplesmente uma renovação forense, mas inclui realmente a renovação do status 
relacional entre ele e o ser humano.  
339 Há um jogo linguístico que desnorteia o leitor, envolvendo a singularidade e a ambiguidade da noção 
sacrificial e da tensão metafórica e cria semelhança e dessemelhança: Cristo é o ἱλαστήριον (Rm 3,25), mas não 
é o kappōreṭ (Lv 16,2). Na metáfora sacrificial há um misto de singularidade e ambiguidade: Cristo é como o 
ἱλαστήριον “através da fé em seu sangue”, mas não é o ἱλαστήριον veterotestamentário (cf. Lv 16). RICOEUR, 
A metáfora viva, p. 372-373; RICOEUR, Teoria da interpretação, p. 76. 



123 

o sacrifício expiatório e cruento de Cristo, mas demonstrar a inaudita justiça de Deus (Rm

3,21-22.25-26), como salvação oferecida graciosamente à humanidade (Rm 3,24-25). 

Aliás, o registro sacrificial não deve ser tomado isoladamente. Há uma conexão entre a 

linguagem comercial (Rm 3,24) e cultual (Rm 3,25), ou seja, uma relação conteudística entre 

a redenção (ἀπολύτρωσις) e o sangue (αἷμα) de Cristo. Com efeito, estes aspectos 

soteriológicos estão associados à justiça misericordiosa de Deus. Ora, se esses aspectos são 

mencionados em Rm 3,24-25, é porque visam enfatizar a participação de Deus na oferta 

gratuita de Cristo em favor dos seres humanos (cf. Rm 5,1-11; 8,32-39). Na soteriologia 

paulina de Rm 3,21-26, há uma relação intrínseca entre Deus e Cristo.  

Denota-se disso, que a razão principal de Paulo recorrer à linguagem metafórica, de 

cunho comercial e cúltico, é porque ele almeja exprimir a riqueza e as dificuldades 

hermenêuticas de sua soteriologia.  

Ademais, esse uso específico das metáforas em Rm 3,21-26, revela a intenção 

literário-retórica que as envolve. Seu escopo visa contribuir para o entendimento das 

abstrações literárias e possibilitar que o leitor perceba e descobra as coisas não ditas, mas 

acenadas e aventadas através das metáforas soteriológicas empregadas pelo apóstolo340.   

Por fim, o emprego sinérgico das metáforas, a conexão intercomunicativa entre os 

principais vocábulos, sob um registro semântico e temático, visam, consoante a intentio 

auctoris, descrever a realidade soteriológica do texto, bem como torná-lo inteligível aos 

ouvintes e leitores de Rm 3,21-26.  

Dotado de eficácia comunicativa ímpar, Paulo não utiliza tais metáforas por veleidade 

literária. Ao contrário, a linguagem metafórica lhe permite conectar sua teologia soteriológica 

à realidade do Evangelho e à experiência cristã da comunidade de Roma.   

2.4 Síntese conclusiva 

A análise de Rm 3,21-26 é engendrada pelo caminho proposto pelo autor (Rm 1,18–

3,20), denominado itinerário do leitor implícito, o qual, ao longo da seção Rm 1,18–3,20 – 

sub-propositio (Rm 1,18), a prova dos fatos (Rm 1,19-32), sub-probatio (Rm 2,1–3,18) e sub-

peroratio (Rm 3,9-20) – fornece indicações percucientes acerca da composição do contexto 

comunicativo, através do qual o leitor empírico deverá captar a mensagem intuída pelo autor 

modelo341.  

340 RICHARDS, The Philosophy of Rhetoric, p. 107-108.  
341 GRILLI, La importancia de la lingüística pragmática en la hermenéutica bíblica, p. 250-253. 



124 

O roteiro realizado pela leitura retórica da seção possibilitou, por um lado, delinear os 

critérios e a escolha discursiva utilizados pelo autor, detectados em sua intenção literário-

retórica na descrição “negativa” da justiça de Deus (ira divina, Rm 1,18) e, por outro, na 

construção do leitor-modelo ao longo da argumentação retórica apresentada nos textos que 

compõem a seção de Rm 1,18–3,20.   

Essa leitura preambular evidenciou alguns traços – uma fisionomia específica – da 

retórica paulina. A moldura retórica e a estratégia argumentativa da seção (Rm 1,18–3,20) 

servem, particularmente, para abordar a ira divina (ὀργὴ θεοῦ), manifestada sobre toda 

injustiça humana (Rm 1,18), mostrar que todos os humanos estão completamente 

corrompidos (Rm 3,10-18), e assentar as bases de refutação da “exceção judaica” em relação 

à retribuição.   

Assim, Paulo principia seu percurso argumentativo pelos fatos e princípios (= 

plataforma comum) sobre os quais há concordância com o interlocutor. Essa estratégia faz 

avançar o discurso e aponta as consequências imprevisíveis para qualquer judeu piedoso e 

também para o cristão, ou seja, o leitor implícito do texto paulino de Rm 1,18–3,20.  

Destarte, o escopo de Paulo em Rm 1,18–3,20, onde dialoga em sintonia com o 

judaísmo acerca das modalidades da retribuição final, visa ressaltar as vias inauditas da justiça 

divina e, não a pecaminosidade da humanidade (Rm 1,18-32; 2,1–3,18).  

O leitor descobre, que pela Lei, toda a humanidade (judeus e gentios) se encontra sob 

o domínio do pecado (Rm 3,10-20) e, por conseguinte, está impossibilitada de acessar a

verdadeira justiça de Deus (Rm 3,21-26). 

O caminho escolhido por Paulo habilita o leitor a confrontar suas expectativas 

salvíficas (retribuição, justiça, julgamento etc.) com o modo singular como Deus expressa seu 

agir salvífico destinado a todos e através da fé em Cristo (Rm 3,22).  

Ademais, este itinerário, por um lado, esclarece que a exceção judaica em relação à 

salvação (Rm 3,9-18), carece de sentido; por outro, mostrando que todos foram e são 

justificados exclusivamente pela fé, afirma que a justiça divina é destinada a toda a 

humanidade da mesma forma, ou seja, através da fé em Cristo, sem a mediação das obras da 

lei mosaica (Rm 3,21–4,25). 

Esta justiça é apresentada a partir de Rm 3,21 com características completamente 

novas. Ela é descrita através de linguagem técnica, que contempla perspicácia e engenho 

retóricos, verificados na distribuição comunicativa de Rm 3,21-26, na coerência textual, nas 

relações (sintático-gramaticais, semânticas e pragmáticas) entre os elementos sequenciais, nos 

níveis de comunicação e na coesão do texto etc.   



125 

Pertencente a uma comunicação epistolar, Rm 3,21-26 contempla uma intenção 

retórico-pragmática que visa convencer, persuadir e direcionar o leitor a tomar uma decisão, 

predispondo-o para uma ação efetiva e concreta (cf. Lc 6,47-48). 

A inserção de novos termos (ἱλαστήριον, πάρεσις, προγίγνομαι), a reelaboração de 

alguns conceitos (δόξα, χάρις, ἀπολύτρωσις, αἷμα, δικαιόω), mesclados com algumas figuras 

retóricas, mormente, a metáfora, permite Paulo descrever a δικαιοσύνη θεοῦ, e elaborar, por 

conseguinte, uma nova economia salvífica, e pondera que ela é igual para todos os crentes 

(Rm 3,22-24).  

Fica patente, portanto, que Paulo concebeu uma estratégia comunicativa eficaz, na 

qual conjuga um modelo retórico-pragmático que contempla liberdade e genialidade 

(ingenium). E isto é verificável na moldura aparentemente formal e genérica do tecido 

epistolar de Romanos, e principalmente, na perícope Rm 3,21-26. 

Essa estratégia comunicativa, por exemplo, está impressa nas pistas deixadas pelo 

autor no tecido textual de Rm 3,21-26. À medida que o leitor avança em sua leitura, 

constatará que a perícope pertence a uma unidade argumentativa mais ampla, que inclui uma 

sub-propositio (Rm 3,21-22c) e uma probatio (Rm 3,22d–4,25).  

O leitor atento perceberá em Rm 3,21 uma nítida mudança em relação ao discurso 

apresentado anteriormente (Rm 1,18–3,20). Os indicativos dessa nova realidade são 

constatados nas entrelinhas da perícope, assim como na intenção soteriológica do autor 

modelo. Ele fala de um novo evento (νυνὶ δὲ: Rm 3,21)342, onde a justiça de Deus foi 

manifestada (πεφανέρωται)343. Ela é demonstrada (ἔνδειξις) no tempo-presente (ἐν τῷ νῦν 

καιρῷ: Rm 3,26), pela redenção/ libertação (ἀπολύτρωσις/ ἱλαστήριον) e pelo perdão (cf. 

πάρεσις) etc., oferecidos graciosamente por Deus em Cristo (Rm 3,24-25).  

Esses indícios literários refletem nitidamente a intenção do autor. Para ele, a 

mensagem soteriológica de Rm 3,21-26 não é uma anedota histórica ou uma exortação 

ultrapassada, mas um convite que, amiúde, se renova, ilumina e interperla o leitor. Este está 

diante de uma realidade em curso, ou seja, no tempo presente-agora (ἐν τῷ νῦν καιρῷ) Deus 

342 A frase νυνὶ δὲ possui duplo sentido: antitético e turning-point escatológico. Com a revelação da justiça de 
Deus mediante uma nova etapa histórica da salvação principiou-se um tempo escatológico foi inaugurado (Rm 
3,21). 
343 Paulo utiliza o perfeito πεφανέρωται, para enfatizar uma ação completa com resultados contínuos. A 
manifestação da justiça de Deus, entretanto, não soa como uma novidade, porque o tempo perfeito 
(πεφανέρωται) destaca a ação completa com resultados contínuos. Na verdade, a lei e os profetas – todo o Antigo 
Testamento – continuam testemunhando a seu respeito.  



126 

manifestou em Cristo uma inaudita economia salvífica, e esta é igual para toda a humanidade 

(Rm 3,21-22)344.  

O leitor modelo também notará que o exemplum de Abraão (Rm 4) se encaixa 

perfeitamente na lógica argumentativa da seção Rm 1,18–4,25. Ao manter estreita conexão 

com Rm 3,21-22c (sub-propositio), Paulo enfatiza em Rm 4, a justificação pela fé, sem as 

obras da lei mosaica, e concomitantemente, frisa sua exclusiva gratuidade.  

Ademais, esta última etapa da probatio (Rm 4,1-25) só confirma o que Paulo 

demonstra ao longo de toda a argumentação, a saber: todos, sem exceção, são justificados 

unicamente pela fé (Rm 3,21s; 3,27-31; Rm 4). O evento de Cristo (Rm 3,22d-26) e as 

Escrituras (Rm 3,31–4,22) são provas cabais desse pressuposto.  

O exemplo de Abraão serve para transmitir a veracidade e a constância do agir de 

Deus ao longo da história da salvação. Ao remodelar alguns temas de Gênesis para inserir 

todos os cristãos, circuncisos e incircuncisos, numa nova temporalidade abraâmica, Paulo 

mostra que, em Cristo (Rm 4,23-25), a promessa feita ao patriarca é confirmada e oferecida a 

um povo cujas fronteiras ultrapassam as de Israel (Rm 4,16-17; 15,8). 

Last but not least, a perspectiva retórico-pragmática como guia de leitura do texto de 

Rm 3,21-26, considera o contexto como um aspecto-chave para compreender um enunciado 

linguístico e alcançar que o texto realize sua intenção: estabelecer uma comunicação exitosa 

entre o autor e o leitor345.  

344 A ótica da leitura paulina da história salvífica operada por Deus em Cristo aparece delineada nos versículos 
25-26. Paulo descreve esta história soteriológica como um evento concreto, no presente e sempre atual. Há uma 
nuance pragmática peculiar em Rm 3,21-26, refletida na construção das afirmações da perícope. Aí o tarsiota 
recorre aos atos indicativos e não aos imperativos. Esse detalhe reflete seu cuidado e sua preocupação de compor 
um discurso com atos linguísticos constativos ou representativos, pois visa descrever a realidade das coisas tais 
como ela é ou deveria ser. Isso possibilita um diálogo mais profícuo entre autor e leitor.  
345 MORA PAZ et al. Lectura pragmalingüística de la Biblia. Teoría y aplicación. Estella: EVD, 1999, p. 55-59; 
VAN DIJK, Teun A. La pragmática de la comunicación literárias. In: MAYORAL, José. A. (Ed.). Pragmática 
de la comunicación literaria. Madrid: Arco Libros, 1987, p. 171-175. Acerca da importância do contexto e dos 
seus limites para a pragmática, cf. DASCAL, La pragmática y las intenciones comunicativas. DASCAL (Ed.). 
Filosofía del lenguaje II. Pragmática. Madrid: Editorial Trotta, 2013, p. 21-51.  



127 

3 APROFUNDAMENTO DOS DETALHES 

[...] O mais importante, sempre, é fugirmos das formas estáticas, cediças, inertes, 
estereotipadas, lugares comuns etc. [...] Não procuro uma linguagem transparente. 
Ao contrário, o leitor tem de ser chocado, despertado de sua inércia mental, da 
preguiça e dos hábitos. Tem de tomar consciência viva do escrito, a todo momento. 
Tem quase de aprender novas maneiras de sentir e de pensar [...]. Não a clareza – 
mas a poesia, a obscuridade do mistério, que é o mundo. E é nos detalhes, 
aparentemente sem importância, que estes efeitos se obtêm. [...]1. 

Após as considerações sobre a retórica e a epistolografia e a análise pragmática de Rm 

3,21-26, faz-se necessário analisar os detalhes literário-teológicos da perícope com mais 

profundidade. Paulo constrói sua teologia soteriológica em Rm 3,21-26 através de uma 

linguagem anfibólica (λόγος ἀμφίβολος). Esta é, concomitantemente, sutil, rica em detalhes e 

de elevado grau sui generis. Para torná-la inteligível, ele recorre à ars rhetorica, pois essa arte 

do bem dizer (ars bene dicendi) é um meio eficaz de comunicação com o auditório cristão da 

igreja de Roma.  

Esses dados constitutivos da linguagem anfibólica paulina são constatados 

particularmente nos sintagmas δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21-22.25-26), δόξα τοῦ θεοῦ (Rm 

3,23) e πίστις (Ἰησοῦ) Χριστοῦ (Rm 3,22.26). 

Os três sintagmas funcionam, grosso modo, como chave hermenêutica de Romanos 

(cf. Rm 1–3), pois abrem uma perspectiva nova sobre a compreensão paulina da fé, da justiça 

misericordiosa de Deus e da glória divina.  

Paulo leva a cabo sua estratégia comunicativa através de uma retórica astuta, 

anfibólica, com uma argumentação potencialmente capaz de convencer e persuadir seu leitor a 

abrir-se à sua mensagem, ao Evangelho, considerando a hermenêutica paulina, cujos 

pressupostos teológicos estão simbolizados nas relações que envolvem δικαιοσύνη θεοῦ, δόξα 

θεοῦ e πίστις Χριστοῦ.   

3.1 Anfibolia do sintagma δόξα θεοῦ (Rm 3,23) 

O Novo Testamento e o grego secular registram o vocábulo δόξα. No grego extra-

bíblico o substantivo δόξα significa, fundamentalmente, “opinião”, e o verbo δοξάζω, 

1 ROSA, João Guimarães. Carta a Harriet de Onís, 04.11.1964. Correspondencia com Harriet de Onís, sua 
tradutora para o inglês (Sem edição). O material (6 páginas datilografadas) em cópia xerox, integra o “Arquivo 
Guimarães Rosa”, situado no Instituto de Estudos Brasileitos (IEB)/ USP. O arquivo é composto de 123 
documentos, de 19/11/1958 a 25/10/1966.  



128 

“pensar, achar, julgar, considerar”. Estes significados assumem ainda outras conotações: 

“opinião”, “fama”, “reputação” (δόξα) e “achar”, “elogiar” e “exaltar” (δοξάζω/ δοξάζειν)2.  

Na literatura neotestamentária, δόξα não tem, porém, a conotação de “opinião” ou 

“ponto de vista”. Constata-se, no entanto, o significado de “reputação, honra; elogiar, honrar” 

(Rm 11,13; 1Cor 4,10; 11,15; 12,26; 2Cor 6,8; Ef 3,13; Fl 3,19; 1Ts 2,6;20; cf. Lc 14,10)3.  

No Novo Testamento, δόξα assume um significado basilarmente religioso ou 

teológico: “brilho, esplendor, reflexo” e, por conseguinte, adquire o sentido de “imagem”4.  

Tudo indica que o Novo Testamento assumiu a terminologia do grego secular, mas a 

complementou com conteúdo e significado essencialmente novos. Esse fato foi corroborado 

pelo câmbio de sentido e conteúdo, provenientes da tradução que a Septuaginta fez do termo 

hebraico kābôd (כָּבוֹד) e pelo leque de significados para o termo δόξα5.  

Como os outros vocábulos importantes de Rm 3,21-26, δόξα não tem um fim em si 

mesmo. O uso neotestamentário de δόξα está ligado a algo, a um objeto ou a alguém. 

Especialmente em Romanos há seis registros de δόξα, cuja referência é a glória de Deus (Rm 

1,23; 3,7.23; 5,2; 6,4; 9,23); quatro estão ligados a glória dada ou atribuída a Deus pelos seres 

humanos (Rm 4,20; 11,36; 15,7; 16,27)6. As demais instâncias se referem aos seres humanos 

2 LIDDELL-SCOTT. A Greek-English Lexicon, p. 444; KITTEL, G.; RAD, G. von Δοκέω, δόξα, δοξάζω κτλ, 
KITTEL et al. TDNT, II, p. 236-238. HEGERMANN, H. Δόξα, δοξάζω. In: BALZ, Horst; SCHNEIDER, 
Gerhard M. Exegetical Dictionary of the New Testament, v. I, Michigan: Eerdmans Publishing Company, 2004, 
p. 1046-1058.
3 RUSCONI, Dicionário do grego do Novo Testamento, p, 136. Paulo e João são os dois autores 
neotestamentários que mais utilizam o vocábulo δόξα. Ambos, porém, evitam o uso de δόξα com a noção de 
opinião. Podem até usá-lo no sentido de honra, mas seu uso é moldado predominantemente pela noção bíblica de 
glória, sob o influxo da  כָּבוֹד de Deus. FREY, Jörg. The Use of δόξα in Paul and John as Shaped by the 
Septuagint. In: BONS, Eberhard; BRUCKER, Ralph; JOOSTEN, Jan (Eds.). The Reception of Septuagint Words 
in Jewish-Hellenistic and Christian Literature. Tübingen: Mohr Siebeck, 2014, p. 94-104. 
4 KITTEL; RAD, Von. Δοκέω, δόξα, δοξάζω κτλ, KITTEL et al. TDNT, II, p. 236-238.  
5 Na Septuaginta, o vocábulo δόξα é regularmente usado para traduzir כָּבוֹד, conectado com kbd (כבד), significa 
“ser pesado, poderoso”; denota, com efeito, o tipo de “peso”, que provoca estima ou respeito e, portanto, “honra, 
glória”. WESTERMANN, Claus. כבד. JENNI, Ernst; WESTERMANN, Claus (Eds.). Diccionario Teológico 
Manual del Antiguo Testamento, I. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1978, p. 1089-1113. O HALOT distingue uso 
não teológico e teológico de כָּבוֹד: a) não teológico – peso, fardo; riquezas, reputação, importância; pesado 
(massa); glória, esplendor; distinção, honra; 2) teológico = dar glória ao SENHOR; a glória do SENHOR. 
HALOT, 1, p. 457-458. O verbo δοξάζω é consignado cinco vezes em Romanos (Rm 1,21; 8,30; 11,13; 15,6.5), 
três vezes têm Deus como objeto (Rm 1,21; 15,6.9).  
6 Registro de δόξα e termos afins nas cartas autênticas de Paulo:  

δόξα ἔνδοξος κενοδοξία 
κενόδοξος 

δοξάζω συνδοξάζω 
ἐνδοξάζω 

Total 

Rm 16 5 1 22 
1Cor 12 1 5 1 1  
2Cor 19 3 22 
Gl 1 1 1 3 
Fl 6 1 7 
1Ts 3 3 
Fm 0 



129 

que buscam a glória (Rm 2,7) e recebem a glória de Deus (Rm 2,10; 8,18.21; 9,23), bem 

como a glória pertencente a Israel (Rm 9,4)7.  

Em Rm 3,23, δόξα pode ser entendido como proprium de Deus por excelência. 

Contudo, isso não exclui as pessoas de participarem da glória divina (Rm 3,23; cf. 2Cor 3,7-

11; cf. Ex 34,29s). Já se vislumbra nessa nuance o caráter ambíguo do sintagma δόξα θεοῦ, 

que se caracteriza como genitivo subjetivo e genitivo objetivo.  

Essa noção tornar-se-á mais nítida após a análise da seção (Rm 1,18–3,20), que, 

grosso modo, fornece o background para o sentido da “falta” (ὑστερέω) da δόξα de Deus em 

Rm 3,23.  

A leitura retórica de Rm 1,18–3,20 desvela que aí Paulo arrosta o problema da “falta” 

da glória divina, embora o termo δόξα seja mencionado explicitamente só três vezes (Rm 

1,23; 2,7.10 e Rm 3,7). É com finesse peculiar e em termos diversos e sofisticados8 que o 

autor modelo se dirige ao leitor competente para tratar do que significa não ter a δόξα divina.  

O leitor notará nesta primeira unidade retórica (Rm 1,18–3,20) que o autor implícito 

retoma – recorrendo à digressio9 – as ideias judaicas sobre a justiça divina. Ele principia sua 

argumentação sob um solo comum com o seu leitor empírico. Com isso, procura envolver e 

ganhar a anuência do auditório imediato (os membros da comunidade romana), mencionando 

precipuamente as características da justa retribuição divina. Essa estratégia discursiva permite 

reconhecer que ninguém pode se tornar justo através das obras, inclusive o judeu que, 

porventura, fiar-se-ia nas obras da Lei.  

O organograma da argumentação e o seu desenvolvimento têm a seguinte fisionomia: 

a) Sub-propositio (Rm 1,18): “É, pois revelada [a] ira de Deus (ὀργὴ θεοῦ), que vem

do céu (ἀπ’ οὐρανοῦ) sobre toda impiedade e injustiça (ἀσέβειαν καὶ ἀδικίαν) dos homens 

[...]”;  

NEWMAN, Carey C. Paul’s Glory-Christology: Tradition and Rhetoric. Leiden: Brill, 1992, p. 3-5. Ademais em 
Efésios há 9 registros; 2 Tessalonicences 5; Colossenses 4; 1 Timóteo 3; 2 Timóteo 2 e Tito 1 ocorrência. 
7 Se for considerada a inclusão da variante textual em Mt 6,13 e em 1Pd 5,11, há 168 registros do vocábulo δόξα 
no Novo Testamento; sendo 57 encontradas na literatura paulina (cartas autênticas e tradição deuteropaulina). 
PENNA, Romano; PEREGO, Giacomo; RAVASI, Gianfranco (Eds.). Temi teologici della Bibbia. Milano: San 
Paolo, 2010, p. 643-644.  
8 Na execução da peça discursiva direcionada a um auditório específico coube a Paulo empregar a técnica 
retórica, manifestando profunda competência, uma performance, um savoir-faire. A performance “é um saber 
que implica e comanda uma presença e uma conduta, [...]”. ZUMTHOR, Paul. Performance, recepção, leitura. 
São Paulo: Cosac Naify, 2007, p. 31.  
9 A digressio (cf. παρεκβάσις) no início da seção, o uso de ideias e o vocabulário não específico de Paulo etc., 
explicam a mestria do autor no tratamento retórico empregado em Rm 1,18–3,20. LAUSBERG, Elementos de 
retórica literária (§ 434-441), p. 256; PENNA, Carta a los Romanos, p. 165; DUNN, Romans 1-8, p. 54s.  



130 

b) sub-probatio (Rm 1,19–3,18), dividida em: 1) provas através dos fatos – passado e

presente – (Rm 1,19-32); 2) provas baseadas nos princípios (Rm 2,1-29); 3) resposta às 

objeções e mal-entendidos (Rm 3,1-8); 4) prova do recurso à autoridade escriturística (Rm 

3,9-18);  

c) sub-peroratio (Rm 3,19-20)10.

À medida que Paulo faz sua argumentação prosseguir, erige passo a passo, um 

raciocínio através do qual elucida a falta da glória divina e as consequências dessa ausência 

para o ser humano.  

Na sub-propositio (Rm 1,18) a falta da δόξα τοῦ θεοῦ já aparece subentendida11: “É, 

pois, revelada12 [a] a ira de Deus que vem do céu sobre toda impiedade e injustiça de homens, 

dos que retêm a verdade em injustiça (τῶν τὴν ἀλήθειαν ἐν ἀδικίᾳ κατεχόντων)”13.  

Denota-se nessa ira (ὀργὴ θεοῦ)14 o oposto de receber a glória, a “honra” ou a 

“aprovação” (δόξα) divina. Ora, quem está sob a ira divina não recebe de Deus o “louvor”, o 

“beneplácito”, nem tampouco sua aprovação.  

Por conseguinte, aqueles que se encontram nessa condição estão reprovados (cf. 

ἀδόκιμος: Rm 1,28), porque não podem obter a glória divina e, por conseguinte, não 

glorificam (δοξάζω) nem agradecem (εὐχαριστέω) a Deus15. Glorificar (δοξάζω) e agradecer 

10 ALETTI, God’s Justice in Romans, p. 63-64.  
11 A sub-propositio expressa um dado bíblico tradicional, geralmente aceito pelo auditório de Paulo. TOBIN, 
Thomas H. Controversy and Continuity in Romans 1:18–3:20, p. 298-318, 1993. A noção da falta da glória não 
aparece tão implícita em Rm 1,18, mas é desvelada ao longo da seção. Ao leitor pede-se a colaboração neste 
processo revelatório, pois o texto literário, discursivo etc., é “uma máquina preguiçosa [...]” que solicita ao leitor 
sua colaboração. ECO, Seis passeios pelos bosques da ficção, p. 9.  
12 O verbo ἀποκαλύπτεται – presente passivo – é geralmente traduzido como “é revelado” (cf. KJV, RSV, 
NRSV), mas também é vertido por “está sendo revelado” (cf. NIV). Hultgren entende que ambas as traduções 
estão corretas, mas segundo ele, a última contempla no tempo presente uma nuança mais ativa. HULTGREN, 
Paul’s Letter to the Romans, p. 87.  
13 O verbo κατέχω evoca a ação de retenção, cujos sujeito e objeto são seres ou coisas concretas (Gn 22,13; 
39,20; 2Sm 4,10; 1Rs 1,51). Na sub-propositio, κατέχω assume o sentido metafórico, porque o objeto da 
retenção é a verdade e a causa de tal impedimento é a injustiça. O leitor constatará uma imagem impressionante, 
ou seja, a injustiça é como um calabouço que aprisiona a verdade. Paulo utiliza o verbo κατέχω também com 
sentido metafórico em Rm 7,6, para evocar a imagem do cativeiro. Há ainda outros casos, onde κατέχω assume o 
sentido de posse ou preservação (1Cor 7,30; 11,2; 15,2; 2Cor 6,10). LAGRANGE, Saint Paul, p. 22.  
14 A ira de Deus é expressão técnica designativa da justiça punitiva de Deus no fim dos tempos. Paulo evoca uma 
dupla sinédoque de cunho abstrato para justificar a causa dessa ira: a) sobre toda impiedade e injustiça dos 
homens; b) dos que retém a verdade na injustiça (Rm 1,18). HEGERMANN, Harald. Δόξα, δοξάζω. In: BALZ, 
Horst; SCHNEIDER, Gerhard (Eds.). Diccionario Exegético del Nuevo Testamento, I. Salamanca: Ediciones 
Sígueme, 2005, p. 345-349.  
15 Não se deve olvidar que as provas dos fatos ou narratio (Rm 1,19-32) tem basilarmente a função de 
estabelecer a validade da sub-propositio (Rm 1,18). De fato, os versículos 19-32 realizam essa tarefa, 
demonstrando que Deus pune aqueles que cometem injustiça, haja vista ele já ter punido no passado e pune no 
presente. Paulo trata de tudo isso com um raciocínio, vocabulário etc. que envolvem a exposição da falta da 
glória de Deus, principalmente na exposição das três etapas sucessivas, onde assinala a falta dessa glória: a) Rm 
1,21-24; b) Rm 1,25-27; e c) Rm 1,28-31.  



131 

(εὐχαριστέω) constituem duas ações naturais do ser humano que teve acesso ao conhecimento 

de Deus (Rm 1,21)16. 

Ao ser humano foi dado aceder ao conhecimento de Deus (τὸ γνωστὸν τοῦ θεοῦ), mas 

o homem recusou tal conhecimento (Rm 1,20-21)17, e se entregou à idolatria, isto é, trocou

(ἀλλάσσω) “a glória do Deus incorruptível (τοῦ ἀφθάρτου θεοῦ) pela semelhança de imagens 

do ser humano corruptível (ἐν ὁμοιώματι εἰκόνος φθαρτοῦ ἀνθρώπου), de aves, quadrúpedes 

e répteis” (Rm 1,23)18.  

As consequências da recusa a adorar a Deus e trocar (ἀλλάσσω) a δόξα divina 

incorruptível (τοῦ ἀφθάρτου θεοῦ) por uma glória corruptível (ἐν φθαρτοῦ ἀνθρώπου), são 

descritas sob vários ângulos, pois visam caracterizar em que consiste não receber/ ter a glória 

(δόξα) divina19.  

Lançando mão de sua mestria literário-retórica, Paulo demonstra como isso ocorre, 

expondo-o em três movimentos progressivos, cujo resultado é a transformação negativa das 

relações humanas (Rm 1,19-32)20:  

a) o comportamento humano (Rm 1,19-23)    → reação divina (Rm 1,24); 

b) o comportamento humano (Rm 1,25)  → reação divina (Rm 1,26-27); 

c) o comportamento humano (Rm 1,28a)  → reação divina (Rm 1,28b-31) 

A primeira etapa formula, especifica e expõe a falta da glória elucidativamente: 

“Porque (διότι), conhecendo Deus (γνόντες τὸν θεὸν), não o glorificaram (ἐδόξασαν) como 

Deus” (Rm 1,21). “Por isso, são indesculpáveis” (Rm 1,20). E o apóstolo acrescenta: “nem 

16 O ato de adoração não é exclusivo do judeu (Rm 15,9). O verbo δοξάζω (“rezar, glorificar, honrar”) designa a 
ação natural do homem que contempla as obras divinas (Sl 86/85,8-10; 104/103,1s; Is 42,5-12). Uma 
característica salutar do verbo εὐχαριστέω, é a sua relação com o comportamento do homem que conheceu o 
Deus criador e ao mesmo tempo reconhece os dons que Ele lhe doou ao longo da vida (Jó 12,7-9). FITZMYER, 
Romans, p. 282.  
17 Essa noção é expressa por uma metáfora que afirma: “conhecer é ver!” (Rm 1,19). Paulo associa a expressão 
τὸ γνωστόν (“o que é conhecido”) de sentido filosófico ao adjetivo φανερόω (“manifesto, visível, trazido à luz”: 
Rm 2,28; Mc 4,22; Lc 8,17). LAGRANGE, Saint Paul, p. 23; HUBY, Joseph. Saint Paul. Épître aux Romains. 
Paris: Beauchesne, 1957, p. 81.  
18 Pode-se pensar no contraste entre culto racional (λογικὴν λατρείαν) a Deus (Rm 12,1-2) e culto irracional e 
idolátrico aos elementos da criação (Rm 1,20-23). As consequências do culto irracional se atualizam e 
potencializam nas mais diversas formas de agressão ao ser humano e à casa comum hodienarmente, favorecidas 
pela tecnologia e executadas pela ambição, cobiça e insensatez humanas.  
19 O sintagma δόξα τοῦ θεοῦ tem duplo aspecto: genitivo subjetivo e objetivo. Deus é o sujeito da ira ou da 
glória que falta ao ser humano (genitivo subjetivo); Deus é igualmente, o objeto da glória, do culto que lhe é 
devido (genitivo objetivo). HEGERMANN, Δόξα, δοξάζω, p. 345-349.  
20 Paulo principia a probatio expondo os fatos (Rm 1,19-32) para esclarecer como Deus pune a injustiça. 
Estabelecido o acordo a respeito dos fatos e o que eles afirmam sobre a ira divina, passa-se aos princípios (Rm 
2,1-29) motivadores da ira, a saber: a retribuição negativa. Os fatos são os τόποι bíblicos, porém eles não são 
citados como integrando essa categoria. ALETTI, God’s Justice in Romans, p. 70-71.  



132 

lhe renderam graças” (ἢ ηὐχαρίστησαν), evocando sutilmente um dos meios através do qual o 

judeu glorifica Deus21.  

A caracterização da degeneração do entendimento humano acerca de Deus se dá 

através da oposição entre ilusão e realidade (Rm 1,22). Ao negar honrar a Deus, o ser humano 

julga estar adquirindo sabedoria. Mas (ἀλλά), acontece o contrário: ele se fez insensato (Rm 

1,22; cf. Sb 13,1; Sl 94,1; Jr 2,5). Essa insensatez envolve, além da recusa a adorar o 

verdadeiro Deus, também converter em deuses, falsos ídolos, semelhantes à imagem humana 

e animal (Rm 1,23).  

O conteúdo dessa troca (ἀλλάσσω/ μεταλλάσσω)22 confirma a insensatez humana, 

expressa através de um contraste significativo: de um lado, a δόξα que representa o esplendor 

e a majestade do único Deus23; do outro, apenas as representações humanas e de animais.  

Ademais, o contraste entre a realidade divina e a humana é igualmente expresso pela 

imagem corruptível da natureza de todos os seres vivos (ἄφθαρτος), em face da 

incorruptibilidade de Deus (τοῦ ἀφθάρτου θεοῦ)24. Ao adorar os animais, os seres humanos se 

põem abaixo dos próprios animais. Ao escolher a corruptibilidade à incorruptibilidade de 

Deus, são atraídos para a corruptibilidade (cf. Sb 9,15; 14,8; 1Cor 15,53; 1Pd 1,23)25.   

A reação divina à idolatria e à recusa humana em adorar a Deus é expressa pela 

fórmula “Deus os entregou” (διὸ παρέδωκεν αὐτοὺς ὁ θεὸς: Rm 1,24.26.)26, especificada em 

21 A inserção do adjetivo πᾶς (com sentido sinedótico) no início da seção (Rm 1,18) evidencia a sutileza 
argumentativa de Paulo. Assim, ele visa simultaneamente todos os destinatários da ira divina (gentios e judeus), 
elucidando que todos carecem da glória divina. Isso se torna mais evidente porque Paulo não usa a palavra ἔθνη 
(“nações”) e no versículo 23 faz alusão à idolatria de Israel no deserto (Sl 106,20). ALETTI, Comment Dieu est-il 
juste?, p. 59-63; DABOURNE, Wendy. Purpose and Cause in Pauline Exegesis: Romans 1.16–4.25 and a 
New Approach to the Letters. Cambridge: Cambridge University Press, 1999, p. 46-51.  
22 Sobre o significado literal do verbo ἀλλάσσω, cf. Gn 35,2; 41,14 (trocar a vestimenta) e Lv 27,10 (trocar um 
animal por outro). O verbo ἀλλάσσω evoca uma escolha voluntária, aparentemente sem sentido, dos homens que 
retém a verdade na injustiça. Tendo recusado reconhecer o verdadeiro Deus, os homens criam os seus próprios 
deuses semelhantes à imagem humana e animal. O verbo trocar/ mudar aparece três vezes no contexto (Rm 
1,23.25.26), caracterizando a subversão do valor original pretendido para o relacionamento humano-divino. Na 
descrição da troca da glória de Deus pela forma de imagens de seres mortais (pássaros, quadrúpedes e répteis), 
aparecem três conjuntos comparativos, que formam pares correspondentes: glória-imagem, imortalidade-
mortalidade e criador-criação.  
23 A δόξα é associada à revelação e  atividade divina: “a presença visível e móvel do SENHOR”. NEWMAN, 
Paul’s Glory-Christology, p. 24.
24 A alienação do ser humano torna-se espetacular com o emprego de expressões metafóricas antitéticas: 
ἄφθαρτος/ φθαρτός (incorruptível e corruptível: cf. 2Mc 7,16; Sb 9,15; 14,8). O uso desse par antitético expressa 
paradoxalmente a diferença imensurável entre a realidade divina e a humana (cf. 1Cor 9,25; 15,53.54). 
25 Paulo descreve a idolatria humana em Rm 1,23, usando uma metáfora derivada do verbo ἀλλάσσω: o ato de 
dar uma coisa em troca de outra. Para evitar que Deus seja o objeto direto do verbo trocar, do mesmo modo que 
os ídolos, Paulo cria uma metonímia que consiste em usar o termo δόξα, característica específica de Deus (Sl 
24/23,8; Is 6,3; 40,5; 59,19) em oposição às representações de imagens (εἰκών) de ídolos. LAGRANGE, Saint 
Paul, p. 26-27.
26 Deus é o sujeito do verbo παραδίδωμι. No Antigo Testamento emprega-se o verbo “entregar” para descrever a 
ação retributiva divina. Deus entrega os inimigos do seu povo em suas mãos (Gn 14,20; Ex 23,31; Dt 3,3) e, 
inversamente, o seu povo infiel (Sl 106/105,41-42) nas mãos dos inimigos (Lv 26,25; Dt 1,27; Js 7,7). Na 



133 

três categorias de perversão: a) a relação do ser humano com Deus (idolatria); b) o 

relacionamento macho/ fêmea (imoralidade), e c) o relacionamento social (animosidade)27.  

A primeira retribuição (reação punitiva de Deus) é descrita através de duas figuras 

retóricas (Rm 1,24): uma metáfora de registro sociorrelacional, menciona a “desonra do 

corpo” (ἀτιμάζω)28 e uma metonímia29 do coração: “nos desejos (ἐπιθυμία) dos seus 

corações”, denota que a motivação para os atos idólatras, provém do interior do ser humano 

(ἐν ταῖς ἐπιθυμίαις τῶν καρδιῶν αὐτῶν)30.  

Os versículos 26-27 apresentam os castigos relativos à segunda retribuição/ punição: 

aqueles que se distanciam de Deus perdem logicamente a ordem e o senso natural nas relações 

mais íntimas. As paixões humanas são qualificadas metaforicamente como desonra: εἰς πάθη 

ἀτιμίας (Rm 1,26). As práticas sexuais pervertidas são narradas com os mesmos recursos 

metafóricos do versículo 25 (cf. “trocar” = μεταλλάσσω)31.  

Tais ações implicam a falta da δόξα divina, sob os dois aspectos (genitivo subjetivo e 

objetivo). Por um lado, o homem não recebe a glória de Deus (genitivo subjetivo), porque 

Deus “o entregou” às próprias paixões desonrosas (πάθη ἀτιμίας)32. Por outro lado, ele não 

literatura neotestamentária encontram-se várias ocorrências do verbo παραδίδωμι (119 registros), usado: a) para 
entregar ou confiar diversas coisas a pessoas (1Cor 13,3); b) para entrega de pessoas à custódia judicial (Mt 
26,15; Jo 19,11); c) para entregar ou confiar a outros a tradição cristã (1Cor 15,3) etc. POPKES, Wiard. 
Παραδίδωμι. In: BALZ, Horst; SCHNEIDER, Gerhard (Eds.). Diccionario Exegético del Nuevo Testamento, II. 
Salamanca: Ediciones Sígueme, 1998, p. 722-734.  
27 LEENHARDT, Epístola aos Romanos, p. 56-57. 
28 A noção anfibólica da falta da glória divina aparece na descrição estilística feita por Paulo: “Deus os entregou- 
aos desejos dos seus corações...” (Rm 1,24). O verbo ἀτιμάζω (desonrar) é efetivamente o contrário da glória. 
Essa desonra abrange a impureza própria, física e corporalmente de uns aos outros. Conclui-se disso que essas 
pessoas não têm a glória de Deus (genitivo objetivo).  
29 Metonímia (μετωνυμία; immutatio), é uma subdivisão do tropo, significa mudança de nome (μετά, “mudança” 
+ ὄνομα, “nome”); realiza uma verdadeira transferência (μετά) semântica entre dois termos (ὄνομα) 
correlacionados, logicamente coerente para quem ouve o lê o texto. Consoante Quintiliano a metonímia é “a 
substituição de um nome por outro”. QUINTILIANO. Institutio oratoria, VIII, VI, 23.  
30 O coração é o órgão que constitui as faculdades sensitivas e intelectuais do ser humano. É através do coração 
que o homem escolhe a verdade ou a falsidade, a pureza ou a impureza (cf. Jr 9,14/ 9,13 [LXX]).  
31 O οἵτινες (“os quais”) do versículo 25 parece fazer uma retro-alusão aos “conhecedores de Deus” (Rm 1,21), e 
implicitamente os recrimina. Essa percepção parece acertada, haja vista a acusação no versículo 23 (“terem 
trocado glória divina”) ecoar em Rm 1,25s: duplamente no trocarem (ἤλλαξαν) a verdade de Deus pela mentira, 
como na “adequada punição” de trocarem (μετήλλαξαν) o uso natural do sexo pelo uso “não-natural” (Rm 1,27). 
Klostermann esclarece que, “... eles trocaram o verdadeiro Deus por falsos deuses, ele os entregou à troca 
correspondente da vida sexual natural por uma pervertida”. KLOSTERMANN, Erich. Die adäquate Vergeltung 
in Röm. 1:22-31. ZNW, v. 32, p. 1-6, 1933.  
32 Para Paulo o ato de entregar não se caracteriza como punição, através de qual Deus manifestaria rancor ou 
vingança. O que está em causa é o fato de o homem separado de Deus regredir a um nível inferior de 
animalidade. Deus os entregou no sentido de aceitar que o homem é livre. Então, deixa-o à mercê, de si próprio 
na escolha que ele fez e com suas paixões, na auto-degradação até ao aspecto da animalidade, consequência do 
pecado. DUNN, Romans 1–8, p. 62-63.    



134 

pode glorificar a Deus (genitivo objetivo), haja vista ter trocado a verdade de Deus pela 

mentira, e haver venerado e cultuado a criatura em lugar do Criador33. 

A terceira retribuição/ reação divina (Rm 1,28-31) é descrita como uma entrega a uma 

“mentalidade inútil” (Rm 1,28b)34. O uso do verbo πληρόω para qualificar a mente humana 

(νοῦς) evoca a imagem de um recipiente repleto de algo, neste caso, os vícios (Rm 1,29-31), e 

evidencia a condição pecaminosa dos humanos35.  

As pessoas que recusaram reconhecer Deus são “entregues à [sua] mente vil” 

(ἀδόκιμον νοῦν)36, tornando-se incapazes de decidir sobre Deus e a sua vontade. Com isso, 

ficam encerradas em seus juízos vazios e praticam todos os tipos de injustiças, perversidades, 

imoralidades, maldades etc. (Rm 1,29-30). 

A conclusão da passagem (= as provas através dos fatos, Rm 1,19-32) esclarece como 

a rebelião voluntária contra Deus permeia toda a humanidade (Rm 1,31-32). Os envolvidos 

nas atividades listadas em Rm 1,29-31 têm ciência do próprio erro: eles agem “conhecendo 

(ἐπιγνόντες) o justo decreto de Deus (τὸ δικαίωμα τοῦ θεοῦ) de que os praticantes de tais 

coisas são dignos de morte” (Rm 1,32).  

Alguns detalhes do versículo 32 merecem ser assinalados. Primeiro, o uso do verbo 

ἐπιγινώσκω (“reconhecer, identificar”), recorda a autêntica relação que os humanos devem 

estabelecer com Deus (Rm 1,19.21.28). A fórmula δικαίωμα τοῦ θεοῦ (Rm 1,32a) faz 

referência direta a Deus e não à Lei37. O emprego metonímico da expressão ἄξιοι θανάτου 

(“dignos de morte”) anuncia o desfecho desastroso para as pessoas que recusam a Deus.  

33 O uso dos antônimos θῆλυς e ἄρσην designando macho e fêmea (Rm 1,27), e não γυνή/ ἀνήρ, realça o 
elemento da diferença sexual. É provável alusão à narrativa da criação (Gn 1,27-31). Os substantivos φυσικός e 
φύσις evocam a imagem ou a ordem usual da natureza. Os vocábulos são também utilizados para classificar os 
animais (Gn 7,2.3.9; Lv 3,1.6; 4,28). Note-se que o verbo trocar (παραδίδωμι), empregado duas vezes para 
apresentar a queda na idolatria (Rm 1,23.25), é empregado em Rm 1,26 para caracterizar a inversão: “o uso 
natural [do corpo] contra a (para ao lado) natureza”. Paulo usa contra a natureza (παρὰ φύσιν) e não uso natural 
(φυσική κρῆσις). Segundo Penna, Paulo é o único que prefere usar o conceito de natureza (φύσις), no Novo 
Testamento. A literatura neotestamentária conserva 14 usos do substantivo φύσις, dentre os quais, 10 se 
encontram nas cartas paulinas (1Cor 11,14; Gl 2,15; 4,8; [Ef 2,3[), sendo 7 na epístola aos Romanos (Rm 1,26; 
2,14.27; 11,21.24[3x]. O vocábulo pertence à linguagem própria da filosofia antiga. PENNA, Carta a los 
Romanos, p. 194.  
34 O vocábulo ἀδόκιμος (“não aprovado”, “inútil”) e os termos δόξα/ δοκεῖν formam um jogo de palavras com a 
frase “não glorificar” (οὐκ ἐδοκίμασαν).  
35 O uso dos termos πεπληρωμένους, πάσῃ e μεστούς, do mesmo domínio semântico (Rm 1,29), reforçam a 
condição da pecaminosidade humana.    
36 O substantivo νοῦς diz respeito à razão e à sede dos julgamentos do homem. É encontrado vinte e uma vezes 
nas cartas paulinas, com predominância em Romanos (6x) e em 1Coríntios (7x). DUNN, Teologia do apóstolo 
Paulo, p. 106-107. O νοῦς paulino é, consoante Jewett, “uma constelação de pensamentos e suposições que 
preenche a consciência e fornece os critérios para julgamentos e ações”. JEWETT, Robert. Anthropological 
Terms: A Study of Their Use in Conflict Situations. Leiden: Brill, 1971, p. 367.   
37 Essa expressão pertence de maneira explícita à linguagem jurídica: Rm 2,26; 8,4; Hb 9,1.10.   



135 

 

Após expor a falta da δόξα divina em Rm 1,19-32 (prova dos fatos), Paulo interpela e 

critica o “tu julgante” (ὦ ἄνθρωπε, Rm 2,1.3)38, o qual representa todos (πᾶς)39 os que julgam 

os outros, e esclarece que também esse “tu” está sob a ira divina (cf. prova dos princípios, Rm 

2,1-29). Esta condenação atinge igualmente aos judeus, nomeados claramente em Rm 2,17.  

A menção ao interlocutor fictício convida o leitor/ auditório a não determinar 

açodadamente a identidade dos pecadores (cf. Rm 1,18–3,18). O estilo diatríbico é sabiamente 

empregado e assume dupla função (Rm 2,1-5): a) materializar todas as pessoas, cujo pecado 

se apresenta no comportamento do indivíduo (julgar os outros), e b) universalizar os 

elementos característicos de todos aqueles que se reconhecem nesse interlocutor (Rm 2,1).  

O leitor recordará que em Rm 1,18-32, Paulo também não utiliza explicitamente 

termos religiosos ou étnicos para descrever aqueles que rejeitam a Deus. Ele os descreve 

mediante suas ações. Agora, a identidade do culpado é revelada através de ações concretas, ou 

seja, o ato de julgar os outros (κρίνω, Rm 2,1)40.  

Note-se que, se as pessoas denunciadas em Rm 1,18-32 foram consideradas 

responsáveis (Rm 1,20), pecadoras (idólatras), por suas ações impuras, vergonhosas e 

insensatas (Rm 1,21-31); estas, que agora estão sob o foco de Paulo (Rm 2,1-16.17-24), 

cometem uma impiedade/ injustiça (ἀσέβεια/ ἀδικία) bem mais grave. Além de julgar os 

outros, se põem na condição de juiz. Arvoram-se superiores aos idólatras (Rm 1,18-32), 

porém cometem as mesmas coisas daqueles, aos quais condenam (Rm 2,1.2-3).  

Paulo recorda (οἴδαμεν: “sabemos”)41 ao seu interlocutor que somente Deus é o 

verdadeiro juiz, porque ele exerce seu julgamento, segundo a verdade, “contra os que 

praticam tais coisas” (Rm 2,2). Nesse caso, os que julgam carecem de discernimento 

 
38 Muitos especialistas em Romanos afirmam que este “Tu” fictício seriam um judeu. Cf. SANDAY-
HEADLAM, CEC, p. 54; DODD, The Epistle to the Romans, p. 32; CRANFIELD, CEC, 1, p. 136-140; 
KÄSEMANN, Commentary on Romans, p. 125-127; SCHREINER, Thomas R. Romans. Grand Rapids: Baker 
Academic, 2018, p. 103; GATHERCOLE, Simon J. Where is Boasting? Early Jewish Soteriology and Paul’s 
Response in Romans 1–5. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2002, p. 198s. O nexo lógico entre Rm 1,18-32 e 
Rm 2,1-5, segundo estes comentadores possibilita dizer que em Rm 1,18-32 Paulo lida com a pecaminosidade 
dos gentios, enquanto em Rm 2,1-5 aborda a questão dos judeus. Mas, curiosamente a expressão “por isso” (διό) 
de Rm 2,1a sugere algo que foi dito em Rm 1,18-32.  
39 Cf. a fórmula ὦ ἄνθρωπε + πᾶς. LÉGASSE, L’épître de Paul aux Romains, p. 163. Pertinente é a observação 
de Stowers. Ele julga apressado intuir que este personagem fictício de Rm 2,1, seja simplesmente um judeu: [...] 
“É anacrônico e completamente injustificado pensar que Paulo tem em mente apenas o judeu em Rm 2,1-5 ou 
que ele caracteriza o judeu típico – “Finally, it is anachronistic and completely unwarranted to think that Paul has 
only the Jew in mind in 2:1-5 or that he characterizes the typical Jew”. STOWERS, The Diatribe and Paul’s 
Letter to the Romans, p. 112. 
40 O verbo κρίνω é empregado como metonímia: o ato de julgar revela a identidade do “tu julgante”.  
41 Retoricamente, a expressão “sabemos” (οἴδαμεν) recorda que o interlocutor e Paulo sabem que o juízo divino 
“condena legitimamente a mentira” (Rm 3,8; cf. 1Cor 11,29.34). Esta condenação é uma ação da justiça divina e 
resulta de um julgamento fundamentado no princípio da verdade e da imparcialidade (Rm 2,11; Gl 2,6; cf. Dt 
10,17). LÉGASSE, L’épître de Paul aux Romains, p.164.  



136 

preliminar e são pecadores (Rm 2,1.3). Portanto, se encontram numa mentira oposta à verdade 

divina (Rm 3,4). Destarte, são indefensáveis juntamente com os acusados de Rm 1,18-32. 

A construção argumentativa de Paulo nesta seção (Rm 2,1–3,18), onde ele censura o 

judeu, é marcada pela sutileza e engenhosidade. Em nenhum momento é dito que o judeu peca 

como o gentio (Rm 1,18-32). Não poderia ser diferente, porque o judeu se vangloria de adorar 

e glorificar o verdadeiro Deus. Além disso, o judeu é uma testemunha privilegiada da glória 

de Deus entre as nações (Rm 9,4; cf. Ex 4,22; Is 43,8-13)42.  

Mas Paulo argumenta – estabelecendo uma assimetria entre ato discursivo e ato 

efetivo – que o judeu peca no âmbito da justiça, porque suas ações não glorificam a Deus. Ao 

procurar alcançar a justiça mediante a observância da Lei, o fariseu confia apenas em seus 

méritos, com isso “troca” (ἀλλάσσω) a graça, a gratuidade de Deus – que justifica pela fé – 

pelo mérito próprio.  

O leitor modelo compreenderá que esta atitude do judeu equivale a usurpar a δόξα de 

Deus e, mutatis mutandis, não reconhecer a dignidade da glória divina que é própria de Deus.  

Ao “tu julgante” (Rm 2,1s) que se arroga a postura de superioridade (πέποιθάς 

σεαυτὸν εἶναι, Rm 2,19)43, cuja identidade é claramente conhecida no versículo 17 (“tu 

judeu” – σὺ Ἰουδαῖος), que se considera livre da ira divina e abalizado para julgar os outros, 

Paulo lhe recorda uma série de qualificações desabonadoras (Rm 2,17-20): ele “repousa sobre 

a lei na qual é instruído”; “gloria-se em Deus” (καυχᾶσαι ἐν θεῷ); “alega conhecer a vontade 

de Deus”; “considera-se guia de cegos44, luz dos que estão em trevas, educador dos sem-juízo, 

mestre de infantes, portador da forma do conhecimento e da verdade na lei”.  

E arremata, acusando que ele (o judeu) se orgulha na Lei (Rm 2,23) e nela se 

fundamenta (Rm 2,17), na verdade, desonra a Deus (θεὸν ἀτιμάζεις), porque transgride a Lei 

42 O arguto pensar anfibólico está implícito na argumentação. De fato, entre os privilégios dos judeus (os “irmãos 
de raça”) evocados por Paulo em Rm 9,4, está “a glória” (ἡ δόξα). Será que Paulo emprega a expressão, “a 
glória” de modo anfibólico, cogitando sua proximidade com “o serviço cultual” (ἡ λατρεία)? É sabido que Israel 
conheceu as manifestações da glória divina e, por isso mesmo, deu glória a Deus; recebeu de Deus a δόξα (“a 
filiação divina, os testemunhos, o estabelecimento da lei, o culto e as promessas”; Rm 9,4; cf. Ex 4,22; Jr 31,9; 
Os 11,1).  
43 Nos versículos 19-20 são numerados cinco convencimentos ou certezas (“persuadiste-te a ti mesmo/ seguro de 
ser...”, Rm 2,19a) que caracterizam o judeu, a partir de suas convicções, através das quais ele se julga não só 
distinto, mas superior aos gentios.  
44 As pretensões de Rm 2,19 (“guia de cegos e luz dos que estão em trevas”) aparecem associadas ao texto 
profético de Is 42,6-7, como qualidades do Servo do SENHOR. Eles, ademais, pretendem ser “educador[es] 
(παιδευτής) dos sem-juízo, mestre (διδάσκαλος) de quem não fala” (Rm 2,20). Há certamente uma requintada 
dose de ironia nas alegações de Paulo, pois essas duas funções são atribuídas a Deus no Sl 93/94,12: “Feliz o 
homem a quem tu educas (ὃν ἂν σὺ παιδεύσῃς), SENHOR, que ensinas pela tua lei (τοῦ νόμου σου διδάξῃς)”. 
Porém, aplicadas ao judeu, conjectura-se uma responsabilidade ativa para com os gentios, designados de 
“néscios” (ἄφρονες) e “infantes” (νήπιοι). LÉGASSE, L’épître aux Romains, p. 203.  



137 

 

(Rm 2,24; Is 52,5). E finalmente diz que, por causa deles (“vós”), o nome de Deus é 

blasfemado entre os gentios (Rm 2,24; Is 52,5).  

Enfim, tal comportamento significa, com efeito, desprezar a Deus e tudo o que Dele 

provém (Rm 2,4-10). Outro aspecto específico onde o judeu não glorifica a Deus é em algo 

que lhe é exclusivo e distintivo de sua identidade: a circuncisão (Rm 2,28; cf. Gn 17,9-14)45.  

Portanto, é com competência discursiva que Paulo constrói sua argumentação passo a 

passo. Começa com princípios genéricos dirigidos ao gentio e ao judeu (πᾶς, Rm 1,18), ganha 

a anuência do auditório; cuidadosamente introduz o tu-judeu no debate, para criticá-lo e 

censurá-lo, mostrando que também este está sob a ira de Deus (Rm 2,24.29) e, por 

conseguinte, sem a glória divina.  

Assim, gentios e judeus estão sob o mesmo denominador comum – seja na falta da 

glória divina, seja na condenação – estejam ambos ou não sob a lei mosaica.  

Os fundamentos iniciais estabelecidos por Paulo para o desenvolvimento do seu 

discurso, fixam-se na demonstração de que ambos, mesmo tendo o conhecimento de Deus46, 

estão sob a condenação divina. Os gentios adoram a criatura e desonram o Criador por seus 

atos; o tu-judeu envilece Deus por sua hipocrisia e legalismo.  

Prevendo a objeção do tu-judeu, Paulo o antecipa com um diálogo diatríbico (Rm 3,1-

8), demonstrando que o judeu, apesar de sua vantagem (τὸ περισσόν) em relação ao gentio – a 

circuncisão (Rm 3,1), as palavras divinas (τὰ λόγια τοῦ θεοῦ) que lhe foram entregues (Rm 

3,4) – não lhe é superior (Rm 3,9), porque, no que se refere à justiça, ambos (gregos e judeus) 

estão sob o pecado (Ἰουδαίους τε καὶ Ἕλληνας πάντας ὑφ’ ἁμαρτίαν εἶναι) e equiparados no 

mesmo estado de condenação (Rm 3,9b).  

Finalmente, o mosaico escriturístico (Rm 3,10-18) não deixa nenhuma dúvida sobre as 

afirmações de Paulo. Aliás, a conclusão do raciocínio (διότι) é categórica (Rm 3,19-20), pois 

deixa nítida a visão negativa que Deus tem dos que “estão na Lei” (ἐξ ἔργων νόμου) e, por 

conseguinte, “no pecado” (Rm 3,20b).  

Last but not least, gentio e judeu são nivelados sob a mesma situação: a justiça 

imparcial de Deus tratá-los-á da mesma maneira. Ambos, o judeu (a quem a lei revelou sua 

 
45 SANDERS, Ed P. Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of Religion. London: SCM Press, 
1977, p. 75.  
46 O gentio tem acesso ao conhecimento de Deus através da criação do universo, percebido pelas coisas feitas 
(Rm 1,20), enquanto o judeu pelo acesso à Lei (Rm 2,17-18).   



138 

pecaminosidade, Rm 3,19), e o gentio (idólatra), estão faltos da δόξα divina47. Por isso, não 

podem receber a glória (genitivo subjetivo), nem glorificar a Deus (genitivo objetivo).  

A exposição da falta da glória divina em Rm 1,18–3,20 realmente lança luz sobre o 

sintagma δόξα τοῦ θεοῦ de Rm 3,23. A argumentação paulina exibe uma estratégia retórica 

anfibólica intencional. A linguagem utilizada conjuga astúcia, beleza e dificuldade 

interpretativa.  

O problema é que o argumentar do apóstolo desassossega o leitor. Paulo cogita, 

formula e desenvolve sua teologia na contingência de sua comunicação epistolar. Esta, com 

efeito, envolve persuasão e encarna o desejo de mobilizar o auditório a cooperar com o 

discurso, para que a comunicação se realize com a eficácia almejada.  

O leitor de Rm 3,23 é convidado a entender o que aí é dito, mas também deve se 

compreender diante do texto. Esse exercício hermenêutico ajuda a não “impor ao texto a 

nossa capacidade finita de compreensão, mas de se expor ao texto e de receber dele um eu 

mais vasto”48. 

A frase πάντες γὰρ ἥμαρτον exprime a realidade humana, o hiato abissal entre Deus e 

a humanidade pecadora (Rm 1,18–3,20)49. Entretanto, o que Paulo cogitava quando usou o 

versículo 23 na perícope de Rm 3,21-26? A primeira cláusula de Rm 3,23 é razoavelmente 

compreensível. Contudo, a segunda frase (καὶ ὑστεροῦνται τῆς δόξης τοῦ θεοῦ), soa bastante 

abstrata.  

As interpretações de Rm 3,23b são bem variadas. Com o versículo 23, Paulo estaria a 

refletir sobre a condição humana paradisíaca, na figura de Adão (Gn 1–3; cf. Rm 5,12-14)50? 

Poder-se-ia cogitar a distinção entre judeus – vistos como “luz” – e os não-judeus: os que 

andam “nas trevas” (Rm 2,19)?  

47 Na seção de Rm 1,18–3,20 Paulo aborda o pecado e a falta da glória divina como realidades sinonímicas e 
anfibólicas. Denota-se que para ele o pecado é essencialmente negar a δόξα a Deus e trocar Deus pelos ídolos. É 
paradoxal que, na prova através dos fatos (Rm 1,19-32), a terminologia pecado (cf. ἁμαρτία, ἁμαρτάνω) não seja 
mencionada, porém, acentua-se a categoria da glória faltante. O pecado aparece a partir das provas dos princípios 
(Rm 2,1-29), quando os judeus são aludidos. Nos capítulos 2–3 são mencionados: “Os que pecaram (gentios) 
sem lei” (ἀνόμως ἥμαρτον); “e quantos pecaram na lei” (ἐν νόμῳ ἥμαρτον, Rm 2,12) e, ainda, sem considerar a 
pecadora transgressão (παράβασις, Rm 2,23.27) do judeu “pecador” (ἁμαρτωλός, Rm 3,7). Note-se que as duas 
realidades são postas sob o mesmo denominador, o pecado (Rm 3,9). Isso permite a Paulo recorrer às Escrituras, 
para mostrar que o “justo” (judeu) está em falta da δόξα (Rm 3,10-19), e assim, concluir que também a partir da 
lei se reconhece o pecado (Rm 3,20).  
48 RICOEUR, Paul. Do texto à acção. Ensaios de hermenêutica II. Porto: Rés Editora, p. 155.  
49 JACKSON, The Logic of Divine Presence in Romans 3:23, p. 293-305.  
50 LIETZMANN, Hans. An die Römer. Tübingen: Mohr Siebeck, 1928, p. 49-58; SANDAY-HEADLAM, CEC 
on the Epistle to the Romans, p. 84-85; BARRETT, A Commentary on the Epistle to the Romans, p. 74; 
JERVELL, Jacob. Imago Dei: Gen 1,26f im Spätjudentum, in der Gnosis und den paulinischen Briefen. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1960, p. 180-183; DUNN, Romans 1–8, p. 178. 



139 

A explicação mais popular associa a glória de Deus à perda da δόξα divina no 

paraíso51. Para essa compreensão o verbo ὑστερέω (Rm 3,23b) embasaria a noção de tal 

perda, haja vista os seres humanos “estarem privados”52 da glória divina53. Seus prógonos 

acreditam que Adão possuía uma glória originária ou um esplendor, perdidos como 

consequência do pecado54.   

Essas conjecturas podem até atrair o leitor; porém, não estão em conformidade com 

Rm 3,23, nem tampouco com o contexto amplo de Rm 3,21-26. Paulo não associa a δόξα a 

Adão em Rm 3,23. Ele, neste versículo, trata da δόξα τοῦ θεοῦ, mas não da glória adâmica 

(δόξα τοῦ Ἀδάμ) ou de qualquer “glória originária” perdida por Adão no paraíso (Gn 1–3)55. 

51 DUNN, Romans 1-8, p. 167; 178.  
52 A tradução mais comum do verbo ὑστεροῦνται (pres. ind. passivo de ὑστερέω) é “está privado”, “está 
destituído”, “falhar”. As traduções bíblicas nas línguas, inglesa (“to Fall Short”, “to lack”; “[all] do not live up to 
God’s glorious standard”), francesa (TOB, BJ), espanhola (NBE) e portuguesa também conserva esse 
entendimento (cf. NLT, TCNT, MSG, AB, NIRV). Outras versões optam por traduções mais literárias (NASB, 
ESV, KJK), ao passo que outras traduções dinâmicas (NIV, TNIV); Bible de Jérusalen (“... sont privés”); TOB 
(“... sont privés)”; NEB (“... are deprived”); NBE (“están privados de la presencia de Dios”); Bíblia de Jerusalém 
(“... estão privados da glória de Deus”); TEB (“Todos pecaram, estão privados da glória de Deus”). Alguns 
tradutores e até mesmo exegetas traduzem Rm 3,23 como “todos pecaram e estão privados da glória de Deus”. 
Lourenço verte Rm 3,23 por: “pois todos erraram e estão privados da glória de Deus”. “En efecto, todos pecaran 
y están privados de la gloria de Dios” (PENNA, Carta a los Romanos, p. 307); “Infatti, tutti hanno peccato e sono 
privati della gloria di Dio” (PITTA, Lettera ai Romani, p. 78); “pois todos pecaram e estão aquém (are falling 
short) da glória de Deus” (MOO, Commentary to the Epistle, , p. 218); “Pois todos pecaram e estão 
destituídos (lack the glory) da glória de Deus” (DUNN, Romans 1–8, p. 163). O verbo ὑστερεῖν é um termo 
comparativo relacionado ao fracasso para atingir uma meta, “ser inferior a alguém”, “falhar”, “ficar aquém de 
algo”. Sua conotação básica é de déficit, que consiste em “permanecer abaixo do nível normal” ou em “ficar atrás 
de outros” (cf. 2Cor 11,5; 12,11). Daí, “estar atrasado”, “chegar tarde”, “estar atrás de”, “chegar depois de 
alguém”, “estar falto de”. Também o verbo ὑστερίζω: “vir tarde demais”, “estar atrasado para algo”; “ser o último 
a”; ficar aquém de”. O uso paulino de ὑστερέω tem proximidade com uso desse verbo em Platão: [...] ἵνα μηδ᾽ 
ἐμπειρίᾳ ὑστερῶσι τῶν ἄλλων: καὶ ἔτι καὶ ἐν τούτοις – “afim de que não fiquem atrás dos outros, nem mesmo em 
experiência” (Carta VII, 341 b3-5). República 327c: καὶ ὀλίγῳ ὕστερον ὅ τε Πολέμαρχος ἧκε καὶ Ἀδείμαντος ὁ 
τοῦ Γλαύκωνος ἀδελφὸς καὶ Νικήρατος ὁ Νικίου καὶ ἄλλοι τινὲς ὡς ἀπὸ τῆς πομπῆς. “E pouco depois chegou 
(ὀλίγῳ ὕστερον) Polemarco e Adimanto, irmão de Gláucon, Nicérato, filho de Nícias, e outros mais, com ar de 
quem vinha da procissão”. PLATÃO. A República. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2017, p. 2; 
PLATÃO. Carta VII. São Paulo: Loyola, 2008, p. 88-89. As 16 ocorrências do verbo ὑστερέω no Novo 
Testamento denotam regularmente a “falta de algo” (Lc 15,14; 22,35; 1Cor 1,7; 12.24; Fl 4,12; Hb 11,37). A 
Septuaginta registra este verbo 20 vezes, também com sentido básico de “faltar algo...” (Ne 9,21; Ecl 6,2; 9,8; 
10,3; Ct 7,3; Eclo 51,24; Sl 22,1; Sl 18,2; Nm 9,7; 7,34). ORTLUND, Dane C. What Does It mean fo Fall Short 
Romans 3:23. WTJ, v. 80, p. 127-128, 2018.
53 DUNN, Romans 1-8, p. 167.  
54 DUNN, Romans 1–8, p. 178; LÉGASSE, L’épître aux Romains, p. 258-259; BYRSKOG, Samuel. Christology 
and Identity in An Intertextual Perspective: The Glory of Adam in the Narrative Substructure of Paul’s Letter to 
the Romans. In: HOLMBERG, Bengt; WINNINGE, Mikael (Eds.). Identity Formation in the New Testament. 
Tübingen: Mohr Siebeck, 2008, p. 1-18; BLACKWELL, Ben C. Immortal Glory and the Problem of Death. 
JSNT, v. 32, n. 3, p. 289-290, 2010; JERVELL, Imago Dei, p. 180-183.  
55 A literatura na qual esses autores baseiam suas conjecturas é bem posterior à carta aos Romanos. O texto mais 
antigo – A vida grega de Adão e Eva – é datado entre os séculos III e VII. Alguns textos anteriores, mencionam 
a glória de Adão, mas não fazem conexões com a glória de Deus, tampouco a perda de um estado ontológico. 
TROMP, Johannes. The Life of Adam and Eve in Greek. Leiden: Brill, 2005, p. 28; JONGE, Marinus de; 
TROMP, Johannes. The Life of Adam and Eve and Related Literature. Sheffield: Sheffield Academic Press, 
1997, p. 75-77; SPRINKLE, Preston. The Afterlife in Romans: Understanding Paul’s Glory Motif in Light of the 
Apocalypse of Moses and 2 Baruch. In: LABAHN, Michael; LANG, Manfred (Eds.). Lebendige Hoffnung – 
ewiger Tod?! Jenseitsvorstellungen im Hellenismus, Judentum und Christentum. Leipzig: Evangelische 



140 

Por conseguinte, inferir que o verbo ἁμαρτάνω faça alusão direta à figura de Adão será “uma 

referência eisegética”56.  

Foi aventada ainda que δόξα τοῦ θεοῦ deve ser compreendida sob a dinâmica da honra 

e da vergonha57. Assim, a δόξα de Deus é sinônimo de “honra” (cf. Rm 2,7.10)58. E a sua falta 

equivaleria à desonra59. Δόξα τοῦ θεοῦ seria um “padrão de honra” que todos, judeus e 

gentios falham em alcançar, e, por conseguinte, “estão aquém desse padrão transcendente de 

honra”60.  

Mas essa noção também não encontra confirmação na perícope, porque nada indica 

que Paulo a tenha cogitado em Rm 3,2361.  

A solução para o problema é encontrada através da análise global do contexto literário 

da epístola, acredita Blackwell. A leitura contextual das ocorrências de δόξα na carta permite 

afirmar que glória significa “honra e/ incorrupção” (cf. Rm 2,7.10)62. A perda dessa glória 

divina, porquanto, equivale a estar na condição de corrupção e mortalidade63.  

Verlagsanstalt, 2007, p. 224-225; GAVENTA, Beverly Roberts. Romans: A Commentary. Louisville: 
Westminster John Knox Press, 2024, p. 110-111.  
56 FITZMYER, Romans, p. 347. O aoristo ἥμαρτον deixa a ação indefinida. Talvez Paulo quisesse enfatizar um 
aspecto verbal ou a pecaminosidade da humanidade. Seja como for o verbo em questão deve ser compreendido 
em seu uso constativo do aoristo, ou como um “aoristo histórico coletivo” e, ainda como “aoristo sumário”. Este 
aspecto do aoristo equivale ao indicativo aoristo que faz referência sumária a uma ação passada ou estado como 
um todo, sem frisar qualquer uma das características da ação que eventualmente estaria envolvida na 
constituição interna da ocorrência. Também não há um foco exclusivo no início ou no fim da situação, mas em 
toda a ocorrência, vista como uma única entidade, independentemente de sua constituição. FANNING, Buist M. 
Verbal Aspect in the New Testament Greek. Oxford: Clarendon Press, 1990, p. 256; RIJKSBARON, Albert. The 
Syntax and Semantics of the Verb in Classical Greek. An Introduction. Chicago: University Press of Chicago, 
2002, p. 28-29; PORTER, Stanley E. Verbal Aspect in the Greek of the Greek New Testament, with Reference to 
Tense and Mood. New York: Peter Lang, 1989, p. 222.  
57 JEWETT, Romans, p. 280; HARRISON, James R. Paul and the Roman Ideal of Glory in the Epistle to the 
Romans. In: HARRISON, James R. Paul and the Imperial Authorities in Thessalonica and Rome: A Study in the 
Conflict of Ideology. Tübingen: Mohr Sibeck, 2011, p. 203-232; 254.   
58 Sem se distanciar seu foco da δόξα como honra e imortalidade, Harrison analisa alguns textos das escrituras 
judaicas. Segundo o autor, Paulo interage com as tradições que abordam a peregrinação dos gentios de forma 
surpreendente para seus contemporâneos judeus. Por exemplo, em contraste com a escatologia realizada do 
governante romano, Paulo fala da gravidade dos sofrimentos presentes na criação. Harrison considera que Paulo 
apoia e legitima a busca humana pela glória em Rm 2,7.10, porque aí há referência à “glória, honra e 
imortalidade”: “glória, honra e paz” para aqueles que praticam o bem”. A contribuição relevante do estudo de 
Harrison é ter notado que Paulo se concentra na glória de Deus e não na “busca pela estima aristocrática da elite 
romana” ou da “imortalidade através da superação da honra ancestral”. HARRISON, Paul and the Roman Ideal 
of Glory, p. 107-108; 264-267.   
59 O cômputo vocabular sobre honra e vergonha incluía as palavras gregas, τιμή, φήμη e ἔπαινος e as latinas, 
honos/ honor, fama, dignitas e gloria; para vergonha: ἀτιμία, αἰσχύνη e pudor e infâmia em latim. Em relação à 
glória, esses termos apresentam traços complementares. ROCHA PEREIRA, Maria Helena da. Estudos de 
História da Cultura Clássica. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 1992, p. 332-336. SARAIVA, Francisco R. dos 
Santos. Novíssimo dicionário latino-português. Belo Horizonte: Livraria Garnier, 2006, p. 557.  
60 JEWETT, Romans, p. 280.   
61 JACKSON, The Logic of Divine Presence in Romans 3:23, p. 297; NEWMAN, Paul’s Glory-Christology, p. 
190.  
62 BLACKWELL, Immortal Glory and the Problem of Death in Romans 3:23, p. 286-292.  
63 Observando os cenários onde a glória aparece ao lado de termos sobre a imortalidade (Rm 2,7), vida, 
corrupção e destruição (φθαρτός, ἀφθαρσία, φθορά, ἀπώλεια – Rm 1,23; 8,21; 9,22-23), Blackwell conclui que a 



141 

Em objeção à análise de Blackwell, deve-se recordar que em Rm 9,4, δόξα não 

significa honra nem imortalidade, mas alude à presença cúltica de Deus, sobremodo, a glória 

de Deus que habitava no templo de Jerusalém; à sua presença divina (Ex 16,10; Lv 9,6; Is 

60,13; 2Mac 2,8; Ap 15,8; 21,11; 2Pd 1,17)64. Demais, quando Deus é o objeto da glória, há 

no vocábulo δόξα o sentido de honra; mas quando a glória é destinada ao ser humano, carrega 

um duplo sentido: honra e incorrupção.  

Destarte, tais interpretações se mostram insuficientes, porque não esclarecem o que 

Paulo pensa e exprime a respeito da δόξα τοῦ θεοῦ (Rm 3,23).   

O versículo 23 ocupa um lugar de destaque na unidade literária onde Deus revela sua 

justiça sem as obras da lei (χωρὶς νόμου), mas através da fé em Jesus Cristo (Rm 3,22.26), 

como dom gratuito do próprio Deus (Rm 3,24).  

A glória de Deus é a expressão de sua majestade, bondade, perdão, misericórdia etc., 

como realidade que dá sentido à vida humana e à criação como um todo (Rm 8,18-30). É 

Deus quem dá consistência (kabōd) e faz com que a existência do ser humano seja digna do 

próprio Deus65. Assim, o homem pode receber a glória divina e concomitantemente glorificar 

a Deus.  

A análise de Rm 3,23 e Rm 1,21.23 esclarece que a glória é o proprium de Deus. É o 

próprio Deus que permite as pessoas participarem de sua δόξα. Mas, o homem escolheu não 

glorificar a Deus como Deus, trocou (ἀλλάσσω) a glória do Deus incorruptível por imagens 

corruptíveis (Rm 1,23). Como consequência de sua idolatria, não recebeu de Deus a δόξα 

(“beneplácito”). Denota-se aí, uma relação direta entre o pecado humano e a falta da glória 

divina no ser humano (Rm 3,23; Rm 1,18–3,20).  

glória em Romanos – consoante o contexto – significa “honra e/ ou incorrupção”. BLACKWELL, Immortal 
Glory and the Problem of Death in Romans 3:23, p. 298.   
64 SCHLIER, Heinrich. Doxa bei Paulus als heilsgeschichtlicher Begriff. In: SCHLIER, Heinrich. Besinnung auf 
das Neue Testament. Freiburg: Herder, 1964, p. 311; FITZMYER, Romans, p. 546; JACKSON, The Logic of 
Divine Presence in Romans 3:23, p. 298; cf. FREY, The Use of δόξα in Paul and John as Shaped by the 
Septuagint, p. 94-97.  
65 Para mostrar que a glória é intrínseca e essencial a Deus Paulo dialoga com as Escrituras judaicas, onde a δόξα 
é a expressão do poder e da majestade divina, revelada por sua presença no Sinai, no tabernáculo e no templo. 
Em Rm 1 e 9 a glória de Deus é, grosso modo, vista como o caráter intrínseco de “peso/ honra, glória” (כָּבוֹד) de 
Deus, destacado em sua presença divina, verdade, imortalidade, julgamento e graça soberana. Para Paulo, o ser 
humano recebe e participa da glória divina, é representante dessa δόξα e a reflete. Toda a humanidade foi criada 
para glorificar e buscar a glória de Deus (Rm 15,7-13). A inclusão dos gentios no povo de Deus esclarece que 
toda a humanidade é chamada a participar da glória de Deus. Os gentios dão glória a Deus, respondendo à 
misericórdia divina (Rm 15,9). Com isso, revertem o “fracasso” da humanidade em glorificar (ἐδόξασαν) a Deus 
(Rm 12,1) e imitam Abraão no modo de glorificar a Deus (Rm 4,20). A intenção de Paulo visa mostrar que os 
crentes em Roma (Rm 15,6) – judeus e gentios (Rm 15,9) podem glorificar (δοξάζω) a Deus. A exortação de Rm 
15,7 é claríssima: “Por isso, acolhei-vos uns aos outros (προσλαμβάνεσθε ἀλλήλους), tal como também Cristo 
vos recebeu (ὁ Χριστὸς προσελάβετο ὑμᾶς) para a glória de Deus (εἰς δόξαν τοῦ θεοῦ)”. WESTERMANN, 
Claus. כבד. JENNI, Ernst; WESTERMANN, (Eds.). Diccionario Teológico Manual del Antiguo Testamento, I. 
Madrid: Ediciones Cristiandad, 1978, p. 1089-1113. 



142 

A δόξα como propriedade de Deus, culmina em Cristo Jesus, pois ele é a imagem 

(εἰκών) de Deus (2Cor 4,4b; Rm 8,29; Cl 1,15), “o Filho constituído herdeiro de tudo” 

(κληρονόμον πάντων), mediante o qual Deus “fez os séculos”; ele é o resplendor da glória 

(ἀπαύγασμα τῆς δόξης) e a expressão facial de Deus (Hb 1,2-3)66.  

Em suma, a δόξα τοῦ θεοῦ de Rm 3,23, não é a glória que Adão tinha no paraíso e da 

qual fora privado67. A δόξα paulina tem uma nuance anfibólica ou polissêmica68. Paulo fala 

da δόξα que foi trocada pela futilidade (Rm 1,23), mas também da glória divina que irrompe 

as limitações humanas, a ressurreição de Cristo para a glória do Pai (Rm 6,4). Nessa glória 

subjaz o poder da força escatológica que prorrompeu na realidade humana. Essa δόξα emerge 

no limite último da realidade humana – a morte – e o transcende proléptica e simbolicamente, 

para todos os creem em Cristo (Rm 3,22.26).  

A glória de Deus que irrompe na morte, é objeto da esperança, para a qual os olhos da 

fé devem ser abertos e, amiúde, renovados para esta realidade (1Cor 15).  

Por estar inserido na dinâmica vital da δόξα divina, o ser humano glorifica a Deus e, 

concomitantemente, recebe a aprovação Dele. Não participar da glória divina é estar sob o 

pecado (Rm 3,23), na alienação idolátrica, cuja consequência é a ira e a morte (Rm 1,23-32). 

Um último esclarecimento. O modo como o judeu glorifica a Deus, sendo justificado 

(δικαιούμενοι)69 gratuitamente, é pela fé (Rm 3,24) e não pelas obras. É assim que ele recebe 

de Deus a glória. O gentio, mutatis mutandis é justificado por graça, mediante a fé, e glorifica 

a misericórdia de Deus que o acolhe (Rm 15,9-12). E, por conseguinte, também é aprovado 

por Deus, marcado pela santificação do Espírito Santo que lhe é dado (Rm 6,1-11).  

66 BULTMANN, Teologia do Novo Testamento, p. 179.  
67 Tudo indica que Paulo não menciona as narrativas da criação de Gênesis em Rm 1,18-32, mas alude à história 
da criação de Israel (cf. Êxodo), para demonstrar, em congruência com as Escrituras judaicas que o mister de 
Israel era retratar a glória de Deus ao adorá-Lo. De maneira intencional ele descreve a história da criação (Gn 1) 
e a história da criação de Israel como paralelas entre si. E vincula a história da criação de Israel e a queda de 
Israel e da humanidade, esclarecendo que ambas carecem da glória divina.  
68 Paulo fala do aspecto já presente da glória, mas também do seu aspecto futuro. A δόξα é objeto de esperança 
escatológica (cf. Rm 8,18-27; Rm 5,1-11). Os “justificados a partir da fé (ἐκ πίστεως) e firmados na graça se 
gloriam na esperança da glória de Deus” (τῆς δόξης τοῦ θεοῦ) (Rm 5,1-2). Cristo é o liame entre a glória 
presente e a futura. Ele “é o Senhor da glória” (1Cor 2,8). Sua glorificação escatológica ocorreu na ressurreição 
dentre os mortos e na ascensão aos céus em “corpo da glória” (Fl 3,21). Sua ressurreição é caracterizada como 
“primícias dos que estão adormecidos” (1Cor 15,20.23). Portanto, o elo entre a glória escatológica e nossa futura 
participação na glória que acontecerá na ressurreição do “corpo natural/ psíquico” ou “corpo de humilhação” em 
“corpo espiritual” ou “corpo da sua glória” por ocasião da parusia de Cristo (Fl 3,20-21; 1Cor 15,51-52).  
69 A frase πάντες γὰρ ἥμαρτον explica porque ninguém pode reivindicar a justiça a partir dos méritos próprios. 
Πάντες (Rm 3,23) é especificado pelo particípio atributivo δικαιούμενοι (Rm 3,24a). O verbo δικαιούμενοι tem 
como sujeito “todos” (πάντες) e explica a cláusula “e estão faltos da glória de Deus” (Rm 3,23b).  



143 

3.2 Noção anfibólica da δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21-26) 

A primeira impressão que o leitor tem de Rm 3,21-26 é que a justiça de Deus é um 

tema proeminente da perícope (Rm 3,21.22.25.26). Mas, constatará não haver uma definição 

formal, exata dessa justiça neste texto. Isso acontece porque o autor modelo não cogitou tal 

possibilidade em Rm 3,21-26, nem tampouco na seção de Rm 1,16–4,25. A definição da 

justiça de Deus é fornecida mediante um mosaico de textos. Paulo não proporciona nenhuma 

delimitação breve, compacta desse importante conceito de sua teologia soteriológica em 

Romanos (cf. Rm 1–4). O leitor constatará, porém, que, ao longo da argumentação – à medida 

que o texto é construído –, o apóstolo fornece definições esparzidas de sua intuição da 

δικαιοσύνη θεοῦ70.  

Esse dado capital é inerente à estratégia retórica de Paulo, a qual não visa omitir sua 

compreensão da justiça – humana e divina –, mas tratar das modalidades da justiça.  

Em Rm 3,21-26 retomando as afirmações singulares da propositio (Rm 1,16-17) sobre 

a justiça, Paulo acrescenta que ela é manifestada (φανερόω) e acontece sem a lei (χωρὶς 

νόμου: Rm 3,21a). Antes, já afirmara que a justiça divina se revela (ἀποκαλύπτω) a partir da 

fé (ponto de partida) em direção da fé (ponto de chegada) (ἐκ πίστεως εἰς πίστιν: Rm 1,16). 

Na sub-probatio (Rm 1,19–3,20), demonstrou como essa justiça se manifesta, de fé em 

fé; entretanto, numa modalidade oposta àquela da propositio (Rm 1,16-17). Os múltiplos 

aspectos da justiça divina são apresentados em traços sucessivos no processo de desvelamento 

progressivo de como ela se revela. Como um artista cubista, Paulo a desenha, delineando seus 

componentes: a punição das injustiças (Rm 1,18-32), a retribuição segundo as obras (Rm 2,6-

11), a imparcialidade (Rm 2; 3,22-23), a justificação de todos os que creem (Rm 3,22-24; 

1,17) e a eleição gloriosa (Rm 8).  

Enquanto mostra como Deus exerce sua justiça, Paulo fornece uma definição do que 

ele compreende ser a justiça de Deus. Esse modo de apresentar a δικαιοσύνη θεοῦ constitui 

um excelente exercício hermenêutico, porque constrói uma “definição” ponderada, respeita as 

modalidades conhecidas e admitidas da justiça (Rm 1,18–2,11), mas igualmente, suas 

70 A frase δικαιοσύνη θεοῦ é empregada 10 vezes nas cartas paulinas. Em Romanos há 8 ocorrências da 
expressão “justiça de Deus” (Rm 1,17; 3,5.21.22.25.26; 10,3[2x]). O sintagma δικαιοσύνη θεοῦ é empregado por 
Paulo em 2Cor 5,21 e em Fl 3,9. O substantivo δικαιοσύνη é encontrado 50 vezes nas cartas de Paulo, sendo 34 
ocorrências em Romanos. As demais ocorrências da raiz δικ– encontradas em Romanos são: o verbo δικαιόω 
(15x), o adjetivo δίκαιος (7x); os substantivos δικαίωμα (5x), δικαίωσις (2x) e δικαιοκρισία (1x). O vocábulo 
δικαιοσύνη aparece 42 vezes fora das cartas paulinas. Porém, o sintagma δικαιοσύνη θεοῦ é registrado apenas 
três vezes extra literatura paulina (Mt 6,33; Tg 1,20 e 2Pd 1,1). É provável que 1Cor 5,21 registre o primeiro 
emprego de δικαιοσύνη θεοῦ na literatura paulina.   



144 

modalidades inauditas e impensáveis (Rm 3,21–4,25; 9,6-11.32), possibilitando ao leitor 

reconhecer a justiça divina tal como ela é e acontece para o ser humano.  

A bem da verdade, Paulo refaz um longo caminho, no qual passo a passo, se afasta das 

posições do judaísmo (cf. justiça retributiva, justificação pela lei etc.), para apresentar as 

modalidades da δικαιοσύνη θεοῦ, que se revelou no Evangelho (Rm 1,16-17) e foi confirmada 

com o advento de Cristo (Rm 3,21-26)71.  

Foi precisamente o evangelho (Rm 1,16) que permitiu à justiça divina manifestar 

integralmente suas modalidades: revelar (ἔνδειξις) que é ela graciosa (Rm 3,24), mostrar seu 

aspecto escatológico (Rm 3,21.26)72 e, principalmente, como justiça revelada como dom, cuja 

lógica, paradoxalmente, conduziu à sua manifestação última, a saber: Jesus Cristo, o qual 

Deus propôs definitivamente como perdão (πάρεσις), redenção (ἀπολύτρωσις), reconciliação 

(ἱλαστήριον) (Rm 3,24-26)73.  

Esse itinerário arrostado por Paulo ao apresentar sua delimitação de δικαιοσύνη θεοῦ 

nos capítulos iniciais de Romanos, permite agora, compreender seu insight da justiça divina, 

e, igualmente o caráter anfibólico dessa justiça em Rm 3,21-26.   

O sintagma δικαιοσύνη θεοῦ principia (Rm 3,21) e encerra a perícope (Rm 3,26)74. A 

compreensão dessa justiça nem sempre é perceptível pelo leitor e muitas vezes, pelos 

estudiosos da epístola. Isso acontece, talvez porque Paulo começa a apresentação da 

δικαιοσύνη através de um paralelismo progressivo:  

χωρὶς νόμου (Rm 3,21a) ×
διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ (Rm 

πεφανέρωται μαρτυρουμένη ὑπὸ τοῦ νόμου καὶ 
τῶν προφητῶν (Rm 3,21c)   
εἰς πάντας τοὺς πιστεύοντας (Rm 3,22b).  

71 O background da expressão δικαιοσύνη θεοῦ é certamente a LXX (cf. Rm 3,21). Os vários textos citados por 
Paulo, particularmente os Salmos e Isaías, recebem novos insights, de modo a ressaltar o significado relacional 
da raiz hebraica צדק.  
72 MOO, The Epistle to the Romans, p. 222s.  
73 Paulo emprega o vocabulário de manifestação (φανερόω) e de revelação (ἀποκαλύπτω) em sua abordagem 
acerca do tema da justiça de Deus. O leitor não deveria olvidar da conexão do apóstolo com o judaísmo, que 
aguardava a revelação final e poderosa da justiça divina. Mas Paulo mostra que o advento da justiça divina 
superou todas as esperanças e expectativas judaicas. A partir do background bíblico e judaico (Sl 72,1-3; 98,1s; 
143,103; Is 51,16; Jr 22,3s), ele consegue indicar como essa justiça manifestou plena e definitivamente no 
Evangelho de Deus, não somente como paradoxal, retributiva etc., mas principalmente como justiça profetizada 
desde tempos imemoriais e delineada na própria ordenação das Escrituras.    
74 A relevância da expressão fundamental de Rm 3,21-26, δικαιοσύνη θεοῦ, é verificada ao longo do texto. 
Aparece no introito da perícope (Rm 3,21.22), no meio (cf. o verbo δικαιούμενοι em Rm 3,24a) e na conclusão 
(Rm 3,25.26). A justiça de Deus funciona como a frase principal de toda a perícope e está intimamente 
relacionada ao agir de Deus. E quando o sintagma “justiça de Deus” se relaciona aos termos ἱλαστήριον e 
ἀπολύτρωσις é sinônimo de Cristo Jesus. Essa dinâmica, no plano comunicativo, é importante, porque destaca o 
termo δικαιοσύνη no princípio e no final da perícope, ou seja, forma uma inclusão e dá sentido coerente e coeso 
à microunidade Rm 3,21-26. A justiça de Deus é o tema central da perícope, mas igualmente o clímax para o 
qual os versículos culminam, como assinala a expressão “para a manifestação de sua justiça”, repetida duas 
vezes em Rm 3,25 e Rm 3,26. PITTA, Lettera ai Romani, p. 156. 



145 

3,22a)       
↔ 

Os versículos introdutórios da perícope (Rm 3,21-22) evidenciam a revelação 

(φανερόω) da justiça divina75, o modo (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ) e para quem ela é 

destinada (εἰς πάντας τοὺς πιστεύοντας).  

É justiça atestada pela Escritura; portanto, não é uma invenção paulina76. Entretanto, 

contempla um caráter paradoxal: é testemunhada (μαρτυρουμένη) pela Lei e pelos Profetas 

(Rm 3,21b), mas, não se ancora na Lei (χωρὶς νόμος)77. É uma justiça escatológica, de alcance 

universal (εἰς πάντας τοὺς πιστεύοντας), gratuita (Rm 3,24) e acessível a todos, através da fé 

em Jesus Cristo (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ: Rm 3,22b).  

À medida que Paulo descortina a justiça divina em Rm 3,21-26, fica patente que ela 

tem um caráter multidimensional, entrelaçado sob variegadas facetas: a) é a justiça que está 

em Deus (genitivus auctoris) e pertence a Deus (δικαιοσύνη θεοῦ/ αὐτοῦ: Rm 3,21-22.25.26); 

b) é, igualmente, para estar no ser humano (εἰς πάντας τοὺς πιστεύοντας: Rm 3,22.26)78; c) é

justiça de Deus que salva (Rm 1,16), mas igualmente Daquele que pune (Rm 1,18–3,20); d) é 

uma justiça comutativa (Rm 3,24; cf. Rm 2), e simultaneamente gratuita: δωρεὰν τῇ αὐτοῦ 

χάριτι (Rm 3,24)79.  

75 Em Romanos a raiz δικ- ocorre 60 vezes. A concentração dos vocábulos relacionados à justiça de Deus ocorre 
principalmente em Rm 1,18–4,25:   

 Praescriptum (Rm 1,1-7) 0 
Corpo da carta (Rm 1,8–15,21) 60 
Rm 1,18–4,25 30 
Rm 5–8 18 
Rm 9–11 11 
Rm 12,1–15,31 1 
 Post-scriptum (Rm 16,1-27) 0 

BACHMANN, SLABY, Concordance to the Novum Testamentum Graece of Nestle-Aland, p. 411-414; 
41 -417.  
76 TURNER, Geoffrey. Righteousness of God in Psalms and Romans. SJT, v. 63, n. 3, p 286, 2010; FITZMYER, 
Romans, p. 105-107; DUNN, Romans 1–8, p. 165; MOO, The Epistle to the Romans, p. 223, nota 21.
77 Paulo utiliza uma antítese em Rm 3,21, que gira em torno do termo νόμος. A antítese é formada pelo contraste 
que o substantivo lei assume: na primeira frase (Rm 3,21a) νόμος se refere a fatos diferentes (χωρὶς νόμου), 
enquanto em Rm 3,21c faz alusão ao testemunho (μαρτυρέω) da lei e dos profetas. Em Rm 3,21c, νόμος alude ao 
testemunho da Escritura como “livros inspirados” (menção a Rm 1,17; 1,2; cf. Gn 15,6; [Lv 11–15; Ex 34,5-7; Is 
11,4s; 43,25; 45,6-8; Jr 23,5s]; Hab 2,4; Sl 143,2; 31,1), que anunciam a salvação, perenemente válida e atual (cf. 
μαρτυρουμένη: particípio presente de μαρτυρέω). Constata-se assim, haver uma mudança de sentido no termo 
lei: de sentido ético para revelação inspirada. FITZMYER, Romans, p. 344-345. 
78 As leituras genitiva, subjetiva e objetiva de δικαιοσύνη θεοῦ; as abordagens antropocêntrica, cristocêntrica 
(δικαιοσύνη como metáfora de Cristo) e teocêntrica de Rm 3,21-26 denotam a dificuldade de compreensão 
integral da expressão justiça de Deus, assim como da própria perícope.  
79 OLSON, Robert C. The Gospel As the Revelation of God’s Righteousness: Paul’s Use of Isaiah in Romans 
1:1–3:26. Tübingen: Morh Siebeck, 2016, p. 97-98.  



146 

Apesar do caráter multíplice e anfibólico da δικαιοσύνη θεοῦ, sua nuança mais 

relevante em Rm 3,21-26, advém de sua íntima conexão com Deus (leitura teocêntrica)80. Tal 

ligação, por sua vez, desvela uma característica singular dessa justiça divina, que emerge da 

leitura contextual da perícope (cf. Rm 1–3). Essa leitura traz à luz o background escriturístico 

do sintagma e frisa o aspecto relacional da justiça de Deus (cf. Sl 72,1-3; 98,1-3; 143,1-3; Is 

51,16; Jr 22,3)81.  

Na LXX, o substantivo δικαιοσύνη traduz os vocábulos şedeq (צֶדֶק) e şedāqāh ( ָצְדָקָה), 

que denotam basicamente o conceito de relação82. Paulo recolhe a δικαιοσύνη da Escritura, 

reinterpreta-a, transforma o que toca a um único povo (Israel), e aplica também aos outros 

povos. Coloca assim, judeus e não-judeus em pé de igualdade no relacionamento com Deus. 

Ambos são absolvidos no tribunal divino e justificados diante de Deus (noção forense da 

justiça), através da fé em Jesus Cristo (Rm 3,22-26)83. 

Desta sorte, a δικαιοσύνη θεοῦ designa uma qualidade própria de Deus (genitivus 

subjectivus), mas, sobretudo, ressalta a justiça – propriedade divina – manifestada 

universalmente no evento da cruz (ὃν προέθετο ὁ θεὸς ἱλαστήριον: Rm 3,25a), efetivada no 

perdão dos pecados (πάρεσιν τῶν προγεγονότων ἁμαρτημάτων) e no batismo (Rm 6,1-11).  

Tudo leva a pensar que Paulo entende a δικαιοσύνη θεοῦ como atividade salvífica de 

Deus (sentido ativo), revelada no evento de Cristo. Essa justiça é um sinal da incondicional 

fidelidade divina à aliança prometida84 e ao relacionamento com o seu povo.  

No uso paulino da justiça de Deus, inclui-se a noção da justiça invocada pelo salmista; 

entretanto, o apóstolo lhe confere um sentido mais abrangente e específico, porque,  

[...] a justiça de Deus [...] é, na verdade, sinônimo de misericórdia, graça, bondade, 
segundo um conceito que encontramos em Isaías, como nos Salmos e em Qumran 

80 Nos Salmos e em Isaías encontram-se várias ocorrências onde δικαιοσύνη é um atributo de Deus. Estes textos 
mantém o substantivo com os pronomes (σου, αὐτοῦ, μou) referidos a Deus. Em Isaías, por exemplo, há alguns 
exemplos, nos quais δικαιοσύνη é usada como um atributo de Deus (Is 45,23; 51,5.8; 56,3.1; 61,11). SHUM, 
Shiu-Lun. Paul’s Use of Isaiah in Romans: A Comparative Study of Paul1s Letter to the Sibylline and Qumran 
Sectarian Texts. Tübingen: Mohr Siebeck, 2002, p. 173-202.  
81 Hübner enumera os seguintes textos como suporte de Rm 3,21-26: Ex 6,6; Sl 110,9; 129,7.8 [LXX]; Is 52,3; 
63,1.4 (Rm 3,24); Ex 25,17; Lv 16,13.14.15; 17,11; Is 53,4.5; Ez 43,13-27 (Rm 3,25), e Ex 34,6.7; Sl 102,8-18; 
144,7-9 (Rm 3,26). Nestle-Aland lista os textos de Dt 9,16; Sl 71,2.15 [MT]; Is 51,5.8, como pré-texto de Rm 
3,21; e Lv 16,13-15 para Rm 3,25. HÜBNER. Hans. Vetus Testamentum in Novo, 2. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 1997, p. 56-62; NA-28, p. 487.  
82 O substantivo δικαιοσύνη traduz igualmente ḥeseḍ, que significa “amor constante”, “bondade” (cf. LXX: Gn 
19,19; 20,13; 21,23; 24,27; 32,11 etc.). ASENSIO, Félix. Misericordia et veritas: el hèsed y ‘ēmet divinos, su 
influjo religioso-social en la historia de Israel. Romae: Universitatis Gregorianae, 1949, p. 41-45.  
83 Em Romanos, δικαιοσύνη faz referência ao status de justiça, principalmente quando está ligada a πίστις (Rm 
4,3; 5,9.11.13; 9,30).  
84 BAULÉS, Robert. L’épître puissance de Dieu. Commentaire de l’épître aux Romains. Paris: Cerf, 1968, p. 
130. 



147 

[...] mas a justiça de Deus é precisamente esta, é aquela que alhures, na mesma carta 
aos Romanos, é substituída pelo conceito de graça e de amor (Rm 5,2.8)85.  

Paulo frisa naturalmente o aspecto amplo da justiça misericordiosa de Deus em Rm 

3,21-26. Com efeito, o propósito último da manifestação da δικαιοσύνη de Deus em Cristo é a 

salvação graciosa de toda a humanidade. Paulo entende que a justiça de Deus já não é mais 

endereçada apenas ao povo da Aliança, porque sua manifestação rompeu esse horizonte, e ela 

em seu novo estado, por um lado, se refere ao mundo inteiro (judeus e gregos), e por outro, 

interpela cada indivíduo.  

3.2.2 Anfibolia do sintagma πίστις Χριστοῦ (Rm 3,22.26) 

Um dos tópicos bastante discutido e controvertido da literatura paulina é o significado 

enigmático da construção genitiva πίστις Χριστοῦ (Rm 3,22.26)86. Em Rm 3,21-26 ela 

aparece associada a δικαιοσύνη θεοῦ como se constata:     

δικαιοσύνη θεοῦ ↔  
δικαιοῦντα  

διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ [...]  (Rm 3,22) 
διὰ [τῆς] πίστεως ἐν τῷ αὐτοῦ αἵματι  (Rm 3,25)  
[...] τὸν ἐκ πίστεως Ἰησοῦ  (Rm 3,26)  

A questão principal diz respeito ao modo como o sintagma πίστις Χριστοῦ deve ser 

entendido: como genitivo objetivo ou genitivo subjetivo? A construção gramatical da frase é 

ambígua e admite ambas as interpretações87. A anfibolia semântica de πίστις Χριστοῦ destaca 

a nuance cristológica da fé, porém, não esclarece com nitidez suas dimensões objetiva e 

subjetiva88.  

Por um lado, os defensores da leitura antropológica (genitivo objetivo) enfatizam a fé 

humana “em Cristo”, através do qual a justiça de Deus é apropriada89. Por outro, os prógonos 

85 PENNA, Romano. Giustificazione/ Giustizia. In: PENNA, Romano; PEREGO, Giacomo; RAVASI, 
Gianfranco (Eds.). Tema teologici della Bibbia. San Paolo, 2010, p. 638-639; cf. PENNA, Romano. Tra la gente 
con il vangelo di Paolo. Fossano: Esperienze, 2009, p. 51-52. 
86 WALLIS, Ian G. The Faith of Jesus Christ in Early Christian Traditions. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1995, p. 128-132.  
87 Constata-se que a frase πίστις (Ἰησοῦ) Χριστοῦ é anfíbola e apresenta um duplo significado, não tanto pela 
força do duplo sentido algumas de suas palavras, mas por admitir uma dupla construção ou duplo sentido. Cf. 
ARISTÓTELES, Poética, 1461 a 25.  
88 Segundo Aletti, Paulo não precisa de Rm 3,21 nem de Rm 4,25 para embasar sua argumentação na seção de 
Rm 3,21–4,25. ALETTI, Justice de Dieu, p. 98.  
89 A leitura sintática do genitivo objetivo é defendida pela maioria dos comentadores. Destacando-se: SANDAY-
HEADLAM, CEC, p. 83-84; NYGREN, Anders. Commentary on Romans. Philadelphia: Fortress Press, 1949, p. 
150-161; BARRET, A Commentary on the Epistle to the Romans, p. 73-74; BRUCE, F. F. The Epistle to the 
Romans. An Introduction and Commentary. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 1963, p. 102; CRANFIELD, 



148 

da leitura cristocêntrica (genitivo subjetivo) acentuam que a δικαιοσύνη de Deus é 

experimentada mediante a “fé/ fidelidade demonstrada por Cristo” a Deus90. No primeiro 

caso, Jesus é objeto da fé/ confiança humana; no segundo, Cristo é o sujeito de uma fé/ 

fidelidade própria. Neste caso, é através da fidelidade e da obediência de Jesus que Deus 

estendeu sua graça salvífica à humanidade91.  

Apesar de associar a fé com Cristo, Paulo não especifica como isso ocorre92.  

Entre os mais aguerridos paladinos da leitura subjetiva de πίστις Χριστοῦ destaca-se 

Hays93. Entretanto, antes dele, no início do século XX, Haussleiter aventou interpretar πίστις 

Χριστοῦ como genitivo subjetivo, argumentando que a frase deve ser lida como “a fé/ 

fidelidade de Jesus Cristo”94. Na esteira de Haussleiter seguiram Kittel95 e Barth96.  

Hays reabriu o debate, destacando o ponto principal da concepção genitiva subjetiva, 

ou seja, “a ênfase central da interpretação cristológica de πίστις Ἰησοῦ Χριστοῦ é 

precisamente que somos salvos pela fidelidade de Jesus, não por disposição cognitiva própria 

ou ortodoxia confessional [...]”97. 

CEB, I, p. 203; SCHLIER, Lettera ai Romani, p. 189-190; KÄSEMANN, Commentary on Romans, p. 94; 101; 
DUNN, Romans 1–8, p. 166-167; MOO, The Letter of the Romans, p. 224-226; JEWETT, Romans, p. 277-278; 
HULTGREN, Arland J. Pistis Christou Formulation in Paul. NT, v. 22, n. 3, p. 248-263, 1980.   
90 HAUSSLEITER, Johannes. Der Glaube Jesu Christi und der christliche Glaube: Ein Beitrag zur Erklärung des 
Römerbriefs. NKZ, v. 2, p. 109-145, 1891; TORRANCE, Thomas F. One Aspect of Biblical of Faith. ExpT, v. 
68, p. 111-114, 1957; WILLIAMS, Sam K. The ‘Righteousness of God’ in Romans. JBL, New Haven, v. 99, n. 
2, p. 241-290, 1980; CAMPBELL, The Rhetoric of Righteousness in Romans 3.21-26, p. 62-69; HAYS, Richard 
B. The Faith of Jesus Christ: The Narrative Substructure of Galatians 3:1–4:11. Grand Rapids: Wm. B. 
Eerdmans, 2002, p. 161; LONGENECKER, Bruce W. Πίστις in Romans 3.25: Neglected Evidence for the 
‘Faithfulness of Christ’?. NTS, Cambridge, v. 39, p. 478-480, 1993.  
91 Torrance, por exemplo, assinala: “Ele [Cristo] é também um crente para nós, vicariamente crente [...] Ele 
acreditou por nós, foi fiel por nós”. TORRANCE, One Aspect of Biblical of Faith, p. 114, 1957.   
92 Paulo parece cogitar a priori a ambiguidade ao empregar os genitivos Ἰησοῦ e Χριστοῦ, pois, se desejasse 
evitar a anfibolia teria empregado uma preposição após o substantivo, como acontece em Cl 2,5 (+ εἰς); Gl 3,27 
(+ ἐν); 1Ts 1,8 (πρός) e em outros textos neotestamentários: At 20,21 (εἰς); 24,24 (εἰς) e 26,18 (εἰς).  
93 A visão subjetiva foi defendida por muitos estudiosos nos séculos XIX e XX. Mas recebeu forte ímpeto e 
análise mais completa de HAYS, Richard B. The Faith of Jesus Christ: The Narrative Substructure of Galatians 
3:1–4:11. Chico: Scholars Press, 1983. Essa abordagem foi adotada em várias pesquisas recentes. Cf. 
JOHNSON, Luke Timothy. Rom 3:21–26 and the Faith of Jesus. CBQ, Whashington, v. 44, n. 1, p. 77-90, 1982; 
HOOKER, Morna D. Πίστις Χριστοῦ, NTS, Cambridge, v. 35, n. 3, p. 321-342, 1989; WALLACE, Daniel B. 
Gramática grega: Uma sintaxe exegética do Novo Testamento. São Paulo: Ed. Batista Regular, 2009, p. 114-
115.  
94 HAUSSLEITER, Der Glaube Jesu Christi und der christliche Glaube, p. 109-145.  
95 KITTEL, Gerhard. Πίστις Ἰησοῦ Χριστοῦ bei Paulus. TSK, v. 79, p. 419-436, 1906.   
96 Barth entende πίστις como fidelidade de Deus em Jesus Cristo, por isso lê subjetivamente a frase πίστις 
Χριστοῦ. BARTH, Karl. Carta a los Romanos. Madrid: BAC, 2002, p. 140s. Cf. LONGENECKER, R. N. 
Introducing Romans. Critical Issues in Paul’s Most Famous Letter. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2011, p. 
318. 
97 “[...] The central emphasis of the christological interpretation of πίστις Ἰησοῦ Χριστοῦ is precisely that we are 
saved by Jesus’ faithfulness, not by our own cognitive disposition or confessional orthodoxy [...]”. HAYS, 
Richard B. ΠΙΣΤΙΣ and Pauline Theology: What Is at Stake?. In: JOHNSON, Elizabeth; HAY, David M. (Eds.). 
Pauline Theology IV: Looking Back, Pressing On. Atlanta: Scholars Press, 1997, p. 35-60; HAYS, The Faith of 
Jesus Christ, p. 293 (tradução nossa).   



149 

Há, segundo Hays, uma correlação positiva entre a interpretação cristológica 

(“genitivo subjetivo”) e uma afirmação da centralidade dos temas de Israel/ aliança na 

teologia de Paulo. Assim Hays pondera, 

a chave é reconhecer que a defesa de Paulo da fidelidade de Deus para Israel em 
Romanos 3,3-5 (ἡ πίστις τοῦ θεοῦ = θεοῦ δικαιοσύνη) está ligada à sua afirmação de 
que a justiça de Deus (δικαιοσύνη θεοῦ) foi manifestada através da fidelidade de 
Jesus Cristo (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ, Rm 3,21-22)98.  

Contrário à posição de Hays e à leitura genitiva subjetiva de πίστις Χριστοῦ, ergue-se 

Dunn99. Advertindo contra a inflexibilidade da tradução literal inglesa, ele justifica a 

compreensão genitiva objetiva, procurando esclarecê-la mediante “bases gramaticais” 

consistentes. Estas são basicamente: 

a tradicional “fé em Cristo” faz consistentemente bom senso da linha de pensamento 
em cada caso, com a repetição servindo para reforçar a afirmação que está sendo 
feita. Ao passo que, a insistência em ler πίστις Χριστοῦ como um genitivo subjetivo 
corre o risco de lançar outras linhas claras do argumento de Paulo em alguma 
confusão100.  

Dunn entende que “fora da frase em disputa, não há nada que possa ser chamado de 

uma referência clara à fé de Cristo como tal. Neste ponto, a ação de Cristo em Paulo é 

consistentemente descrita de outra maneira (‘em/ através de/ para Cristo’), mas em nenhum 

outro lugar em termos da fé ou fidelidade de Cristo”101.  

Segundo Dunn, “uma tese construída exclusivamente sobre uma frase disputada 

costuma estar errada”102.  

Dunn entende que a interpretação de Hays é débil, porque trata Rm 3,21-26 isolada do 

seu contexto imediato (Rm 3,19-20 e 3,27-31). Assim, Hays “ignora o fato de que a 

98 “The key is to recognize that Paul’s defense of God’s faithfulness to Israel in Romans 3:3-5 (ἡ πίστις τοῦ θεοῦ 
= θεοῦ δικαιοσύνη) is linked to his affirmation that the righteousness of God (δικαιοσύνη θεοῦ) was manifested 
through the faithfulness of Jesus Christ (διὰ πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ, Rom 3,21-22)”. HAYS, Πίστις and Pauline 
Christology, p. 294 (tradução nossa).   
99 Hays e Dunn são realmente os insignes defensores das leituras do genitivo subjetivo (Hays) e genitivo objetivo 
(Dunn).  
100 DUNN, James D. G. Once More, πίστις Χριστοῦ. In: HAYS, Richard B. The Faith of Jesus Christ: The 
Narrative Substructure of Galatians 3:1–4:11. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2002, p. 269. 
101 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 269. De fato, πίστις tem um papel importante em Rm 1–4. Mas a 
interpretação exclusivamente cristológica de Rm 3,21-26 é frágil, porque sublinha somente o aspecto 
cristológico da fé do crente. A fé cristológica é importante e necessária à redenção, mas o ponto central do 
argumento da perícope é a manifestação da justiça misericordiosa de Deus e não a fé dos crentes. Curiosamente 
Rm 3,24–4,25 menciona este aspecto cristológico apenas tangencialmente. Ele é retomado e desenvolvido por 
Paulo em Rm 5,1-11.  
102 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 270: “A thesis built solely on a disputed frase is usually likely to be 
wrong” (tradução nossa).  



150 

alternativa contra a qual Paulo está polemizando é erga nomou (Rm 3,19-20) – pistis como o 

oposto de erga nomou”103.  

Ademais, há uma implicação evidente de que πίστις é algo do lado humano no 

processo de salvação104. Para Dunn, quando se olha o outro extremo da sequência (Rm 3,19-

31), torna-se claro, além da disputa, que πίστις em Rm 3,27-31 significa crença humana105.  

Portanto, seria estranho, “se pistis na seção central fosse (exclusivamente para Hays) 

focada na fidelidade de Cristo, enquanto sua continuidade é centrada exclusivamente na fé 

humana”106.  

Dunn afirma que a compreensão de πίστις Χριστοῦ de Hays “é formulada de maneira 

subjacente hipotética e não da sequência e da lógica do argumento utilizado por Paulo”107.  

Consoante Dunn, isso também se aplica a Rm 4, pois, quando se entende a avaliação 

judaica de Abraão e o contexto da exposição de Gn 15,6 fornecidos por Paulo, fica nítido que 

a fé (πίστις) “= confiança de Abraão oferece uma alternativa genuína e direta para erga 

nomou (= obras da lei, como, por exemplo, a circuncisão e a oferta de Isaac)”108.  

Argumentar que pistis é idêntica à fidelidade de Abraão vai bastante contra o foco 

principal do argumento, pondera Dunn.  

Desta sorte, compreender a fé de Abraão como uma prefiguração da fidelidade de 

Cristo, enfraqueceria o argumento de Paulo, pois “estaria jogando diretamente nas mãos 

daqueles que se opunham a Paulo (por manter a visão tradicional de Abraão como enumerado 

justo por causa dessa fidelidade quando testada na questão de Isaac)”109.    

No entendimento de Dunn, o problema que afronta Hays neste ponto, está relacionado 

ao fato de ele sustentar sua interpretação de Gl 3,22, em particular lendo-a contra a narrativa 

subjacente que ele próprio constrói, em vez de seguir o curso real do argumento de Paulo em 

Gl 3110. E ao fazê-lo, lança o argumento real de Gl 3 numa confusão: “qual é a resposta 

103 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 270: “[...] He ignores the fact that the alternative against which Paul is 
polemicizing is erga nomou (3:19-20) – pistis as the opposite of erga nomou” (tradução nossa). 
104 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 270.  
105 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 270.  
106 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 270. 
107 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 270: “[...] from the hypothesized underlying narrative rather than 
from the sequence and logic of the argument actually used by Paul” (tradução nossa).   
108 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 270: “[...] Abraham’s pistis = trust offers a genuine and direct 
alternative to erga nomou (= works of the law, such as, not least, his circumcision and offering of Isaac)”. 
109 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 271: “since it would be playing directly into the hands of those who 
opposed Paul (by maintaining the traditional view of Abraham as counted righteous because of his faithfulness 
when tested in the matter of Isaac)”.   
110 A análise de Hays tem como background metodológico o modelo semiótico de Greimas, segundo a qual os 
textos narrativos estão profundamente relacionados às leis da sintaxe. Para Greimas uma frase gramatical é 
composta por vários elementos sintáticos (sujeito, predicado, objeto etc.), cujas relações podem ser diagramadas. 
Greimas pressupõe que a narrativa possui tipos semelhantes de elementos e tenta esclarecer a relação entre eles 



151 

humana ao evangelho se não é erga nomou? Consoante Hays, e apesar da leitura mais óbvia 

de Gl 3, Paulo na verdade não responde a essa pergunta”111.   

Além de Dunn, Barr, Moule, Moo112, vários outros exegetas optaram pela leitura 

genitiva objetiva de πίστις Χριστοῦ. Barr refuta a noção de que o background da LXX exige 

que πίστις seja entendida como fidelidade113. Segundo ele, os textos de raiz πιστ– da 

Septuaginta com o sentido de “fé” ou “confiança”, predominam no Novo Testamento. Porém 

isso não permite afirmar que a etimologia e os significados dessas raízes lexicais determinam 

seu uso posterior, em favor da visão segundo a qual é o uso da palavra na frase que determina 

o seu significado114.

Moule por sua vez, pondera que a ênfase demasiada na fé de Cristo, enfraquece a 

importância da resposta humana como um ato volitivo115. Ele cita Rm 1,5; 8,21 e 2Ts 2,13 

como instâncias de genitivos objetivos com sentidos mais amplos, e aponta o uso de πίστις em 

Gl 3,2.5 e em Rm 10,17, como um referência à fé do crente.  

na narrativa utilizando um diagrama de sintaxe narrativa. Uma narrativa possui três grandes quadros sequenciais: 
a sequência inicial, a tópica e a final. Das três, a mais importante é a sequência tópica, pois trata dos 
acontecimentos centrais da história. Cada sequência narrativa é constituída por três sintagmas narrativos: um 
sintagma de contrato, um sintagma de disjunção/ conjunção e um sintagma de performance. GREIMAS, 
Algirdas J. Semântica estrutural. São Paulo: Cultrix, 1973, p. 225-250. Hays utiliza o modelo greimasiano para 
analisar Gl 4,3-6 e 3,13-14, definindo a estrutura narrativa basilar da história de Jesus. Se principia com Gl 4,3-6 
é porque, consoante Hays, este texto dá corpo à estrutura geral. Este modelo é igualmente utilizado por Hays 
para fundamentar seu argumento sobre a “fé de Cristo”, apoiando-se na estrutura narrativa mediante a análise da 
estrutura de Gl 3,13-14; 4,3-6 e 3,21-22 e, particularmente, na aplicação da análise actancial de Gl 3,21-22. 
HAYS, The Faith of Jesus Christ, p. 83-117. Tem-se a impressão que Hays força o texto com o propósito de 
criar uma estrutura narrativa que se encaixe no modelo greimasiano. É oportuno ressaltar que classificar o 
genitivo como subjetivo ou objetivo não é uma questão que possa ser sanada baseando-se “apenas nos apelos da 
construção gramatical”. Cf. HOOKER, ΠΙΣΤΙΣ ΧΡΙΣΤΟΥ, p. 321-342. O caminho mais azado para tentar 
solucionar o problema é através da exegese. Não obstante, os estudiodos do Novo Testamento abordam os textos 
onde a questão aparece, com pressupostos bem diferentes, e isso conduz a diferentes interpretações da frase 
πίστις Χριστοῦ. À análise de Hays se aplica as ponderações da Comissão Bíblica, ao advertir que “o risco [da 
abordagem semiótica] é grande”, porque pode “ficar em um estudo formal do conteúdo e não liberar a 
mensagem dos textos”. PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. Documentos sobre a Bíblia e sua interpretação 
(1893-1993). São Paulo: Paulus, 2004, p. 202. Dunn critica a análise de Hays, afirmando que ele “focaliza só o 
que considera ser a narrativa subjacente à teologia de Paulo (a fé), em vez de partir do argumento real das 
próprias cartas”. DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 270; cf. LEE, Jae Hyun. Against Richard B. Hays’s 
‘Faith of Jesus Christ’. Journal of Greco-Roman Christianity and Judaism, v. 5, p. 51-80, 2008.  
111 DUNN, Once More, πίστις Χριστοῦ, p. 271: “what is the human response to the gospel to be if it is not erga 
nomou? According to Hays, and despite the most obvious reading of Galatians 3, Paul does not actually answer 
that question” (tradução nossa).   
112 Moo reconhece a pertinência dos argumentos favoráveis à posição do genitivo subjetivo, mas prefere a 
interpretação tradicional da frase (justificação pela fé em Jesus Cristo), porque o “argumento linguístico a favor 
da interpretação alternativa (justificação pela fidelidade de Jesus Cristo) não é, de forma alguma, convincente”. 
Consoante Moo “as considerações contextuais favorecem o genitivo objetivo em Rm 3,22”. MOO, The Epistle to 
the Romans, p. 225-226.  
113 BARR, James. The Semantics of Biblical Language. London: Oxford University Press, 1961, p. 161-205.  
114 BARR, The Semantics of Biblical Language, p. 164-165.  
115 MOULE, Charles F. D. The Biblical Conception of “Faith”. ExpT, v. 68, p. 157; 222, 1957.   



152 

Ademais, consoante Moule quando πίστις e πιστεύω ocorrem juntos, como em Rm 

3,22 e Gl 2,16, deve ser o uso do verbo πιστεύω que determina o significado do substantivo 

πίστις116.  

O debate envolvendo a concepção do sintagma é controverso, e não se resume às 

leituras antropológica e cristológica de πίστις Χριστοῦ. Outros estudiosos procuraram alargar 

a compreensão de πίστις Χριστοῦ para além das leituras subjetiva e objetiva.  

Deissmann aventou que se trata de um genitivo mysticus, uma fé que uma pessoa tem 

em comunhão com Cristo117. Hooker propõe uma tradução neutra da “fé em Cristo”, pois esta, 

consoante ele, seria mais adequada à noção do sintagma e permitiria combinar 

concomitantemente as duas noções – subjetiva e objetiva – do genitivo118. 

Outros estudiosos ainda aventam o genitivo auctoris, compreendendo que a fé procede 

de Cristo e é criada pela ação divina naquele que crê 119. Schliesser entende a frase πίστις 

Χριστοῦ como um genitivus relationis, porque mostra que a fé está ligada a Cristo e só existe 

em relação a Cristo, e porque é através de Cristo que o ser humano alcança a fé120.  

Como se verifica, é inegável a razoabilidade e a consistência dos argumentos aduzidos 

sobremodo, em favor das leituras do genitivo objetivo e subjetivo. O problema que envolve 

πίστις Χριστοῦ não pode ser sanado apenas gramaticalmente. Moulton adverte que esta 

questão “é inteiramente um problema exegético e não de gramática”121.  

Em todo o caso, a solução para o sintagma πίστις Χριστοῦ, não deve se restringir aos 

argumentos lexicais, sintáticos e contextuais, porque certamente levaria a um impasse 

insolúvel122. Isto porque, neste caso específico, é igualmente necessário considerar as 

questões contextuais, históricas, hermenêuticas e teológicas involucradas no debate de πίστις 

Χριστοῦ.  

116 MOULE, The Biblical Conception of “Faith”, p. 221-222.   
117 DEISSMANN, Adolf. Paul: A Study in Social and Religious History. New York: George H. Doran, 1926, p. 
161-162.  
118 HOOKER, Morna D. Faith. In: BETZ, Hans Dieter; BROWNING, Don; JÜNGEL, Eberhard (Eds.). Religion 
Past and Present: Encyclopedia of Theology and Religion, v. 5. Leiden: Brill, 2009, p. 17-18; JOHNSON, Rom 
3:21–26 and the Faith of Jesus, p. 77-90.  
119 RUSAM, Dietrich. Was versteht Paulus unter der πιστις (Ἰησοῦ) Χριστου (Röm 3,22.26; Gal 2,16.20; 3,22; 
Phl 3,9)?, Protokolle zur Bibel, v. 11, p. 70, 2002.  
120 SCHLIESSER, Abraham’s Faith in Romans 4, p. 263.  
121 MOULTON, James Hope. A Grammar of the New Testament Greek Syntax, I. Edinburgh: T&T Clark, 1998, 
p. 72.  
122 Um exemplo ilustrativo de análise consistente da posição defendida se encontra em Hultgren (genitivo 
objetivo) e em Johnson (genitivo subjetivo). Ambos reconhecem a importância de reunir todas as questões 
linguísticas, contextuais e teológicas pertencentes a cada uma das posições. HULTGREN, The πίστις Χριστοῦ 
Formulation in Paul, p. 248-263; JOHNSON, Rom 3:21–26 and the Faith of Jesus, p. 77-90.   



153 

Outra nuance relevante da expressão πίστις Χριστοῦ, é a sua natureza ambígua, 

geralmente olvidada pelos exegetas. Isso implica uma leitura aberta do sintagma, pois como 

salienta Jewett:  

Ambas as teorias do genitivo, objetivo e subjetivo, tal como atualmente são 
apresentadas, têm falhas; portanto, um alto grau de certeza não deveria ser 
reivindicado no processo decisório entre elas. [...] Eu imagino que a ambiguidade 
pudesse ter sido intencional da parte de Paulo, de modo a abranger a variedade de 
cortiços e igrejas domésticas em Roma. Ele poderia estar usando a fórmula de πίστις 
Χριστοῦ com uma variedade de conotações123.  

Além disso, é oportuno recordar que alguns tópicos importantes costumam ser 

olvidados nas análises de πίστις Χριστοῦ e da πίστις paulina. Esses dados se mostram 

relevantes à abordagem de Paulo do sintagma nos textos onde ele ocorre124. A princípio, 

πίστις Χριστοῦ em Rm 3,21-26 denota a ativa colaboração de Cristo na obra salvífica de 

Deus. Contudo, esses versículos compõem apenas a primeira prova dos fatos (Rm 3,22-26) da 

argumentação principiada em Rm 3,21 e que se estende até Rm 4,25. A prova de autoridade 

escriturística é fornecida em Rm 4,1-25. Cristo é mencionado somente no final (4,25), na 

ḥatima (Rm 4,23-25)125.  

Então, qual a intentio de Paulo ao tratar do sintagma πίστις Χριστοῦ em Rm 3,21-26? 

O que o apóstolo entende por fé (πίστις)?  

Convém notar, no entanto, que a riqueza linguística e semântica de Paulo não se 

enquadra em definições restritivas dos comentadores/ leitores126. A análise hermenêutica da 

πίστις paulina demonstra que ele transcende as regras básicas que circunscrevem o sintagma 

πίστις Χριστοῦ como subjetivo ou objetivo127.  

O contexto circundante (Rm 1–4) de πίστις Χριστοῦ fornece a solução para o 

problema. A demasiada ênfase nas leituras objetiva e subjetiva olvidou um dado importante, 

ou seja, a origem da fé (πίστις) paulina. Os versículos iniciais da perícope (Rm 3,21-22) 

123 JEWETT, Romans, p. 277-278 (grifos nossos). Jewett não é preciso em relação ao conceito de ambiguidade. 
Ele admite qualquer imprecisão, não somente incerteza entre dois significados etc.
124 Há sete ocorrências da expressão πίστις Χριστοῦ e seus equivalentes nos textos paulinos: 1) πίστις Ἰησοῦ 
Χριστοῦ (Rm 3,22; Gl 3,22); 2) πίστις Ἰησοῦ (Rm 3,26); 3) πίστις Χριστοῦ Ἰησοῦ (Gl 2,16); 4) πίστις Χριστοῦ 
(Gl 2,16; Fl 3,9 ; 5) πίστις τοῦ υἱοῦ τοῦ θεοῦ (Gl 2,20). Há ainda o registro da varia lectio (P46) de Gl 3,26 que lê 
πίστις Χριστοῦ e a adição πίστις αὐτοῦ [sc. Χριστοῦ Ἰησοῦ] em Ef 3,2. Barth e Wallis interpretam o genitivo de 
Ef 3,2 como subjetivo. BARTH, Markus. Ephesians. Introduction, Translation and Commentary on Chapters 1–
3. New York: Doubleday, 1981, p. 347; WALLIS, The Faith of Jesus Christ in Early Christian Traditions, p.
128-132.  
125 ALETTI, God’s Justice in Romans, p. 114.  
126 TURNER, Nigel. Grammatical Insights Into the New Testament. Edinburgh: T&T Clark, 2004, p. 110-111.  
127 ROBERTSON, Archibald T. A Grammar of the New Testament in the Light of Historical Research. London: 
Hodder & Stouhgton, 1934, p. 501.  



154 

lançam luz sobre a fonte e o significado usual que Paulo dá a πίστις em Romanos. Essa fonte 

é escriturística (μαρτυρουμένη ὑπὸ τοῦ νόμου καὶ τῶν προφητῶν) e, particularmente, a LXX.   

O background do substantivo πίστις e do verbo πιστεύω utilizados por Paulo em Rm 

1–4 é, respectivamente Hab 4,2128 e Gn 15,6. O uso desses textos visa descrever, mormente, o 

relacionamento entre o ser humano e Deus.  

Paulo não realiza uma mudança substancial no sentido de πίστις. Ele, entretanto, opera 

um alargamento semântico no conceito dos termos πίστις e na raiz δικ– (cf. LXX) com o 

intuito de revelar as dimensões divino-humanas da salvação humana. 

O contexto imediato e amplo (Rm 1–4) de Rm 3,21-26, onde as frases πίστις Χριστοῦ 

são empregadas, mostra haver um sentido coerente nas ocorrências do substantivo πίστις e do 

verbo πιστεύω129.   

Em Rm 3,21-26 as frases πίστις Χριστοῦ estão conectadas às palavras da raiz δικ–, 

cujos sentidos são igualmente, anfibólicos. É cogitável que a compreensão dos sintagmas 

πίστις Χριστοῦ e δικαιοσύνη esteja interrelacionada. Essa conexão entre as palavras de raiz 

δικ– e o substantivo πίστις também ocorre em Rm 1–4 (Rm 1,17; 3,28.30; 4,13)130. Esses 

textos demonstram que Deus justifica os seres humanos através da fé (πίστις).  

Paulo também estabelece um equilíbrio entre o comportamento humano (ἐκ/ διά + 

πίστις) e a graça divina (δικαιοσύνη)131.  

A fé (πίστις) é a resposta humana à iniciativa de Deus em Cristo. Apesar da alienação 

do ser humano pelo pecado (Rm 3,23; 1,18–3,20), ele pode confiar (πίστις/ πιστεύω)132 em 

Deus, porque é capaz de responder à iniciativa salvífica divina, mediante a fé (διὰ πίστεως)133. 

128 Na propositio principal (Rm 1,16-17) há quatro registros de πίστις. Aí, pela primeira vez em Romanos, Paulo 
combina πίστις e as palavras da raiz δικ–.  
129 A unidade de Rm 3,21–4,25 registra 18 vezes o substantivo πίστις e o verbo πιστεύω 7 vezes. Além disso, 
Paulo faz referência à fé (“obediência da fé”) no início (Rm 1,5) e na conclusão (Rm 16,26) de Romanos. 
MARSHALL, I. Howard (Ed.). Concordance to the Greek New Testament. London: T&T Clark, 2002, p. 886-
889; CÔTÉ, Julienne. Cent mots-clés de la théologie de Paul. Ottawa/ Paris: Novalis/ Cerf, 2000, p. 215.  
130 O leitor notará que a partir de Rm 1,16-17, πίστις quase sempre aparece em relação com as palavras δικ– (Rm 
3,3-4; 3,22.25.26.27-28; 4,3.5.9.11-12.13-14.20-21; 5,1). O esquema a seguir ilustra esses dados acerca das 
ocorrências de πίστις + termos δικ– em Rm 3–5: πίστις (Rm 3,3) – δικ-αιόω (3,4); Rm 3,22.25.26.27-28 – δικ-
αιοσύνη/ – δικ-αιόω; Rm 4,3.5.9.11-12.13-14.20-21 = πιστεύω/ πίστις – δικ-αιοσύνη/ δικ-αιόω; 5,1 = πίστις – 
δικ-αιόω. Rm 5,1 funciona como “versículo de dobradiça”, que remete ao que foi dito anteriormente em Rm 
1,16–4,25.   
131 LAMBRECHT, Jan; THOMPSON, Richard W. Justification by Faith: The Implications of Romans 3:27-31; 
Wilmington: Michael Glazier, 1989, p. 70.  
132 É interessante perceber o sentido da relação semântica entre o substantivo πίστις e o verbo πιστεύω em 
Romanos. Essa ligação é significativa, porque em muitos casos, o verbo e o substantivo ocorrem juntos. Em Rm 
3,22 (cf. Gl 2,16; 3,22), o verbo aparece na sequência das frases πίστις Χριστοῦ. Em Rm 3,22, por exemplo, 
πίστις é seguido de πιστεύω, que determina o seu significado. Em Rm 4,16 Paulo usa a frase ἐκ πίστεως, 
referindo-se à confiança de Abraão em Deus, mas, em Rm 4,9, ao citar Gn 15,6, o substantativo é substituído 
pelo verbo πιστεύω. Louw-Nida confere ao substantivo πίστις o sentido de: “crer até o ponto de ter confiança e 
segurança total”; e ao verbo πιστεύω, o sentido de “confiar”. 



155 

Convém recordar que Rm 3,21-26 é, semântica e teologicamente, teocêntrica. E a fé 

(πίστις) paulina tem igualmente uma nuança teocêntrica, porque Deus é o sujeito das 

cláusulas onde o sintagma πίστις Χριστοῦ ocorre na perícope.  

O enfoque teocêntrico destaca a ação salvífica de Deus, ao manifestar sua justiça 

misericordiosa em Cristo e através da fé de todos os que creem. Essa ação de Deus envolve a 

participação de Cristo (agente intermediário) em favor do ser humano (destinatário da 

salvação).  

Nas instâncias semânticas onde Cristo aparece na perícope (Rm 3,22.24.25.26), o 

sujeito das frases é Deus ou os humanos. De fato, é Deus quem age ao revelar sua δικαιοσύνη 

(Rm 3,21), ao justificar o ser humano (Rm 3,24.26) e ao apresentar Jesus como ἱλαστήριον 

(Rm 3,25).    

Ao cunhar as fórmulas πίστις Χριστοῦ, Paulo não almejou confundir seu leitor, nem 

tampouco a comunidade cristã de Roma.   

É bem provável que a frase genitiva πίστις (Ἰησοῦ) Χριστοῦ tenha a função de 

sublinhar a relação entre a fé em Deus e o evento de Jesus Cristo134. Nesse sentido, a fé é 

inseparável da morte e ressurreição de Cristo (κύριος), através do qual Deus manifestou 

definitivamente sua justiça misericordiosa (Rm 3,21.25). Com efeito, após esse evento 

inaudito, crer em sua radicalidade, deve-se entender como confiar/ acreditar em Deus que 

graciosamente justifica o ser humano através de Jesus Cristo (Rm 4,25).  

A fé está, portanto, inseparavelmente ligada a este acontecimento, pois, através dele se 

manifestou a soberana e graciosa justiça de Deus (Rm 3,21.24).  

Apesar da leitura de πίστις Χριστοῦ como genitivo objetivo ser mais antiga, pode-se 

cogitar uma via intermédia de compreensão onde os dois sentidos, objetivo e subjetivo – 

sejam vistos como correlativos.  

Vanhoye cogita ser esta a intuição de Paulo. Ele a justifica apoiando-se na noção que o 

vocábulo πίστις, assume em grego, pois o termo pode ser utilizado para expressar os dois 

aspectos correlativos que envolvem a relação de fé. Com efeito, πίστις designa, por um lado, a 

atitude de quem oferece apoio, e por outro, a daquele que recebe o apoio135.  

133 A fé não é uma condição realizada previamente pelos seres humanos para terem acesso à salvação, é, antes, 
um dom da graça, um efeito da palavra de Deus, que é uma δύναμις (Rm 1,16; 10,17).  
134 A hermenêutica contextual evidencia que a partir de Rm 3,21 a fé aparece como substituta da lei (cf. Rm 
3,19-20). Se a lei era a questão-chave em Rm 2,12–3,20, a introdução da fé como contrapartida à lei implica uma 
mudança temática no argumento paulino. Essa observação é apoiada pela conexão entre Rm 3,21-22 e Rm 1,16-
17, onde se encontram dois tópicos importantes: a) o alcance universal da salvação de Deus; b) a combinação da 
fé humana e a δικαιοσύνη de Deus.  
135 “Πίστις in greco serve ad esprimere i due aspetti correlativi della relazione di fede...”. VANHOYE, Albert. 
Πίστις Χριστοῦ: fede in Cristo o affidabilità di Cristo?. Biblica, v. 80, n. 1, p. 18, 1999.  



156 

O leitor de Paulo não deve olvidar que a soteriologia do apóstolo é aberta e inclusiva. 

Para o apóstolo, a fé é dom de Deus, e tem sua fonte, conteúdo e direção em Cristo136.  

Em suma, o sintagma πίστις Χριστοῦ funciona de algum modo como chave 

hermenêutica da Escritura, pois abre uma perspectiva nova sobre a compreensão paulina da fé 

e de Cristo como o fim da lei (Rm 10,4; Rm 1,21s)137.  

Ao lançar mão do sintagma πίστις Χριστοῦ e dos outros dois sintagmas anfibólicos em 

Rm 3,21-26, Paulo estrategicamente, considerou sua retórica astuta e sua argumentação como 

potencialmente capazes de convencer e influenciar o leitor a abrir-se e aceitar a sua 

mensagem, e, por conseguinte, considerar a hermenêutica paulina, cujos pressupostos 

teológicos estão, de algum modo, simbolizados nas frases πίστις Χριστοῦ, δικαιοσύνη θεοῦ e 

δόξα θεοῦ.   

3.4 Síntese conclusiva 

O percurso até este momento e, sobretudo, neste terceiro capítulo, nos faz perguntar: 

Por que existe a anfibolia na construção de um texto retórico-literário? A anfibolia 

(ambiguitas) é apresentada ao leitor modelo como chave de leitura do texto de Rm 3,21-26.  

Na construção retórica dos sintagmas anfibólicos de Rm 3,21-26, foi inserido 

intencionalmente o efeito da indecidibilidade138. Através desse processo, o autor convida o 

leitor a participar do discurso e a envolver-se ativamente com ele.  

Assim, o leitor interpreta o texto e apreende os sintagmas, compreendendo-se diante 

do discurso paulino. Nesse processo dialético, ele compreende a importância da constituição 

anfibólica de tais sintagmas, porque eles também contemplam uma nuance polissêmica139.  

O leitor os apreende, compreendendo-se diante do texto. Isso envolve um processo 

dialético que se desdobra contiduadamente, de sorte que qualquer compreensão através dessa 

leitura, faz parte de uma série de estágios, de uma hermenêutica mais ampla e dialética do 

texto.  

Portanto, “não se trata de impor ao texto a nossa capacidade finita de compreensão, 

mas de se expor ao texto e de receber dele um eu mais vasto”140.  

136 Cf. PASCAL, Blaise. Pensées, 7. Paris: Gallimard, 1977.  
137 Cf. ROLOFF, Jürgen. Abraham im Neuen Testament. Beobachtungen zu einem Aspeckt Biblischer 
Theologie. In: KARRER, M. (Ed.). Exegetische Verantwortung in der Kirche. Aufsätze. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1990, p. 251.  
138 GARAVELLI, Manual de retórica, p. 153-154. 
139 Frye recorda que a Bíblia é “mais” do que uma peça literária, o que denota sua natureza polissêmica, porém a 
teoria do significado “polissêmico” continua negligenciada. FREY, O código dos códigos, p. 259.  



157 

Na construção desses sintagmas, o autor deixa sua marca, sua ampla capacidade 

intelectual, missionária e pastoral. Através desse recurso retórico-literário, ele procura definir 

a identidade cristã mediante uma dupla demonstração. Tal aventura cria tensões em seu 

discurso. Por um lado, busca as raízes da igreja de Roma, constituída pelos étnico-cristãos, 

mostrando-lhes a continuidade da história salvífica principiada com Israel; por outro lado, 

esclarece que Deus não se limita a um único povo (Rm 3,22.29-30; Rm 9–11), pois em Cristo, 

Ele oferece sua salvação a todos.  

Roma representa um esboço de expansão geográfica e política e, teologicamente, o 

caminho por onde o apóstolo almeja passar rumo à Espanha, para levar o Evangelho aos 

povos das extremidades do Império.  

As duas vertentes da anfibolia consoante Marguerat, “remetem aos dois marcos 

definitórios da identidade do cristianismo nascente”141.  

Ao tratar dos sintagmas anfibólicos em Rm 3,21-26, Paulo também elabora sua 

teologia, cristologia e antropologia, conferindo-lhes uma sinergia dialética. Para ele, Deus é a 

fonte e o iniciador da salvação (Rm 3,21.26), Cristo é o medium/ agente intermediário (Rm 

3,22.24-25) e a humanidade, a beneficiária dessa salvação graciosa (Rm 3,22.23.24-26).  

Qual seria, então, o efeito dessa linguagem anfibólica para o leitor? O principal efeito 

constatado nos textos é o de abertura e de inclusão. Paulo usa brechas semânticas para revelar 

a riqueza singular e a profundidade da mensagem cristã142. E deixa ao leitor descobrir que ele 

dialoga com um autor cuja capacidade intelectual, missionária e pastoral é sui generis.  

Com isso, Paulo não nos legou um “sistema” teológico construído a priori e fechado, 

mas um pensar discursivo vivo e sempre autoesclarecedor, o qual convida o leitor a examinar, 

refletir (cf. σκέψις)143, dialogar e colher os frutos para uma fé amadurecida, dinâmica e 

engajada na práxis da comunidade eclesial.   

O apóstolo das gentes através de sua pena diz em poucas palavras coisas que 

envolvem um oceano de sentido: coisas antigas, mas sempre ressignificadas com novos e 

inauditos significados.  

140 RICOEUR, Do texto à acção. Ensaios de hermenêutica II, p. 155; RICOEUR, Paul. Leituras 3: Nas fronteiras 
da filosofia. São Paulo: Loyola, 1996, p. 204.  
141 MARGUERAT, A primeira história do cristianismo, p. 83.  
142 GIVEN, Mark D. Paul’s True Rhetoric: Ambiguity, Cunning, and Deception in Greece and Rome. 
Harrisburg: Trinity Press International, 2001, p. 24-27; DOWNING, F. Gerald. Ambiguity, Ancient Semantics, 
and Faith. New Testament Studies, v. 56, n. 1, p. 139-162, 2010.   
143 CHANTRAINE, Pierre. Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Paris: Klincksieck, 1999, p. 1014.  





 

CONCLUSÃO 

[...] A intepretação retórica das cartas de Paulo não é apenas uma opção, ou uma 
espécie de complemento esotérico que pode despertar a curiosidade de alguém, mas 
uma necessidade, um requisito de qualquer análise que leve a sério as cartas de 
Paulo como tentativa de afetar, informar e instruir leitores ou ouvintes, antigos ou 
modernos, na vida de fé1.  

O escopo da exegese é “conseguir uma inteligência cada vez mais profunda da 

Sagrada Escritura, para poder alimentar continuamente o povo de Deus com os divinos 

ensinamentos”2. Com este objetivo em mente, encetamos a análise de Rm 3,21-26, visando 

alcançar esta finalidade. Para tal, utilizamos os instrumentos que a ciência moderna nos 

oferece: os recursos da língua grega, os métodos exegéticos, o estudo do corpus paulino, a 

abordagem pragmática e a análise retórico-literária do texto3.  

Desde o início, procuramos proceder no terreno sobre o qual Paulo faz retórica. Com 

este fim, foram fornecidas as balizas daquilo que compreendemos ser a retórica anfibólica de 

Paulo.  

Paulo utiliza a ars rhetorica, arte na qual as definições não eliminam o ambíguo, onde 

a interatividade é fator intrínseco, em que inexistem fundamentos absolutos e necessários, a 

serem seguidos com rigidez procustiana. Per contrarium, conhecedor abalizado das técnicas 

rétoricas (τέχνη ῥητορική) e da oficina literária semita, o apóstolo dos gentios junge e adapta 

tais artes com inventividade, liberdade linguística, mestria teológica, fundindo-as em uma 

ferramenta efetiva, capaz de persuadir (persuadere), ensinar (docere) e comover (movere) seu 

leitor, antigo ou moderno, na vivência real da fé4.  

É realmente com esse escopo que o apóstolo cogita e forja uma “outra retórica”, à qual 

confere uma nuance anfibólica, plasmada pela sinergia dialética entre epistolografia e 

discurso persuasivo.   

1 SAMPLAY, Jeffrey P. Ruminations Occasioned by the Publications of These Essays and the End of the 
Seminar. In: SAMPLAY; LAMPE, Peter (Eds.). Paul and the Rhetoric. New York: T&T Clark, 2010, p. ix: [...] 
The rhetorical interpretation of Paul’s letters is not just an option, or a sort of esoteric add-on that someone might 
be curious about, but a necessity, a requirement of any analysis that takes seriously Paul’s letters as attempting to 
affect, inform, and instruct readers or auditors, whether ancient or modern, in the life of faith (tradução de nossa 
lavra).  
2 CONCÍLIO VATICANO II. Dei Verbum, n. 23.  
3 PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. A interpretação da Bíblia na Igreja. Documentos sobre a Bíblia e sua 
interpretação (1893-1993). São Paulo: Paulus, 2004, p. 194-202.  
4 O dom mais importante para o orador é a sábia adaptabilidade, haja vista ele ser chamado a responder às mais 
variadas emergências. Quintiliano, com a sabedoria da experiência, pondera que as “regras da retórica não 
devem ser sujeitas a uma obrigatoriedade imutável”, e justifica: “a capacidade de adaptação é o item principal do 
orador, porque assim ele se torna capaz de atentar para as variantes e a importância das situações”. 
QUINTILIANO, Institutio oratoria, II, XIII, 1-7.  



160 

Essa dupla característica configura a retórica paulina e a reveste de outras duas 

dimensões: a dialogicidade e o movimento. Por um lado, Paulo erige de maneira intencional 

plataformas de diálogo com os vários interlocutores aos quais se dirige. Por outro, 

ultrapassando as categorias convencionais da retórica manualística, adapta sua retórica aos 

novos cenários e auditórios e cria elos semânticos entre retórica e teologia.  

Ademais, essa feição da retórica de Paulo é constatada no uso de múltiplas figuras 

retóricas (elocutio), nas metáforas, nas metonímias, nos paradoxos (2Cor 11,1–12,10; Rm 1–

4)5, assim como na própria linguagem anfibólica utilizada pelo apóstolo em Rm 1,18–3,26.  

Isso explica por que Paulo cogitou e criou uma retórica anfibólica. Fazer retórica, 

pensar a teologia é, para ele, um exímio exercício hermenêutico, através do qual move o seu 

pensamento, para expressá-lo em um discurso pragmático, persuasivo e, assim, tornar a 

palavra divina tangível, acessível, performativa e dialógica.  

Paulo demonstra, em sua retórica, a relevância do insight de Aristóteles: “não basta ter 

o que se deve dizer (ἃ δεῖ λέγειν), é necessário também dizer como se deve (εἰπεῖν ὡς δεῖ)”6.

Imbuído dessa convicção, ele utiliza a linguagem com eloquência e liberdade, tornando-a um 

instrumento capaz de traduzir suas convicções mais elevadas sobre os temas arrostados e 

sumarizados em Rm 3,21-26.  

Essas considerações permitem afirmar que o tratamento do discurso mediante sua 

dinâmica comunicativa exigiu a pergunta pela intenção pragmática do texto (capítulo II). Sob 

essa perspectiva, compreender o texto de Rm 3,21-26 sob o enfoque anfibólico é inerente à 

estratégia retórica de Paulo.  

Sem desconhecer a complexidade da linguagem e do pensamento paulinos, o leitor 

tem ciência de que deve reler a perícope, tendo em mente que sua estrutura retórico-

pragmática possibilitará compreender os temas que o autor aborda e discute. Esse dado 

coopera com a intenção do autor, que amiúde pensa no seu leitor, o qual em seu itinerário de 

leitura, vai descobrindo a figura de Deus, a fisionomia inconfundível da justiça divina, da 

δόξα etc., propostas pela epístola aos Romanos (cf. Rm 1–3). Esse percurso enceta-se em Rm 

1,18 e se expande até Rm 47.  

5 ALETTI, Jean-Noël. Où en sont les études sur Saint Paul? Enjeux et prepositions. RSR, v. 90, p. 248-350, 
2002. Paulo alcançou uma técnica apurada de comunicação. E através da arte epistolográfica, ou para citar 
Cícero, d[a escrita, é a melhor e mais importante realizadora e mestra do discurso” – “<Stilus est> optimus et 
praestantissimus dicendi effector ac magister”. CÍCERO. De l’orateur, I, XXXIII, 150.   
6 ARISTOTE, Rhétorique, III, I, 2.  
7 Rm 1,18–4,25 apresenta múltiplas facetas da justiça de Deus, porém nenhuma interpretação unívoca consegue 
abarcá-la. No texto se encontram múltiplas vozes (eu, tu, nós etc.: Rm 1,18-32; 2,1-29; 3,1-8; 3,9-20; 3,21-26; 
3,27-31; 4,1-25) que contribuem e mantêm a coerência e o sentido, apesar da complexidade e da amplitude do 
discurso apresentado em Rm 1,18–4,25. Essas vozes reforçam-se mutuamente e contribuem para determinar o 



161 

O leitor sabe que deve reler o discurso paulino, desde o princípio (prova dos fatos) 

para apreender claramente a δικαιοσύνη θεοῦ, as múltiplas facetas dessa justiça 

misericordiosa, o agir salvífico de Deus realizado através de Cristo (Rm 3,24-25), e destinado 

a todos os seres humanos (Rm 3,22-26).  

Através desse itinerário, o leitor tomou ciência de que Paulo cogitou um estratagema 

técnico e preciso, onde demonstrou de maneira progressiva sua argumentação em Rm 1,18–

3,20. A seção principia-se com a subpropositio (Rm 1,18), seguida da narratio (Rm 1,19-32), 

na qual se desnuda a situação da humanidade pecadora. O leitor, então, compreenderá a 

importância e a função argumentativa da seção (Rm 1,18–3,20), pois descobrirá nela as 

reflexões de Paulo em sintonia com o judaísmo acerca das modalidades da retribuição divina8. 

Ao final do percurso, fica claro porque é refutada a exceção judaica em relação à retribuição 

final.  

A singularidade do caminho escolhido pelo autor habilita o leitor empírico para 

confrontar suas expectativas soteriológicas (retribuição, justificação/ justiça, julgamento, fé, 

glória etc.) com a maneira singular como Deus expressa o seu agir salvífico, englobante e 

aberto a todos os que creem em Jesus Cristo (Rm 3,22.26).  

Assim, o leitor compreende que a exceção judaica em relação à salvação é nonsense 

(Rm 3,9-19). Todos os seres humanos são justificados exclusivamente pela fé (χωρὶς νόμου); 

a justiça divina é ofertada a todos da mesma maneira: através da fé em Cristo, sem a mediação 

da lei mosaica (Rm 3,21–4,25). Ele compreenderá ainda, as dimensões e o caráter 

inconfundível da δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21-26) apresentada a partir de Rm 3,21, cujas 

características singulares convidam o leitor a reler o texto paulino com nova visão 

interpretativa, abrindo-se à noção anfibólica que a perícope contempla.  

Paulo compôs Rm 3,21-26 de modo compacto, convergindo em poucos versículos, 

densidade teológica, riqueza conteudística no uso hermenêutico dos vocábulos, alta 

sentido do texto. Elas corrigem-se umas às outras, contribuindo para a ambiguidade e a dissonância, pois criam 
possibilidade de leituras distintas, reforçando assim, o debate interno no seio da carta. O leitor sente-se impelido 
a palmilhar o seu próprio itinerário através de obstáculos, mormente porque os vários pontos de vista 
enunciativos (o “eu” desaparece e se transforma em “nós”), oferecendo mais de uma opção interpretativa. Ele 
também terá a possibilidade de se reconhecer nos personagens retratados, na 3ª pessoa do plural (Rm 1), na 2ª 
pessoa do singular (Rm 2) ou ainda na 3ª pessoa do plural (Rm 3 e 4). O leitor encontrará em Rm 1–4 um 
mosaico de discursos que o confronta. Assim, ele não poderá favorecer um discurso em detrimento do outro. Ele 
encontrará em Rm 1,18–4,25 a ira e a humanidade pecadora (Rm 1,18-32), a retribuição (Rm 2,6-10), a justiça 
divina, a justiça sem a lei, a universalidade da justiça (Rm 3,21-31), a justiça de Deus presente na história de 
Abraão (Rm 4,1-25).  
8 Recorde-se que a maneira mais apropriada de fazer retórica é principiar pelos fatos e princípios sobre os quais 
se estabelece um acordo com o interlocutor, para se apoiar nisso e fazer o diálogo fluir. Paulo procura uma 
plataforma comum com aquele que poderia lhe fazer objeção (o judeu), para em seguida mostrar as 
consequências imprevisíveis que se devem alcançar. ALETTI, A retórica paulina, p. 64.  



162 

concentração informativa, emprego de metáforas literário-soteriológicas, estrutura quiástica, 

uso de figuras retóricas, uma “gramática retorcida” etc. Tais dados revelam um discurso 

inaudito sobre a δικαιοσύνη θεοῦ, a glória de Deus e a fé em Cristo, principalmente porque 

nesses versículos, Paulo graçou condensar o centro arquitetônico e literário-teológico da 

epístola aos Romanos.  

Através de sua linguagem técnica, paradoxal, anfibólica etc., Paulo construiu “o 

melhor livro que escreveram os homens”9. Entretanto, sua literatura não é a perfeição de uma 

linguagem ordinária10, mas contém, in nuce, uma extraordinária capacidade de moldar a 

compreensão literário-teológica do seu leitor.  

A beleza dessa linguagem é constatada na feitura retórico-epistolográfica, no uso das 

metáforas soteriológicas e nos sintagmas anfibólicos de Rm 3,21-26. Ambos exprimem arte, 

riqueza literária e a profundidade teológica da salvação apresentadas em Romanos.   

No uso paulino da metáfora há in nuce um movimento, uma espécie de deslocamento 

“de... para...”11. O trabalho de decodificação dos termos e das frases construídos na 

argumentação do apóstolo, possibilita verificar que essa noção da metáfora é relevante na 

inteligibilidade das metáforas empregadas em Rm 3,21-26. Além disso, quando Paulo utiliza 

tais metáforas tem em mente sua visão semântica, sua função predicativa e a capacidade que a 

metáfora tem de enunciar e produzir algo com sentido.  

Desta sorte, ele embute na noção da metáfora, um deslocamento; passa-se do âmbito 

restrito dos nomes (palavra) ao da frase (enunciado metafórico), do campo interno da 

linguagem discursiva etc., ao da relação do referente com a linguagem, redescrevendo assim, 

o processo metafórico. Esse movimento assegura à metáfora um caráter cognitivo criado pela

tensão entre a expressão linguística e o referente existencial12. Com isso, capta a atenção do 

leitor e ativa os seus mecanismos cognitivos e mneumônicos.  

Essa noção se apresenta na abordagem de Paulo à justiça de Deus (metáfora forense), 

em conexão com outras imagens metafóricas de registros semânticos diversos (metáfora da 

redenção/ libertação e metáfora sacrificial). A associação simbólica entre tais metáforas 

9 LUIS BORGES, Jorge. Nueve ensayos dantescos. Obras completas, vol. III. Buenos Aires: Emece, 1989, p. 
355. 
10 ELIOT, Thomas S. Los poetas metafisicos y otros ensayos sobre teatro y religión. Buenos Aires: Emece, 
1994, p. 313.  
11 RICOEUR, A metáfora viva, p. 30. É razoável cogitar, como pondera Frye, a possibilidade de que a metáfora 
não seja um ornamento acessório da linguagem bíblica, mas “uma de suas modalidades diretivas do 
pensamento”. FRYE, O código dos códigos, p. 81.   
12 O processo que envolve às metáforas não se restringe as frases individuais das narrativas ou dos discursos, 
“mas a estrutura inteira, as narrativas tomadas como um todo”. RICOEUR, Paul. A hermenêutica bíblica. São 
Paulo: Loyola, 2006, p. 183.   



163 

rompe as dissonâncias que, aparentemente haveria entre os conceitos, pois as outras metáforas 

esclarecem e exemplificam (Rm 3,24-25) a justiça divina (Rm 3,21-22)13.   

Portanto, o uso paulino da metáfora é inovador e necessário à atividade hermenêutica 

dos destinatários, pois ultrapassa a visão estreita da noção tradicional da justiça, do sacrifício, 

da expiação, da libertação e da própria morte de Cristo (Rm 3,24-25).  

O leitor empírico sente-se interpelado a reler os textos e a descobrir o que eles dizem 

para ele, mas igualmente, deve superar a “distância comunicativa”14, cultural, situacional etc., 

entre autor e leitor implícitos.  

Paulo transmuda, por assim dizer, a lógica das coisas tangenciais e, amiúde, cogitadas 

no relacionamento humano e divino. Em sua lógica de pensar a relação entre Deus e a 

humanidade, Paulo não “inverte os valores” (die Umwertung der Werte), mas coloca as coisas 

devidamente em seu prumo. O apóstolo relê tudo, as Escrituras, sua experiência de outrora, e 

propõe uma contribuição original e copernicanamente revolucionária acerca da justiça 

misericordiosa de Deus, a fé em Cristo e a glória de Deus.  

Por isso, os sintagmas anfibólicos utilizados por Paulo em Rm 3,21-26 expressam uma 

linguagem teológica sui generis. Eles refletem a compreensão soteriológica do autor. A δόξα 

divina e a δικαιοσύνη, por exemplo, abrangem a história da redenção e fornecem insights 

importantes sobre como o apóstolo exprime a razão pela qual fomos criados e para onde 

caminha o desdobramento do plano de Deus para a redenção da humanidade.   

Paulo fala da δόξα também para caracterizar a vida escatológica dos crentes. Ao lado 

da justiça de Deus, a glória de Deus mostra a intuição e a compreensão paulina do objetivo 

unificado de Deus, que permeia tanto a criação (Rm 1,18-32), quanto à redenção, e fornece a 

estrutura básica para a noção do Evangelho proclamado na epístola aos Romanos (Rm 1,16; 

16,25). A δόξα de Deus é, consoante Paulo, o modo como Deus manifesta sua natureza e o 

seu caráter sobre toda a criação, mediante o ser humano, que recebe e reflete a δόξα θεοῦ (Rm 

3,23). Em Romanos, a δόξα está vinculada a importantes temas histórico-salvíficos, 

mormente, a justiça de Deus e a fé em Cristo.  

13 Segundo Breytenbach, na literatura grega e helenística em geral, bem como na literatura judaica, a linguagem 
sobre a reconciliação e a expiação ([ἐξ]ἱλάσκεσθαι) pertence a tradições independentes e separadas. Paulo, no 
entanto, estabelece uma conexão entre ambas para criar suas metáforas soteriológicas. BREYTENBACH, 
Cilliers. Versöhnung: Eine Studie zur paulinischen Soteriologie. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1989, 
p. 166-168.
14 GRILLI, Evento comunicativo e interpretação de um texto bíblico, p. 314; OBARA, Le strategie di Dio, p. 35; 
cf. RICOEUR, Paul. La fonction herméneutique de la distanciation. In: BOVON, François; ROUILLER, G. 
(Éds.). Exegesis. Problèmes de méthode et exercices de lecture. Paris/ Neuchatel: Delachaux & Niestlé, 1975, p. 
209. 



164 

Para Paulo, a glória escatológica é a realização dos propósitos de Deus para Israel e 

para toda a humanidade: ver, contemplar, receber e ser portadores da δόξα divina. Mas essa 

δόξα é agora realizada pelo novo Adão e “verdadeiro Israel” – Jesus Cristo, o esplendor da 

δόξα de Deus, e, será finalmente, alcançada por todos aqueles que estão unidos a Cristo, 

através da fé (Rm 3,22-26).  

O conceito de fé (πίστις), assim como os de justiça (δικαιοσύνη) e de glória (δόξα) são 

multidimensionais15, pois abrangem aspectos relacionais, soteriológicos, culturais e 

performativos, pois reconfigura o ser humano em termos antropológicos (rituais, relacionais) 

e em termos teológicos (libertação, salvação etc.). O ser humano é justificado por Deus 

através da fé em Cristo (πίστις Χριστοῦ). Este acontecimento o incorpora na vida divina 

(batismo).  

A fé em Cristo, a justiça e a glória divinas não são realidades estáticas, encerradas em 

si próprias ou em algum lugar. São realmente work in progress.  

Os sintagmas δικαιοσύνη θεοῦ, δόξα θεοῦ e πίστις Χριστοῦ funcionam de algum 

modo, como uma chave hermenêutica de Romanos (cf. Rm 1–4), haja vista abrirem uma 

perspectiva nova sobre a compreensão paulina da fé, da justiça misericordiosa de Deus e da 

glória divina16.  

Paulo coloca em movimento sua estratégia comunicativa através de uma retórica 

astuta, anfibólica, cuja argumentação é potencialmente capaz de convencer e persuadir seu 

leitor a abrir-se à sua mensagem, a anuir ao Evangelho, considerando a hermenêutica paulina, 

cujos pressupostos teológicos estão simbolizados nas relações que envolvem a δικαιοσύνη 

θεοῦ, δόξα θεοῦ e a πίστις Χριστοῦ.  

A literatura retórico-teológica de Paulo em Romanos (cf. Rm 3,21-26) é a revelação 

do mistério divino, no real da existência humana. Experimentar o mistério, a graça, a justiça 

15 Particularmente o termo πίστις e os seus cognatos possuem uma elasticidade e multivalência de sentidos. Isso 
é assinalado nos dicionários especializados, assim como nos estudos linguísticos e lexicográficos. BOTHA, 
Eugene. The Meanings of pisteúō in the Greek New Testament. A Semantic-Lexicographical Study. Neot, v. 21, 
n. 2, p. 225-240, 1987; DOWNING, Gerald. Ambiguity, Ancient Semantics, and Faith. NTS, Cambridge, v. 56,
p. 139-162, 2010; SCHUMACHER, Thomas. Zur Entstehung christlicher Sprache: Eine Untersuchung der
paulinischen Idiomatik und der Verwendung des Begriffes πίστις. Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht, 2012, p. 
199-209 (πίστις), p. 274-285 (fides); cf. MORGAN, Teresa. Roman Faith and Christian Faith. Pistis and Fides 
in the Early Roman Empire and early Churches. Oxford: Oxford University Press, 2015, p. 13.   
16 A análise dos sintagmas, assim como da perícope, destaca a atividade misericordiosa de Deus. Os versículos 
de Rm 3,21-26 fazem referência a Deus, mormente os genitivos: δικαιοσύνη θεοῦ (Rm 3,21.22.25-26); τοῦ θεοῦ 
(Rm 3,23); ἀνοχή τοῦ θεοῦ (Rm 3,26). Ademais, é Deus que manifesta sua justiça (Rm 3,21-22.25-26), é Ele 
quem justifica os seres humanos (Rm 3,24.26); é Deus que apresenta Jesus como ἱλαστήριον (Rm 3,25). É Deus 
quem perdoa – “passa por cima – [d]os pecados antes acontecidos” (Rm 3,25), e demonstra ser um Deus justifica 
e justificador” (Rm 3,26). Esses dados demonstram o cunho teocêntrico de Rm 3,21-26, pois frisam o agir de 
Deus que realiza a redenção em e através de Cristo. É Deus que manifesta seu amor e sua misericórdia para toda 
a humanidade. uma leitura exclusivamente cristocêntrica da perícope enfrenta enormes dificuldades. As cinco 
referências a Cristo Jesus de Rm 3,21-26 são feitas em relação à atividade de Deus.  



165 

divina, participar da δόξα de Deus, viver a fé é experimentar o real17, que de fato existe, mas 

que transcende para além dos acontecimentos fúlgidos da vida cotidiana.  

A linguagem empregada por Paulo na perícope desvela a realidade divino-humana, 

permitindo ao leitor, mormente, ao que crê, desmistificar a vida, a compreensão cega e 

idolátrica de Deus, do ser humano e do mundo que o circunda.  

Por isso mesmo o pensar teológico paulino possibilita aprofundar o processo de 

humanização das pessoas. O arrojado discurso do apóstolo traz em seu bojo uma beleza, que 

acende a epifania que toca, amiúde, a revelação de como Deus se relaciona com o ser 

humano. Revelação dirigida à inteligência, à sensibilidade, à descoberta e à abertura da mente 

e do coração (Dt 4,29; Sl 22,27; 73,26; 84,3), para experimentar um genuíno relacionamento 

com Deus e com os outros, no cotidiano da existência.  

À luz de tudo o que foi dito, parece razoável aventar que as contribuições propostas 

nesta tese sirvam para um renovado contato com os textos paulinos, mormente com a carta 

aos Romanos. Paulo através de sua retórica anfibólica, forja mecanismos persuasivos capazes 

de ajudar na assimilação do Evangelho, porque provoca (movere/ commovere) uma mudança 

qualitativa nos leitores/ ouvintes, despertando-os para o engajamento real na experiência 

eclesial e, na transformação mais humana do mundo.   

Enfim, no discurso de Paulo em Romanos, a linguagem retórica resiste como chama 

viva. Isso perpassa o texto de Rm 3,21-26 e, aliás, toda a carta. Cabe ao leitor delineado pelo 

autor modelo, examinar, explorar, reinterpretar, na medida em que lhe é possível, o exercício 

da criação anfibólica do autor, deixando-se envolver com o mundo do texto. Desta sorte, a 

exegese bíblica recuperará sua dimensão hermenêutica e se transformará em fonte de vida 

para a ação das pessoas e das comunidades.  

Em síntese, pode-se afirmar que Paulo considera a linguagem em sua força anfibólica, 

entendida como aquela que se insurge contra a univocidade do sentido, isto é, a tirania de uma 

significação imposta, fechada, arbitrária. O pensar anfibólico, a linguagem ambígua, 

demonstram o sentido e a riqueza da vida, dos múltiplos sentidos que compõem a existência 

humana, sempre aberta à dialogicidade e a novos horizontes.  

17 A leitura atenta de Romanos permite descobrir a constância do tema fé (πίστις – πιστεύω) que, em sintonia 
com o Evangelho permeia toda a epístola. Com efeito, esse tema abre e fecha a unidade retórica Rm 1,16–4,25. 
E na parte exortativa o tema da fé é igualmente importante. Paulo exorta a acolher “quem é fraco na fé” (τῇ 
πίστει, Rm 14,1). As tensões existentes entre os crentes em Roma afetam igualmente a fé de uns e de outros. “A 
fé de um (ὅς μὲν πιστεύει) lhe permite comer de tudo, enquanto o outro, por fraqueza (cf. “fraco”, referência 
implícita à fé), come apenas legumes” (Rm 14,2.22-23). Consoante Wolter, fé e crer significam não somente o 
ato de “se tornar cristão”, a conversão, mas igualmente, “ser cristão”, ou seja, a existência cristã, no sentido de 
uma adesão ou de uma orientação permanente da vida em e para Cristo. WOLTER, Michael. Paul. An Outline of 
His Theology. Waco: Baylor University Press, 2015, p. 81-82.  



166 

A anfibolia é uma realidade aberta e uma fonte de linguagem criadora, pois, em sua 

dinamicidade, permite alargar os horizontes e a inteligibilidade do cogitar e da existência do 

ser humano no mundo. O leitor se sentirá encorajado a vencer as indeterminações dos 

vocábulos, a preencher os seus hiatos, a inferir dos traços que lhe são oferecidos, uma 

completude de significado.  

É graças à anfibolia, à riqueza polissêmica da realidade humana, à coexistência de 

muitos códigos semióticos e cenários interpretativos, que “o conhecimento interpretativo do 

intérprete é revestido de poderes notavelmente amplos, incluindo até o privilégio 

hermenêutico de deixar perguntas figurarem como parte das respostas”18.  

A análise retórico-pragmática visa elucidar o que o autor almejou dizer em um 

passado longínquo e identificar as razões do que foi dito; procura igualmente, avaliar quais 

efeitos de sentido o texto produz em benefício do leitor atual, pois lança luz sobre as 

estratégias comunicativas orientadoras de sua composição e a estratégia global dentro da qual 

o texto, em seu conjunto, se introduz ou pode ser efetivamente inserido.

A leitura retórico-pragmática de Rm 3,21-26 prepara o leitor para o encontro com um 

Deus cuja justiça misericordiosa é insondável e benfazeja. Ao ler esta perícope, o leitor 

descobrirá que Paulo forjou uma estética literária jungida pela linguagem retórico-teológica, 

que funciona como um guia náutico perene. Paulo oferece ao leitor um “tratado” de 

navegação para a experiência oceânica que realizamos ao longo da vida. E uma cosmografia 

da alma, do pensar e de tudo o que envolve o ser humano, mormente, a experiência de acesso 

à justiça misericordiosa de Deus (Rm 3,21.24-26), à glória de Deus (Rm 3,23), através da fé 

em Cristo (Rm 3,22.26). Ele descobrirá que é o próprio Deus quem manifesta sua justiça, 

apresenta Jesus como ἱλαστήριον (Rm 3,25), que “passa por cima” (πάρεσις) dos pecados 

cometidos anteriormente (Rm 3,25) e demonstra ser um Deus justo e justificador (Rm 3,26). 

O leitor perceberá, ainda, que Deus realiza a redenção (ἀπολύτρωσις) em e através de Jesus 

Cristo, manifestando assim, seu amor e sua misericórdia para toda a humanidade.  

18 HARTMANN, Geoffrey; BUDICK, Sanford (Eds.). Midrash and Literature. New Haven: Yale University 
Press, 1986, p. xi: “... the interpreter’s associative knowledge is invested with remarkably broad powers, 
including even the hermeneutical priviledge of allowing questions to stands as parts of answers” (tradução de 
nossa lavra).  



BIBLIOGRAFIA 

ACHTEMEIER, Paul J. Romans 3:1-8: Structure and Argument. In: HULTGREN, Arland J. 
& HALL, Barbara (Eds.). Christ and His Communities: Essays in Honor of Reginald H. 
Fuller. Cincinnati: Forward Movement Publications, 1990, p. 77-87.  

ADAMS, Sean A. Paul’s Letter Opening and Greek Epistolography: A Matter of 

Relationship. In: PORTER, Stanley E.; ADAMS, Sean A. (Eds.). Paul and the Ancient Letter 
Form. Leiden: Brill, 2010, p. 33-55.  

AGAMBEN, Giorgio. O tempo que resta: Um comentário à Carta aos Romanos. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2016.  

AGOSTINHO. Confissões. Edição bilíngue. Tradução de Arnaldo do Espírito Santo, João B. 
e Maria Cristina de Castro-Maia de S. Pimentel. Lisboa: Imprensa Nacional/ Casa da Moeda, 
2004. 

AGUA PÉREZ, Agustín del. El método midrásico y la exégesis del Nuevo Testamento. 
Estella: Editoria Verbo Divino, 2019.  

ALETTI, Jean-Noël. A retórica paulina: construção e comunicação de um pensamento. In: 
DETTWILER, Andreas; KAESTLI, Jean-Daniel; MARGUERAT, Daniel (Eds.). Paulo, uma 
teologia em construção. São Paulo: Loyola, 2011, p. 51-71. 

ALETTI, Jean-Noël. Comment Dieu est-il juste? Clefs pour interpréter l’épître aux Romains. 
Paris: Éditions du Seuil, 1991.  

ALETTI, Jean-Noël. God’s Justice in Romans: Keys for Interpretating the Epistle to the 
Romans. Rome: Gregorian & Biblical Press, 2010.  

ALETTI, Jean-Noël. Israël et la loi dans la lettre aux Romains. Paris: Cerf, 1998. 

ALETTI, Jean-Noël. Justification by Faith in the Letters of Saint Paul: Keys to Interpretation. 
Rome: PIB & Gregorian Press, 2015.  

ALETTI, Jean-Noël. La dispositio rhétorique dans les épîtres pauliniennes: propostions de 
méthode. NTS, Cambridge, v. 38, n. 3, p. 385-401, 1992.  

ALETTI, Jean-Noël. La présence d’un modèle rhétorique en Romains: son rôle et son 

importance. Biblica, v. 71, n. 1, p. 1-24, 1990.  

ALETTI, Jean-Noël. New Approaches for Interpretating the Letters of Saint Paul. Collected 
Essays Rhetoric, Soteriology, Christology and Ecclesiology. Rome: Gregorian & Biblical 
Press, 2012.  

ALETTI, Jean-Noël. Où en sont les études sur Saint Paul? Enjeux et prepositions. RSR, v. 90, 
p. 248-350, 2002.

ALETTI, Jean-Noël. Paul et la rhétorique. État de la question et propositions. SCHLOSSER, 
Jacques (Ed.). Paul de Tarse. Congrès de L’ACFEB (Strasbourg, 1995). Paris: Cerf, 1996, p. 

27-50.  



168 

ALETTI, Jean-Noël. Questions d’actualité sur saint Paul. Études, v. 5, t. 404, p. 637-645, 
2006. 

ALETTI, Jean-Noël. Rm 1,18–3,20. Incohérence ou cohérence de l’argumentation 
paulinienne?. Biblica, v. 69, p. 47-62, 1988.  

ALETTI, Jean-Noël. Rm 1–3: Quelle fonction? Histoire de l’exégèse et nouveau paradigme. 
In: ALETTI, Jean-Noël; SKA, Jean-Louis (Eds.). Biblical Exegesis in Progress. Old and New 
Testament Essays. Roma: Pontificio Istituto Biblico, 2009, p. 492-493.  

ALETTI, Jean-Nöel. Romains 2. Sa cohérence et sa fonction. Biblica, v. 77, n. 2, p. 153-177, 
1996.  

ALETTI, Jean-Noël. Romanos. In: FARMER, William R.; LACOCQUE, Andre et alli. 
(Eds.). Comentário Bíblico Internacional – Comentário católico y ecuménico para el siglo 
XXI. Estella: Verbo Divino, 2000, p. 1417.

ALETTI, Jean-Noël. The Rhetoric in the Letters of Paul. In: WESTERHOLM, Stephen (Ed.). 
The Blackwell Companion to Paul. Oxford: Wiley-Blackwell, 2011, p. 232-247. 

ALETTI, Jean-Noël; GILBERT, M.; SKA, J.-L.; VULPILLIÈRES, S. Vocabulário ponderado 
de exegese bíblica. São Paulo: Loyola, 2011.  

ALLETI, Jean-Noël. Approccio retorico in esegese e sua ricaduta teologica. Teologia, v. 38, 
n. 4, p. 575-588, 2013.

ALONSO SCHÖKEL, Luis; ZURRO, E. La traducción bíblica: Lingüística y estilística. 
Madrid: Ediciones Cristiandad, 1977.   

ANDERSON JR, R. Dean. Ancient Rhetorical Theory and Paul. Leuven: Peeters, 1999.  

ANDRADE, Carlos Drummond de. A rosa do povo. Rio de Janeiro: Ed. Record, 200021.

ANTUNES, Irandé. Análise de textos: fundamentos e práticas. São Paulo: Parábola, 2010. 

ARISTOTE, Topiques. Texte établi et traduit par Jacques Brunschwig. Tome I, livres I-IV. 
Paris: Les Belles Lettres, 1967.  

ARISTOTE. Les réfutations sophistiques. Introduction, traduction et commentaire par Louis-
André Dorion. Paris: Vrin, 1995.  

ARISTOTE. Rhétorique, Tomes I-III. Paris: Les Belles Lettres, 1932-1989. 

ARISTÓTELES. Poética. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2008. 

ARISTÓTELES. Política. Edição bilingue. São Paulo: Vega, 1998. 

ARTÉS HERNÁNDEZ, José Antonio. Pseudo-Demetrio: Tipos de cartas. Pseudo-Libanio: 
Clases de cartas. Amsterdam: Adolf M. Hakkert Publisher, 2005. 

AUBERT, Roger. Le Concile du Vatican et la connaissance naturelle de Dieu. Lumière et Vie, 
Lyon, n. 14, p. 21-52, 1954.   



169 

AUNE, David E. New Testament in Its Literary Environment. Philadelphia: Westminster 
Press, 1987.  

AUNE, David E. Romans as a Logos Protreptikos. DONFRIED, Karl P. (Ed.) The Romans 
Debate. Peabody: Hendrickson Publishers, 1991, p. 278-296.   

AZEREDO, José Carlos de. Gramática Houaiss da língua portuguesa. São Paulo: Publifolha, 
2008. 

BACHMANN, Horst; SLABY, Wolfgang A. (Eds.). Concordance to the New Testament 
Graece of Nestle Aland 26, Edition and to the Greek New Testament. 3rd Etition. Berlin/ New 
York: Walter de Gruyter, 1987.  

BADIOU, Alain. São Paulo: A fundação do universalismo. São Paulo: Boitempo Editorial, 
2009.  

BAILEY, Daniel P. Jesus As the Mercy Seat: the Semantics and Theology of Paul’s Use of 
Hilastērion in Romans 3:25. Tyndale Bulletin, v. 51, n. 1, p. 155-158, 2000.  

BAILLY, André. Le Grand Bailly: Dictionnaire grec-français. Paris: Hachette, 2000. 

BAILLY, André. Πίστις. BAILLY, André. Le Grand Bailly: Dictionnaire grec-français. Paris: 
Hachette, 2000, p. 1560. 

BAKKER, Stéphanie J. On the Curious Combination of the Particles γάρ and οὖν. In: 
BAKKER, Stéphanie & WAKKER, Gerry (Eds.). Discourse Cohesion in Ancient Greek. 
Leiden/ Boston: Brill, 2009, p. 41-61.  

BARBAGLIO, Giuseppe. As Cartas de Paulo, II. São Paulo: Loyola, 2010 [1991]. 

BARCLAY, John M. G. Paul and Philo on Circumcision: Romans 2.25-29 in Social and 
Cultural Context. New Testament Studies, v. 44, n. 4, p. 536-556, 1998.  

BARCLAY, John M. G. Paul and the Gift. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2015.  

BARR, James. La foi biblique et la théologie naturelle. Etudes Théologiques et Religieuses, v. 
64, p. 355-368, 1989.   

BARR, James. The Semantics of Biblical Language. London: Oxford University Press, 1961.  

BARRETT, Charles K. A Commentary on the Epistle to the Romans. New York: Harper & 
Row, 1957.  

BARROS, Diana Luz P. Interação em anúncios publicitários. In: PRETI, Dino (Org.). 
Interação na fala e na escrita. São Paulo: Humanitas, 2002, p. 17-44.   

BARTH, Karl. Carta a los Romanos. Madrid: BAC, 2002. 

BARTH, Markus. Ephesians. Introduction, Translation and Commentary on Chapters 1–3. 
New York: Doubleday, 1981.  



170 

BASSLER, Jouette M. Divine Imparciality in Paul’s Letter to the Romans. NovT, v. 26, p. 43-
58, 1984.  

BASSLER, Jouette M. Divine Impartiality: Paul and A Theological Axiom. Chico: Scholar 
Press, 1982. 

BAUER, Walter; ARNDT, William; GINGRICH, F. Wilbur. A Greek-English Lexicon of the 
New Testatament and Christian Literature. Chicago: University of Chicago Press, 2000.  

BAULÈS, Robert. L’évangile puissance de Dieu. Commentaire de l’épître aux Romains. 
Paris: Cerf, 1968.  

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade e ambivalência. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 
1999. 

BAYLEY, James L; BROEK, Lyle D. Vander. Literary Forms in the New Testament. 
Louisville: Westminster/ John Knox Press, 1992.  

BENOIT, Pierre. La loi et la croix d’après saint Paul. RB, Jérusalem, v. 47, p. 481-509, 1938. 

BERGE, Loïc P. M. L’alternance ‘nous’/ ‘je’ dans les épîtres pauliniennes. In: BERGE, Loïc 
P. M. Faiblesse et force, présidence et collégialité chez Paul de Tarse: Recherche littéraire et 
théologique sur 2Cor 10–13 dans le contexte du genre épistolaire antique. Leiden/ Boston: 
Brill, 2015.  

BERKLEY, Timothy W. From a Broken Covenant to Circumcision of the Heart: Pauline 
Intertextual Exegesis in Romans 2:17-29. Atlanta: SBL, 2000.  

BETZ, Hans D. Galatians. A Commentary on Paul’s Letter to the Churches in Galatia. 
Philadelphia: Fortress Press, 1979.  

BETZ, Hans D. The Literary Composition and Function of Paul’s Letter to Galatians. NTS, 
Cambridge, v. 21, n. 3, p. 353-379, 1975.  

BEVENISTE, Émile. Problemas de linguística geral I. Campinas: Pontes, 1995. 

BIANCALANI; ROSSI, Benedetto (Eds). Le lettere di San Paolo, Vol. I. Roma: Città Nuova, 
2019.  

BIANCHINI, Francesco. L’analisi retorica delle lettere Paoline: Un’introduzione. Cinisello 
Balsamo: San Paolo, 2011.  

BLACKWELL, Ben C. Immortal Glory and the Problem of Death. JSNT, v. 32, n. 3, p. 285-
308, 2010.  

BONSIRVEN, Joseph. Exégèse rabbinique et exegese paulinienne. Paris: Beauchesne, 1939. 

BORDAS, Éric. Les chemins de la métaphore. Paris: PUF, 2003. 

BOYARIN, Daniel. A Radical Jew: Paul and the Politics of Identity. Berkeley/ London: 
University of California Press, 1994.   



171 

BOYARIN, Daniel. Semantic Differences or, ‘Judaism’/ ‘Cristianity’. In: BECKER, Adam 
H.; YOSHIKO REED, Annette (Eds.). The Ways that Never Parted: Jews and Christians in 
Late Antiquity and the Early Middle Ages. Minneapolis: Fortress Press, 2007, p. 65-85.  

BRAY, Gerald (Org). Romani. La Biblia comenta dai Padri. Roma: Città Nuova, 2006. 

BREYTENBACH, Cilliers. Versöhnung: Eine Studie zur paulinischen Soteriologie. 
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1989.  

BROTTIER, Laurence. L’image d’Antioche dans les homélies Sur les statues de Jean 
Chrysostome. Revue des Études Grecques, Paris, v. 106, p. 619-635, 1993.  

BRUNO, Christopher R. ‘God is One’. The Function of Eis ho Theos As A Ground for 
Gentile Inclusion in Paul’s Letters. London: Bloomsbbury, 2013.  

BRUZZETTI, Carlo. Ὀργή nelle lettera dell’apostolo Paolo, ira o punizione? Tra sentimento 
negative e gesto di giudizio. In: MARIN, Maurizio; MANTOVANI, Mauro (Eds.). Ira e 
sacrificio. Negazione del divino e dell’uomano?. Roma: LAS, 2004, p. 181-202.   

BRYAN, Christopher. Preface to Romans: Notes on the Epistle in Its Literary and Cultural 
Setting. Oxford: The Oxford University Press, 2000.  

BÜCHSEL, Friedrich. Ἱλαστήριον. In: KITTEL, Gerhard; FRIEDRICH, Gerhard (Eds.). 
Grande Lessico del Nuovo Testamento, Vol. IV. Brescia: Paideia, 1968, p. 1002-1911. 

BULTMANN, Rudolf. Der Stil der paulinische Predigt und die Kynisch-Stoische Diatribe. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1910.  

BULTMANN, Rudolf. Teologia do Novo Testamento. Santo André: Academia Cristã, 2008. 

BYRNE, Brendan. Romans. Collegeville: A. Michael Glazier/ Liturgical Press, 2007. 

BYRSKOG, Samuel. Christology and Identity in An Intertextual Perspective: The Glory of 
Adam in the Narrative Substructure of Paul’s Letter to the Romans. In: HOLMBERG, Bengt; 
WINNINGE, Mikael (Eds.). Identity Formation in the New Testament. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2008, p. 1-18.  

BYRSKOG, Samuel. Epistolography, Rhetoric and Letter Prescript: Romans 1.1-7 as a Test 
Case. JSNT, v. 65, p. 27-46, 1997.  

CALHOUN, Robert Matthew. Paul’s Definitions of the Gospel in Romans 1. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2011.  

CAMBIER, Jules. L’évangile de Dieu selon l’épître aux Romains: Exégèse et théologie 
biblique, I: L’évangile de la justice et de la grâce. Bruges: Desclée de Brouwer, 1967.  

CAMÕES, Luís de. Os Lusíadas. Edição antológica, comentada e comparada com Ilíada, 
Odisséia e Eneida. Sao Paulo: Landy Editora, 2005.  

CAMPBELL, Constantine R.; PENNINGTON, Jonathan T. Reading the New Testament As 
Christian Scripture. A Literary, Canonical and Theological Survey. Grand Rapids: Baker 
Academic, 2020.  



172 

CAMPBELL, Douglas A. Natural Theology in Paul? Reading Romans 1:19-20. International 
Journal of Systematic Theology, v. 1, p. 231-252, 1999.   

CAMPBELL, Douglas A. Romans 1:17 – A Crux Interpretum for the πίστις Χριστοῦ Debate. 
JBL, New Haven, v. 113, n. 2, p. 265-285, 1994.  

CAMPBELL, Douglas A. The Rhetoric of Righteousness in Romans 3.21-26. Sheffield: 
Sheffield Academic Press, 1992.  

CAMPBELL, William S. Romans III As a Key to the Structure and Thought of the Letter. 
NovT, v. 23, p. 22-40, 1981.  

CARMINAC, Jean; GUILBERT, Pierre. Les textes de Qumran. Tome II. Paris: Letouzey et 
Ané, 1963, p. 47.  

CARMINAC, Jean; GUILBERT, Pierre; COTHENET, Édouard. Les textes de Qumran, II. 
Traduits et annotés. Paris: Letouzey et Ané, 1963.  

CARON, Gérald. Paul serait-il un homophobe? Romains 1,26-27 à l’heure de 
l’herméneutique. LTP, v. 65, p. 489-513, 2009.  

CASSON, Sarah Helen. Textual Signposts in the Argument of Romans: A Relevance-Theory 
Approach. Atlanta: SBL Press, 2019.  

CHANTRAINE, Pierre. Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Paris: Klincksieck, 
1999. 

CHENU, Marie-Dominique. La littérature comme ‘lieu’ de la théologie. Revue de Sciences 
Philosophiques et Théologiques, Paris, v. 53, n. 01, p. 76-77, 1969. 

CHERNOGLAZOV, Dmitri A. Altgriechische Brieftheorie in der Renaissance: Characteres 
Epistolici von Pseudo-Libanios in lateinischen Übersetzungen des 16. Jahrhunderts. 
Philologia Classica, v. 19, fasc. 2, p. 280-298, 2019.  

CICÉRON. De l’orateur, Tome II. Texte établit et traduit par Edmond Courbaud. Paris: Les 
Belles Lettres, 1959.  

CICÉRON. De l’orateur. Du meilleur genre d’orateurs. Texte établit et traduit par Albert 
Yon. Paris: Les Belles Lettres, 1964.  

CONCÍLIO VATICANO II. Constituição dogmática Dei Verbum, sobre a revelação divina. 
São Paulo: Paulinas, 1998.  

CONWAY, Kevin P. The Promisses of God: The Background of Paul’s Exclusive Use of 
epangelia for the Divine Pledge. Berlin: Walter de Gruyter, 2014.  

CÔTÉ, Julienne. Cent mots-clés de la théologie de Paul. Ottawa: Novalis; Paris: Cerf, 2000. 

CRANFIELD, Charles E. B. A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle to the 
Romans, I. Edinburgh: T&T Clark, 1994.  



173 

CRANFORD, Michael. Abraham in Romans 4: The Father of All Who Believe. NTS, 
Cambridge, v. 41, p. 71-88, 1995.  

DABOURNE, Wendy. Purpose and Cause in Pauline Exegesis. Romans 1.16–4.25 and A 
New Approach to the Letters. Cambridge: The Cambridge University Press, 1999.  

DAHAN, Gilbert. Saint Thomas d’Aquin et la métaphore. Rhétorique et herméneutique. 
Medievo, v. 18, p. 85-117, 1992.  

DASCAL, Marcelo (Ed.). Filosofía del lenguaje II. Pragmática. Madrid: Editorial Trotta, 
2013. 

DASCAL, Marcelo. Interpretação e compreensão. São Leopoldo: Unisinos, 2006. 

DAYOUB, Khazzoun Mirched. A ordem das ideias – palavras, imagem, persuasão: A 
retórica. Barueri: Manole, 2004. 

DEISSMANN, Adolf. Paul: A Study in Social and Religious History. New York: George H. 
Doran, 1926.  

DEL PÁRAMO, Severiano. Las fórmulas protocolarias en las cartas del N.T. EstBíb, v. 10, p. 
335-351, 1951.  

DENNISTON, John D. The Greek Particles. Indianapolis: Hackett Publishing Company, 
1996. 

DESILVA, David A. Patronage and Reciprocity: The Context of Grace in the New 
Testament. Ashland Theological Journal, v. 31, p. 32-84, 1999.  

DODSON, Joseph R. The ‘Powers’ of Personfication: Rhetorical Purpose in the ‘Book of 
Wisdom’ and the Letter to the Romans. Berlin: Walter de Gruyter, 2008.   

DONFRIED, Karl P. A Short Note on Romans 16. DONFRIED, Karl P. (Ed.). The Romans 
Debate. Peabody: Hendrickson Publishers, 1991, p. 44-52.  

DORMEYER, Detlev. The Hellenistic Letter-Formula and the Pauline Letter-Scheme. In: 
PORTER, Stanley E. (Ed.). The Pauline Canon. Leiden: Brill, 2004, p. 59-93.  

DOTY, William G. Letters in Primitive Christianity. Philadelphia. Fortress Press, 1979.  

DUNN, James D. G. A nova perspectiva sobre Paulo. Santo André: Academia Cristã/ Paulus, 
2011. 

DUNN, James D. G. A teologia do apóstolo Paulo. São Paulo: Paulus, 2003. 

DUNN, James D. G. Once More, πίστις Χριστοῦ. In: HAYS, Richard B. The Faith of Jesus 
Christ: The Narrative Substructure of Galatians 3:1–4:11. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 
2002, p. 249-271.  

DUNN, James D. G. Paul’s Epistle to the Romans: An Analysis of Structure and Argument. 
In: HAASE, Wolfgang (Hrsg.). Aufstieg und Niedergang der römischen Welt: Geschichte und 



174 

Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung, II, 25.4. Berlin: Walter de Gruyter, 1987, p. 
2843-2890.    

DUNN, James D. G. Romans 1–8. Dallas: Word Books, 1988. 

DUNN, James D. G. The Formal and Theological Coherence of Romans. In: DONFRIED, 
Karl P. (Ed.). The Romans Debate. Revised and Expanded Edition. Peabody: Hendrikson 
Publishers, 1995, p. 245-250.  

DUNN, James D. G. What was the Issue Between Paul and “Those of the Circumcision”? 
DUNN, James D. G. The New Perspective on Paul. Revised Edition. Grand Rapids: Wm. B. 
Eerdmans, 2008, p. 153-171.  

DUNSON, Ben C. Faith in Romans: The Salvation of the Individual or Life of the 
Comunity?. JSNT, v. 34, p. 19-46, 2011.  

ECO, Umberto. Interpretação e superinterpretação. São Paulo: Martins Fontes, 1993. 

ECO, Umberto. Lector in fabula: A cooperação interpretativa nos textos narrativos. 3ª reimp. 
da 2ª ed. de 2002. São Paulo: Perspectiva, 2011.  

ECO, Umberto. Seis passeios pelos bosques da ficção. São Paulo: Companhia das Letras, 
1994. 

EISENBAUM, Pamela M. A Remedy for Having Been Born of Woman: Jesus, Gentiles, and 
Genealogy in Romans, JBL, New Haven, v. 123, n. 4, p. 671-702, 2004.  

EISENBAUM, Pamela M. Paul Was Not a Christian. The Original Message of a 
Misunderstood Apostle. New York: HarperOne, 2009.  

ELIOT, Thomas S. Los poetas metafisicos y otros ensayos sobre teatro y religión. Buenos 
Aires: Emece, 1994.  

ELLIOTT, Neil. The Rhetoric of Romans: Argumentative Constraint and Strategy and Paul’s 
Dialogue with Judaism. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1990.  

ESCHYLE. Les Suppliantes. Les Perses. Les Sept Contre Thèbes. Paris: Les Belles Lettres, 
1953. 

EZRA, Daniel Stökl Ben. The Impact of Yom Kippur on Early Christianity. Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2003.  

FERRARI, Angela. Linguistica del testo. Principi, fenomeni, strutture. Roma: Carocci, 2014. 

FEUILLET, André. La citation d’Habacuc II.4 et les huits premiers chapîtres de l’épître aux 
Romains. NTS, Cambridge, v. 6, p. 52-80, 1959.  

FEUILLET, André. La connaissance naturelle de Dieu par les hommes d’après Rom 1,18-23. 
Lumière et Vie, Lyon, n. 14, p. 63-80, 1954.  

FINLAN, Stephen. The Background and Contents of Paul’s Cultic Atonement Metaphors. 
Leiden/ Boston: Brill, 2004.  



175 

FITZGERALD, John T. Virtue/ Vices. In: FREEDMAN, David N. (Ed.). The Anchor Biblie 
Dictionary, Vol. 6. New York: Doubleday, 1992, p. 857-859. 

FITZMYER, Joseph A. Romans. A New Translation with Introduction and Commentary. 
New York: Doubleday, 1993.   

FONZI, Ada; SANCIPRIANO, Elena Negro. La magia delle parole: alla riscoperta della 
metafora. Torino: Giuliano Einaudi, 1975.  

FORBES, Christopher. Ancient Rhetoric and Ancient Letters. Models for Reading Paul and 
Their Limits. In: SAMPLEY, Jeffrey P.; LAMPE, Peter (Eds.). Paul and the Rhetoric. New 
York: T&T Clark, 2010, p. 143-160.  

FORBES, Christopher. Paul and Rhetorical Comparison. In: SAMPLEY, Jeffrey P. (Ed.). 
Paul in the Greco-Roman World. A Handbook, I. London/ New York: T&T Klark, 2016, p. 
196-223.  

FRAIKIN, Daniel. The Rhetorical Function of the Jew in Romans. In: RICHARDSON, Peter 
& GRANSKOU, David (Eds.). Anti-Judaism in Early Christianity I: Paul and Gospels. 
Waterloo, ON: Wilfrid Laurier University, 1996, p. 91-106.  

FRANCISCO. Exortação apostólica Evangelii gaudium. São Paulo: Paulus, 2013. 

FREY, Jörg. The Use of δόξα in Paul and John as Shaped by the Septuagint. In: BONS, 
Eberhard; BRUCKER, Ralph; JOOSTEN, Jan (Eds.). The Reception of Septuagint Words in 
Jewish-Hellenistic and Christian Literature. Tübingen: Mohr Siebeck, 2014, p. 85-107.  

FRYE, Northrop. O código dos códigos: a Bíblia e a literatura. São Paulo: Boitempo, 2004. 

FUMAGALLI, A. Gesù crocifisso, straniero fino ala fine dei tempi: una lettura di Mt 25,31-
46 in chiave comunicativa. Frankfurt am Main: Peter Lang, 2000.   

GATHERCOLE, Simon J. Where is Boasting? Early Jewish Soteriology and Paul’s Response 
in Romans 1–5. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2002.  

GAVENTA, Beverly Roberts. Romans: A Commentary. Louisville: Westminster John Knox 
Press, 2024.  

GAVENTA, Beverly Roberts. The Cosmic Power of Sin in Paul’s Letter to the Romans. 
Interpretation, v. 58, n. 3, p. 229-240, 2004.  

GAVENTA, Beverly Roberts. The Mission of God Paul’s Letter to the Romans. In: BURKE, 
Trevor J.; ROSNER, Brian S. (Eds.). Paul As Missionary: Identity, Activity, Theology, and 
Practice. London: T&T Clark, 2011, p. 65-75.   

GIGNAC, Alain. Résister au texte pour repenser les ‘genres’? Expérimentation 
herméneutique à partir de Rm 1,18-32. In: DUMAIS, Monique (Éd.). Franchir le miroir 
patriarcal. Pour une théologie des genres. 38e Congrès de la Société candienne de théologie. 
Montréal: Les Éditions Fides, 2007, p. 117-137.  



176 

GIGNAC, Alain. The Enunciative Device of Romans 1:18–4:25: A Succession of Discourses 
Attempting to Express the Multiple Dimensions of God’s Justice. CBQ, Whashington, v. 77, 
n. 3, p. 481-502, 2015.

GIRARD, René. A violência e o sagrado. São Paulo: Editora Universidade Estadual Paulista, 
1990. 

GIRARD, René. Des choses cachées depuis la fondation du monde. Paris: Grasset, 1978. 

GLAUCK, Hans-Josef. Ancient Letters and the New Testament: Guide to Context and 
Exegesis. Waco: Baylor University Press, 2006.  

GRANSKOU, David (Eds.). Anti-Judaism in Early Christianity I: Paul and Gospels. 
Waterloo, ON: Wilfrid Laurier University, 1996, p. 91-106.  

GREIMAS, Algirdas J. Semântica estrutural. São Paulo: Cultrix, 1973. 

GRIEB, A. Katherine. The Story of Romans: A Narrative Defense of God’s Righteousness. 
Louisville: Westminster John Knox Press 2002.  

GRILLI, Massimo. Autore e lettore: il problema della comunicazione nell’ambito dell’esegesi 
bíblica. Gregorianum, Roma, v. 74, p. 447-459, 1993.  

GRILLI, Massimo. Consideraciones en torno a la sintáctica. In: MORA PAZ, César Mora; 
GRILLI, Massimo; DILLMANN, Rainer. Lectura pragmalingüística de la bíblia: teoria y 
aplicación. Estella: Verbo Divino, 1999, p. 31-49.  

GRILLI, Massimo. La importancia de la lingüística pragmática en la hermenéutica bíblica, 
RevBib, Buenos Aires, v. 82, n. 1-2, p. 143-166, 2020.  

GUBERNATIS, Massimo Lenchantantin. Manual de prosódia y métrica griega. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México, 1982.  

GUERRA GÓMEZ, Manuel. El idioma del Nuevo Testamento. Burgos: Ediciones Aldecoa, 
1981. 

GUIDI, Michele. Προβλήματα. Dizionario grammaticale del greco antico. Milano: Hoepli 
Editore, 2002.  

HAACKER, Klaus. Exegetische Probleme des Römerbriefes. NovT, v. 20, p. 1-21, 1978.  

HALLIDAY, Michael A. K. & HASAN, Ruqaiya. Cohesion in English. London: Longman, 
1976. 

HAMERTON-KELLY, Robert. Violência sagrada: Paulo e a hermenêutica da cruz. São 
Paulo: É Realizações, 2012.  

HAMERTON-KELLY, Robert. Violent Origins: Walter Burkert, René Girard, and Jonathan 
Z. Smith on Ritual Killing and Cultural Formation. Stanford: Stanford University Press, 1987.  



177 

HARRISON, James R. Paul and the Roman Ideal of Glory in the Epistle to the Romans. In: 
HARRISON, James R. Paul and the Imperial Authorities in Thessalonica and Rome: A Study 
in the Conflict of Ideology. Tübingen: Mohr Sibeck, 2011, p. 201-269.   

HARTMAN, Geoffrey H.; BUDICK, Sanford (Eds.). Midrash and Literature. New Haven: 
Yale University Press, 1986.  

HAUSSLEITER, Johannes. Der Glaube Jesu Christi und der christliche Glaube: Ein Beitrag 
zur Erklärung des Römerbriefs. NKZ, v. 2, p. 109-145, 1891.   

HAYS, Richard B. A Reconsideration of Rom 4:1. NovT, v. 27, p. 76-98, 1985. 

HAYS, Richard B. The Faith of Jesus Christ: The Narrative Substructure of Galatians 3:1–
4:11. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2002.  

HAYS, Richard B. ΠΙΣΤΙΣ and Pauline Theology: What Is at Stake?. In: JOHNSON, & 
MAY, (Eds.). Pauline Theology IV: Looking Back, Pressing On. Atlanta: Scholars Press, 
1997, p. 35-60. 

HEGERMANN, H. Δόξα, δοξάζω. In: BALZ, Horst; SCHNEIDER, Gerhard M. Exegetical 
Dictionary of the New Testament, v. I, Michigan: Eerdmans Publishing Company, 2004, p. 
1046-1058.   

HEGERMANN, H. Δόξα, δοξάζω. In: BALZ, Horst; SCHNEIDER, Gerhard (Eds.). 
Diccionario Exegético del Nuevo Testamento, I. Salamanca: Ediciones Sígueme, 2005, p. 
345-349. 

HEIMOLA, Minna. Christians and Jews in the Gospel of Philip. In: PIOVANELLI, Pierluigi; 
BURKE, Tony (Eds.). Rediscovering the Apocryphal Continent: New Perspectives on Early 
Christian and Late Antique Apocryphal Texts and Traditions. Mohr Siebeck, 2015, p. 137-
151. 

HESK, John. Types of Oratory. In GUNDERSON, Erik (Ed.). The Cambridge Companion to 
Ancient Rhetoric. Cambridge: Cambridge University Press, 2009, p. 156-158.  

HOMERO. Ilíada. São Paulo: Companhia das Letras, 2013. 

HOMERO. Odisseia. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

HOOKER, Morna D. Faith. In: BETZ, Hans Dieter; BROWNING, Don; JÜNGEL, Eberhard 
(Eds.). Religion Past and Present: Encyclopedia of Theology and Relgion, vol. 5. Leiden: 
Brill, 2009, p. 10-18.  

HOOKER, Morna D. ΠΙΣΤΙΣ ΧΡΙΣΤΟΥ. NTS, Cambridge, v. 35, n. 3 p. 321-342, 1989. 

HÜBNER. Hans. Vetus Testamentum in Novo, 2: Corpus Paulinum. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht, 1997.  

HUBY, Joseph. Saint Paul. Épître aux Romains. Paris: Beauchesne, 1957. 

HUIZING, Klaas. Ästhetische Theologie, I: Der erlesene Mensch. Eine literarische 
Anthropologie. Sttutgart: Kreuz Verlag, 2000.   



178 

HULTGREN, Arland J. Paul’s Letter to the Romans: A Commentary. Grand Rapids: Wm. 
B. Eerdmans, 2011.  

IRONS, Charles Lee. The Righteousness of God: A Lexical Examination of the Covenant-
Faithfulness Interpretation. Tübingen: Mohr Siebeck, 2015.  

ISER, Wolfgang. O ato de leitura, 1-2. São Paulo: Ed. 34, 1996-1999. 

JACKSON, W. Daniel. The Logic of Divine Presence in Romans 3:23. CBQ, Whashington, v. 
80, p. 293-305, 2018.  

JEREMIAS, Joachim. Chiasmus. In: JEREMIAS, Joachim. Abba. Studien 
zur neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 

JERVELL, Jacob. Imago Dei: Gen 1,26f im Spätjudentum, in der Gnosis und 
den paulinischen Briefen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1960. 

JERVIS, L. Ann. The Purpose of Romans. A Comparative Letter Structure Investigation. 
Sheffield: Sheffield Academic Press, 1991.  

JEWETT, Robert. Anthropological Terms: A Study of Their Use in Conflict Situations. 
Leiden: Brill, 1971.  

JEWETT, Robert. Following the Argument of Romans. In: DONFRIED, Karl (Ed.). The 
Romans Debate. Revised and Expanded Edition. Hendrickson: Peabody, 1991, p. 265-277.  

JOHNSON, Luke Timothy. Rom 3:21–26 and the Faith of Jesus. CBQ, Whashington, v. 44, n. 
1, p. 77-90, 1982.    

JOHNSTON, William J. Which ‘All’ Sinned? Rom 3:23-24 Reconsidered. NovT, Leiden, v. 
53, p. 153-164, 2011.  

JONGE, Marinus de. The Life of Adam and Eve in Greek: A Critical Edition. Leiden: Brill, 
2005. 

JONGE, Marinus de; TROMP, Johannes. The Life of Adam and Eve and Related Literature. 
Sheffield: Sheffield Academic Press, 1997.  

KANAGARAJ, Jey J. The Centrality of Jewish Scripture in Paul’s Theology: Romans 3 As A 
Case in Point. In: PORTER, Stanley E.; LAND, Christopher D. (Eds.). Paul and Scripture. 
Leiden: Brill, 2019, p. 119-149.  

KÄSEMANN, Ernst. Commentary on Romans. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 1990. 

KECK, Leander E. Romans. Nashville: Abidgdon Press, 2005. 

KENNEDY, George A. New Testament Interpretation Through Rhetorical Criticism. Chapel 
Hill: The University of North Carolina Press, 1984.  

KERTELGE, ἀπολύτρωσις. In: BALZ, H.; SCHNEIDER, G. (Eds.) Diccionario Exegético 
del Nuevo Testamento, I. Salamanca: Sígueme, 2005, p. 414-420.  



179 

KIERKEGAARD, Søren. Temor e tremor. Tradução Maria J. Marinho. Lisboa: Guimarães 
Editores, 2007.  

KING, Justin. Speech-in-Character, Diatribe, and Romans 3:1-9: Who’s Speaking When and 
Why It Matters. Leiden/ Boston: Brill, 2018.  

KLAWANS, Jonathan. Purity, Sacrifice, and the Temple Symbolism and Supersessionism in 
the Study of Ancient Judaism. Oxford: The Oxford University Press, 2006.  

KLOSTERMANN, B. Die adäquate Vergeltung in Rm 1,22-31. ZNW, v. 32, n. 1, p. 1-6, 
1933. 

KLUMBIES, Paul-Gerhard. Der eine Gott des Paulus: Röm 3,21-31 als Brennpunkt 
paulinischer Theologie. ZNW, Berlin, v. 85, n. 3-4, p. 192, 1994.  

KOCH, Ingedore G. Desvendando os segredos do texto. 2ª ed. São Paulo: Cortez, 2003. 

KOCH, Ingedore G. Introdução à linguística textual: trajetória e grandes temas. São Paulo: 
Contexto, 2015.  

KOCH, Ingedore G. Ler e compreender: Os sentidos do texto. São Paulo: Contexto, 2008. 

KOCH, Ingedore G. O texto e a construção dos sentidos. São Paulo: Contexto, 2014. 

KOCH, Ingedore G. Villaça. A coesão textual. São Paulo: Contexto, 2002.  

KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento, vol. 2. São Paulo: Paulus, 2005.  

KOSKENNIEMI, Heikki. Studien zur Idee und Phraseologie des grischischen Briefes bis 400 
n. Chr. Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, 1956.

KRUSE, Colin G. Paul’s Letter to the Romans. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2012.  

KÜMMEL, Werner G. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Paulinas, 1982. 

LAGRANGE, Marie-Joseph. Saint Paul. Épître aux Romains. París: J. Gabalda, 1950. 

LAMBRECHT, Jan; THOMPSON, Richard W. Justification by Faith: The Implications of 
Romans 3:27-31; Wilmington: Michael Glazier, 1989.  

LAMPE, Rhetorical Analysis of Pauline Texts – Quo Vadit? In: SAMPLEY, J. Paul; 
LAMPE, Peter (Eds.). Paul and Rhetoric. New York: T&T Clark 2010, p. 03-21. 

LAUSBERG, Heinrich. Elementos de retórica literária. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 1972.  

LAVELLE, Louis. A consciência de si. Tradução Lara Christina de Malimpensa. São Paulo: É 
Realizações, 2014.  

LEE, Jae Hyun. Against Richard B. Hays’s ‘Faith of Jesus Christ’. Journal of Greco-Roman 
Christianity and Judaism, v. 5, p. 51-80, 2008.  



180 

LEE, Jae Hyun. Paul’s Gospel in Romans: A Discourse Analysis of Rom 1:16–8:39. Leiden/ 
Boston: Brill, 2010.  

LÉGASSE, Simon. L’épître de Paul aux Romains. Paris: Cerf, 2002. 

LÉGASSE, Simon. Pablo Apóstol. Ensayo de biografía crítica. Bilbao: Ed. Desclée de 
Brouwer, 2005.  

LENTZEN-DEIS, Fritzleo. Avances metodológicos de la exégesis para la práxis de hoy. 
Bogotá: Ediciones Paulinas, 1990.  

LEONARDI, Giovanni. I discepoli del Gesù terreno e i ministeri nelle prime comunità. 
Rottura o normale evoluzione?. FABRIS, Rinaldo (Ed.). La parola di Dio cresceva (At 
12,24). Onore di Carlo M. Martini nel suo 70º compleanno. Bologna: EDB, 1998, p. 407.  

LIDDELL, Henri G.; SCOTT, Robert. (Eds). A Greek-English Lexicon. 9th Ed. with A 
Revised Supplement. Oxford: Clarendon Press, 1996.  

LIETZMANN, Hans. An die Römer. Tübingen: Mohr Siebeck, 1928.  

LINDSAY, Dennis R. Josephus and Faith: Πίστις and πιστεύειν as Faith Terminology in the 
Writings of Flavius Josephus and in the New Testament. Leiden: Brill, 1993.  

LIPINSKY, E. Pureté, impureté. In: BOGAERT, Pierre-Maurice; DELCOR, Matthias; 
JACOB, Edmond; LIPINSKY, Edouard (Eds.). Dictionnaire Encyclopédique de la Bible. 
Turnhout: Brepols, 2002, p. 1088-1089.  

LIVESEY, Nina E. Circumcision as A Malleable Symbol. Tübingen: Mohr Siebeck, 2010. 

LIVESEY, Nina E. Sounding Out the Heirs of Abraham (Rom 4:9-12), Oral Tradition, v. 27, 
n. 1, p. 273-290, 2012.

LOCKE, John. Ensaio sobre o entendimento humano, vol. II. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 
2014. 

LONGENECKER, Bruce W. Πίστις in Romans 3.25: Neglected Evidence for the 
‘Faithfulness of Christ’?. NTS, Cambridge, v. 39, p. 478-480.  

LONGENECKER, R. N. Introducing Romans. Critical Issues in Paul’s Most Famous Letter. 
Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2011.   

LONGENECKER, R. N. The Epistle to the Romans: A Commentary on the Greek Text. 
Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2016.  

LOOSE, Donald. L’interprétation des interprétations ou la théologie de la métaphore. 
Sémiotique et Bible, v. 63, p. 34-40, 1991.  

LUCIANO DE SAMÓSATA. Carta a Nigrino. Luciano VI. Tradução do grego, introdução e 
notas de Custódio Magueijo. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2013.  

LUIS BORGES, Jorge. Nueve ensayos dantescos. Obras completas, vol. III. Buenos Aires: 
Emece, 1989.  



181 

LURAGHI, Silvia. On the Meaning of Prepositions and Cases: The Expression of Semantics 
Roles in Ancient Greek. Amsterdam: John Benjamins Publishing Company, 2003.  

LYONNET, Stanilas; SABOURIN, L. Sin, Redemption, and Sacrifice. A Biblical and 
Patristic Study. Rome: Biblical Institute Press, 1970.  

LYONNET, Stanislas. Études sur l’épître aux Romains. Roma: Ed. Pontificio Istituto Biblico, 
1990. 

MAINVILLE, Odette. La doctrine au service de l’éthique. Le cas de Rm 3,21-31. In: 
SCHLOSSER, Jacques (Éd). Paul de Tarse. Congrès de l’ACFEB Strasbourg 1995. Paris: 
Cerf, 1996, p. 293-306. 

MALHADAS, Daisi; DEZOTTI, Maria Celeste C.; NEVES, Maria Helena de M. (Eds.). 
Dicionário grego-português, vol. 4. Cotia, SP: Ateliê Editorial, 2006.  

MALHERBE, Abraham J. Ancient Epistolary Theorists. Atlanta: The Societey of Biblical 
Literature, 1988.   

MANSON, Steve. “For I Am Not Ashamed of the Gospel” (Rom 1.16): The Gospel and the 
Firts Readers of Romans. In: JERVIS, L. Ann; RICHARDSON, Peter. (Eds.). Gospel in Paul: 
Studies on Corinthians, Galatians, and Romans for R. N. Longenecker. Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 1994, p. 254-287. 

MANZI, F. Dall’ira del Dios giusto alla misericordia del Dio paziente. Interpretazione 
esegetica ed ermeneutica di alcune categorie giuridiche in Rm 1,16-17 e 1,18–3,20. SC, v. 
126, p. 551-634, 1998.  

MARCUSCHI, Luiz A. Produção textual, análise de gêneros e compreensão. São Paulo: 
Parábola Editorial, 2008.  

MARROU, Henri-Irénée. L’histoire de l’éducation dans l’Antiquité, 1: Le monde grec. Paris: 
Éditions du Seuil, 1948.  

MARSHALL, I. Howard (Ed.). Moulton and Geden: A Concordance to the Greek New 
Testament. London: T&T Clark, 2002.   

MARSHALL, I. Howard. Concordance to the Greek New Testament. London: T&T Clark, 
2002. 

MATE, Reyes. Retrasar o acelerar el final. Occidente y sus teologias políticas. In: MATE, 
Reyes; ZAMORA, José A. (Eds.). Nuevas teologías políticas: Pablo de Tarso en la 
construcción de Occidente. Rubí (Barcelona): Anthropos Editorial, 2006, p. 27-64.  

MATLOCK, R. Barry. Detheologizing the πιστις Χριστου Debate: Cautionary Remarks from 
a Lexical Semantic Perspective. Novum Testamentum, v. 42, n. 1, p. 13-14, 2000.  

MAY, James M. Cicero As Rhetorician. In: DOMINIK, William; HALL, Jon (Eds.). A 
Companion to Roman Rhetoric. Malden: Blackwell, 2007, p. 250-263.  

MCFARLAND, Orrey. God and Grace in Philo and Paul. Leiden: Brill, 2016. 



182 

MENDONÇA, José Tolentino. A leitura infinita: A Bíblia e sua interpretação. São Paulo/ 
Recife: Paulinas/ UNICAP, 2015.  

METZGER, Bruce M. A Textual Commentary on the Greek New Testament. London: United 
Bible Societies, 1971.  

MEYER, Michel. A retórica. Tradução Marly N. Peres; apresentação e revisão técnica de 
Lineide do L. Salvador Mosca. São Paulo: Ática, 2007. 

MEYER, Michel. As bases da retórica. In: CARRILHO, Manuel Maria (Ed.). Retórica e 
comunicação. Lisboa: Edições Asa, 1994, p. 31-70. 

MEYER, Michel. Questões de retórica: linguagem, razão e sedução. Lisboa: Edições 70, 
1998. 

MEYER, Rudolf; HAUCK, Friedrich. καθαρός, καθαρίζω, ἀκάθαρτος, ἀκαθαρσία κτλ. 
KITTEL Gerhard; FRIEDRICH, Gerhard (Eds.). Grande Lessico del Nuovo Testamento, v. 
IV. Brescia: Paideia, 1968, p. 1255-1299.

MICHEL, Otto. Der Brief an die Römer. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1978. 

MOO, Douglas J. The Epistle to the Romans. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 1996. 

MORGAN, Teresa. Roman Faith and Christian Faith. Pistis and Fides in the Early Roman 
Empire and early Churches. Oxford: Oxford University Press, 2015.  

MORGENTHALER, Robert. Statistik des neutetestamentlichen Wortschatzes, n. 2. Zürich: 
Gotthelf-Verlag, 1992.  

MOULE, Charles F. D. The Biblical Conception of “Faith”. ExpT, v. 68, p. 157-222, 1957.  

MOULTON, James Hope. A Grammar of the New Testament Greek Syntax, I: Prolegomena. 
Edinburgh: T&T Clark, 1998.  

MOXNES, Halvor. Theology in Conflict. Studies in Paul’s Understanding of God in Romans. 
Leiden: Brill, 1980.  

MULLINS, Terence Y. Form in the New Testament Epistles. JBL, Atlanta, v. 91, p. 380-390, 
1972. 

MURACHCO, Henrique. Língua grega: visão semântica, lógica, orgânica e funcional, vol. I. 
São Paulo/ Petrópolis: Discurso Editorial/ Vozes, 2003.  

MURAOKA, Takamitsu. A Greek-English Lexicon of the Septuagint. Leuven: Peeters, 2009. 

MURPHY-O’CONNOR, Jerome. Paul the Letter-Writter. His World, His Options, His Skills. 
Collegeville: The Liturgical Press, 1995.  

NARDUCCI, Emanuele. Orator and the Definition of the Ideal Orator. In: STEEL, Catherine 
(Ed.). Brill’s Companion to Cicero. Leiden: Brill, 2015, p. 427-443.  

NEF ULLOA, Boris A.; LOPES, Jean Richard. Epistolografia paulina: origem e estrutura. 
Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 48, n. 3, p. 583-604, Set./Dez., 2016.  



183 

NESTLE-ALAND. Novum Testamentum Graece, 27th Revised Edition. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft, 2006.  

NESTLE-ALAND. Novum Testamentum Graece, 28th Revised Edition. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft, 2012.  

NEUMANN, Kenneth J. The Authenticity of the Pauline Epistles in the Light of 
Stylostatistical Analysis. Atlanta: Scholars Press, 1990. 

NEUTEL, Karin B. Restoring Abraham’s Foreskin: The Significance of ἀκροβυστία for 
Paul’s Argument about Circumcision in Romans 4:9-12, JJMJS, v. 8, p. 53-74, 2021.  

NEWMAN, Carey C. Paul’s Glory-Christology: Tradition ahd Rhetoric. Leiden/ Boston: 
Brill, 1992.  

NYGREN, Anders. Commentary on Romans. Philadelphia: Fortress Press, 1949. 

O’BRIEN, Peter T. Introductory Thanksgivings in the Letters of Paul. Leiden: Brill, 1977. 

O’BRIEN, Peter T. Thanksgiving within the Structure of Pauline Theology. In: HAGNER, 
Donald A.; HARRIS, Michael J. (Eds.). Pauline Studies: Essays presented to Professor F. F. 
Bruce on His 70th Birthday. Exeter/ Grand Rapids: Paternoster/ Eerdmans, 1980, p. 50-66.  

OBARA, Elżbieta M. Le strategie di Dio. Dinamiche comunicative nei discorsi divini del 
Trito-Isaia. Roma: Gregorian & Biblical Press, 2010.   

OESTREICH, Bernhard. Performance Criticism of the Pauline Letters. Eugene: Cascade, 
2016. 

OLSON, Robert C. The Gospel As the Revelation of God’s Righteousness: Paul’s Use of 
Isaiah in Romans 1:1–3:26. Tübingen: Mohr Siebeck, 2016.  

OMANSON, Roger L. Variantes textuais do Novo Testamento: Análise e avaliação do 
Aparato Crítico de “O Novo Testamento Grego”. Barueri, SP: Sociedade Bíblica do Brasil, 
2010.  

ORTLUND, Dane C. What Does It mean fo Fall Short Romans 3:23. WTJ, v. 80, p. 121-140, 
2018. 

PAGLIARA, Cosimo. La figura di Elia nel vangelo di Marco: Aspetti semantici e funzionali. 
Roma: PUG, 2003.  

PASCAL, Blaise. Pensées. Édition présentée, établie et annotée par M. Le Guern. Paris: 
Gallimard, 1977.  

PELLETIER, Anne-Marie. Pour que la Bible reste un livre dangereux. Etudes, v. 397, p. 335-
345, 2002.  

PENNA, Romano. Carta a los Romanos. Introducción, versión y comentario. Estella: Verbo 
Divino, 2013.  



184 

PENNA, Romano. Giustificazione/ Giustizia. In: PENNA, Romano; PEREGO, Giacomo; 
RAVASI, Gianfranco (Eds.). Tema teologici della Bibbia. San Paolo, 2010, p. 638-639. 

PENNA, Romano. Il significato di πάρεσις in Rom. 3,25c e il pensiero di Paolo sul perdono 
da parte di Dio. PENNA, Paolo e la chiesa di Roma. Brescia: Paideia Editrice, 2009, p. 99-
101. 

PENNA, Romano. In difesa della “intentio auctoris”. Breve discussione di un aspetto non 
secondario dell’ermeneutica biblica. Lateranum, v. 61, p. 159-181, 1995.  

PENNA, Romano. La questione della dispositio rhetorica nella lettera di Paolo ai Romani: 
confronto con la lettera 7 di Platone e la lettera 95 di Seneca. Biblica, Roma, v. 84, n. 2, p. 61-
88, 2003.   

PERELMAN, Chaïm. L’empire rhétorique: rhétorique et argumentation. Paris: J. Vrin, 2009. 

PERELMAN, Chaïm; OLBRECHTS-TYTECA, Lucie. Tratado da argumentação: A nova 
retórica, 2014.  

PITTA, Antonio. Cartas Paulinas. Petrópolis: Vozes, 

PITTA, Antonio. Lettera ai Romani. Nuova versione, introduzione e commento. Milano: 
Paoline, 2017.  

PLATÃO. A República. Introdução, tradução e notas de Maria Helenda da R. Pereira, 15ª ed. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2017.  

PLATÃO. Cartas VII. Tradução do grego e notas de José Trindade Santos e Juvino Maia Jr. 
São Paulo: Loyola, 2008.  

PLATON. Gorgias. Traduction inédite, introduction et notes par Monique Canto-Sperber. 
Paris: GF Flammarion 1993.  

POLHILL, John B. Paul and His Letters. Nashville: B&H Academic, 1999. 

PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. Documentos sobre a Bíblia e sua interpretação (1893-
1993). São Paulo: Paulus, 2004.  

POPKES, Wiard. Παραδίδωμι. In: BALZ, Horst; SCHNEIDER, Gerhard (Eds.). Diccionario 
Exegético del Nuevo Testamento, II. Salamanca: Ediciones Sígueme, 1998, p. 722-734. 

PORTER, Stanley E. Idioms of the Greek New Testament. Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 1999.  

PORTER, Stanley E. Idioms of the Greek New Testament. Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 20002.  

PORTER, Stanley E. OLBRICHT, Thomas H. (Eds.). The Rhetorical Analysis of Scripture: 
Essays from the 1995 London Conference. Sheffield: Sheffield Academic Press, 1997. 

PORTER, Stanley E. Verbal Aspect in the Greek of the Greek New Testament, with Reference 
to Tense and Mood. New York: Peter Lang, 1989.  



185 

PORTER, Stanley E. Verbal Aspect in the Greek of the New Testament, with Reference and 
Mood. New York: Peter Lang, 2010.  

PORTER, Stanley E.; DYER, Bryan R. (Eds.). Paul and Ancient Rhetoric: Theory and 
Practice in the Hellenistic Context. Cambridge: Cambridge University Press, 2016.  

PSEUDO-CÍCERO. Retórica a Herênio. São Paulo: Hedra, 2005. 

PUNT, Jeremy. Sin as Sex or Sex as Sin? Rom 1:18-32 As First Century CE Theological 
Argument. Neotestamentica, v. 42, n. 1, p. 73-92, 2008.  

REED, Jeffrey T. Cohesiveness of Discourse? Towards a Model of Linguistic Criteria for 
Analyzing New Testament Discourse. PORTER, Stanley E.; REED, Jeffrey T. (Eds). 
Discourse Analysis and the New Testament. Approaches and Results. Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 1999, p. 28-46.  

REICHERT, Angelika. Der Römerbrief als Gratwanderund: eine Untersuchung zur 
Abfassungsproblematik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2001.   

REYES, Graciela. La pragmática lingüística. Estudio del uso del lenguaje. Barcelona: 
Montesinos, 1990.  

RIBBENS, Bejamin J. Forensic-Retributive Justification in Romans 3:21-26: Paul’s Doctrine 
of Justification in Dialogue with Hebrews. CBQ, Whashington, v. 74, n. 3, p. 548-567, 2012.  

RICHARDS, E. Randolph. Paul and First-Century Letter Writing: Secretaries, Composition 
and Collection. Downers Grove: InterVarsity Press, 2005.  

RICHARDS, E. Randolph. Some Observations on Paul and Seneca as Letter Writers. In: 
DODSON, R.; BRIONES, David E. (Eds.). Paul and Seneca in Dialogue. Leiden: Brill, 2017, 
p. 49-72.

RICHARDS, E. Randolph. The Secretary in the Letters of Paul. Tübingen: Mohr Siebeck, 
1991. 

RICOEUR, Paul. Do texto à acção. Ensaios de hermenêutica II. Porto: Rés Editora, 1994. 

RICOEUR, Paul. Interpretação e ideologias. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1990. 

RICOEUR, Paul. La fonction herméneutique de la distanciation. In: BOVON, François; 
ROUILLER, G. (Éds.). Exegesis. Problèmes de méthode et exercices de lecture. Paris/ 
Neuchatel: Delachaux & Niestlé, 1975, p. 201-215.  

RICOEUR, Paul. Leituras 3: Nas fronteiras da filosofia. São Paulo: Loyola, 1996. 

RICOEUR, Paul. Teoria da interpretação: O discurso e o excesso de significação. Lisboa: 
Edições 70, 2000.  

RIJKSBARON, Albert. The Syntax and Semantics of the Verb in Classical Greek. An 
Introduction. 3rd Edition. Chicago: University Press of Chicago, 2002.  



186 

ROBERT, Louis; ROBERT, Jeanne. Claros I: Décrets hellénistiques Fouilles de Claros. 
Inscriptions, I, fasc. 1. Paris: Éditions Recherche sur les Civilisations, 1989, p. 11-62.  

ROBERTSON, Archibald T. A Grammar of the New Testament in the Light of Historical 
Research. 4th Edition. London: Hodder & Stouhgton, 1934.  

ROCHA PEREIRA, Maria Helena da. Estudos de História da Cultura Clássica. Lisboa: 
Calouste Gulbenkian, 1992.  

ROHDEN, Luiz. O poder da linguagem – A arte retórica de Aristóteles. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 1997.  

ROLLAND, Philippe. Épître aux Romains: texte grec structuré. Rome: Institut Biblique 
Pontifical, 1980.  

ROSA, João Guimarães. Carta a Harriet de Onís, 04.11.1964. Correspondencia com Harriet 
de Onís, sua tradutora para o inglês (Sem edição). Epistolário disponível para consulta no 
IEB/ USP. Av. Prof. Mello Moraes, travessa 8, n. 140, Cidade Universitária. São Paulo, 
Butantã. Acervo: João Guimarães Rosa/ código de ref. JGR-CT-082; Unidade de 
Armazenamento: caixa 30/ Correspondência com tradutores; Português; Remetente: João 
Guimarães Rosa/ Destinatário: Harriet de Onís.  

ROSA, João Guimarães. Ficção completa em dois volumes, I. Organização e prefácio 
Eduardo Coutinho, 2ª ed. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2009.  

ROSENMEYER, Patricia A. Ancient Epistolary Fictions: The Letter in Greek Literature. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2005.  

ROSNER, Brians S. Paul As Missionary: Identity, Activity, Theology, and Practice. London: 
T&T Clark, 2011, p. 65-75.  

RUIZ YAMUZA, Emilia. El adverbio νῦν como marcador discursivo. Emerita. Revista de 
Lingüística y Filología Clásica, v. 82/1, p. 1-23, 2014.  

RUSAM, Dietrich. Was versteht Paulus unter der πιστις (Ἰησοῦ) Χριστου (Röm 3,22.26; Gal 
2,16.20; 3,22; Phl 3,9)?, Protokolle zur Bibel, v. 11, p. 47-70, 2002.  

SACKS, Sheldon (Org.). Da metáfora. São Paulo: EDUC/ Pontes, 1992.  

SALAZAR DA SILVA, Odair. O papel do contexto na teoria da metáfora de Paul Ricoeur. 
Acta Semiótica et Lingvistica, v. 19, ano 38, n. 2, p. 83-94, 2014.  

SAMPLEY, Jeffrey P.; LAMPE, Peter (Eds.). Paul and Rhetoric. London/ New York: T&T 
Clark, 2010.  

SÁNCHEZ BOSCH, Jordi. Escritos paulinos. Navarra: Editorial Verbo Divino, 1998. 

SANDAY, William; HEADLAM, Arthur C. A Critical and Exegetical Commentary on the 
Epistle to the Romans. 5th. Edition. Edinburgh: T&T Clark, 1908.  

SANDERS, Ed P. Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of Religion. 
Philadelphia: Fortress Press, 1977.   



187 

SARAIVA, Francisco R. dos Santos. Novíssimo dicionário latino-português. Belo Horizonte: 
Livraria Garnier, 2006.  

SCHIAPPA, Edward. The Beginnings of Rhetorical Theory in Classical Greece. London: 
Yale University Press, 1999.  

SCHLIER, Heinrich. Doxa bei Paulus als heilsgeschichtlicher Begriff. SCHLIER, Heinrich. 
Besinnung auf das Neue Testament. Freiburg: Herder, 1964, p. 307-318.  

SCHLIER, Heinrich. La lettera ai Romani. Brescia: Paideia Editrice, 1982. 

SCHLIESSER, Benjamin. Abraham’s Faith in Romans 4: Paul’s Concept of Faith in Light of 
the History of Reception of Genesis 15:6. Tübingen: Mohr Siebeck, 2007.  

SCHÖCKEL, Alonso-Luis. A palavra inspirada. A Bíblia à luz da ciência da linguagem. São 
Paulo: Loyola, 1992.  

SCHREINER, Thomas R. Interpreting the Pauline Epistle. In: BLACK, David A.; 
DOCKERY, David S. (Eds.). Interpreting the New Testament. Essays on Method and Issues. 
Nashville: Broadman & Holman, 2001, p. 412-432.  

SCHREINER, Thomas R. Romans. 2.ed. Grand Rapids: Baker Academic, 2018. 

SCHRENK, Gottlob. γράμμα κτλ. KITTEL, Gerhard; FRIEDRICH; Gerhard (Eds.). Grande 
Lessico del Nuovo Testamento, II. Brescia: Paideia, 1966, p. 654-672.  

SCHUBERT, Paul. Form and Function of the Pauline Letters. JR, Illinois, v. 19, n. 4, p. 365-
377, 1939.  

SCHUBERT, Paul. Form and Function of the Pauline Thanksgivings. Berlin: Alfred 
Töpelmann, 1939.  

SCHUMACHER, Thomas. Zur Entstehung christlicher Sprache: Eine Untersuchung der 
paulinischen Idiomatik und der Verwendung des Begriffes πίστις. Göttingen: V&R Unipress, 
2012.  

SEPTUAGINTA Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes Edit Alfred Rahlfs. 
Stuttgart: Deutsche Bibelgeselschaft, 1979 (Duo volumine in uno).   

SHUM, Shiu-Lun. Paul’s Use of Isaiah in Romans: A Comparative Study of Paul1s Letter to 
the Sibylline and Qumran Sectarian Texts. Tübingen: Mohr Siebeck, 2002.  

SNYMAN, Andries H. De-Automatisation in Romans 1–5. ActaTheol, v. 22, p. 135-145, 
2002.  

SOPHOCLE. Tragédies. Tome II: Ajax, Œdipe Roi, Electre. Texte établi par Alphonse Dain, 
Jean Irigoin; traduit par Paul Mazon. Paris: Les Belles Lettres, 1981.  

SOPHOCLES. Antigone. Edited by Mark Griffith. Cambridge: Cambridge University Press, 
1999. 



188 

SOUTHALL, David J. Rediscovering Righteousness in Romans: Personified Dikaiosynē 
Within Metaphoric and Narratorial Settings. Tübingen: Mohr Siebeck, 2008.  

SPINA, Segismundo. Introdução à edótica: Crítica textual. São Paulo: Edusp, 1994.  

SPRINKLE, Preston. The Afterlife in Romans: Understanding Paul’s Glory Motif in Light of 
the Apocalypse of Moses and 2 Baruch. In: LABAHN, Michael; LANG, Manfred (Eds.). 
Lebendige Hoffnung – ewiger Tod?! Jenseitsvorstellungen im Hellenismus, Judentum und 
Christentum. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2007, p. 201-234.  

STANLEY, Christopher D. Paul and the Language of Scripture. Citation Technique in the 
Epistles and Contemporary Literature. Cambridge: Cambridge University Press, 1992.  

STEGEMANN, Wolfgang. Los logocratas. México: Fondo de Cultura Económica/ Ediciones 
Siruela, 2007.  

STEGEMANN, Wolfgang. Paul and the Sexual Mentality of His World. BTB, v. 23, p. 161-
166, 1993.  

STEGEMANN, Wolfgang. Paul and the Structures of Israel: How Awareness did he 
Display?. Neotestamentica, v. 34, n. 2, p. 311-327, 2000.   

STEINER, George. Después de Babel: Aspectos del lenguaje y la traducción. México: Fondo 
de Cultura Económica, 1980.   

STEMBERGER, Günter. Il Midrash. Uso rabínico della Bibbia. Bologna: EDB, 2006.  

STENDAHL, Krister. Paul Among Jews and Gentiles. Minneapolis: Fortress Press, 1976. 

STOWERS, Stanley K. A Rereading of Romans: Gentiles, Jews, Justice. New Haven: Yale 
University Press, 1994.  

STOWERS, Stanley K. Apostrophe, ΠΡΟΣΩΠΟΠΟΙΙΑ and Paul’s Rhetorical Education. 
FITZGERALD, John T.; OLBRICHT, Thomas H. & WHITE, L. Michael (Eds.). Early 
Christianity and Classical Culture. Leiden: Brill, 2003, p. 351-369.   

STOWERS, Stanley K. Letter Writing in Greco-Roman Antiquity. Philadelphia: The 
Westminster Press, 1986.   

STOWERS, Stanley K. Paul’s Dialogue with a Fellow Jew in Romans 3:1-9. CBQ, 
Whashington, v. 46, p. 707-722, 1984.   

STOWERS, Stanley K. The Diatribe and Paul’s Letter to the Romans. Chico-CA: Scholars 
Press, 1981.  

STUHLMACHER, Peter. Gerechtigkeit Gottes bei Paulus. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 1966.  

STUHLMACHER, Peter. La lettera ai Romani. Paideia Editrice, 2002. 

STUHLMACHER, Peter. Paul’s Letter to the Romans. A Commentary. Louisville: 
Westminster, 1994.  



189 

STUHLMACHER, Peter. Reconciliation, Law, and Righteousness: Essays in Biblical 
Theology. Philadelphia: Fortress Press, 1986.  

STUHLMACHER, Peter. Zur neueren Exegese von Röm 3,24-26. In: STUHLMACHER, 
Peter. Versöhnung, Gesetz und Gerechtigkeit. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1981, p. 
117-135.  

SWANSON, Don R. Toward a Psychology of Metaphor, SACKS, Sheldon (Ed.). On 
Metaphor. Chicago/ London: University of Chicago Press, 1978, p. 161-164.  

TAUBES, Jacob. La teología política de Pablo. Madrid: Editorial Trotta, 2007.  

THIESSEN, Matthew. Paul’s Argument Against Gentile Circumcision in Romans 2:17-29. 
NT, v. 56, p. 377-391, 2014.  

THORSTEINSSON, Runar. Paul’s Interlocutor in Romans 2: Function and Identity in the 
Context of Ancient Epistolography. Eugene: Wipf & Stock, 2015.  

THURÉN, Lauri. Epistolography and Rhetoric: Case Not Closed. In: PORTER, Stanley E.; 
DYER, Bryan R. (Eds.). Paul and Ancient Rhetoric: Theory and Practice in the Hellenistic 
Context. Cambridge: Cambridge University Press, 2017, p. 141-159.  

THURÉN, Lauri. John Chrysostom As A Rhetorical Critic – The Hermeneutics of an Early 
Father. BibInt, v. 9, p. 180-218, 2001.  

THURÉN, Lauri. The Rhetorical Strategy of 1 Peter with Special Regard to Ambiguous 
Expressions. Åbo: Åbo Academy, 1990.  

TIWALD. Markus. Christ As Hilasterion (Rom 3:25). Pauline Theology on the Day of 
Atonement in the Mirror of Early Jewish Thought. In: HIEKE, Thomas; NICKLAS, Tobias 
(Ed.). The Day of Atonement: Its Interpretation in Early Jewish and Christian Traditions. 
Leiden/ Boston: Brill, 2012, p. 189-209.  

TOBIN, Thomas H. Controversy and Continuity in Romans 1:18–3:20. CBQ, Whashington, 
v. 55, p. 293-318, 1993.

TOBIN, Thomas H. Paul’s Rhetoric in Its Contexts: The Argument of Romans. Peabody: 
Hendrickson Publishers, 2004.  

TOIT, Andrie B. du. Forensic Metaphors in Romans and Their Soteriological Significance. 
In: WATT, Jan G. van der (Ed.). Salvation in the New Testament: Perspectives on 
Soteriology. Leiden: Brill, 2005, p. 213-246.   

TORRANCE, Thomas F. One Aspect of Biblical of Faith. ExpT, v. 68, p. 111-114, 1957. 

TORTI, Giovanni. La lettera ai Romani. Testo, traduzione, introduzione e comento. Brescia: 
Paideia Editrice, 1977.  

TROMP, Johannes. The Life of Adam and Eve in Greek. Leiden: Brill, 2005. 

TURNER, Geoffrey. Righteousness of God in Psalms and Romans. SJT, v. 63, n. 3, p. 285-
301, 2010.  



190 

TURNER, Nigel. Grammatical Insights Into the New Testament. Edinburgh: T&T Clark, 
2004. 

ULRICH, Karl F. Christusglaube: Studien zum Syntagma πίστις Χριστοῦ und zum 
paulinischen Verständnis von Glaube und Rechtfertigung. Tübingen: Mohr Siebeck, 2007.  

UNAMUNO, Miguel de. Do sentimento trágico da vida nos homens e nos povos. São Paulo: 
Martins Fontes, 1996.  

VAN DIJK, Teun A. La pragmática de la comunicación literaria. In: MAYORAL, José. A. 
(Ed.). Pragmática de la comunicación literaria. Madrid: Arco Libros, 1987, p. 171-175.  

VANGEMEREN, Willem A. (Ed.). New International Dictionary of Old Testament Theology 
& Exegesis, Vol. 2. Grand Rapids: Zondervan Publishing House, 1997.  

VANHOYE, Albert. Πίστις Χριστοῦ: fede in Cristo o affidabilità di Cristo?. Biblica, v. 80, n. 
1, p. 1-21, 1999.  

VERNANT, Jean-Pierre. Ambiguidade e reviravolta. Sobre a estrutura enigmática de Édipo-
Rei. In: VERNANT, Jean-Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. Mito e tragédia na Grécia 
Antiga. São Paulo: Perspectiva, 2002, p. 73-99.  

VERSCHUEREN, Jef. Para entender la pragmática. Madrid: Editorial Gredos, 2002. 

VIRGILI, Rosanna (Ed.). Le lettere di Paolo. Tradotte e commentate da ter bibliste. Milano: 
Àncora Editrice, 2020.  

VOORST, Robert E. van. Paul and Epistolary Thanksgiving: In: LAMBRECHT, Jan (Ed.). 
Understanding What One Reads III: Essays on the Gospels and Paul (2011–2014). Leuven: 
Peeters, 2015, p. 163-168.  

VORSTER, Johannes N. Aspects of A Rhetoric of the Body and the Letter to the Romans. 
Scriptura, v. 108, p. 294-313, 2011. 

WALES, Katie. Coherence; Cohesion. WALES, Katie. Dictionary of Stylistics. 3th Edition. 
London/ New York: Routledge, 2011, p. 66-67.  

WALLACE, Daniel B. Gramática grega: Uma sintaxe exegética do Novo Testamento. São 
Paulo: Ed. Batista Regular, 2009.  

WALLACE, Daniel B. Greek Grammar Beyond the Basics: An Exegetical Syntax of the New 
Testament. Grand Rapids: Zondervan, 1996.  

WALLIS, Ian G. The Faith of Jesus Christ in Early Christian Traditions. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1995.  

WATSON, Duane F. The Three Species of Rhetoric and the Study of the Pauline Epistles. In: 
SAMPLEY, J. Paul; LAMPE, Peter (Eds.). Paul and Rhetoric. New York: T&T Clark, 2010, 
p. 25-47.

WATSON, Francis. Paul and the Hermeneutics of Faith. London: T&T Clark, 2004. 



191 

WATSON, Francis. Paul, Judaism and the Gentiles. Beyond the New Perspective. Revised 
and Expanded Editon. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 2007.  

WEDDERBURN, Alexander J. M. The Reasons for Romans. London: T&T Clark, 2004.  

WEIL, Simone. A fonte grega. Tradução de Filipe Jarro. Lisboa: Edições Cotovia, 2006.  

WEIL, Simone. La source grecque. Paris: Gallimard, 1953.  

WELLS, Kyle B. Paul’s Reading of Deuteronomy 30 in Romans 2:17-29. WELLS, Kyle B. 
Grace and Agency in Paul and Second Temple Judaism: Interpreting the Transformation of 
the Heart. Leiden/ Boston: Brill, 2015, p. 209-223.  

WESTERMANN, Claus. כבד. JENNI, Ernst; WESTERMANN, (Eds.). Diccionario Teológico 
Manual del Antiguo Testamento, I. Madrid: Ediciones Cristiandad, 1978, p. 1089-1113.  

WHITE, John L. The Greek Documentary Letter Tradition Third Century B.C.E to the Third 
Century C.E. WHITE, John L. (Ed.). Studies in Ancient Letter Writing. Atlanta: SBL Press, 
1982, p. 89-106.  

WHITE, John Lee. Light from Ancient Letters. Philadelphia: Fortress Press, 1986. 

WILCKENS, Ulrich. La Carta a los Romanos. Rom 1–5, vol. I. Salamanca: Ed. Sígueme, 
1989. 

WILLIAMS, Margareth H. The Meaning and Function of Ioudaios in Graeco-Roman 
Inscriptions. Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik (ZPE), v. 116, Bonn, 1997, p. 249-
262, 1997.  

WILLIAMS, Sam K. The ‘Righteousness of God’ in Romans. JBL, New Haven, v. 99, n. 2, p. 
241-290, 1980.  

WIRE, Antoinette Clark. The Corinthian Women Prophets: A Reconstruction through Paul’s 
Rhetoric. Minneapolis: Fortress Press, 1990.  

WITHERINGTON III, Ben. New Testament Rhetoric: An Introductory Guide to the Art of 
Persuasion in and of the New Testament. Eugene: Cascade, 2009.  

WITHERINGTON III, Ben. Paul’s Letter to the Romans: A Socio-Rhetorical Commentary. 
Grand Rapids: W. B. Eerdmans, 2004.  

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. WITTGENSTEIN, Ludwig. Tratado 
lógico-filosófico/ Investigações filosóficas. Trad. M. S. Lourenço; 6ª ed. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2015.  

WOLTER, Michael. Der Brief an die Römer, Teilband 1: Röm 1–8. Göttingen/ Ostfildern: 
Vandenhoeck & Ruprecht/ Patmos Verlag, 2014.  

WOLTER, Michael. Paul: An Outline of His Theology. Waco: Baylor University Press, 
2015. 



192 

WRIGHT, Nicholas T. Pauline Perspectives: Essays on Paul, 1978–2013. Minneapolis: 
Fortress Press, 2013.  

YINGER, Kent L. Paul, Judaism, and Judgement According to Deeds. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1999.  

ZIESLER, John A. Paul’s Letter to the Romans. London: SCM Press, 1989. 

ZUMTHOR, Paul. Performance, recepção, leitura. São Paulo: Cosac Naify, 2007.  



ANEXOS  

1 Ocorrência da raiz δικ– em Romanos 

A concentração dos vocábulos conectados à δικαιοσύνη θεοῦ ocorre em Rm 1,15–4,25: 

Praescriptum (Rm 1,1-7) 0 
Corpo da carta (Rm 1,8–15,21) 60 
Rm 1,18–4,25 30 
Rm 5–8 18 
Rm 9–11 11 
Rm 12,1–15,31 1 
 Post-scriptum (Rm 16,1-27) 0 

2 Ocorrência do sintagma δικαιοσύνη θεοῦ em Rm 1–16 

 Praescriptum (Rm 1,1-7) 1 
Corpo da carta (Rm 1,8–15,21) 49   
Rm 1,16–4,25 22 
Rm 5–8 3 
Rm 9–11 13 
Rm 12,1–15,31 8 
 Post-scriptum (Rm 16,1-27) 1 

3 Registro dos termos πιστ– nas cartas autorais de Paulo 

πίστις πιστεύω πιστός 
Romanos 42 21 0 63 
1Coríntios  16 9 5 30 
2Coríntios  7 2 2 11 
Gálatas 20 4 1 25 
1Tessalonicenses 12 5 1 18  
Filipenses  6 1 0 7  
Filemon 2 0 0 2 



194 

4 Registro de δόξα dos termos afins nas cartas autênticas de Paulo  

 δόξα  ἔνδοξος  κενοδοξία  
κενόδοξος  

δοξάζω  συνδοξάζω 
ἐνδοξάζω  

Total  

Rm  16    5  1  22  
1Cor  12  1   5  1  15  
2Cor  19     3   22  
Gl  1   1  1   3  
Fl  6    1      7  
1Ts  3      3  
Fm         0   
 

5 Campo literário e lexical de Rm 3,21-26   

Vocabulário  
 Preposições  jurídico  Deus  Jesus  os crentes  
21  Νυνὶ δὲ χωρὶς νόμου 

δικαιοσύνη θεοῦ 
πεφανέρωται  
μαρτυρουμένη ὑπὸ τοῦ 
νόμου καὶ τῶν προφητῶν,  

νόμου  
δικαιοσύνη  
μαρτυρουμένη  
 

θεοῦ   
  

  

22  δικαιοσύνη δὲ θεοῦ διὰ 
πίστεως Ἰησοῦ Χριστοῦ εἰς 
πάντας τοὺς πιστεύοντας. οὐ 
γάρ ἐστιν διαστολή,  

δικαιοσύνη  θεοῦ  Ἰησοῦ 
Χριστοῦ    

πίστεως  
πιστεύοντας  

23 πάντες γὰρ ἥμαρτον καὶ 
ὑστεροῦνται τῆς δόξης τοῦ 
θεοῦ  

 θεοῦ    

24  δικαιούμενοι δωρεὰν τῇ 
αὐτοῦ χάριτι διὰ τῆς 
ἀπολυτρώσεως τῆς ἐν 
Χριστῷ Ἰησοῦ  

δικαιούμενοι   Χριστῷ 
Ἰησοῦ  

 

25  ὃν προέθετο ὁ θεὸς 
ἱλαστήριον διὰ [τῆς] 
πίστεως ἐν τῷ αὐτοῦ αἵματι 
εἰς ἔνδειξιν τῆς δικαιοσύνης 
αὐτοῦ διὰ τὴν πάρεσιν τῶν 
προγεγονότων 
ἁμαρτημάτων   

δικαιοσύνης  θεὸς  
αὐτοῦ  

ὃν  πίστεως  

26  ἐν τῇ ἀνοχῇ τοῦ θεοῦ, πρὸς 
τὴν ἔνδειξιν τῆς 
δικαιοσύνης αὐτοῦ ἐν τῷ 
νῦν καιρῷ, εἰς τὸ εἶναι 
αὐτὸν δίκαιον καὶ 
δικαιοῦντα τὸν ἐκ πίστεως 
Ἰησοῦ.  

δικαιοσύνης  
δίκαιον 
δικαιοῦντα  

θεοῦ  
αὐτοῦ 
αὐτὸν  

Ἰησοῦ  πίστεως  



195 

O vocabulário de Rm 3,21-26 gravita em torno de quatro campos lexicais principais: 

a) um domínio judiciário; b) Deus; c) Jesus, e d) crer/ os crentes.

6 Registro do substantivo θεός (Rm 1–8) 

Θεός  
Rm 1–3 [x]  Rm 3,21-26 [5x]  Rm 1– 8 [91x] 
1,1; 1;4; 1,7 [2x]; 1,8; 1,9; 
1,10; 1,16; 1,17; 1,18; 1,19 
[2x]; 1,21 [2x]; 1,23; 1,24; 
1,25; 1,26; 1,28 [2x]; 1,32;  
2,2; 2,3; 2,4; 2,5; 2,11; 
2,13; 2,16; 2,17; 2,23; 
2,24; 2,29  
3,2; 3,3; 3,4; 3,5 [2x]; 3,6; 
3,7; 3,11; 3,18; 3,19  

3,21; 3,22; 3,23; 3,25; 3,26  3,29; 3,30; 4,2; 4,3; 4,6; 
4,17; 4,20 [2x]; 5,1; 5,2; 
5,5; 5,8; 5,10; 5,11; 5,15; 
6,10; 6,11; 6,13 [2x]; 6,17; 
6,22; 6,23; 7,4; 7,22; 7,25 
[2x];  
8,3; 8,7 [2x]; 8,8; 8,9; 
8,14; 8,16 [2x]; 8,17; 8,19; 
8,21; 8,27; 8,28; 8,31; 8,33 
[2x]; 8,34; 8,39  

7 O substantivo χριστός 

Χριστός  
Rm 1–3 [8x] Rm 3,21-26 [2x] Rm 1–8 [32x]  
1,1.4.6.7.8; 2,16; 3,22.24 3,22; 3,24; 3,26  5,1.6.11.15.21; 

6,3.4.9.11.23; 7,25; 
8,1.2.9.10.11.17.34.35 

8 Registro do termo Ἰησοῦς 

Ἰησοῦς  
Rm 1–3 [8x]   Rm 3,21-26 [3x] Rm 1–8 [24x]  
1,1; 1,4; 1,6; 1,7; 1,8; 2,16 3,22; 3,24; 3,26  4,24; 5,1; 511; 5,15; 5,17; 

5,21; 6,3; 6,11; 6,23; 7,25; 
8,1; 8,2; 8,11 [2x]; 8,39  



196 

9 Vocabulário de Rm 3,21-26 comum a Rm 1–4 

3,21-26 1,1-17 1,18–4,25 5–8  
νόμος 
πίστις 1,5.8.12.17 

[3x] 
3,3.22.25.26.28.30.31 
4,5.9.11.12.13.14.16.18; 
4,19.20 

5,1.2  

χωρίς 3,21.28; 4,6 7,8.9 
δικαιοσύνη 1,17 3,21.22.25.26; 4,3.5.6.9.11 

[2x].13.22  
5,17.21; 6,13.16.18.19.20; 
8,10 

θεός 1,1.4.7 
[2x].8.9.10.1
6.17 

1,18.19.21 
[2x].23.24.25.26.28 [2x].32; 
2,2.3.4.5.11.13.16.17.23.24.2
9; 3,2.3.4.5 
[2x].6.7.11.18.19.21.22.23.25
.29.30; 4,2.3.6.17.20 [2x]  

5,1.2.5.810.11.15; 
6,10.11.13.17.22.23; 
7,4.22.25; 
8,3.7.8.9.14.16.17.19.21.27.28.
31.33.34.39 


