
 

Ivanilson José da Silva Moreira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A LIBERDADE HUMANA SEGUNDO SPINOZA 

A FORÇA DOS AFETOS E A POTÊNCIA DO CONATUS 

 

 

 

 

 

 

Dissertação de mestrado em Filosofia 

 

Orientador: Prof. Dr. Adilson Felicio Feiler 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Apoio CAPES 

 
 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

FAJE – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

2025 

 



 

Ivanilson José da Silva Moreira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A LIBERDADE HUMANA SEGUNDO SPINOZA 

A FORÇA DOS AFETOS E A POTÊNCIA DO CONATUS 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Faculdade Jesuíta de 

Filosofia e Teologia, como requisito parcial para 

obtenção de título de Mestre em Filosofia. 

 

Área de concentração: Filosofia. 

 

Orientador: Prof. Dr. Adilson Felicio Feiler. 

 

 

 

Apoio CAPES 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

FAJE - Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

2025



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA  

  

M835l 

 

 

 

Moreira, Ivanilson José da Silva 

    A liberdade humana segundo Spinoza: a força dos afetos e a 

potência do Conatus / Ivanilson José da Silva Moreira.  - Belo 

Horizonte, 2025. 

    109 p.  

 

    Orientador: Prof. Dr. Adilson Felicio Feiler. 

    Dissertação (Mestrado) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e 

Teologia, Departamento de Filosofia. 

  

    1. Liberdade. 2. Spinoza, Benedictus de, 1632-1677. I. Feiler, 

Adilson Felicio. II. Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia. 

Departamento de Filosofia. III. Título 

CDU 100  

Elaborada por Zita Mendes Rocha – Bibliotecária – CRB-6/1697 

 



 

Ivanilson José da Silva Moreira 

 

 

 

 

A LIBERDADE HUMANA SEGUNDO SPINOZA 

A FORÇA DOS AFETOS E A POTÊNCIA DO CONATUS 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Este trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 

 

 



 

RESUMO: Esta dissertação oferece uma interpretação acerca da liberdade humana e como a 

alcançar, articulando, assim, a força dos afetos e a potência do conatus. O intuito deste estudo 

é mostrar como se dá, no pensamento de Spinoza, a transição da servidão (ser afetado 

passivamente por causas externas) para a liberdade (agir ativamente conforme se tem maior 

compreensão racional acerca do mundo). O entendimento do filósofo sobre a liberdade diverge 

de como ela é comumente entendida, a saber, a liberdade como livre-arbítrio. Para ele, a 

liberdade é uma construção baseada na compreensão dos afetos, intrínsecos à Natureza, que, 

quando são entendidos, é possível moderá-los e ter domínio sobre eles. O impulso para esse 

processo advém da força do conatus (esforço de preservação e “perseveração” do ser na 

existência, que busca sempre aumentar sua potência de agir). Ser livre não é se pensar como 

capaz de fugir da necessidade do mundo; pelo contrário, é se entender como um ser 

determinado, porém capaz de autodeterminação visto que se autocompreende e modera seus 

afetos.  

PALAVRAS-CHAVE: Conatus. Afetos. Liberdade. Beatitude. Spinoza. 

 



 

ABSTRACT: This dissertation offers an interpretation of human freedom and how to achieve 

it, thus articulating the power of the affections and the power of the conatus. The aim of this 

study is to show how Spinoza’s thought makes the transition from servitude - which is to be 

passively affected by external causes - to freedom - which is to act actively to the extent that 

one has a greater rational understanding of the world. The philosopher’s understanding of 

freedom differs from how it is commonly understood, namely freedom as free will. For him, 

freedom is a construction based on an understanding of the affections, intrinsic to nature, which, 

when understood, can be moderated and mastered. The impetus for this process comes from the 

strength of the conatus - the being’s effort to preserve and persevere in existence, which always 

seeks to increase its power to act. To be free is not to think of oneself as capable of escaping 

from the necessity of the world; on the contrary, it is to understand oneself as a determined 

being, but one who is capable of self-determination to the extent that one understands oneself 

and moderates one’s affections. 

Keyword: Conatus. Affections. Freedom. Beatitude. Spinoza. 

 



 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................. 13 

1 TUDO O QUE EXISTE ADVÉM DA SUBSTÂNCIA INFINITA, INCLUSIVE OS 

AFETOS HUMANOS ................................................................................................... 19 

1.1 Existir é próprio da essência da substância infinita ................................................... 19 

1.1.1 O entendimento percebe os atributos, porque os atributos são expressivos ............ 22 

1.1.2 Os modos são manifestações dos atributos da substância infinita ............................ 24 

1.2 É próprio do conatus perseverar na existência e não passar a existência ................ 27 

1.3 O desejo é a própria essência do ser humano como possuidor de esforço, volição, 

apetite, formando e fazendo o conatus assumir um rosto ......................................... 33 

1.4 A passagem de uma menor para uma maior potência e vice-versa caracteriza os 

afetos ............................................................................................................................... 35 

1.5 A potência dos indivíduos deve se alinhar com os afetos produzidos pela política, 

para haver mais participação social ............................................................................ 41 

2 A TOMADA DE CONSCIÊNCIA DO SER HUMANO EM RELAÇÃO A SEUS 

AFETOS ......................................................................................................................... 49 

2.1 Do império, que é a Natureza, o ser humano é uma parte integrante e não superior 

ou independente, não é um império num império ...................................................... 49 

2.2 A afetividade humana se dá na dimensão relacional, primeiramente do ser humano 

com ele mesmo e depois com os demais modos de Deus ............................................ 57 

2.3 O sábio se entende como parte integrante da Natureza, o ignorante se imagina 

como aquele que toma decisões livres e, por isso, sua vida é, em grande medida, 

triste ................................................................................................................................ 64 

3 O PROCESSO DA LIBERDADE HUMANA SE DÁ NA IMANÊNCIA DA 

SUBSTÂNCIA INFINITA, MANIFESTANDO-SE PELA MODERAÇÃO QUE O 

SER HUMANO FAZ DE SEUS AFETOS .................................................................. 77 

3.1 A via que conduz à liberdade humana é o conhecimento .......................................... 77 

3.2 A beatitude é resultado da potência da ação e do pensamento dados pelo próprio 

ser humano, que o fazem, conforme vive, ser mais virtuoso ..................................... 86 

3.2.1 Beatitude é a vivência da eternidade alcançada pela intuição, gerando o amor 

intelectual, pois nos permite compreender a Natureza e a nós mesmos .................. 95 

CONCLUSÃO ............................................................................................................. 101 

REFERÊNCIAS .......................................................................................................... 105



13 

INTRODUÇÃO 

 

A filosofia de Spinoza1 tem como base fazer do conhecimento o afeto mais potente para 

que seja possível alcançar a liberdade. Nesse sentido, nosso estudo versa em investigar como 

se utilizar dos afetos para guiar nosso modo de entender e agir no mundo, conduzindo, assim, 

à liberdade. 

As ideias demonstradas pelo autor sugerem cuidado nas interpretações rápidas e 

conclusões apressadas, e, por esse motivo, a sugestão de cautela, prudência (caute), inscrição 

que estava no anel-sinete do filósofo. Essa expressão sugere cautela no agir e no falar. 

Acompanhando essa inscrição, há uma gravura de uma rosa envolta com seus espinhos. A 

cautela a qual ele se refere não se trata de um sinal de covardia, tampouco significa agir 

passivamente, a ideia é agir e falar, porém com cuidado.  

A rosa é símbolo de fragilidade, beleza e perfeição, porém se deve recordar que, em 

volta dela, há muitos espinhos; assim também é a verdade, ao se aproximar dela, exige daquele 

que o faz cuidado, pois há consequências caso essa aproximação não seja feita com prudência. 

O conhecimento, embora seja libertador, pode ser um perigo para aquele que o comunica em 

meio àqueles que ainda estão acorrentados à ignorância e dessa condição não fazem questão de 

sair. É aqui que reside o império dos sujeitos tristes. Estão assim porque se entregam nas mãos 

de alguém a quem delegam o direcionamento de sua vida ou são também totalmente 

direcionados por suas paixões.  

Quando pensam que escolhem algo, dizendo ser por sua liberdade, entendida como 

poder de escolha, na verdade, estão apenas se aprisionando mais ainda e não percebem que sua 

luta é em prol de sua própria servidão e aprisionamento. A isso dão nome de liberdade, pois 

estão totalmente imersos no desconhecimento daquilo que eles afirmam escolher livremente.  

Spinoza desenvolve, na parte III de Ética, a teoria dos afetos, que consiste na relação de 

um corpo com outros corpos, afetando e sendo afetado, aumentando e diminuindo sua potência 

 
1 A grafia do nome do filósofo aqui estudado tem variações. Ao longo desta dissertação, adotamos a grafia Spinoza, 

em vez de Espinoza, pois é a forma mais consagrada pela academia e usada pela maioria de seus comentadores. A 

edição de Ética (2018) usada neste trabalho emprega a grafia Espinosa, porém a obra foi registrada com a forma 

em latim do sobrenome do filósofo. Dessa maneira, as referências seguem o registro da obra principal. A escolha 

da grafia aponta para a mudança ocorrida na vida do filósofo, ou seja, a versão de seu nome, Baruch Espinoza, 

está situada à sua vinculação com a comunidade judaica. Porém, quando ele é submetido ao Herem, ele passa a 

usar a versão de seu nome em latim, ou seja, Benedictus de Spinoza. Não se trata apenas de uma mudança de 

grafia, mas de uma ruptura, e esta, como podemos notar, é a marca de sua saída da tradição judaica para se dedicar 

à sua filosofia. Esse dado é importante, pois nos apresenta um novo momento na vida do autor, uma vez que sua 

comunidade o afasta, e ele também o faz, deixando de lado seu nome primeiro, apontando que não somente a 

comunidade o coloca para fora, cortando vínculos, mas que ele também a exclui de sua vida. É como se ele também 

fizesse um julgamento pessoal e a submetesse a seu próprio Herem, afastando-a do novo momento de sua vida.  



14 

mediante os encontros. Os encontros a que nos referimos não são apenas no sentido em que 

duas pessoas se encontram, é no sentido de que tudo no mundo pode produzir um encontro, que 

pode aumentar ou diminuir a potência humana.  

São esses encontros que nos conduzem à liberdade, pois, para Spinoza, ela versa em 

conhecer a ordem da Natureza, ou seja, reconhecer a si mesmo como uma parte da Natureza e 

não separado dela é entender que somos causa e sofremos efeitos dos outros modos da 

substância infinita, pois tudo nela ocorre numa sequência infinita de causas e efeitos. Portanto 

o ser humano livre é aquele que é cônscio de ser parte da Natureza e não se pensa superior a 

ela, que compreende as leis que estão sobre ele, não se vendo alheio à necessidade nela contida, 

e, a partir disso, tem a capacidade de detectar encontros úteis, ou seja, que aumentam sua 

potência, e de evitar aqueles que a diminuam, produzindo afecções de tristeza. Por sermos seres 

relacionais, somos, a todo instante, afetados por outros corpos, porém, quanto mais somos 

capazes de compreender nossos afetos e a razão pela qual tais paixões são produzidas em nós, 

fortalecemos nosso conatus, que, por sua vez, passa a buscar meios que favoreçam nossa 

potência de agir, pensar e perseverar na existência. 

A liberdade em Spinoza é totalmente diferente da forma como é frequentemente 

entendida, como propõe a ideia de livre-arbítrio, ou seja, para ele, a liberdade não está associada 

à capacidade de fazer escolhas ilimitadas e sem interferências externas. Em sua obra magna, 

Ética demonstrada em ordem geométrica, na construção que perpassa por definições, axiomas, 

proposições, demonstrações, no centro dessa edificação, está a questão da liberdade humana, 

ressignificada pelo filósofo como profundamente desvinculada da noção de livre-arbítrio, 

ancorando-a na própria necessidade inerente à Natureza. Isto é, a liberdade humana não se opõe 

à necessidade, surge dela visto que temos uma compreensão mais clara acerca das causas e 

efeitos que nos afetam. 

O objetivo de Spinoza é chegar à liberdade humana, mas, antes disso, ele desenvolve 

em sua obra outros temas cruciais para a compreensão da reflexão proposta por ele. Vale 

ressaltar que, apesar do título da obra, não se trata de um livro que propõe regras morais como 

estamos acostumados. No entanto, é uma proposta de entender a realidade, partindo de sua 

concepção de Deus, e verificando o lugar do ser humano nessa realidade. Para isso, ele usa o 

rigor e a precisão geométrica para construir um sistema filosófico em que há uma sequência 

lógica de ideias, para demonstrar que tudo o que ocorre na Natureza é também refletido no ser 

humano e que, para sermos livres e alcançarmos a verdadeira felicidade (beatitude), devemos 

conhecer a nós mesmos e o mundo no qual estamos imersos. 



15 

Posto isso, durante este estudo, procuramos aprofundar-nos na complexa noção de 

liberdade em Spinoza. Verificamos de que maneira a força dos afetos nos joga rumo à servidão 

e como a potência do conatus, que é o esforço que cada coisa faz para perseverar na existência, 

nos faz compreender a determinação que existe sobre nós e, ao mesmo tempo, coloca-nos no 

caminho da autodeterminação, e, consequentemente, nos faz alcançar a beatitude.  

O primeiro capítulo deste estudo é dedicado à concepção, para o filósofo, de substância 

infinita ou de Deus. Explicitamos que Deus, compreendido por ele, é diferente da figura de um 

ser criador, pessoal e que age por sua própria vontade, intervindo nas questões humanas, por 

meio de milagres. Para Spinoza, Deus não é esse ser transcendente desvinculado do mundo, 

observando-o de longe. Ele é o próprio mundo, é imanente, ou seja, Deus ou a substância 

infinita é a própria Natureza, atuando em todos os lugares. Onde operam as leis naturais, lá está 

Deus presente. A substância infinita é, em sua filosofia, a única e eterna causa de si mesma, de 

suas leis que ela mesma se dá e tudo o que existe.  

Assim como Deus é entendido, pela tradição, como aquele que dá forma ao mundo, em 

Spinoza, a substância ou Deus, como ele a identificará, abarca toda realidade. Não há nada fora 

dele, tudo é parte dessa vasta e única realidade divina e infinita (Deus/Natureza), em que os 

seres humanos são modos dessa substância.  

Os modos são originados pelos atributos dos quais, apesar de infinitos, conhecemos 

apenas dois: extensão e pensamento. Ou seja, os modos são modificações da substância que 

existem a partir dos atributos. Por exemplo, cada corpo é um modo do atributo extensão, bem 

como cada ideia é um modo pertencente ao atributo pensamento.  

Os atributos exprimem, cada um, a essência infinita e eterna de Deus. São formas 

diferentes pelas quais a única realidade se expressa. Dessa maneira, extensão é o atributo que 

exprime a materialidade de Deus; cada corpo que ocupa lugar no espaço e tem sua dimensão 

física, é através da extensão que o percebemos. Já o atributo pensamento é aquele voltado para 

a mente, sendo este responsável pela manifestação de tudo aquilo que é mental, como a 

consciência, as ideias. É pelos atributos que a realidade que conhecemos se apresenta e é 

inteligível.  

Como a substância infinita é toda a realidade, e ela é regida por suas leis imutáveis, e se 

Deus é a própria substância em toda sua necessidade, não há milagres e, por isso, não faz sentido 

pedir algo a esse Deus. Não existe livre-arbítrio e, por essa razão, nossas ações não são livres e 

ligadas à nossa vontade; bem como Deus age totalmente pela necessidade de sua essência. Isso 

significa que tudo o que ele realiza no mundo é perfeito e adequado. 



16 

Outro ponto importante desenvolvido no primeiro capítulo é que, da substância, são os 

conceitos de desejo e conatus, sendo o primeiro intrinsecamente ligado ao segundo. Qualquer 

coisa na existência tem conatus, que significa o esforço que cada coisa realiza para perseverar 

na existência. Seja o ser humano, o menor micro-organismo até o maior dos animais, todos 

procuram meios para se manter firmes na existência, em que nenhum tende a se autodestruir, 

mas, sim, conservar-se em seu próprio ser; perseverar e não passar a existir, pois isso implicaria 

outra substância, e toda filosofia erigida por Spinoza viria abaixo.  

Ter conatus não é somente perseverar na existência, é também procurar formas de 

aumentar sua própria potência de agir, porém não podemos entender o conatus como uma 

vontade consciente, mas como uma força, um impulso ou uma tendência que leva cada ser a 

preservar sua integridade e expandir suas capacidades o tanto quanto for possível. O conatus é 

a força de cada ser em ação. 

Como o verso de uma mesma moeda, o desejo é o outro lado do conatus, porém 

consciente de si mesmo. O conatus é, pois, uma força que só quer e não sabe o que quer. Por 

outro lado, o desejo funciona como os olhos que dão forma àquilo que o conatus cegamente 

quer. O desejo é a manifestação da própria essência do indivíduo, de maneira consciente, acerca 

do esforço que cada ser humano faz para expressar sua potência de agir. Ao definir o desejo 

como essência humana, Spinoza quer dizer que se trata da força motriz para manter o ser 

humano na existência, e a compressão adequada do seu desejo é crucial para que a liberdade e 

a beatitude sejam alcançadas. 

Outro ponto que se faz necessário compreender são os afetos. Eles são abordados, de 

forma revolucionária, pelo filósofo, pois ele aborda e analisa os afetos com a mesma 

objetividade como se fosse uma questão de geometria, buscando mostrar que eles passam 

despercebidos diante de nossos olhos, mas influenciam diretamente no ânimo e na tomada de 

decisões do ser humano. No entanto, eles não devem ser pensados como falhas morais ou dos 

quais devemos livrar-nos, o que não é possível. O que pode ser feito acerca dessas forças que 

nos levam a agir é entendê-las como coisas naturais e partes da Natureza, e estão tão sujeitos a 

leis naturais como a queda de uma pedra ou o curso de um rio. 

Todos os afetos são derivados de três afetos primordiais: o desejo, a alegria e a tristeza. 

O desejo, vimos que está ligado ao conatus, esforço de perseverar na existência. Sua função é 

buscar por aquilo que nos faz passar de uma menor a uma maior perfeição, aumento de potência. 

O aumento de potência é a própria alegria, que faz o ser se expandir tanto quanto pode na 

existência e o coloca na posição de ação; do contrário, a diminuição da potência é a tristeza, 



17 

que retira o poder de ação, colocando o ser humano numa posição de passividade e, 

consequentemente, na servidão. 

A condição humana inicial é de servidão, pois impera a impotência diante dos afetos, 

em que as paixões, como o medo e o ódio, arrastam-nos de um lado a outro. O que deriva das 

paixões são ideias inadequadas e confusas, e, por isso, colocam-nos em estado de tristeza. A 

aposta do filósofo é na razão, que pode guiar o ser humano em direção à produção de ideias 

adequadas, claras e que permitam a compreensão acerca do mundo à sua volta, levando-o ao 

que lhe é verdadeiramente útil. 

O segundo capítulo é dedicado ao esforço realizado pelo ser humano em busca daquilo 

que lhe é útil, porém, antes, é preciso que ele se compreenda e se reconheça como parte da 

substância infinita e não como se fosse algo separado dela, como se fosse um império dentro 

de outro império, como diz Spinoza. Essa maneira de pensar, pois, leva-o a se entender como 

se fosse superior ao império da Natureza, da qual ele depende totalmente.  

Ainda no segundo capítulo, enfatizamos sobre a afetividade humana como sendo a 

maneira pela qual os modos humanos vivem a tensão em afetar e serem afetados. É na vida 

social que os afetos circulam e que, principalmente, a tristeza circula com mais rapidez. Por 

isso, é fundamental a busca por aquilo que convém, que é útil para aumentar sua potência de 

agir, não mais sozinhos, porém aliados àqueles que buscam pela mesma coisa, juntam forças e 

são reciprocamente úteis.  

Da afetividade humana surge também a tesão interna entre a figura do sábio e o 

ignorante. O primeiro é aquele que perpassou por todos os três gêneros de conhecimento: o 

primeiro da imaginação ou opinião; o segundo é o do estágio da razão; e o terceiro o da ciência 

intuitiva. Porém, ao desenvolver o último gênero, o sábio não se acomoda. Ele persevera na 

existência em busca de mais e mais conhecimento, sobre si e sobre o mundo em que vive; já o 

ignorante é aquele que permanece no primeiro gênero de conhecimento, ou seja, mantém-se 

preso na servidão de si, com seus afetos e na servidão dos outros, que lhe impõem uma maneira 

de viver. 

No terceiro e último capítulo, examinamos sobre o conhecimento como a via que conduz 

à liberdade humana. O ser humano só se liberta quando se torna conhecedor das causas que o 

levam a agir. Ao tomar conhecimento disso, seu modo de pensar e agir é alterado, ou seja, ele 

se reconhece como um ser determinado pela Natureza, porém compreende que isso não é uma 

limitação, mas apenas um ponto de apoio para realizar muitas coisas no mundo e, a partir disso, 

ele se autodetermina, ele se apoia na necessidade do mundo para alcançar aquilo que ele 

pretende, visto que potente para tal empreendimento.  



18 

Ao se deixar guiar pela razão, compreendendo adequadamente as coisas, ocorre um 

aumento da potência de agir e, com isso, experimentamos a alegria que brota de nossa ação e 

do conhecimento. A beatitude é o último ponto de nossa exposição. É, nesse sentido, a alegria 

racional ou a felicidade, como diz Spinoza. É um amor sentido por nós ao conhecermos a 

necessidade da totalidade da Natureza e sua perfeição. Esse amor não é uma paixão, é uma 

alegria serena que nasce de nossa união intelectual com a totalidade da Natureza. Isso ocorre 

porque, para o filósofo, a mente é capaz de atingir o conhecimento adequado de Deus, que 

ocorre mediante o conhecimento intuitivo que culmina no amor intelectual de Deus. Nesse 

instante, é Deus vendo a si mesmo pelo intelecto humano, ou seja, quando o sábio atinge o 

terceiro gênero de conhecimento (intuição), ele experimenta a maior perfeição que a mente 

pode alcançar. Esse é o ápice do conhecimento intuitivo, pois nossa mente se une à ordem eterna 

de Deus e age de acordo com sua essência racional, fazendo-nos compreender a necessidade 

intrínseca a todas as coisas. É nesse processo que temos o potencial para alcançarmos a 

beatitude e a liberdade. 

A Ética de Spinoza é um guia para a vida, mostrando que nem tudo convém a todos; o 

que é útil para uns é inútil para outros. A liberdade não é livre-arbítrio, é a capacidade de agir 

conforme a razão e produzir adequadamente nossas ações, e procurar pela felicidade na 

compreensão e no amor intelectual dispostas por todo Universo. Sua filosofia visa ao 

desvelamento da necessidade que há em todas as coisas, estimulando-nos a não murmurar, 

chorar ou ridicularizar, porém compreender e aceitar a realidade como ela é.  

 

 



19 

1 TUDO O QUE EXISTE ADVÉM DA SUBSTÂNCIA INFINITA, INCLUSIVE OS 

AFETOS HUMANOS 

 

1.1 Existir é próprio da essência da substância infinita 

 

Antes de adentrar no tema da pesquisa ao qual nos propomos, é importante ter em vista 

como se estrutura o raciocínio de Spinoza. É pelo conceito de substância que ele começa o 

desenvolvimento de sua filosofia, explicitando que tudo o que existe, inclusive a complexa 

natureza humana e seus afetos, deriva necessariamente de uma única substância infinita, que 

ele diz ser a Natureza/Deus. Com isso, ele demonstra a conexão intrínseca que temos com o 

Universo e a experiência individual que realizamos conforme nos voltamos para a compressão 

de sermos parte de um todo ordenado.  

A obra na qual ele se propõe a discutir, de maneira central e sistemática, sobre o tema é 

Ética demonstrada em ordem geométrica (1675). A obra é dividida em cinco partes, sendo a 

primeira dedicada à explicitação acerca da substância infinita a qual chamará de Deus, sendo 

ela existente em si e por si, com infinitos atributos, e as demais coisas são finitas, ou seja, os 

seres humanos, os animais e todo o resto finito são expressões ou modos pelos quais Deus se 

exprime. A segunda parte explana sobre a Natureza e a origem da mente humana, do corpo 

humano e como se dá tal relação entre eles, bem como as diversas formas de pensar e conhecer 

a realidade. De modo geométrico, na terceira parte, explica a origem dos afetos, como surgem 

e interferem em nossa conduta, ou seja, Spinoza faz uma geometria das paixões, tratando-as 

“como se fosse questão de linhas, planos ou corpos”.1 Na quarta parte, trata sobre a servidão 

humana, ou as forças dos afetos. Segundo ele, tais forças geram servidão por conta da 

“impotência humana para moderar e coibir os afetos”.2 O que ele se propõe a demonstrar é a 

causa e “o que os afetos têm de bom ou de mau”.3 Para finalizar, a quinta parte de Ética versa 

sobre a potência do intelecto, ou da liberdade humana,4 expondo acerca da potência da razão e 

o que ela pode sobre os afetos e a via a ser seguida para se chegar à liberdade. 

É pouco comum, quando se trata de Spinoza, depararmo-nos com a expressão substância 

infinita, mas é comum a expressão “O Deus de Spinoza”. A proposta da parte I de Ética é 

justamente dar uma nova definição do que é Deus e qual é sua essência, concepção a qual difere 

 
1 SPINOZA, Baruch. Ética. Tradução do Grupo de Estudos Espinosanos; Marilena Chauí (coord.). São Paulo: 

Edusp, 2018. p. 235. 
2 SPINOZA, Ética, p. 371. 
3 SPINOZA, Ética, p. 371. 
4 SPINOZA, Ética, p. 518. 



20 

totalmente da definição judaico-cristã de seu tempo e perpassa o tempo, e se mantém até os dias 

atuais. Para Spinoza, Deus não está separado do mundo, é o próprio mundo; não é 

transcendente, mas imanente.  

A tradição o descreve como um rei, um grande legislador ou até como um ser humano, 

com sentimentos, vontades, um Deus colérico e possuidor de objetivos, e o ser humano passa a 

crer que tal ser o criou à sua imagem e semelhança, tendo desígnios para ele, um destino a se 

cumprir. A visão antropomorfizada deixa visível a ingenuidade para a compreensão acerca da 

essência das coisas, pois, se um triângulo pudesse definir Deus, ele o faria a partir de si. Aliás, 

não conhece nenhuma outra realidade que não seja a si mesmo. Dessa maneira, o triângulo diria 

que Deus tem três lados, e a soma de seus ângulos inteiros resulta em 180 graus. Da mesma 

maneira, faz o homem que, por desconhecimento em relação a Deus, diz que Ele pode tudo, vê 

tudo e que Ele deu ao ser humano mandamentos que não podem ser desobedecidos.  

Para o filósofo, porém, Deus não se trata de uma entidade criadora que, separada do 

mundo, governa-o a distância, ditando e decidindo pelo mundo. Tal confusão é gerada, pois 

pensamos em Deus como imagem e semelhança do ser humano e, por isso, definir sua natureza 

é algo difícil de ser feito. A causa disso se deve tanto pelos teólogos, cujo objetivo é manter a 

obediência do povo através da fé, quanto pelos filósofos, que exigem que essa fé seja 

demonstrável.  

É nesse sentido que Spinoza trará para a discussão o que entende por Deus. Ele diz que 

tal compreensão é errônea e que Deus é o próprio mundo, é a Natureza. A mesma coisa é dita 

por dois nomes diferentes, por isso é preciso conhecer a Natureza tanto quanto pudermos. Se 

quisermos chegar a conhecer Deus, tal conhecimento não é por completo, pois o finito 

contempla apenas uma parte do infinito, no entanto, ainda é possível conhecê-lo.  

Ele não está fora do mundo, é causa interna de tudo o que existe, e, por ser anterior a 

tudo, é por ele que todas as coisas são concebidas e não por outra substância. “Além de Deus 

nenhuma substância pode ser dada nem concedida”,5 fora dele, nenhuma substância é si mesma, 

pois todas as coisas estão ancoradas em uma única substância. Com isso, “Deus é causa 

imanente de todas as coisas, mas não transitiva”.6 Não é pela vontade que Deus cria o mundo, 

Ele é o mundo pela necessidade de sua essência que envolve diretamente o existir e gera de si 

toda realidade. 

Um dado curioso e que pode nos ajudar a pensar acerca do título da parte I de Ética é a 

análise que Spinoza faz da expressão “de Deus”. Ouve-se corriqueiramente dizer “palavra de 

 
5 SPINOZA, Ética, p. 67. 
6 SPINOZA, Ética, p. 81. 



21 

Deus”, “obras de Deus”, “maravilhas de Deus”, porém o filósofo mostrará que a expressão “de 

Deus” é utilizada pelo povo judaico para designar tudo aquilo que ultrapassa a compreensão 

humana, ou seja, tudo o que o ser humano não pode compreender é dito como coisa “de Deus”. 

E esta é justamente uma das problemáticas de Spinoza, trazer à tona toda a falta de compreensão 

acerca das coisas e mostrar que é possível alcançar algum grau de compreensão quando há 

empenho para sair do simples ouvir dizer e ir além. A primeira parte, intitulada “De Deus”, 

pode ser uma forma de designar aquilo que, apesar de escapar de nossa compreensão completa, 

dada a finitude humana, não quer dizer que não se possa buscar a compreender em algum grau, 

dentro de tal finitude.  

Apesar da comum expressão “Deus de Spinoza”, quando tomamos sua obra, notamos 

que ele não inicia a primeira parte de Ética dando uma definição nem de substância, nem de 

Deus. Ele começa trazendo sua compreensão sobre o que entende como aquilo que é causa de 

si mesmo e que não é gerado por outra coisa a não ser por ela mesma, mas não menciona que é 

a substância nem Deus. Dá, portanto, a entender que ambas as designações são apenas parte de 

um processo metodológico para falar sobre algo que escapa de nossa linguagem, pois ambos 

são muito mais do que possamos compreender ou ser nomeados. O termo substância aparece 

na III definição e só na VI é que ele vinculará o que havia definido como substância, ao que 

entende por Deus fazendo de ambos os sinônimos. Dessa maneira, ele toma o conceito 

filosófico de substância e depois o conceito de Deus a que se direciona a Teologia e que também 

se remete à tradição, principalmente pelo modo como escreve a palavra Deus, com a grafia do 

“D” em letra maiúscula.  

Como seu trabalho, porém, é fazer uma análise a partir da Filosofia, ele parte do conceito 

de substância, em que expõe suas considerações a esse respeito, fazendo isso por meio da lógica, 

pois, na definição III da parte I, ele diz que entende por substância “aquilo que é em si e é 

concebido por si, isto é, aquilo cujo conceito não precisa do conceito de outra coisa a partir do 

qual deva ser formado”.7 Quando ele usa a palavra “conceito”, voltamos ao que foi dito antes, 

ele fala de algo que não é nem substância, nem Deus ou, como ele mesmo diz, “aquilo”, 

afirmando o que entende por esse algo que causa a si mesmo. Ou seja, ele começa não 

nomeando esse ser que é causa de si, e diz, logo em seguida, que é uma substância e que ela dá 

existência a toda realidade, depois diz que o que se chama de Deus, conforme é dito pelas 

pessoas, nada mais é do que a própria substância concebida em si e por si, a qual, sem ela, nada 

existe nem pode ser concebido. Desse modo, uma vez que é causa de si mesma, ao causar-se, 

 
7 SPINOZA, Ética, p. 45. 



22 

causa toda a existência, e parte de sua essência é exprimida nos seres e nas coisas criadas em 

todo Universo, tal substância é absoluta.  

Temos com isso a definição formal de Deus, em que, ou existe um ser necessariamente 

infinito e que sustenta toda realidade, ou nada existe. Pois a existência de tal ser é um ato de 

sua afirmação, e o que constitui sua essência é o infinito em suas modalidades, que, não tendo 

causa, é “incausado”, é origem de si mesmo, é o único que existe em virtude de si mesmo, existe 

necessariamente numa relação inerente à sua essência. Tudo está contido em Deus, o mundo é 

o próprio Deus, que não foi por ele criado, mas existe por sua própria natureza, que envolve a 

capacidade de existir. 

 

1.1.1 O entendimento percebe os atributos, porque os atributos são expressivos 

 

Como substância infinita, dela se seguem infinitos atributos, estes são expressões da 

substância que se manifestam de variadas formas. A essência de tal absoluto é constituída de 

atributos infinitos e diferentes entre si. Temos conhecimento de apenas dois desses atributos 

(extensão e pensamento). Como tais atributos são infinitos e não os conhecemos todos, a 

essência é infinitamente complexa e diferenciada em qualidades infinitas. A substância infinita 

é uma potência de autoprodução de todas as coisas, por isso existência e essência são idênticas 

à sua potência infinita de existir em si e por si, e é dessa complexidade interna que ela produz 

a existência de todas as coisas. Pela identidade entre a existência, essência e potência, temos a 

eternidade como a “própria existência enquanto concebida seguir necessariamente da só 

definição da coisa eterna”.8 Ou seja, é o ser no qual existência, essência e potência são idênticas. 

Assim, eternidade não diz respeito a um tempo sem começo e sem fim, mas sim à ausência do 

próprio tempo.  

Se a substância existe por si e em si, pela força de sua potência que é idêntica à sua 

essência, sendo ela complexa infinitamente, bem como suas qualidades também o são, é 

evidente que somente pode haver uma única substância, pois “na natureza das coisas, não 

podem ser dadas duas ou várias substâncias de mesma natureza, ou seja, de mesmo atributo”.9 

Caso contrário, a substância infinita seria limitada por outra também infinita, e isso levaria a 

uma reductio ad infinitum. O universo é, portanto, constituído de uma única substância que é 

eterna, pois existir, ser e agir são nela uma só e mesma coisa. Spinoza diz que essa substância 

 
8 SPINOZA, Ética, p. 47. 
9 SPINOZA, Ética, p. 51. 



23 

é “Deus, ou seja, a substância que consiste em infinitos atributos, dos quais cada um exprime 

uma essência eterna e infinita, existe necessariamente”.10 

Ao fazer existir sua própria essência quando causa a si mesmo, Deus se exprime nas 

coisas singulares que ele faz existir, pela ação de sua potência infinita de autoprodução e, com 

isso, se ele é causa de si e de todas as coisas, podemos concluir que não poderia haver criação 

do mundo a partir do nada, pois o mundo é uma expressão da causalidade eterna de Deus. Por 

mais que as coisas existam temporalmente, elas passam de uma forma a outra sem cessar, e 

cada uma retorna a substância conforme seu atributo.  

Nesse sentido, é importante ressaltar que há duas maneiras de ser e existir, sendo a 

primeira vinculada à substância e seus atributos e a segunda aos efeitos dela, cabendo então 

fazermos a distinção entre o atributo e o modo que correspondem respectivamente. Um atributo 

é definido como “aquilo que o intelecto percebe da substância como constituindo a essência 

dela”.11 Como a substância é infinita, segue-se que há uma infinidade de atributos 

incompreensíveis para o intelecto humano.  

Vale ressaltar que um atributo não é um ponto de vista particular pelo qual as coisas são 

vistas de um aspecto subjetivo, mas se deve considerar que, quando Spinoza ressalta que “o 

intelecto percebe da substância como constituindo a essência dela”,12 esse constituir é uma 

conexão direta com a substância infinita e, com isso, podemos considerar que tal substância 

tem dois ou mais atributos que equivalem à sua essência e, mesmo assim, podem ser 

compreendidas de formas diferentes. Se tomarmos como exemplo duas pessoas que tenham 

conhecimento da natureza de uma coisa, ambas não fornecem a mesma explicação a respeito 

desta, mas, sim, de maneiras diferentes. Um atributo é justamente aquilo que é atribuído à 

realidade pelo intelecto. Dizer que existem dois atributos é afirmar que temos a possibilidade 

de conhecer o mundo de duas perspectivas distintas (mental e materialmente) sobre a mesma 

realidade. Os atributos funcionam como lentes que possibilitam que nossa mente apreenda a 

unidade da realidade, a substância. 

 

  

 
10 SPINOZA, Ética, p. 59. 
11 SPINOZA, Ética, p. 45. 
12 SPINOZA, Ética, p. 45. 



24 

1.1.2 Os modos são manifestações dos atributos da substância infinita 

  

Vimos que a única realidade existente é da substância infinitamente infinita, possuidora 

de infinitos atributos, porém conhecemos dois atributos pelos quais apreendemos a realidade. 

A partir desses atributos da substância, temos os modos ou modificações dela, que é onde está 

situado o ser humano. Portanto, os modos dizem respeito às coisas particulares, individuais e 

concretas que podemos perceber no mundo, convivemos então com muitos modos de Deus. No 

entanto, é crucial, no que tange à existência, entender que os modos não a têm em sua essência, 

ou seja, não existem por si, pois sua existência depende da substância.  

Retomando a ideia de que tudo está contido em Deus e de que o mundo não foi criado 

por ele, mas existe pela sua natureza que evolve existência, nesse sentido, podemos dizer que a 

existência dos modos não é algo que se segue de sua própria natureza, assim como no caso da 

natureza da substância infinita, pois os modos não podem causar a si mesmos. A esse respeito 

diz Spinoza que “a essência das coisas produzidas por Deus não envolve existência”.13 Isso se 

torna claro conforme seguimos o raciocínio do filósofo, pois se Deus é causa de si, somente Ele 

pode ter em sua essência a existência, pois ambas se implicam mutuamente e, uma vez que as 

coisas produzidas por Deus não envolvem existência, não podem ser causa de si, pois não são 

substâncias.  

Nota-se, com isso, a total dependência que os modos ou as coisas particulares têm para 

com a substância infinita, pois, para que passem a existir e perseverem na existência, a causa 

originária está em Deus, pois é Ele o produtor de toda realidade que advém de sua natureza. Os 

seres humanos são modos da substância, mas isso não significa que vivemos em um mundo 

irreal ou que nada existe. O que o filósofo está expondo é que essa substância é a única existente, 

e como dependemos dela para existir, não existimos da mesma maneira que ela, que causa a si 

mesma. Dito de outra forma, os modos não podem ser tidos como envolvendo existência, pois 

isso é algo que pertence à essência da substância infinita. Se fosse de outro modo, isto é, se os 

modos fossem causa de si mesmos, estariam no mesmo patamar da substância, e essa 

equivalência implicaria a existência de duas substâncias, e isso é inconcebível para Spinoza. 

Sobre a dependência do modo, no que tange à sua existência, o filósofo holandês 

explicita, na definição 5 da parte I de Ética: “Por modo entendo afecções da substância, ou seja, 

aquilo que é em outro, pelo qual também é concebido.”14 Retomando a ideia dessa definição, 

de que o modo é aquilo que está contido na substância infinita, deduz na proposição 15: “Tudo 

 
13 SPINOZA, Ética, p. 89. 
14 SPINOZA, Ética, p. 45. 



25 

que é, é em Deus, e nada sem Deus pode ser nem ser concebido”.15 O modo é em outro, não 

pode ser concebido por si e depende totalmente da substância, e sua essência é também 

produzida por Deus, como veremos na proposição 25: “Deus é causa eficiente não apenas da 

existência das coisas, mas também da essência”.16 No corolário dessa mesma proposição, ele 

faz uma definição das coisas particulares, dizendo: “As coisas particulares nada são senão 

afecções dos atributos de Deus, ou seja, modos, pelos quais os atributos de Deus se exprimem 

de maneira certa e determinada”.17 Dizer que os atributos se exprimem pelos modos, de maneira 

certa e determinada, significa dizer que são eles que dão a determinação aos modos, ou seja, 

são os atributos que determinam como os modos operam na existência. 

A esse respeito, na proposição 26, Spinoza deduz sobre a determinação das existências 

que passam a existir a partir de Deus, e diz que “uma coisa que é determinada a operar algo, 

assim foi determinada necessariamente por Deus; e aquela que não é determinada por Deus não 

pode determinar-se a si própria a operar”.18 Em seguida, na abertura da demonstração da mesma 

proposição, ele começa afirmando que “aquilo pelo que as coisas são ditas determinadas a 

operar algo é necessariamente um positivo”.19 Essa observação é feita para dizer que a 

determinação não é de caráter negativo, pois Deus é a causa eficiente da essência e da existência 

dos modos, isto é, a potência de existir e operar das coisas particulares são dadas por ele e não 

por elas mesmas, pois, se assim o fosse, os modos seriam substâncias.  

É nesse sentido que devemos nos recordar do termo coação ou coagido, presente na 

definição 7 da primeira parte de Ética. O termo coação se diz em relação às coisas singulares, 

determinadas por outro e não por si mesmas. Não é de sua essência determinar sua existência, 

essa determinação pertence somente a Deus, que é livre por si. Em A nervura do real I, Chaui 

escreve: 

 

A causa de si, livre e primeira, age sem ser constrangida por nada e por ninguém, sem 

ser determinada por causas extrínsecas ou intrínsecas, e sua espontaneidade necessária 

produz efeitos que, estes sim, estão determinados pela causa a operar de maneira certa 

e determinada. Enquanto no ser absolutamente infinito a necessidade de natureza é 

potência ativa livre, nos modos particulares, a necessidade da causa determina aquilo 

que a tradição sempre designou como natura, isto é, as operações que uma coisa está 

determinada a realizar.20 

 

 
15 SPINOZA, Ética, p. 67. 
16 SPINOZA, Ética, p. 89. 
17 SPINOZA, Ética, p. 91. 
18 SPINOZA, Ética, p. 91. 
19 SPINOZA, Ética, p. 91. 
20 CHAUÍ, Marilena. A nervura do real: imanência e liberdade em Espinosa. (v. 1 - Imanência). São Paulo: 

Companhia das Letras, 2000. p. 885. 



26 

As operações realizadas pelas coisas particulares, no entanto, dependem do existir que 

é determinado por Deus por meio de seus atributos, dos quais só conhecemos o pensamento e 

a extensão. Não se pode pensar, porém, que os modos são como objetos meramente 

manipuláveis e coagidos pela potência infinita, que os definiria como coisas totalmente 

passivas. Já que a operação é uma das atividades próprias das coisas finitas, com um caráter 

limitado em comparação com o agir livre da substância, que não está não sujeita a nenhum tipo 

de coação. No caso dos seres humanos, apesar de sua limitação como modo finito, ele pode 

muito, dentro da pequena parcela de existência sustentada por Deus. Com isso, é fundamental 

compreender a distinção entre agir e operar, para compreender a diferença entre liberdade 

divina e humana, conforme explica Chaui:  

 

A distinção entre agere e operare funda-se na distinção entre o que é necessário por 

essência e o que é necessário pela causa, e exatamente por isso, quando se tratar da 

liberdade do modo finito humano, Espinosa buscará na essência desse modo (em seu 

conatus) o que lhe permite agir segundo sua própria essência e ser causa adequada.21 

 

Assim, o modo finito para que se torne causa adequada em seu agir deve fazê-lo através 

de sua essência, ou seja, do conatus, passando pelo processo de ter consciência de si, das coisas 

e de Deus, pois é esse processo que possibilitará que o modo finito, mais especificamente em 

se tratando do ser humano, consiga alcançar a liberdade; tema discutido pela quinta parte de 

Ética. 

Dando continuidade à exposição sobre a determinação que os atributos dão aos modos 

finitos de operar na existência, a proposição 27 mostra que “uma coisa que é determinada por 

Deus a operar algo não pode tornar-se a si própria indeterminada”.22 Essa proposição mostra o 

caráter necessário com que os modos finitos operarão. Não há como escapar do que foi 

estabelecido necessariamente. Nesse sentido, a demonstração dessa mesma proposição evoca o 

axioma terceiro, onde está explicitado que “de uma causa determinada dada segue 

necessariamente um efeito; e, ao contrário, se nenhuma causa determinada for dada é 

impossível que siga um efeito”.23 A noção de causa determinada apresentada pelo axioma 

mostra que um modo determinado a operar não pode deixar de produzir necessariamente um 

efeito, todas as coisas na Natureza têm uma causa determinada, conforme diz Chaui: “Uma 

coisa particular, isto é, uma afecção ou um modo de um atributo de Deus, só opera determinada 

pela ação de sua causa eficiente”.24 A partir daí, compreendemos a maneira que os modos 

 
21 CHAUI, A nervura do real, p. 885. 
22 SPINOZA, Ética, p. 91. 
23 SPINOZA, Ética, p. 47. 
24 CHAUI, A nervura do real, p. 885-886. 



27 

operam e o motivo de serem considerados partes da Natureza sendo regidos por determinadas 

leis.  

Os modos (modificações) são coisas que não podem existir de maneira independente. 

Sua existência depende de alguma outra coisa, porém não estão confinados à lógica de 

propriedade e relações, eles estão no âmbito de coisas individuais. Todas as coisas são modos 

da substância infinita, sua existência depende de algo externo. Nesse sentido, a existência 

humana depende de algo exterior. Não dependemos de nós mesmos, e, se existimos, isso se 

deve ao poder de algo exterior a nós. A partir disso, devemos notar que, ao falar de modo ou 

modificações, estamos nos referindo a algo muito amplo. Não se trata apenas do ser humano, 

mas, sim, de todas as coisas existentes; todas elas são modos pelos quais Deus se exprime. É 

preciso também distinguir, como faz Spinoza, entre modos finitos e modos infinitos, estes 

últimos se referem às infinitas modificações da substância que, por sua vez, manifestam-se no 

modo finito. 

Tal manifestação se dá pelo conatus, que não é a mesma potência de Deus, mas um grau 

dessa potência. É uma força que tende a se manter na existência, é uma força de 

autoconservação; no caso do ser humano e dos animais, buscam evitar a morte a todo custo. 

Em relação ao ser humano, a morte aqui não é somente o deixar de existir nesta realidade da 

qual temos consciência, mas como aquilo que baixa nossa potência de agir, que nos deixa tristes 

e que tem efeito próximo ao da morte ou de uma doença que tende a destruir o corpo, baixando 

consideravelmente a força do conatus. Este é a força que nos mantém sempre em direção à vida, 

sendo ele o ato mais elevado de nossa potência.  

 

1.2 É próprio do conatus perseverar na existência e não passar a existência25 

 

Junto à noção de substância infinita, outro conceito muito importante na filosofia de 

Spinoza é o de conatus, presente em todo pensamento que permeia sua obra Ética. Segundo 

Chaui, trata-se de um: 

 

Termo latino que significa esforço de, ou esforço para; na filosofia do século XVII, é 

usado a partir da nova física que, ao apresentar o princípio de inércia (um corpo 

permanece em movimento ou em repouso se nenhum outro corpo atuar sobre ele 

modificando seu estado), torna possível a ideia de que todos os seres do universo 

 
25 É próprio do conatus das coisas perseverar na existência e não passar a existência, porque o conatus, de um 

modo particular, é responsável pela autopreservação dele, para que ele se mantenha na própria existência, por isso, 

não é de sua natureza ser causa da existência de outro modo da substância. O conatus, de um modo particular, não 

cria ou dá origem a algo novo. No entanto, dar origem a algo novo é consequência do conatus da substância infinita 

que o produz.  



28 

possuem a tendência natural e espontânea à autoconservação e se esforçam para 

permanecer na existência.26 

 

Como modos singulares finitos, não existimos por nós mesmos, mas como parte da 

essência de Deus que é causa de si e que necessariamente existe, sua existência é causa de toda 

realidade. Porém temos um grau de potência natural, a autoconservação na existência e que nos 

faz agir. Segundo a terminologia do século XVII, Spinoza a aplica ao ser humano. Tal potência 

é o conatus. Conforme Chaui:  

 

É a potência interna de autoperseveração na existência que toda essência singular 

possui porque é expressão da potência infinita da substância. Os humanos, como os 

demais seres singulares, são conatus, com a peculiaridade de que somente os humanos 

são conscientes de ser uma potência ou um esforço de perseveração na existência. O 

conatus, demonstra Espinosa na Parte iii da Ética, a essência atual do corpo e da 

mente. Mais do que isto. Sendo uma força interna para existir e conservar-se na 

existência, o conatus é uma força interna positiva ou afirmativa, intrinsecamente 

indestrutível, pois nenhum ser busca a autodestruição. O conatus possui, assim, uma 

duração ilimitada até que causas exteriores mais fortes e mais poderosas o destruam. 

Definindo corpo e mente pelo conatus, Espinosa os concebe essencialmente como 

vida, de maneira que, na definição da essência humana, não entra a morte. Esta é o 

que vem do exterior, jamais do interior.27 

 

O conatus é uma força de autoconservação, mas é também de afirmação de si mesmo. 

É uma potência que constitui o modo finito no estado atual da essência de uma coisa singular, 

por isso afirma sua essência perseverando na existência. Assim, o esforço de “perseveração” no 

ser não tende para a autodestruição, a menos que sua afirmação encontre outro conatus que lhe 

seja mais potente e chegue a destruí-lo, pois “nenhuma coisa pode ser destruída senão por uma 

causa externa”.28 É nesse sentido que o conatus humano deve produzir seu esforço para poder 

durar e continuar na existência, uma vez que entramos em contato com muitos corpos que fazem 

nossa força de perseverar no ser oscilar constantemente. 

O ser humano se afirma na vida, no decorrer dos encontros, visto que nossa força seja 

cada vez maior ou se mantenha nesse estado. Já a diminuição de tal força nos leva a um grau 

de destruição que podemos perceber quando nos sentimos desanimados, depois que algo nos 

desmotiva. A partir daí, todos os pensamentos e ações estão comprometidos a serem guiados 

por essa baixa potência, porém outro modo de falarmos acerca da destruição que decorre da 

diminuição dessa força é quando encontramos um conatus ou vários tão fortes que, operando 

em baixa potência, levam-nos à destruição total, ou seja, a morte.  

 
26 CHAUI, Marilena. Espinosa: uma filosofia da liberdade. São Paulo: Moderna, 2005. (Logos). p. 99. 
27 CHAUÍ, Marilena. Desejo, paixão e ação na ética de Espinosa. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. p. 84-

85. 
28 SPINOZA, Ética, p. 249. 



29 

Vale ressaltar, contudo, que a morte de si não surge no interior do conatus, é sempre 

dada por uma causa externa, uma vez que “a definição de uma coisa qualquer afirma, e não 

nega, a essência da própria coisa; ou seja, põe, e não tira a essência da coisa”.29 Não há nada na 

coisa, no ser humano que possa ser causa de sua própria destruição, no entanto, fora, 

externamente, há muitas possibilidades.  

A permanência na existência, ou melhor, a “perseveração” nela requer que recolhamos 

tudo quanto for possível que contribua para que o conatus possa ser fortalecido e se mantenha 

elevado em relação à sua potência. Portanto, buscando tudo aquilo que for útil e bom para a 

mente e para o corpo, tenha potência suficiente em seu processo de afirmação na existência e, 

quando mais o ser humano afirma a vida, mais se torna livre, e mesmo com todas as oscilações 

de sua vida, alcança a felicidade.  

Útil e bom é uma atividade que contribui para o aumento e o fortalecimento do conatus 

na existência. Bom e mau é uma questão que corresponde ao que Spinoza define como bem e 

mal. Por bem ele diz que o entende como “aquilo que sabemos certamente nos ser útil”;30 

enquanto o mal, como “aquilo que sabemos certamente impelir que sejamos possuidores de um 

bem qualquer”,31 isto é, o bem corresponde a tudo aquilo que aumenta a potência de existir, já 

o mal é tudo aquilo que diminui a potência de existir. Tais conceitos são subjetivos e não 

absolutos, porque cada ser humano percebe a realidade de perspectivas diferentes, pois o que é 

um bem para uma pessoa pode ser considerado um mal para outra.  

Vale ressaltar que um bem é assim considerado por um tempo determinado, não segue 

sempre sendo um bem, ele pode converter-se em mal. Por exemplo, um amigo que sempre foi 

considerado ser um bem para o outro o foi por um determinado tempo, depois, ao invés de 

permanecer como um bem passou a ser considerado um mal, por determinada ação que fez por 

considerar um bem, já o outro amigo considerou ser um mal. Por fim, a potência de um diminuía 

em relação à potência do outro, e a tendência natural foi o afastamento daquilo que só contribuiu 

para enfraquecimento do conatus. 

Uma coisa considerada boa por nós é aquela que traz consigo algo que compõe com 

nosso conatus. O oposto disso é algo mau, pois é contrário a nós, um mau encontro decompõe. 

Podemos notar que, na vida afetiva do ser humano, há um esforço para manter presente o que 

é bom, que compõe com nossa natureza. Da mesma maneira, há um esforço para afastar aquilo 

que decompõe, pois, desse modo, somos guiados na existência. Não há um ser humano que 

 
29 SPINOZA, Ética, p. 249. 
30 SPINOZA, Ética, p. 379. 
31 SPINOZA, Ética, p. 379. 



30 

busque algo que lhe cause tristeza, mas, pelo contrário, buscamos sempre algo que nos 

mantenha firmes na existência e sempre em estado de alegria. 

É nessa atividade, é nesse esforço da mente e do corpo de evitar o que nos faz mal e 

fortificar relações que façam bem, que chegamos à definição do ser humano para Spinoza. Para 

ele, a essência do ser humano é o desejo, pois “entre apetite e desejo não há nenhuma diferença 

senão que o desejo é geralmente referido aos homens enquanto são cônscios de seu apetite”,32 

isto é, desejo é o próprio apetite conforme temos consciência dele. Desse modo, desejar é uma 

atividade intrínseca ao conatus, atividade realizada não somente pelo corpo, mas também pela 

mente. 

É pelo conatus, portanto, que se dá o surgimento do apetite, e, a partir dele, germina-se 

o desejo que impulsionará o ser humano. Com isso, vemos surgir o primeiro dos afetos, que, 

junto com a alegria e a tristeza, gera todos os outros afetos. Estes moldam nossa maneira de 

agir, pois fazem parte de nossa natureza e, conforme vivemos, eles estão presentes. Tanto a 

alegria quanto a tristeza significam, respectivamente, aumento e diminuição da capacidade do 

ser humano de pensar e agir. O desejo pode ser entendido como sendo a potência de agir, que, 

ao assumir uma maneira de perseverar na existência e no ser, tal esforço pode repelir o que for 

contra ele e esforçar-se mais ainda para manter aquilo que o favorece. 

Podemos dizer que as emoções mais fortes provêm da alegria, do resultado de nosso 

aumento de potência; do contrário, provêm da diminuição de nossa potência as emoções mais 

fracas, provêm a tristeza. A vida afetiva do ser humano é constituída de alegrias e tristezas, por 

isso é preciso compreender claramente e estar atento aos fatores externos com os quais 

mantemos relação e que nos afetam, pois isso nos faz experimentar a alegria. Compreender nos 

coloca na condição de ser causa adequada daquilo que compreendemos. Com isso, temos o 

seguinte movimento, na transição de um nível de perfeição menor (tristeza) para um maior 

(alegria), a alegria fortalece o conatus, e a tristeza o enfraquece, e pode ser letal em 

determinadas situações.  

Fazemos parte de uma cadeia de acontecimentos infinitos, já que existimos em Deus e 

participamos de sua existência infinita, e temos um grau de potência, um grau de intensidade 

que advém de sua potência. Desse modo, ainda que limitados, somos parte da extensão e do 

tempo da potência infinita de Deus: 

 

Quando o modo passa à existência é que uma infinidade de partes extensivas são 

determinadas do exterior a entrar sob a relação que corresponde à sua essência ou a 

seu grau de potência. Então, e só então, esta essência é determinada como conatus ou 

 
32 SPINOZA, Ética, p. 255. 



31 

apetite (Ética, III, 7). Ela tende com efeito a perseverar na existência, isto é, a manter 

e a renovar as partes que lhe pertencem sob a sua relação (primeira determinação do 

conatus, IV, 39). O conatus não deve ser principalmente compreendido como uma 

tendência a passar à existência: precisamente porque a essência de modo não é um 

possível, porque é uma realidade física que não carece de nada, ela não tende a passar 

à existência. Mas ela tende a perseverar na existência, já que o modo é determinado a 

existir, isto é, a subsumir sob a sua relação uma infinidade de partes extensivas. 

Perseverar é durar; também o conatus envolve uma duração indefinida (III, 8).33  

 

Podemos dizer que todos os seres têm naturalmente uma potência para sua 

autoconservação, o que Spinoza chama de conatus. Assim, todos os seres são indivíduos por 

terem conatus, pois têm uma força interna que os faz buscar sempre conservar seu estado e 

permanecer na existência. Assim como os outros seres, nós, humanos, somos dotados de 

conatus, ou melhor dizendo, somos o conatus, pois diferente deles, somos conscientes de que 

temos uma força interna que nos faz perseverar na existência. 

Como ressalta Deleuze, “o conatus não deve ser […] compreendido como uma 

tendência a passar à existência […]. Mas ela tende a perseverar na existência, já que o modo é 

determinado a existir”.34 Não passamos à existência, pois, se vivemos, vivemos em Deus, e 

nossa existência depende dele. Porém, como conatus, temos a capacidade de agir para 

perseverar em nosso ser, que é uma pequena parte finita da potência infinita da substância. 

Quando criamos condições para perseverar na existência, é o conatus buscando meios que 

contribuam para manter o aumento de nossa potência, pois “cada coisa, o quanto está em suas 

forças, esforça-se para perseverar em seu ser”.35 

A conexão do corpo e da mente também é conatus que se dá pela expressão de dois 

atributos diferentes, expressando-se simultaneamente. Ambos podem ser afetos e afetar, mas 

conforme seu contato com o mundo se desenvolve, corpo e mente passam por alterações que 

buscam, a todo custo, evitar a diminuição de sua força. Porém, quando essas situações ocorrem, 

ambos gravam tais informações, e todas as vezes que situações parecidas ocorram, levarão 

ambos a aprender a tirar dessas situações algo que possa ser transformado em aumento de 

potência. Isso permite que o corpo e a mente possam agir de novas maneiras. 

Vale ressaltar que, para o conatus, a única finalidade é perseverar na existência. É 

comum a todo ser vivo resistir em si até que algo mais forte o destrua. Não há em nós uma força 

de autodestruição, há um querer sempre latente de buscar pela vida. Assim como o conatus é 

próprio de nossa constituição, outra face da mesma moeda é o desejo, que, segundo Spinoza, é 

nossa essência.  

 
33 DELEUZE, Gilles. Espinosa: filosofia prática. São Paulo: Escuta, 2002. p. 104. 
34 DELEUZE, Espinosa, p. 104. 
35 SPINOZA, Ética, p. 251. 



32 

Desejo e conatus atuam juntos. Há alegria quando o desejo aumenta e há tristeza quando 

o desejo diminui, quando é constrangido por forças externas. Ambos os afetos são geradores de 

todos os demais e, por isso, são chamados de afetos primitivos. O ódio, o amor, o 

contentamento, etc., são as consequências de nosso comportamento e não a causa. O desejo não 

se volta ao exterior para buscar um objeto, ele quer a si mesmo, ou seja, o ser humano é uma 

vida que quer a si mesma, criando condições em sua realidade para se expandir, e cabe a ele 

selecionar, dentre todas as possibilidades que lhe aparecem, aquelas que contribuam na 

perseverança em seu ser. A todo instante, pois, somos preenchidos ainda que por tristeza e, por 

isso, é importante que tenhamos capacidade de preencher-nos de alegria.  

O conatus é a força que impulsiona para alcançar aquilo que o desejo coloca como 

objeto a ser alcançado em vista de aumentar sua potência, conforme diz Deleuze:  

 

Os afetos-sentimentos (affectus) são exatamente as figuras que o conatus assume 

quando é determinado a fazer isto ou aquilo, por uma afecção (affectio) que lhe 

sobrevém. Estas afecções que determinam o conatus são causa de consciência: o 

conatus tornado consciente de si sob este ou aquele afeto chama-se desejo, sendo este 

sempre desejo de alguma coisa (III, def. do desejo).36  

 

É preciso, porém, entender o que o conatus assume para aumentar nossa potência, pois 

bom é tudo aquilo que aumenta nossa força e mau tudo o que a diminui, mas as coisas não são 

boas ou más em si, e, nesse sentido, podemos ser enganados. Tal engano é causado pela 

imaginação, que nos leva a acreditar que, em dadas situações, nossa potência aumenta, porém, 

quando analisamos racionalmente, quando tomamos outra perspectiva, o resultado que temos é 

a diminuição de nossa força. Isso esbarra em outro ponto da filosofia de Spinoza: a servidão.  

Quando não entendemos o que de fato afeta a variação de nossa potência, a servidão nos 

faz buscar por algo como se fosse nossa liberdade. O foco sai da busca interior e passa para a 

exterioridade e, com isso, gera-se uma confusão entre ambos, pois, ainda que enfraquecidos, 

seguimos nos esforçando para conquistar nossa liberdade e afastar a tristeza. 

A servidão gera inúmeras consequências, tanto em nossa vida individual quanto 

intersubjetiva, entre elas, do lado individual, confundimos exterioridade com interioridade, 

colocando-nos em contradição com nós mesmos, fazendo-nos perder a referência em relação 

ao conatus, e nos faz tender para a destruição, como é o caso do suicídio. No suicídio, é 

perceptível haver uma força interna que busca a vida, que se recusa a utilizar-se de sua própria 

força para se autodestruir, porém o exterior pode tender a ser mais forte e chegar a destruir um 

conatus. Em relação com os demais, na dimensão intersubjetiva, tememos e odiamos, tornamo-

 
36 DELEUZE, Espinosa, p. 104-105. 



33 

nos contrários aos demais e entramos num estado de luta de todos contra todos. A satisfação 

dos desejos é procurada a todo custo, mesmo que, para isso, seja preciso destruir o outro, tido 

como um obstáculo.  

Cada corpo responde de uma forma diferente quando é afetado por outro, responde de 

acordo com o que sua essência pode, pois temos de considerar que cada corpo tem sua própria 

história, seus encontros vão lhe moldando, deixando marcas e o transformando-o no decorrer 

de sua existência. É isso que o faz agir de muitas maneiras. Isso também ocorre em sua forma 

de conhecer o mundo e aprender mais sobre ele. Nesse sentido, o conatus não aumenta quando 

eliminamos as paixões, e isso nem é possível, mas aumenta quando fazemos bom uso delas, 

quando sabemos lidar com elas para que nos favoreça. 

  

1.3 O desejo é a própria essência do ser humano como possuidor de esforço, volição, 

apetite, formando e fazendo o conatus assumir um rosto  

 

No fim da parte III de Ética, encontramos as definições dos afetos. Não se trata de uma 

lista que se encerra nessas páginas. Spinoza faz a definição de apenas alguns dos principais 

afetos. Entre estas, temos a definição da essência humana, vinculada a um afeto pertencente a 

uma “composição de três afetos primitivos: Desejo, Alegria e Tristeza”.37 Ele inicia dizendo 

que “o Desejo é a própria essência do homem enquanto é concebida determinada a fazer [agir] 

algo por uma dada afecção sua qualquer”.38  

Podemos perceber a importância e a necessidade do desejo, não como uma imperfeição 

ou falta humana, mas como capaz de exprimir nossa natureza de diversas formas. Essa noção 

está vinculada à forma como Spinoza entende a existência individual, em que cada um é 

marcado por uma maneira de fazer algo por sua própria conservação. Nesse sentido, é o próprio 

conatus que impulsiona para a afirmação do próprio ser, tornando-se consciente de si mesmo 

no ser humano.  

A afirmação da existência humana se dá, desse modo, pela dinâmica de uma potência 

que se orienta pelo que lhe favorece em sua autoconservação, pelo que lhe parece útil; e o 

suporte dessa afirmação se dá pelo desejo. Porém vale ressaltar que o desejo não exprime 

totalmente nossa natureza, pois é preciso distinguir, entre os afetos, aqueles que são paixões, 

que se dão por causas exteriores, e os afetos ativos, que procedem dos desejos ligados à 

afirmação de si mesmo. 

 
37 SPINOZA, Ética, p. 337. 
38 SPINOZA, Ética, p. 339. 



34 

A essência de nosso corpo e de nossa alma é o conatus. Ele é uma força interna, positiva 

e afirmativa que nos mantém conservados na existência e é intrinsecamente indestrutível (no 

que diz respeito à sua perseverança na existência, não é do conatus, ou seja, não é de nenhum 

ser a busca por autodestruição). No entanto, apesar de ter uma duração ilimitada, quando é 

atingido por causas exteriores que lhe são mais fortes e poderosas, ele pode ser destruído. Sua 

destruição não vem do interior, mas do exterior. Um exemplo disso é quando estamos doentes. 

Nosso corpo busca, de todas as formas, combater a doença que nos acomete e faz de tudo para 

manter sua preservação. O conatus entendido como corpo e mente é essencialmente a própria 

vida e a luta contra a morte.  

Conatus se chama apetite no corpo e desejo quando se refere à mente (psíquico, 

espírito), por conta disso, quando Spinoza diz que a essência do homem é desejo, ele quer dizer 

que se trata da consciência que temos em relação ao que se chama apetite no corpo. Ao dizer 

que somos formados por apetite e desejo, “é dizer que as afecções do corpo são afetos da 

alma”.39 Ou seja, essas afecções são imagens resultantes dos efeitos que elas causam em nós. 

É algo subjetivo causado pela exterioridade. Diz respeito a um processo que se passa em nós e 

não corresponde à verdadeira natureza do objeto que produziu tais efeitos; do contrário, na 

alma, os afetos se realizam como ideias, como um ato intelectual de íntima conexão com a 

essência de um ser, devido ao conhecimento de sua causa e que ligam necessariamente a outras 

ideias; portanto, temos uma relação afetiva entre corpo e alma, e destes com o mundo. 

Ao entrarmos em contato com o mundo, não nos mantemos intactos diante dele. Somos 

modificados pelos objetos à nossa volta. Assim, o desejo passa pela flutuação40 durante tais 

relações, passando por uma atualização constante em que pode ser preenchido de alegria, 

quando um encontro o favorece, ou de tristeza, quando é constrangido. Ele nunca será somente 

alegria ou tristeza, passará sempre por modificações.  

O desejo almeja o aumento de sua potência, a ponto de chegar a tornar-se ele mesmo 

sua causa e, por isso, busca por bons encontros compostos de objetos e pessoas. Podemos 

também dizer que sua virtude é sua própria potência de desejar41 o que lhe é próprio, ou seja, 

 
39 CHAUI, Espinosa, p. 59. 
40 Quanto a esse termo, preferimos utilizar o próprio termo empregado pelo filósofo e não substituir pelo termo 

“ambivalência”. Nesse sentido, flutuação de ânimo está ligada a um estado da mente, é a oscilação que ocorre 

quando, em uma mesma coisa, está algo que simultaneamente nos causa alegria e tristeza. “Se imaginamos que 

uma coisa que costuma nos afetar com um afeto de Tristeza tem algo semelhante a uma outra que costuma nos 

afetar com um igualmente intenso afeto de Alegria, nós a odiaremos e a amaremos simultaneamente” (SPINOZA, 

Ética, p. 265).  
41 A potência de desejar nada mais é do que a força de existir, de perseverar na existência. Essa força está 

diretamente ligada ao conatus, como uma disposição para que experimentemos os afetos alegres e, com isso, 

ampliemos a potência de agir. O ser humano potente é aquele que é de ultrapassar todas as barreiras estabelecidas 

pela convenção social, pela moral estabelecida, não se deixando conduzir pelo que diz a multidão. A virtude desse 



35 

causas adequadas que estão alinhadas com a mente infinita de Deus, pois “todos os apetites ou 

desejos são paixões apenas enquanto se originam de ideias inadequadas; ao passo que os 

mesmos são associados à virtude quando excitados ou gerados por ideias adequadas”.42 Isso 

ocorre porque as ideias inadequadas são aquelas que não conseguimos ou cuja causa 

conhecemos parcialmente, e tais ideias pertentem somente aos seres humanos; não há ideias 

inadequadas em Deus. Em Deus, há ideias adequadas, e temos possibilidade de ter tais ideias 

quando somos capazes de conhecer verdadeiramente a causa de um evento. Essas ideias 

pertencem à mente infinita de Deus, o qual só pode gerar tais ideias devido à sua natureza regida 

pela necessidade.  

Não se pode dizer que o desejo tem um objeto, pois ele é nossa essência que, assim 

como a essência da substância infinita, é um campo de possibilidades que se desdobra 

constantemente e, quando mais o faz, mais possibilidades cria em si mesmo, ampliando, assim, 

sua capacidade de ser afetado e também afetar. Desse modo, o desejo busca identificar-se 

consigo mesmo, não tem por finalidade a exterioridade, mas ele mesmo. Nesse exercício 

constante, ele se torna mais forte e pode agir mais adequadamente com o auxílio da razão, que 

lhe apresenta objetos que podem torná-lo mais potente e mais forte, tornando a razão um afeto 

e os desejos racionais, porém isso só é possível se ele estiver disposto a se deixar afetar por tais 

objetos. 

 

1.4 A passagem de uma menor para uma maior potência e vice-versa caracteriza os 

afetos 

 

Ao falar sobre os afetos, Spinoza procura nos mostrar que é preciso compreendê-los 

para utilizarmo-nos deles de forma a nos tornarmos mais potentes. As duas expressões de Deus, 

as quais conhecemos (pensamento e extensão), aumentam sua potência simultaneamente: a 

mente para pensar e existir, o corpo para aumentar sua capacidade de sentir, de modo a 

aproximar-se da substância infinita. 

Na parte III de Ética, ele diz que entende por afeto “as afecções do Corpo pelas quais a 

potência de agir do próprio Corpo é aumentada ou diminuída, favorecida ou coibida, e 

simultaneamente as ideias destas afecções”.43 O corpo, além de sua materialidade, composto 

 
conatus, desse ser humano, dá-se quando seu esforço, sua potência de agir, é bem-sucedida mesmo com todas as 

dificuldades que surjam e até mesmo com a morte. É virtuoso aquele é capaz de ultrapassar todas as barreiras que 

limitam a vida e seu fluxo constante.  
42 SPINOZA, Ética, p. 529. 
43 SPINOZA, Ética, p. 237. 



36 

por um conjunto de partes moles e duras, por átomos, tecido e órgãos, é também potência em 

ato, é força de existir. Sabemos o que é um corpo, mas Spinoza diz que “ninguém até aqui 

determinou o que o Corpo pode”.44 Conforme diz Deleuze:  

 

Espinosa propõe aos filósofos um novo modelo: o corpo. Propõe-lhe instituir o corpo 

como modelo: “Não sabemos o que pode o corpo…”. Esta declaração de ignorância 

é uma provocação: falamos da consciência e de seus decretos, da vontade e de seus 

efeitos, dos mil meios de mover o corpo, de dominar o corpo e as paixões – mas nós 

nem sequer sabemos de que é capaz um corpo.45 Porque não o sabemos, 

tagarelamos.46 

 

Afetar e ser afetado é o que pode o corpo, pois é pelos encontros que faz com outros 

corpos que surgem as afecções. Somos seres relacionais, não podemos escapar das relações 

com outros corpos e, quando sentimos suas afecções, ao sermos afetados por outros corpos, 

passamos por uma alteração em nossa potência que tende a aumentar ou diminuir. Das afecções 

advêm os afetos, que se dão num processo de transição. Segundo Chaui:  

 

A virtude do corpo é poder afetar de inúmeras maneiras simultâneas outros corpos e 

ser por eles afetado de inúmeras maneiras simultâneas, pois, como vimos, o corpo é 

um indivíduo que se define tanto pelas relações internas de equilíbrio de seus órgãos 

quanto pelas relações de harmonia com os demais corpos, sendo por eles alimentado, 

revitalizado e fazendo o mesmo para eles.47 

 

Como dissemos, quando nos relacionamos com outros corpos, ou seja, com o mundo, 

passamos pelo processo de aumento e diminuição de nossa capacidade de agir. Desse modo, 

um afeto de alegria ocorre quando passamos de “uma perfeição menor a uma maior”,48 que nos 

leva a agir no mundo. Isso ocorre quando nosso corpo encontra outro com o qual combina, por 

conta das propriedades que nosso corpo encontrou no outro e que compõe com as nossas.  

Ressaltamos que, quando falamos de encontro, não estamos nos referindo somente entre 

a relação de duas pessoas, mas encontro é todo contato que nosso corpo tem com o mundo do 

qual fazemos parte. Por isso é um bom encontro quando encontramos um amigo, quando vemos 

a pessoa amada assim como quando ouvimos uma música, comemos quando temos fome, 

bebemos água quando temos sede. Bons encontros nos fazem ampliar nossa capacidade de 

afetar e ser afetado. Por outro lado, um mau encontro é aquele que nos direciona para a tristeza, 

que é a passagem de “uma perfeição maior a uma menor”,49 nessas condições nossa força para 

perseverar na existência, afetar e ser afetado, nossa potência de agir e o conatus diminuem. 

 
44 SPINOZA, Ética, p. 243. 
45 SPINOZA, Ética, III, 2, escólio. 
46 DELEUZE, Espinosa, p. 23-24. 
47 CHAUI, Espinosa, p. 63. 
48 SPINOZA, Ética, p. 341. 
49 SPINOZA, Ética, p. 341. 



37 

Quando encontramos uma pessoa que não gostamos ou nos vemos em situações desagradáveis, 

quando ficamos doentes ou sofremos algum ferimento, todos estes são maus encontros, pois 

somos constrangidos por ele e ficamos limitados diante do mundo e, consequentemente, nos 

fechamos a ele.  

Nosso corpo procura sempre ser preenchido de alegria. Aliás, conhecemos o que é bom 

quando passamos de uma menor para uma maior perfeição. Porém a vida não é apenas alegria. 

Há nela uma série de tristezas resultantes do acaso dos encontros. Entre convenientes e 

inconvenientes, vamos pelo mundo tendo encontros que compõem e que decompõem, como é 

o caso da tristeza, pois “o corpo humano pode ser afetado de muitas maneiras pelas quais sua 

potência de agir é aumentada ou diminuída”.50 

Os afetos nascem da alegria, tristeza e também do desejo. O amor é uma alegria que se 

dá por uma causa exterior, bem como o ódio, que é uma tristeza também causada pela 

exterioridade. Assim como o corpo, a mente, quando afetada de muitas maneiras, tem sua 

potência de pensar aumentada quando essas afecções são refletidas como ideias dessas 

afecções, por isso é importante ter em vista como os afetos se originam e como se mantêm em 

nós, considerando nossa constituição corporal, mas não só, pois também isso depende de como 

o mundo exterior se organiza à nossa volta.  

O desejo é produzido segundo a forma com que nosso corpo será afetado. Como 

dissemos anteriormente, ele é a própria essência do ser humano, sendo aumentado ou diminuído 

conforme o conatus. A potência de perseverar do corpo vem de sua força que o abre para ser 

afetado o tanto quanto for possível pela alegria. Da mesma forma, com a mesma força, ele evita 

e se fecha para afetos de tristeza.  

Nas causas dos afetos, temos duas possibilidades: ser ativos ou passivos. Afetos ativos 

ou ações estão ligados diretamente à alegria, pois é o esforço feito pelo corpo para aumentar 

sua potência de agir de muitas formas, expandir-se, ficar mais forte e capaz de ser afetado de 

muitas maneiras e cada vez mais por afetos de alegria. Não tende para a morte, mas para a vida. 

Por outro lado, os afetos passivos ou paixões estão ligados à tristeza, pois ocorrem 

quando não somos sua causa ou somos uma parte pequena dele. Dão-se pela imposição e força 

do mundo, pois podemos ser afetados por coisas que compõem e decompõem, há uma 

inconstância e, por isso, não podemos depender dele, pois podemos passar rapidamente da 

alegria para a tristeza. Geralmente falamos de ambos os afetos como se estivessem separados, 

 
50 SPINOZA, Ética, p. 237. 



38 

porém ambos estão interligados: ora estamos na alegria, ora na tristeza, há uma oscilação rápida 

entre eles. 

Evitar a tristeza e produzir paixões e ações de alegria não é uma questão fácil de ser 

resolvida, pois, como seres relacionais, vivemos em uma sociedade, é impossível não ser 

afetado pelo que a constitui, como o ódio, a inveja, a melancolia. Ela parece ser edificada na 

própria tristeza. Ao longo do dia, somos afetados de múltiplas maneiras e, nessa dinâmica, ora 

temos encontros tristes, ora temos bons, alegres. Este é o intento de Ética, buscar meios para 

transformar afetos passivos em ativos, tirando-nos da servidão e nos colocando na via que 

conduz à liberdade. 

No que diz respeito aos afetos passivos alegres, são encontros que aumentam a potência 

do corpo e da mente. Com a potência de pensar da mente, geram-se as noções comuns que nos 

fazem conhecer melhor o mundo. Entender nossa relação com ele é saber selecionar melhor os 

encontros que podemos ter e, com isso, somos ativos na criação de nossos afetos, funcionando 

como energia que alimenta nossa potência para ser e agir.  

Pode parecer estranho quando se diz que os afetos passivos alegres (alegrias passivas) 

podem aumentar nossa potência de agir, uma vez que buscamos sempre por encontros que nos 

convêm, que procuramos, ao máximo, por paixões alegres e evitamos paixões tristes. Porém os 

afetos passivos alegres podem, sim, aumentar nossa potência, pois deles nascem paixões e 

desejos, mesmo que ainda sejam ideias inadequadas. 

Não somos causa de nossa potência quando estamos apenas nas paixões, porém é das 

paixões alegres que conseguimos passar de uma menor a uma maior perfeição. Isso ocorre, 

porque paixões alegres, em certa constância, aumentam nosso conatus e, consequentemente, 

nossa capacidade de pensar e, com isso, formamos noções comuns. Afetos passivos alegres, 

ainda que aos poucos, tornam-nos capazes de afetos ativos. Das paixões alegres é que nascem 

as ideias adequadas, tornando possível que um afeto ativo se explique por si mesmo, por meio 

de sua potência de agir e sua natureza.  

As alegrias passivas juntam-se com as ativas, resultantes do pensamento racional de 

segundo gênero, fazendo-nos compreender o ponto comum entre o nosso e os demais corpos 

com os quais nos encontramos, mostrando-nos a melhor maneira de se relacionar com eles. 

Nisso temos a passagem dos desejos inadequados, aqueles que não somos causa, para os desejos 

adequados, dos quais somos sua causa e se alinham com a essência da substância infinita. 

Podemos então notar que Spinoza está procurando desenvolver uma sabedoria prática acerca 

dos encontros, pois queremos, buscamos ou damos importância a alguns encontros mais do que 

a outros.  



39 

Os encontros em si resultam da interação inevitável que os modos realizam uns com os 

outros. A seleção que fazemos desses encontros é advinda da afetividade que promove a 

valoração e a diferenciação deles, diretamente ligada ao conatus de cada ser, ou seja, cada 

encontro impacta diretamente nossa potência de agir e, por esse motivo, damos mais 

importância a alguns encontros e outros não.  

A teoria dos afetos explicitada pelo filósofo busca trazer à tona algo que é vivido no 

cotidiano das pessoas, isto é, como os afetos circulam na dinâmica afetiva da sociedade.51 A 

vida social pode ser, de muitas maneiras, um lugar de coletividade e, nesse sentido, um lugar 

para a autonomia que se ajusta à alegria ou de servidão, ligada à tristeza. Por isso é importante 

buscar compreender como os afetos circulam no corpo coletivo e como eles se configuram 

politicamente, tendo em vista que são permeados ora pela liberdade e ora pela servidão. 

Na filosofia de Spinoza, os afetos são constituintes das afecções do corpo pelas quais 

estes podem expandir-se ou não, no que tange ao aumento ou diminuição de sua potência de 

agir. As afecções são o movimento que os corpos realizam na dinâmica dos encontros, em afetar 

e poder ser afetados. Com isso, Spinoza diferencia afetos passivos de afetos ativos. Como 

dissemos anteriormente, os afetos passivos são chamados também de paixões. Eles designam o 

estado da mente e corpo quando são guiados por forças externas e delas dependem, resultando 

que não participamos da causa de nossos afetos. Do contrário, os afetos ativos são aqueles que 

decorrem da ação da mente e do corpo, pois tais afetos resultam de uma passagem da menor à 

maior perfeição no ser.  

A alegria, ligada a esses afetos, contribui para o fortalecimento do conatus, pois o 

mantém firme em seu estado de autoconservação, expansão e perseverante na existência, 

levando-o a buscar meios para conservar seu estado atual. Essa busca direcionada pela alegria 

leva o ser humano a agir, fazendo com que ele não espere passivamente que os outros ou as 

instituições ajam em seu lugar52 para que ele se sinta ou se pense livre. Nesse estado, ele mesmo 

reconhece as possibilidades para agir, de modo a favorecer a autonomia de si e dos demais. 

Desse modo, é capaz de transformar sua realidade, a partir dos encontros que permitem sua 

expansão, levando-o para um estado de menor servidão e maior liberdade.  

 
51 Algo interessante o qual podemos notar nesse ponto é que, quando Spinoza escreve a terceira parte de Ética, 

iniciam-se as guerras. Logo em seguida, interrompe a escrita de Ética para começar a escrita de Tratado teológico-

político (TTP) (ESPINOSA, Baruch. Tratado teológico-político. Tradução de Diogo Pires Aurélio. São Paulo: 

Martins Fontes, 2003). Podemos notar que sua exposição sobre o tema dos afetos, de algum modo, mostra-se muito 

visível no TTP, pois é justamente um trabalho em que vai questionar como os afetos circulam em meio à sociedade 

e em meio àqueles que detêm o poder. 
52 Apesar de que, algumas vezes, isso é preciso na vida social, mas, seguindo esse raciocínio, ocorre a diminuição 

da potência, e um indivíduo que se deixe dominar pela tristeza acomoda-se, e seu conatus se mantém sempre frágil. 



40 

A tristeza, por outro lado, não contribui para o fortalecimento do conatus. Aliás, diante 

dessa diminuição de potência, o ser humano é levado a buscar desenfreadamente pelo aumento 

desta e, uma vez que esteja submetido ao medo ou à superstição (que estão no âmbito das 

paixões tristes), o faz depositar em forças externas a causa para isso, seja esta a política, uma 

autoridade religiosa ou outras autoridades semelhantes. Isso, porém, o faz pensar que é livre, 

quando, na verdade, colocou-se numa posição de servidão e submissão, pois estas são os efeitos 

do medo, que deixa o ser humano vulnerável diante daquele em quem ele pôs sua esperança e 

felicidade. Nesse caso, enquanto estiver tomado pela sensação de segurança, permanece na 

tristeza, permanece num estado menos potente, pois está determinado a agir não por si mesmo, 

mas por causas externas.  

As relações de afetividade estão sempre suscetíveis a variações, à instabilidade, por 

conta da multiplicidade dos encontros que os seres humanos podem experienciar. Com isso, é 

preciso compreender essa rede de afetos que se cria (principalmente os afetos passivos, pois 

eles são os que mais circulam e configuram a vida social), entendendo como os indivíduos se 

organizam diante de tal vivência, como os afetos atuam politicamente, como perpassam o tempo 

em contextos socioculturais, históricos e geográficos.  

De múltiplas formas, o convívio social, a vida coletiva, pode favorecer tanto a tristeza 

que tende para servidão, quanto a alegria que direciona o indivíduo para a autonomia. Nesse 

sentido, a diminuição ou aumento de potência favorecido pelo convívio social, depende da 

maneira de como tal convívio está organizado politicamente e como isso se articula com a vida 

dos indivíduos, ou seja, os cidadãos. 

A articulação realizada pela política vai muito além da criação de leis ou sobre formas 

de governo. A política está intimamente associada à produção de afetos e à capacidade de 

proporcionar que os indivíduos possam viver uma vida plena, com maior ou menor potência, 

para poderem alcançar sua liberdade. Estruturas políticas, sejam aquelas que proporcionam ou 

não a participação do indivíduo, podem fazer a potência deste variar e produzir afetos tanto de 

alegria como de tristeza. Os indivíduos vão se sentir mais inclinados a participar da vida social 

quando a política se alinha pela busca natural do aumento de sua potência. Por esse motivo, a 

participação não pode ser uma obrigação. Ela deve ser um resultado natural da alegria e de sua 

potência. Do contrário, quando a política não se alinha a esse princípio, a participação social 

será reduzida, pois os indivíduos vão se sentir alienados e deixados de lado, gerando, assim, 

uma obrigação que logo se transforma em indiferença, pela falta de identificação com o 

coletivo, e disso ocorre uma diminuição da potência e o coloca na servidão, na passividade.  

 



41 

1.5 A potência dos indivíduos deve se alinhar com os afetos produzidos pela política, 

para haver mais participação social 

 

Quando a vida social é construída a partir da participação de todos, há uma identificação 

do cidadão para com ela. Levando a discussão para o âmbito da cidade (sociedade) ou espaço 

geográfico com o qual ele componha sua potência, ele a entende como uma extensão de si e, 

tanto nas organizações como nos espaços públicos, esse contexto será tido por ele como algo 

do qual faz parte e, por isso, o que fizer a cidade é feito a ele mesmo. Porém, quando não há tal 

participação, quando lhes é imposto limites de participação, quando somente um grupo limitado 

dita aos outros o que deve ou não ser feito, impedindo a participação, o cidadão não se vê mais 

como ligado à cidade e à vida social como um todo. Esses elementos são vistos como uma coisa 

alheia, vive-se na cidade, porém não há identificação com ela, não há mais reconhecimento de 

sua parte em relação aos espaços públicos e, por isso, torna-se indiferente.  

Sua indiferença decorre da estranheza para com os espaços urbanos, pois não 

correspondem tanto à dinâmica afetiva como à histórico-política dos cidadãos, gerando, por 

exemplo, a falta de cuidado e preservação para com os espaços históricos, que podem ser 

resultado de uma lógica da racionalidade técnico-científica, uma lógica econômica, mas 

estranha à vivência dos cidadãos.  

A vida cotidiana cada vez mais acelerada, pautada numa lógica do neoliberalismo e do 

capitalismo, buscando sempre o desempenho, a eficácia e a rentabilidade econômica, não 

favorece a busca pela felicidade, os valores, o bem-estar nem a história das pessoas e, com isso, 

cada vez mais os afetos de tristeza crescem exponencialmente em vista dos afetos de alegria, 

ou seja, cresce cada vez mais o fazer por fazer e diminui o fazer por querer fazer ou se sentir 

bem em fazer algo. Porém, para que seja possível a vida social, com base nesses moldes 

externos, os indivíduos se reorganizam e, com isso reorganizam, a dinâmica afetiva da cidade, 

considerando a garantia de seus direitos, sem ferir o direito dos outros, tendo em vista que 

também são possuidores de conatus e têm potência suficiente para tal garantia.  

No Tratado Teológico-Político (TTP), mais especificamente do capítulo XVI ao XX, 

que são mais propriamente de caráter político, Spinoza defende a liberdade de pensar no Estado, 

que tem por base não a Moral ou a Teologia, mas fundada sobre a utilidade comum. Sua defesa 

busca propor que termos liberdade de pensamento é uma forma de mudar primeiro a nós 

mesmos e depois a cidade. Considerando sempre a coletividade com a qual se convive 

necessariamente, não se muda a cidade de forma individual, mas de modo coletivo, essa 

transformação e remodelação dos processos urbanos dependem do poder coletivo.  



42 

Os cidadãos se sentem parte da cidade quando fazem parte das mudanças urbanas. Essa 

participação gera cria uma relação entre ambos. No livro Política em Espinosa, escreve Chaui:  

 

É o que faz com que haja relações intrínsecas de concordância ou conveniência entre 

aqueles indivíduos que, por possuírem determinações comuns, fazem parte do mesmo 

todo. Assim, a teoria da individualidade recebe nova determinação, graças a uma 

teoria das relações necessárias entre os singularia, relações que podem ser de 

composição-constituição, conforme a proporção de movimento e de repouso e 

conforme a causalidade comum, ou relações de afecção entre os indivíduos, desde que 

tenham algo em comum, pois o que nada tem em comum com outro, diz a Parte IV, 

não pode auxiliá-lo nem prejudicá-lo, isto é, não pode com ele se relacionar.53 

 

A decisão conjunta dos cidadãos, quando não é permeada pelo medo, tende a ser 

exercida livremente; caso contrário, a vivência do comum pelo indivíduo não é sentida quando 

é afastado dos espaços urbanos, e isso ocorre, como já dissemos, quando se tem uma imposição 

de fora a qual não tem semelhança com as pessoas que ali vivem. Se reduzirmos o campo de 

visão, podemos pensar numa vila e que, por uma imposição de planejamento, o governo 

implante nela algo que não se assemelhe com seus moradores. Primeiramente vem a estranheza 

e, com ela, o distanciamento de algo que não faz parte da vida daquele lugar, e, com isso, criam-

se maiores possibilidades de tristeza. 

As cidades, mais especificamente os lugares públicos, revelam como os encontros são 

feitos pelos cidadãos e como os afetos circulam nesses espaços,54 pois se eles geram aumento 

de potência no indivíduo, isso é refletido na cidade e, nesses locais, há sempre retornos que 

promovem o aumento de potência. Mas não podemos pensar somente no aumento, há casos 

contrários, os de diminuição da potência. Nestes, se ocorrer alguma situação que remeta àquele 

local público, devemos recordar o que diz Spinoza na parte III de Ética, “Se a mente foi uma 

vez afetada simultaneamente por dois afetos, quando depois for afetada por um deles o será 

também pelo outro”.55 Por isso algumas pessoas ou a coletividade sentem repulsa a certos locais 

na cidade, por conta de um afeto que lhes causou tamanha impotência que a mente se esforça 

para recordar outras coisas que se sobreponham, evitando assim tal lugar. No entanto, esses 

locais passarão a ser ignorados, malcuidados, vazios, pois não favorecem a vida, ou seja, não 

favorecem o conatus nem contribuem para a expansão da liberdade. 

A passagem de uma menor a uma maior perfeição (alegria e tristeza) bem como o desejo 

são os afetos originários de todos os afetos que levam o ser humano a manifestar formas no 

percurso da existência, na qual expressam essa passagem de aumento e diminuição da potência, 

 
53 CHAUI, Marilena. Política em Espinosa. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. p. 136. 
54 Lembramos que encontro é uma forma mediante a qual o indivíduo faz com o mundo nos seus mais variados 

modos e não somente um encontro feito entre duas pessoas, ou seja, entre dois modos humanos. 
55 SPINOZA, Ética, p. 261. 



43 

que consiste em sua aptidão ou capacidade de agir. Enquanto a alegria estimula o agir, a tristeza 

o inibe, portanto nos tornamos passivos diante do mundo. É nesse sentido que podemos notar 

que a vida em sociedade se dá pelas vivências afetivas, onde se dão os encontros e as afetações. 

Devemos ressaltar que são essas afetações que configurarão a vida social, processo que ocorre 

mediante os encontros e, ao mesmo tempo, define a qualidade destes, que se dividem entre 

aqueles aumentam e diminuem o conatus coletivo.  

Como já mencionamos anteriormente, esse aumento do conatus, de perseverar na 

existência, dá-se pela possibilidade de participação da coletividade mediante ações que 

promovam o direito à cidade. Do contrário, há uma diminuição quando esse direito é retirado, 

favorecendo, assim, a passividade, pois houve uma imposição externa que o impediu de 

participar ativamente na cidade. Para compreendermos o movimento histórico do cotidiano, é 

preciso ter como ponto de partida os afetos, que, ao mesmo tempo, são questões-chave para 

compreendermos que os indivíduos não apenas vivem na cidade, mas ela vive neles, de forma 

tão enraizada assim como seus afetos.  

Podemos notar que o caráter imanente da filosofia de Spinoza, em que o ser humano é 

parte da Natureza e está no mesmo plano de suas leis. Assim como os afetos, a ética, e é a partir 

disso que ele explicita sua análise política. Spinoza, em seu TTP (1676-1677), obra que ficou 

inacabada devido a seu falecimento, tem por objetivo fazer uma análise política partindo 

daquilo que ele considera como pertencente à natureza humana: os afetos. Estes não podem ser 

desconsiderados e tratados como se fossem vícios, uma vez que são parte integrante da natureza 

humana, dando margem aos julgamentos e preconceitos que fortalecem a ignorância. Com isso, 

diz o filósofo:  

 

Visando à política, não quis, por consequência, aprovar fosse o que fosse de novo ou 

desconhecido, mas somente estabelecer, através de razões certas e indubitáveis, o que 

melhor concorda com a prática. Noutros termos, no deduzir do estudo da natureza 

humana e, para contribuir para este estudo com a mesma liberdade de espírito que é 

costume contribuir para as investigações matemáticas, tive todo o cuidado em não 

ridicularizar as ações dos homens, não as lamentar, não as detestar, mas adquirir delas 

verdadeiro conhecimento. Considerei também as emoções humanas, tais como o 

amor, o ódio, a cólera, a inveja, a soberba, a piedade e outras inclinações da alma, não 

como vícios, mas como propriedades da natureza humana: maneiras de ser que lhe 

pertencem como o calor e o frio, a tempestade, a trovoada e todos os meteoros 

pertencentes à natureza atmosférica.56 

 

A política é criada por meio do consenso mútuo dos indivíduos, para aumentar sua 

potência individual, entendendo que lhe seja útil a associação com outros seres humanos que 

 
56 ESPINOSA, Baruch. Pensamentos metafísicos; Tratado da correção do intelecto; Ética; Tratado político; 

Correspondência. Tradução de Marilena de Souza Chaui et al. 3. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os 

Pensadores), cap. 1, §4. 



44 

também buscam o aumento de sua potência e que, juntos, formam um todo mais forte do que 

quando estão separados. Porém, assim como se associam para formar um todo mais forte, não 

podemos desconsiderar que suas potências ora se ajustam, ora desajustam, e seguem o processo 

normal de variação conforme as vivências de seus afetos individuais e do afeto coletivo. Na 

parte IV de Ética, proposição 18, escólio, ele escreve:  

 

Com efeito, se, por exemplo, dois indivíduos que têm exatamente a mesma natureza 

se unem, compõem um indivíduo duplamente mais potente que cada um em separado. 

Nada, pois, mais útil ao homem do que o homem. Nada, insisto, os homens podem 

escolher de preferível para conservar o seu ser do que convir todos em tudo de tal 

maneira que as Mentes e os Corpos de todos componham como que uma só Mente e 

um só Corpo, e que todos simultaneamente, o quanto possam, se esforcem para 

conservar o seu ser, e que todos busquem simultaneamente para si o útil comum a 

todos.57 

 

Mediante os elos que formam entre os indivíduos, formam-se os territórios urbanos, que 

se desdobram em macro e microterritório. O macro comporta o micro, que nada mais é que os 

bairros, que formam uma unidade política, por meio de suas associações, com suas ideias e 

objetivos específicos, bem como tendo sua vida própria em relação a atividades econômicas e 

socioculturais. Ainda nos bairros, já se têm as relações que aumentam e diminuem a potência 

do conatus e, com isso, o resultado de tais relações, produzem no ser humano, o mínimo de 

conhecimento dos encontros que devem ser mantidos ou evitados. No entanto, quando se 

avança desses espaços micro para o macro, são encontros únicos indo ao encontro com o 

desconhecido. É nessa experiência que, se houver a composição de um corpo com o outro, o 

resultado é de aumento de potência e, naquela instância, a mente entende que aquele local lhe 

traz alegria. Não podemos deixar de lembrar, porém, que pode ocorrer que um corpo possa não 

convir com o outro e, desse modo, haver uma passagem de maior à menor perfeição, 

enfraquecimento do conatus, e a mente entender que aquele local deve ser evitado.  

Pode-se perceber que o corpo da cidade é composto por um conjunto de conatus 

individuais, que estão sempre numa dinâmica instável, por conta dos afetos que cada pessoa 

vivencia individualmente, e esse processo vai sendo feito no cotidiano da vida social, que, na 

mesma medida, colabora na construção do conatus coletivo, passando então de um afeto 

individual a um comum e potência comum, resultando na criação de organizações estáveis de 

tais afetos que colaboram para o aumento da potência de agir. Vemos a passagem do instável 

ao estável, visto que os indivíduos se unem para viver em sociedade; caso contrário, com a 

instabilidade dos afetos, a vida social não seria possível. Vale ressaltar também que a 

 
57 SPINOZA, Ética, p. 407. 



45 

instabilidade segue ante a vivência diária com os demais, porém são as organizações que 

mantêm o equilíbrio no embate de forças entre as potências individuais.  

Como a cidade é um corpo composto da união de corpos individuais, naturalmente 

submetidos aos afetos, bem como todos os corpos dispostos na Natureza, da mesma maneira 

como o ser humano, não estão imunes à servidão e, ao mesmo tempo, é também capaz de 

liberdade. A noção de liberdade na filosofia de Spinoza relaciona-se com o conhecimento 

adequado da mente em relação aos afetos, pois “a mente humana percebe não somente as 

afecções do corpo, mas também as ideias dessas afecções”58 próprios do ser humano, dados os 

encontros que realiza e experimenta. 

Na parte III de Ética (1675), Spinoza faz a distinção entre causa adequada e inadequada 

ou parcial, bem como de ideias adequadas e inadequadas. Ele chama de causa adequada “aquela 

cujo efeito pode ser percebido clara e distintamente por ela mesma”,59 ou seja, quando é 

possível conhecer a origem do efeito, permitindo-nos entender o primeiro evento que levou ao 

segundo. Porém, quando isso ocorre de modo parcial ou nos impossibilita de compreender a 

causa de um efeito, deixando-nos em estado de desconhecimento, ele chama de causa 

inadequada, pois é “aquela cujo efeito não pode só por ela ser entendido”.60 

Sendo o mundo ordenado e regido por leis da Natureza, a teoria das causas coloca os 

seres humanos, bem como os outros objetos envolvidos nas cadeias causais, como produtores 

de causa e efeito tanto na relação com seus semelhantes como com os demais modos da 

substância. Somos causa adequada quando nossas ações são explicáveis, e sua origem é 

conhecida por nós. No entanto, quando não entendemos as causas que levaram a tal efeito, ou 

mesmo agindo de forma reflexiva, e não conseguimos compreender o todo que está por trás 

dele, somos causa inadequada ou parcial dessa ação, tornando-nos apenas condutores de efeitos 

que não compreendemos ou que compreendemos de modo insuficiente, incorporando-os à 

nossa natureza e nos fazendo assumir algo que não pertence a ela completamente. 

Antes de passarmos para as ideias adequadas e inadequadas, vejamos primeiro o que 

Spinoza entende por ideia. Para isso, voltemos às definições da parte II de Ética (1675), nas 

quais ele diz: “Por ideia, entendo o conceito da mente, que a mente forma por ser coisa 

pensante”,61 ou seja, a ideia é a própria mente, sendo ela responsável por formar um 

 
58 SPINOZA, Ética, p. 175. 
59 SPINOZA, Ética, p. 237. 
60 SPINOZA, Ética, p. 237. 
61 SPINOZA, Ética, p. 125. 



46 

conhecimento do corpo. Pois “a mente humana não conhece o próprio corpo humano nem sabe 

que ele existe senão pelas ideias das afecções pelas quais o corpo é afetado”.62  

Com o desconhecimento da mente em relação ao corpo, tudo que chega para ela é 

confuso, e as ideias adequadas e inadequadas ficam embaralhadas. Nesse ponto, entra o esforço 

da ética spinoziana em fazer com que a mente aprenda a buscar sempre a união com as coisas 

e seres que aumentam a potência do corpo, e, por sua vez, sua própria potência, tirando-nos do 

acaso dos encontros. Spinoza entende por ideia adequada “toda ideia que em nós é absoluta, ou 

seja, adequada e perfeita, é verdadeira”.63 Ao falar do absoluto, trata-se de uma referência à 

substância infinita (Deus), pois, quando temos uma ideia adequada, isso significa que tivemos 

uma ideia verdadeira e perfeita, e que nossa mente a produziu pela conexão que existe entre ela 

e a mente de Deus, uma vez que esta é a essência de nossa mente.  

Contrariamente estão as ideias inadequadas. Não estão na mente de Deus. Elas são 

próprias da mente singular do ser humano (modo da substância), pois “a falsidade consiste na 

privação de conhecimento que as ideias inadequadas, ou seja, mutiladas e confusas, 

envolvem”.64 Entretanto se a mente acumular muitas ideias inadequadas, maior será o número 

de suas paixões, o que a levará para o caminho da impotência, e suas ações serão sempre guiadas 

por essas ideias, pois não podemos deixar de ressaltar que a potência é algo característico de 

tudo o que existe, não é de sua função fazer a distinção das ideias. 

A mente, ao formar ideias claras acerca das afeções do corpo, já não se guia mais pelas 

imagens que são produtos dessas afecções. É nesse momento que temos a liberdade, que não 

pode ser entendida como aquela advinda do livre-arbítrio ou de uma vontade, mas que advém 

da potência da mente e daquilo que lhe é próprio, o pensar, que forma ideias adequadas acerca 

das afecções do corpo.  

O ser humano, na servidão, tem ideias inadequadas, pois não consegue distinguir, de 

forma clara e distinta, as causas das afecções no corpo, fazendo com que surjam explicações 

parciais, mutiladas e confusas dessas afecções. Na ausência de ideias adequadas, o indivíduo 

fica no estado de servidão, cuja característica é ser contrário ao conatus, pois não agindo, torna-

se impotente para moderar seus afetos, pois está submetido a eles.  

Spinoza expõe essa contradição da servidão em relação ao conatus e, ao fazer isso, alude 

ao poeta Ovídio, no prefácio parte IV de Ética, dizendo que o ser humano “não é senhor de si, 

mas a senhora dele é a fortuna, em cujo poder ele está de tal maneira que frequentemente é 

 
62 SPINOZA, Ética, p. 171. 
63 SPINOZA, Ética, p. 189. 
64 SPINOZA, Ética, p. 189. 



47 

coagido, embora veja o melhor para si, a seguir porém o pior”.65 No estado de servidão, o ser 

humano é levado como uma marionete, quando submetido aos movimentos das paixões, com 

isso, é presente a passividade quando é movido pelos afetos, guiando-se por ideias inadequadas, 

das quais não é causa. Com isso, aposta no exterior as causas de seus afetos. A exterioridade, 

portanto, impõe-lhe a dinâmica a ser seguida. 

Retornando para o ponto que estávamos expondo, sobre o corpo urbano social, servidão 

e liberdade dependem da potência do pensar da coletividade, de suas possibilidades de agir ou 

não, conforme sua maneira de refletir e discutir suas questões. Porém a passividade que acomete 

os territórios, as cidades e os bairros se dá no fato de que a resolução de problemas da 

coletividade é buscada de maneira externa, visando a alguém ou a um modelo que traga 

respostas prontas para todos os seus problemas que deveriam ser discutidos internamente.  

Não é somente isso, porém, o fato relevante para a passividade. Até mesmo de modo 

interno ao coletivo, pode surgir alguém que proponha um modelo que, de maneira supersticiosa, 

leva todos a vê-lo como alguém possuidor de um poder extraordinário de pensar e que somente 

essa figura tem a capacidade suficiente de tomar decisões, ou seja, optam pelo caminho mais 

simples: o de se guiar por ideias externas a si mesmos. Dessa maneira, quando os cidadãos não 

se esforçam para pensar coletivamente, apesar de suas ideias e opiniões diferentes, não há 

capacidade de agir coletivamente. Sempre, pois, alguém pensa e age pelos demais, sempre 

submetidos por algo que lhes é exterior, não sendo inerente ao conjunto, ou até mesmo quando 

o é, ainda assim, age conforme as determinações de grupo específico que decide por todos. 

Somente no pensar coletivo, pela participação política, é que o corpo da cidade se fortalece e 

favorece o aumento do conatus coletivo.  

A base das relações humanas é a afetividade. Ela pode nos mostrar o que temos em 

comum com os outros seres humanos e o que ocorre quando nos encontramos e interagimos. 

Para isso ela nos aponta outro caminho a ser trilhado, que vai na contramão de uma sociedade 

que se guia pela tristeza, pois nos retira do julgamento, da moral e das paixões tristes. Tal 

caminho nos mostra que é pelos afetos que podemos nos libertar da servidão, alcançar a virtude, 

beatitude e a liberdade. 

O modo como Spinoza escreve sua Ética, com todos as suas proposições, axiomas, 

escólios bem como a forma direta e seca podem revelar uma dureza em sua filosofia. No 

entanto, sua obra não é um conjunto de regras a serem seguidas, é um guia para que cada um 

possa trilhar e talvez encontrar o caminho no qual possa se autorrealizar. Sua proposta é para 

 
65 SPINOZA, Ética, p. 171. 



48 

que analisemos nossos afetos, a fim de encontrarmos a felicidade nesta vida e não em outra. 

Quando lemos sua biografia, sua felicidade foi encontrada na vida simples, que ele mesmo 

buscou e encontrou seu próprio caminho para sua satisfação, um caminho muito tumultuado, 

porém que não foi dado por outros, mas forjado por ele mesmo. 

Forjar a si mesmo como um ser humano livre implica justamente o movimento que ele 

realizou em sua vida, ou seja, buscou profundamente compreender seus afetos para que assim 

pudesse agir. Seu entendimento como parte da Natureza e como um ser determinado foi 

fundamental para interagir com o mundo à sua volta, que, apesar da determinação à qual o ser 

humano está sujeito, ele é capaz de autodeterminar suas ações, passando da servidão das paixões 

à liberdade verdadeira, pois não procura extirpar seus afetos, mas sim saber como sua força 

pode nos impulsionar a dar direções diferentes para nossas ações.  

 



49 

2 A TOMADA DE CONSCIÊNCIA DO SER HUMANO EM RELAÇÃO A SEUS 

AFETOS 

 

Os afetos não podem ser compreendidos como vícios, mas, sim, como naturalmente 

intrínsecos à Natureza e necessários à nossa existência como modos da substância. A tomada 

de consciência desse processo coloca o ser humano rumo à liberdade, pois isso faz com que ele 

possa compreender essas forças que o movem. É nesse sentido que exploramos de que maneira 

a razão auxilia no funcionamento dos afetos, possibilitando ir além deles, deixando o campo da 

mera passividade, passando a ser ativos e começar a agir, transformando as paixões em ações 

que dão à nossa vida o direcionamento construído por nós mesmos, almejando sempre se 

conservar potente e ativo.  

 

2.1 Do império, que é a Natureza, o ser humano é uma parte integrante e não superior 

ou independente, não é um império num império  

 

A Natureza, para Spinoza, a substância infinita ou Deus, é entendida como um grande 

império, como se pode notar na associação feita pelo filósofo no prefácio da terceira parte de 

Ética. Sendo a Natureza, para ele o todo, um império único do qual nada lhe escapa, nada está 

fora dele e tudo está conectado, interligado, sua filosofia é imanente e não transcendente. Por 

isso, partimos da compreensão de Deus, que, para Spinoza, é “causa imanente de todas as 

coisas, mas não transitiva”.1 Dessa forma, de maneira simples, podemos dizer que a distinção 

entre causa imanente e transcendente (transitiva) em sua filosofia, e o que diferencia essas 

concepções é que a causa imanente não está separada de seu efeito, mas permanece nele, ou 

seja, a causa não está separada de seu efeito, ainda existe algo da causa que permanece no efeito. 

Não permanece nada da causa transcendente ou transitiva em seu efeito; há uma ruptura e um 

distanciamento entre a causa e seu efeito.  

Dito de outra maneira, os seres humanos não estão alheios aos movimentos realizados 

pela Natureza, não são superiores a ela por conta de sua racionalidade, mas são parte integrante 

da substância infinita. É nesse sentido que Spinoza escreve, no prefácio de abertura da terceira 

parte de Ética, destacando a naturalidade dos afetos e que não podemos negá-los ou tomá-los 

como algo que não faz parte de nós. Com isso, ele afirma: 

 

 
1 SPINOZA, Ética, p. 81. 



50 

Quase todos os que escreveram sobre os Afetos e a maneira de viver dos homens 

parecem tratar não de coisas naturais, que seguem leis comuns da natureza, mas de 

coisas que estão fora da natureza. Parecem, antes, conceber o homem na natureza qual 

um império num império. Pois creem que o homem mais perturba do que segue a 

ordem da natureza, que possui potência absoluta sobre suas ações, e que não é 

determinado por nenhum outro que ele próprio. Ademais, atribuem a causa da 

impotência e inconstância humanas não à potência comum da natureza, mas a não sei 

que vício da natureza humana, a qual, por isso, lamentam, ridicularizam, desprezam 

ou, o que no mais das vezes acontece, amaldiçoam; e aquele que sabe mais arguta ou 

eloquentemente recriminar a impotência da Mente humana é tido como Divino.2 

 

Falam do ser humano como possuído por algo exterior à própria natureza e que, em vez 

de buscarem compreender quem são e lidar com seus afetos, preferem o caminho mais fácil, e 

por isso riem, lamentam, desprezam e até amaldiçoam. Isso só colabora para sua perpetuação 

no estado de servidão.  

A imagem do ser humano como um “império num império” é uma crítica que decorre 

de uma maneira de pensar que pode ser dividida em duas partes: primeira, da Natureza, pensada 

como um império possuidor de um poder de comando; e segunda, do ser humano, pensado 

como um poder arbitrário e voluntário. Nesta crítica, busca-se mostrar que, na forma de pensar 

sobre ambos, dá-se uma separação, são pensados como coisas diferentes. Assim, como uma 

guerra entre ambos, o ser humano rivaliza com o poder da Natureza, decorrendo desse conflito 

a perturbação e o desordenamento da ordem natural, ou seja, pensam o ser humano como aquele 

que “mais perturba do que segue a ordem da natureza, que possui potência absoluta sobre suas 

ações, e que não é determinado por nenhum outro que ele próprio”.3 

Spinoza nunca teve a intenção de ensinar como podemos nos livrar ou extirpar de nós 

os afetos. Não buscou mostrar de que maneira podemos evitar sermos afetados; pelo contrário, 

sua intenção era justamente chamar atenção e mostrar que, porque somos afetados, é que 

devemos saber lidar com esses afetos, ou melhor, como moderá-los, pois aquele que sabe 

moderar os afetos e entender sua força consegue sair do estado de servidão desses afetos e 

alcançar a liberdade. Ser livre não é estar acima dos afetos ou da Natureza, mas é se apoiar neles 

para alcançar algo que eleve a potência do corpo e da mente, fazendo com que o ser humano 

saia da superstição e o faça ser ativo em suas relações com os demais modos da substância 

infinita, tanto humanos como não humanos.  

Para que o ser humano se entenda como parte da Natureza, é preciso ter em vista a 

progressão do conhecimento que se dá em três gêneros no pensamento spinoziano: 

imaginação/opinião, razão e intuição. Esses gêneros de conhecimento visam a fazer com que o 

 
2 SPINOZA, Ética, p. 233. 
3 SPINOZA, Ética, p. 233. 



51 

ser humano possa se tornar causa adequada dos próprios pensamentos e ações, porém esse 

processo exige que ele possa compreender de maneira adequada, pois, como somos apenas uma 

parte da mente de Deus, é preciso haver um esforço para que se dê a progressão da imaginação, 

passando pela razão e chegando à intuição.  

Para compreender, é preciso desvencilhar-se da opinião, do mero ouvir dizer ou 

imaginação. Com isso, na parte II de Ética (1675), Spinoza enumera três gêneros de 

conhecimento que permitem a afirmação da ideia de algo em nossa mente.  

O primeiro gênero se trata do modo mais confuso de conhecer algo, pois provém da 

opinião e da imaginação, assim “cada um formará imagens universais das coisas de acordo com 

a disposição de seu corpo. Por isso não é de admirar que, entre os Filósofos que quiseram 

explicar as coisas naturais só pelas imagens das coisas, tenham nascido tantas controvérsias”.4 

A imaginação ou a opinião sempre estará sujeita ao erro, pois tem sua origem na opinião 

produzida de um ouvir dizer, ou seja, nasce de uma posição que advém dos outros, cheia de 

ideias formadas e com opiniões que nem sempre são próprias daquele que ensina, e como se 

trata de um conhecimento que tem um intermédio de alguém, não passa pela própria intelecção 

do indivíduo. Por isso, nascem as controvérsias, como diz Spinoza, pois chegará um momento 

em que os pontos não conseguem se conectar a outros. Talvez o ser humano potente, nesse 

momento do processo, ao intrigar-se, busca afirma-se e, com isso, avança para o segundo gênero 

do conhecimento.  

No segundo gênero, a afirmação se dá mediante um processo dedutivo racional, em que 

é possível notar as propriedades gerais de algo, ou seja, “o que é comum a todas as coisas e está 

igualmente na parte e no todo não pode ser concebido senão adequadamente”.5 Conhecer 

adequadamente é compreender o que está envolvido no ato de produzir, do mesmo modo como 

Deus produz as coisas, e isso é possível com o pensamento racional que vai nos fazer avaliar 

melhor acerca dos encontros dos quais estamos sujeitos, levando-nos a conhecer o que produziu 

aquele efeito que me afetou. Nesse gênero de conhecimento, o pensamento se dá de forma mais 

reflexiva, de modo que a ideia a que se chega é resultado de um processo avaliativo acerca de 

sua validade, é a razão que orienta para se chegar a validar uma ideia.  

Por fim, o terceiro gênero de conhecimento consiste na intuição da essência, pois “o 

sumo esforço e a suma virtude da Mente é entender as coisas pelo terceiro gênero de 

conhecimento”.6 Quando Spinoza trabalha esse ponto, parece algo um tanto místico, porque 

 
4 SPINOZA, Ética, p. 199. 
5 SPINOZA, Ética, p. 193. 
6 SPINOZA, Ética, p. 555. 



52 

esse terceiro gênero é o que mais se aproxima de uma experiência mística de contato com a 

substância infinita, ou seja, Deus. Ao chegar a esse ponto de conhecimento, a mente humana se 

torna mais apta para agir no mundo, e sua conduta ética será notada pelos demais, pois se trata 

de um ser humano que ultrapassou interiormente a si mesmo e foi em busca de novas formas 

de viver ou procurou renovar e dar novo sentido ao que já estava estabelecido. Nesse processo, 

nosso grau de perfeição aumenta e, com isso, saímos da passividade dos efeitos e passamos a 

ser ativos.  

Ser ativo é compreender que, apesar da necessidade na qual estamos envoltos, é possível 

que ultrapassassemos os limites impostos. Ser ativo implica avançar os limites e saber que a 

vida pode ser de outra maneira e não daquela que foi colocada; já ser passivo está ligado a uma 

causa exterior que deixa o ser humano paralisado diante do mundo, fazendo-o aceitar os limites 

impostos, paralisando o fluxo constante de vida. O ser humano não é sempre ativo ou passivo, 

por isso é preciso que se busquem formas de compreender essas passagens de ânimo para não 

ser levado e guiado pelas opiniões dos outros. Torna-se exigente sair do primeiro gênero de 

conhecimento e avançar na busca do último gênero, que é conhecer a Deus; conhecendo-o, 

conhecemos a nós mesmos.  

Um ponto a ser ressaltado é que, como se trata de um processo na imanência, não há, 

durante a progressão dos três gêneros de conhecimento, um descarte do que foi adquirido entre 

um e outro. A imaginação é um gênero de conhecimento muito inferior para Spinoza, mas é 

essencial para o segundo poder existir e realizar seu trabalho. Há, no segundo gênero de 

conhecimento, resquícios do primeiro. Não se trata de recomeçar, mas dar continuidade ao 

processo.  

Quando o ser humano chega ao terceiro gênero, que é a intuição, ou podemos também 

chamar de clareza das causas por trás dos efeitos, existem nele elementos que são do primeiro 

bem como do segundo, os quais são sustentáculo para alcançar o conhecimento paciente das 

coisas. Torna-se um conhecimento paciente, pois a ideia já não pertence somente ao âmbito da 

razão, ultrapassa o entendimento racional e alcança a percepção perfeita. Com isso, ela pode 

ser compreendida, em sua origem, com a clareza de sua gênese. É essa ideia que faz o ser 

humano observar a ordem da Natureza na qual está imerso e que não é alheio. A intuição é 

responsável por mostrar que o ser humano, na Natureza, não é um império que vive 

separadamente, mas sim que faz parte do grande império que é a Natureza. 

Os três gêneros de conhecimento se baseiam na capacidade do intelecto de reconhecer, 

ou captar, aquilo que é contingente. Para Spinoza, a contingência é um defeito da maneira como 

conhecemos, que advém de ideias confusas por conta da falta de clareza. A filosofia spinoziana 



53 

é uma filosofia do necessário, não admite contingência. Toda Natureza é regida pela 

necessidade, e, por isso, pensar a contingência como algo necessário é um erro do conhecer, e 

isso está ligado à produção de ideias inadequadas acerca da realidade. 

A razão nesse processo da construção do conhecimento, este muito mais ligado à 

dimensão pessoal do que coletiva, começa no indivíduo e só depois vai para o coletivo. Durante 

esse processo, a razão tem a dupla tarefa de recusar a contingência, que advém de um erro do 

conhecer, gerando ideias inadequadas,7 bem como faz a distinção das ideias adequadas8 

(aquelas ligadas à necessidade da Natureza) das demais percepções que a mente conhece através 

do corpo.  

O necessário pode ser entendido de duas maneiras, sendo a primeira com relação à sua 

essência, e a segunda, à sua causa. Na primeira, com relação à sua essência, em que esta envolve 

a existência,9 conforme escreve Spinoza, podemos notar que está associado ao “necessitarismo” 

divino, do qual nem mesmo Deus está fora, pois, no momento em que passa a existência, junto 

dele, são formadas as leis que regem a Natureza e, como elas são formadas a partir da existência 

de Deus, podemos dizer que Ele mesmo se deu tais leis, e tudo ocorre com base nelas. Nada de 

fora ou antes dele lhe impôs tais regras, portanto é por tal razão que Deus é livre, pois ele mesmo 

se deu as leis que se traduzem na necessidade do Universo. Na segunda, a substância infinita 

ou Deus é a causa de todas as coisas existentes, e nada poderia ser concebido sem ela, ou seja, 

todas as coisas existem, pois Deus dá a elas existência. Em sentido último, somente Deus existe 

e nada mais, pois todas as coisas dependem dele para, em algum grau, existir; nada passa a 

existir por si mesmo.  

Nesse sentido, dá-se a importância de chegarmos ao terceiro gênero de conhecimento, 

pois ele não somente nos faz reconhecer o “necessitarismo” divino como também nos faz ter a 

compreensão perfeita da eternidade divina. Portanto, ele atua da seguinte maneira: elimina as 

ideias inadequadas, confusas e mutiladas, nos faz aceitar o “necessitarismo” no qual estamos 

imersos e, por fim, nos leva a compreender a eternidade de Deus como força produtora da 

realidade e de todas as coisas que existem.  

Spinoza, no entanto, reconhece que o ser humano está sujeito à variação de ânimo e, 

com isso, forma conceitos que, por vezes, são positivos ou negativos, ou bons e maus a respeito 

das coisas, que advêm do grau de conhecimento que temos acerca delas, ou seja, nada mais é 

 
7 “A falsidade consiste na privação de conhecimento que as ideias inadequadas, ou seja, mutiladas e confusas, 

envolvem” (SPINOZA, Ética, p. 189). 
8 “Toda ideia que em nós é absoluta, ou seja, adequada e perfeita, é verdadeira” (SPINOZA, Ética, p. 189). 
9 SPINOZA, Ética, p. 45. 



54 

do que a ação da subjetividade humana que valora as coisas a partir de sua percepção. Assim, 

nem sempre a razão é suficiente para conduzir o ser humano a tomar boas decisões, pois vale 

ressaltar que ela lhe dá a capacidade de conhecer acerca de suas ações e possibilita que ele 

analise sobre suas ideias. O processo reflexivo, portanto, é crucial para a produção de ideias 

adequadas, das quais se promove o terceiro gênero de conhecimento, ou melhor, conhecimento 

intuitivo.  

É pelo conhecimento intuitivo que o ser humano se torna capaz de buscar agir de acordo 

com a sua essência, sua natureza, e aquele que não age de acordo com sua intuição transgride 

sua essência (desejo), seu ser, e essa transgressão abala a ordem natural das coisas. Ou seja, a 

energia vital da Natureza transcorre por todos os seres, mas, no caso do ser humano, a ordem 

natural potencializa a ação humana, isto é, dá todas as condições possíveis para que ele possa 

ser potente e, nesse mesmo movimento, a própria ordem natural terá realizado bem sua função, 

pois a vitalidade que demandou foi correspondida na mesma medida ou para além. 

Spinoza define a essência humana como desejo: somos seres desejantes. O desejo é uma 

força determinante em nossas relações e nos aproxima do conhecimento verdadeiro (intuitivo). 

Cabe aqui a distinção entre desejo e vontade, pois, para Spinoza, a vontade é um esforço 

realizado propriamente pela mente, a vontade é passiva, pois carece de que o corpo também 

seja afetado. Ao atingir mente e corpo, a vontade se dá pelo que Spinoza denomina apetite e o 

identifica à essência do ser humano, pois “entre apetite e desejo, não há nenhuma diferença 

senão que o desejo é geralmente referido aos homens enquanto são cônscios de seu apetite”.10 

É a essência do ser humano, ou seja, é o desejo que manifesta conscientemente o conatus e que 

o impulsiona a julgar aquilo que é bom e a evitar aquilo que é mau. É esse esforço fundamental 

de perseverar e expandir sua capacidade que o leva a agir desta ou daquela maneira, sua ação 

revela sua essência, que segue a determinação dada pelo desejo, pois é o desejo que revela nossa 

natureza, isto é, se ela é potente ou impotente. 

Enquanto se dá na mente, a vontade fica sob o domínio da razão e fica inerte, porém, ao 

afetar simultaneamente mente e corpo, transforma-se em movimento, potência e ação. A mente 

fica inerte sem que o corpo a impulsione em direção à formação de novas ideias. É nesse 

instante que a vontade colabora no aumento de potência e impulsiona para ação, pois ela tem 

disponível, pela razão, novos maneiras de perdurar na existência.  

 
10 SPINOZA, Ética, p. 255. 



55 

Quando nos propomos a evoluir no conhecimento, colocamo-nos na direção do 

conhecimento das causas, e todo esse processo está intimamente conectado à produção de ideias 

adequadas e inadequadas.  

No primeiro gênero de conhecimento, está presente a produção de ideias inadequadas, 

ou seja, que se dá pelo ouvir dizer ou pela opinião, fazendo com que o ser humano não tenha 

conhecimento da causa de algo que o afetou. Orienta-se então apenas por uma ideia confusa, 

mutilada e vaga do efeito de um corpo sobre o dele.  

Já no segundo gênero de conhecimento, formam-se as ideias daquilo que pode ser útil 

ou não ao ser humano, e, a partir disso, produzem-se as ideias adequadas, que se dão pelo 

conhecimento da causa de um efeito. Com isso, podemos aplicar a mesma lógica dos bons e 

maus encontros, isto é, respectivamente, aquilo que nos convém buscamos preservar para 

continuar proporcionando aumento de potência; do contrário, aquilo que baixa nossa potência 

buscamos rechaçar e manter afastado de nós.  

Finalmente o terceiro gênero de conhecimento, que está relacionado com a percepção 

que se tem da essência das coisas, que não seria apenas a compreensão do que nos convém ou 

que nos potencializa, mas também uma compreensão que se volta para nós mesmos, é um 

conhecer-se a si mesmo bem como conhecer as várias relações que fazemos com o mundo e 

chegarmos ao encontro com Deus, mesmo que parcialmente.  

É importante termos em vista que só podemos compreender aquilo que nos potencializa 

e nos torna pessoas de ação e, consequentemente, felizes. Pois todo objeto que se opõe a nosso 

ser, a nosso conatus (a saber, as paixões tristes) nos provoca uma diminuição de potência e nos 

destrói. Por esses objetos, o corpo e a mente não têm interesse em conhecer, porém, mesmo 

havendo uma resistência, é preciso compreender esse aspecto da vida, porque nem sempre 

estaremos somente na alegria. Por isso, o ser humano deve-se entender como uma parte da 

Natureza, que é um modo de ser nela. Para integrar-se nela, ele precisa passar pelo 

aperfeiçoamento de seu conhecimento. Nem poderíamos falar de uma integração, uma vez que 

nunca foram separados, porém essa percepção de separação se dá pelo modo de compreender 

o real que, de maneira diversa e equivocada, acabou fazendo com que o ser humano se 

entendesse como separado. 

Desse modo, quando pensamos na vida em sociedade, percebemos o quanto é 

importante e requer do ser humano a compreensão de seus afetos para então saber moderá-los, 

pois existimos sob esta condição, conviver com eles diariamente sem poder deles se 

desvincular, e devemos entender que eles estão intimamente ligados à Natureza, não é algo 

anormal, não é um vício dela, pois “nada acontece na natureza que possa ser atribuído a um 



56 

vício dela; pois a natureza é sempre a mesma, e uma só e a mesma em toda parte é sua virtude 

e potência de agir”.11 Agimos de acordo com a variação de nossa potência, aquilo que nos 

agrada nos faz ter ações favoráveis e rejeitamos aquilo que nos desagrada. No entanto, isso é 

complicado quando vaza para a vida pública, quando se trata de instâncias de decisões que 

interferirão na vida de outras pessoas. Apesar de os afetos serem algo que pertencem à nossa 

natureza, a razão tem um traço importante na moderação deles. Talvez uma questão que surge 

é saber até que ponto ela suporta moderá-los. 

Os afetos, assim como a Natureza, estão por toda parte, presentes em todos os âmbitos 

da vida humana. São eles que fazem com que os seres humanos possam se juntar em 

comunidades, tribos, vilas, cidades. Essa união entre eles é forjada e é uma união genuína que 

surge do acordo entre os indivíduos, que se funda nas semelhanças existentes entre eles. Por 

exemplo, viver em segurança é uma das semelhanças que os une, essa união é entendida por 

eles como uma forma de resistir contra aqueles que possivelmente os ataquem. Sozinhos, eles 

vivem em completa fraqueza, porém, unidos, há uma soma de forças gerando uma força coletiva 

que se torna útil para sua defesa. A respeito dessa união, ela não visa a criar uma massa amorfa, 

guiada por uma vontade imposta externamente; pelo contrário, ela se forma como uma unidade 

composta por indivíduos independentes e que cooperam em benefício de um objetivo comum, 

como a segurança, a saúde, a sobrevivência. 

O ser humano que se entende separado da Natureza é impotente em seu pensar e agir, 

fazendo-o cair ainda mais na vida passional, sempre sujeito à exterioridade. Entretanto aquele 

que se sabe ligado totalmente à afetividade natural não compreende o mundo a partir de si, 

porém olha para o mundo para se compreender. Uma vez que não somos separados do mundo, 

é possível conhecer a nós mesmos quando estamos atentos aos movimentos do mundo. Da 

mesma forma ocorre com os demais modos humanos, quando queremos nos conhecer nessa 

dimensão, não temos de voltar-nos para nós, mas devemos nos voltar para os outros como um 

reflexo que nos possibilita vermos a nós mesmos. 

 

  

 
11 SPINOZA, Ética, p. 235. 



57 

2.2 A afetividade humana se dá na dimensão relacional, primeiramente do ser humano 

com ele mesmo e depois com os demais modos de Deus 

 

A vida humana é marcada por objetos e situações que nos alegram e nos entristecem. 

No entanto, antes de darmos seguimento à nossa exposição sobre este ponto, voltemos um 

pouco ao ponto dos afetos, para termos em vista que a afetividade humana da qual estamos 

falando se dá pelo movimento de afetar e ser afetado, perpassando pela atividade e passividade.  

Na filosofia de Spinoza, em sua obra Ética, na parte III, o filósofo expõe sobre os afetos 

e diz que são entendidos por ele como “as afecções do Corpo pelas quais a potência de agir do 

próprio Corpo é aumentada ou diminuída, favorecida ou coibida, e simultaneamente as ideias 

destas afecções”.12 Nesse sentido, as afecções são o movimento entre corpos, nos quais afetam 

e são afetados, variando assim sua potência de agir de forma positiva ou negativa, pelos 

encontros (bons e maus) que realizam no mundo. A esse respeito da filosofia de Spinoza, 

Gleizer diz: 

 

Desta forma, uma afecção neutra, isto é, que deixa invariável a potência de agir, não 

tem dimensão afetiva. Assim, se todo afeto é uma afecção, nem toda afecção é um 

afeto. A variação positiva da potência de agir — ou seja, sua passagem a uma maior 

perfeição ou força de existir — constitui a alegria, enquanto sua variação negativa — 

isto é, sua passagem a uma menor perfeição ou força de existir — constitui a tristeza. 

Ao definir esses dois afetos que, junto com o desejo, constituem os afetos primitivos, 

Espinosa enfatiza sua natureza transitiva, destacando explicitamente a diferença entre 

o ato de passar para uma perfeição maior ou menor e o estado final alcançado após a 

transição.13  

 

Os afetos não resultam de uma comparação, em que a mente faz entre o estado inicial e 

final do corpo. O afeto é a experiência que o ser humano vive na transição do aumento ou 

diminuição da sua potência, de sua vitalidade. Como na explicação de Spinoza:  

 

Porém é de notar que, quando digo uma força de existir maior ou menor do que antes, 

não entendo que a Mente compara a constituição presente do Corpo com a passada, 

mas que a ideia que constitui a forma do afeto afirma algo sobre o corpo que na 

verdade envolve mais ou menos realidade do que antes. 14 

  

Tal variação de potência está ligada diretamente aos afetos ativos e passivos. Os afetos 

ativos resultam na potência para afetar outro corpo bem como causar nossos próprios afetos. 

Estes são advindos da ação do corpo e da mente. Já os afetos passivos, também chamados de 

paixões, ocorrem de maneira inversa em relação aos ativos, pois neles não há uma ação do 

 
12 SPINOZA, Ética, p. 237. 
13 GLEIZER, Marcos André. Espinosa & a afetividade humana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar., 2005. (Passo-a-

passo; 53). p. 35-36. 
14 SPINOZA, Ética, p. 367. 



58 

corpo e da mente, há um padecimento destes, pois são sujeitos a forças externas e destas 

dependem seu estado, determinando assim o que se passa neles, resultando em não sermos causa 

de nossos próprios afetos.  

A tríade desejo, alegria e tristeza compõe os afetos primitivos, geradores de todos os 

demais. O desejo é definido por Spinoza como sendo a própria essência do ser humano, 

“enquanto é concebida determinada a fazer [agir] algo por uma dada afecção sua qualquer”.15 

Também chamado de conatus, quando se faz referência somente à mente ou simultaneamente 

à mente e ao corpo. Assim, quando se refere apenas à mente, chama-se vontade, pois ela não é 

uma faculdade de escolha, mas o esforço contido nas ideias que constituem a mente. Quando 

se refere à mente e ao corpo, ou seja, ao ser humano, chama-se apetite que, seguido da 

consciência de si, é chamado de desejo. O desejo é definido como essência do ser humano, 

como determinada a agir com fins à sua preservação. 

Quanto à alegria, afeto que marca uma passagem do corpo e da mente, de uma potência 

menor a uma maior de agir, essa passagem fortalece o conatus, contribuindo para a preservação 

do ser na existência.16 Por outro lado, a tristeza é a passagem de um estado maior para um menor 

de sua potência de agir. Inversamente à alegria, não fortalece o conatus e nos faz experimentar 

brutalmente a impotência do corpo e da mente, deixando-nos paralisados diante da 

exterioridade.17 

A passividade leva o ser humano, a supor inadequadamente que sua força de existir é 

aumentada quando se volta para coisas externas, como fonte de causa para isso. O ser humano 

entregue ao medo, à superstição, às paixões tristes coloca seu aumento de potência em algo 

externo. Com isso, ele se julga livre, quando, na verdade, somente está criando para si mesmo 

sua própria prisão.  

A alegria, por outro lado, leva o indivíduo adequadamente para o fluxo constante de 

vida e, em consequência, para a expansão de sua própria vida, isso porque esse afeto faz os 

indivíduos não esperarem passivamente pelos outros para agir em seu nome ou em seu lugar. 

Ele mesmo toma a frente da situação e age. Não delega aos outros o rumo de sua própria vida 

e procura expandi-la por si mesmo.  

O indivíduo entende nele próprio as possibilidades para agir. Ele reconhece essas 

potencialidades que até então, estando num estado de servidão ou de passividade, não conseguia 

notar. Quando se dá conta disso, age para a autonomia de si mesmo e do outro. Desse modo, 

 
15 SPINOZA, Ética, p. 339. 
16 SPINOZA, Ética, p. 341. 
17 SPINOZA, Ética, p. 341. 



59 

um ser humano ativo é capaz de transformar tudo a seu redor, ou seja, sua própria realidade, 

pois ele não espera por ninguém nem lamenta. Ele age em prol do benefício comum, e isso o 

faz a partir dos encontros que realiza e são capazes de potencializar sua expansão, fazendo-o 

passar para a perfeição de uma maior liberdade e o afastando cada vez mais da servidão. Já o 

ser humano passivo é também capaz de transformação, só que, nesse caso, tudo o que é 

modificado por ele é contaminado de tristeza, colaborando cada vez mais para manter a si 

mesmo e os demais no estado de servidão.  

O ser humano vive constantemente ora sob afetos passivos, ora sob afetos ativos. Desse 

modo, podemos notar que não há, nesse sentido, uma vivência constante em somente um deles. 

Até mesmo o ser humano mais ativo pode ser aplacado por um afeto passivo, basta que nele 

surjam ideias inadequadas, as quais o deixarão à mercê da falta de clareza e confuso.  

Expomos anteriormente acerca de ideias adequadas e inadequadas, sendo as primeiras, 

ideias claras e distintas que revelam sobre as coisas na mente de Deus e que fazem o ser humano 

se aproximar mais dele e, com isso, havendo o aumento de sua potência. Já as inadequadas são 

aquelas ideias confusas, mutiladas ou que se apresentam em apenas um aspecto. Essas ideias 

são propriamente humanas, pois, na mente divina, não há ideias inadequadas, pois ela 

compreende por completo todo fluxo de vida e realidade de que é geradora. 

Nesse sentido, originam-se das ideias adequadas os afetos ativos. Estes são frutos do 

esforço adequado que o ser humano faz de sua potência intelectual, ou seja, a razão tem em si 

uma afetividade que lhe é própria; portanto não há oposição entre afetividade e razão. Conforme 

afirma Spinoza: “A Mente, tanto enquanto tem ideias claras e distintas como enquanto as tem 

confusas, esforça-se para perseverar em seu ser por uma duração indefinida e é cônscia deste 

seu esforço”.18 

Há uma determinação do desejo que leva o ser humano a agir, que pode variar adequada 

ou inadequadamente. Assim, da mesma maneira que há desejos passionais marcados por ideias 

inadequadas, há também desejos racionais marcados por ideias adequadas, que são os desejos 

mais apreciados na filosofia de Spinoza, pois conduzem à libertação.  

Tendo em vista que os afetos ativos são propriamente explicados por nossa essência, 

como seres desejantes, torna-se mais fácil mostrar que eles são necessariamente positivos, pois, 

segundo a doutrina do conatus, nada do que se explica somente pela natureza de determinada 

coisa pode levar à sua diminuição ou até mesmo a sua destruição. Isso implica, portanto, que o 

 
18 SPINOZA, Ética, p. 253. 



60 

conatus não pode gerar tristeza, pois ele visa à sua expansão e não à sua diminuição; ele procura 

se manter na existência e não em sua destruição.  

Assim, a afetividade, quando ativa, é definida por sua alegria e positividade. 

Diferentemente dos afetos ativos (afetividade ativa), os afetos passionais (afetividade 

passional), por dependerem de coisas exteriores, podem variar entre coisas tristes ou alegres, 

em razão do que nos convém ou não entre essas coisas. Segundo Gleizer, o par ativo/passivo 

não recupera nada em relação ao par positivo/negativo, pois, apesar de as ações serem 

necessariamente alegres, as paixões não estão determinadas a serem tristes.19 A esse respeito, 

ele observa:  

 

Há, no entanto, uma diferença de importância ética fundamental entre os afetos ativos 

e os passivos, mesmo quando estes últimos também são alegres. Com efeito, as 

paixões, ao resultarem naturalmente de nossa interação com causas exteriores sempre 

variáveis, se caracterizam pela instabilidade e trazem a marca de nossa dependência 

em relação ao outro, de nossa heteronomia e alienação. Com elas nosso conatus se 

deixa orientar do exterior pelas afecções que nós sofremos, sendo as paixões eventos 

que nos ocorrem mas que escapam ao nosso poder, colocando-nos à mercê da fortuna. 

Por outro lado, as ações, ao resultarem exclusivamente de nossa natureza, se 

caracterizam pela constância e trazem a marca da autonomia e do exercício 

plenamente eficaz de nosso conatus. Por isso, é sobre elas que repousará o projeto de 

liberação e a experiência da beatitude.20 

 

Essa interação que fazemos com os demais e da qual não podemos escapar contribui 

para nossa variação de potência, mostrando, assim, o quanto somos levados naturalmente pela 

instabilidade que vivemos na relação com os outros. Esse aspecto pode ser visto nas coisas que 

nos causam amor e nas que nos causam ódio.  

Na parte III de Ética, Spinoza diz que a mente se esforça o quanto possível para poder 

imaginar coisas que facilitem e façam com que sua potência seja aumentada para não retrair o 

corpo, mas, sim, levá-lo a agir.21 Ou seja, a mente se esforça necessariamente para o conatus 

aprender a ser fortificado por afetos alegres e não confundir os afetos tristes como sendo 

causadores do aumento de potência, como ocorre quando somos levados de maneira inadequada 

a pensar que estamos na alegria, quando, na verdade, estamos sendo conduzidos totalmente por 

coisas exteriores e ensinando ao conatus que o mínimo possível é o que ele deve fortalecer para 

que nos mantenha na existência.22 A alegria, quando unida à ideia de uma causa externa, é o 

 
19 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 39. 
20 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 39. 
21 SPINOZA, Ética, p. 259.  
22 Os afetos de tristeza também contêm em si pontos conectados aos afetos de alegria. Um afeto de tristeza não é 

só tristeza. Na filosofia de Spinoza, todas as coisas estão, em alguma medida, conectadas, alguma coisa faz parte 

de outra. Por exemplo: não somos um único corpo, mas a integração de muitos corpos diferentes que se organizam 

e nos permitem construir o corpo que temos.  



61 

que define essencialmente o amor, como escreve Spinoza, o “Amor é a Alegria conjuntamente 

à ideia de causa externa”.23 

Como nem sempre estamos na alegria e convivemos afetivamente com diversos afetos 

opostos ao movimento que naturalmente nosso conatus realiza, tendemos então pela memória 

reviver um afeto de alegria com intensidade, desde a primeira vez em que ocorreu. Esse esforço 

visa a representar o objeto exterior para fazê-lo presente. O desejo, por sua vez, que foi alterado 

pelo amor, ou seja, o amor mostra ao desejo o que ele deve naturalmente buscar e, com isso, o 

desejo procura por tal objeto amado.  

Vale ressaltar, porém, que o amante, quando tem vontade de se unir ao objeto amado, 

não revela a natureza do amor, mas apenas uma propriedade deste: 

 

Mas cumpre notar que, quando digo ser uma propriedade no amante unir-se pela 

vontade à coisa amada, não entendo por vontade o consentimento ou a deliberação do 

ânimo, ou seja, o decreto livre […], nem tampouco o Desejo de unir-se à coisa amada, 

quando ela está ausente, ou de perseverar na presença dela, quando está lá; pois o 

amor pode ser concebido sem este ou aquele Desejo; por vontade, todavia, entendo o 

Contentamento que se dá no amante diante da presença da coisa amada e que 

corrobora, ou pelo menos fomenta, a Alegria do amante.24 

 

Contrariamente à alegria/amor, temos o ódio/tristeza, demonstra Spinoza na proposição 

13 da parte III. A mente, ao imaginar coisas que reduzem sua potência e a potência do corpo 

simultaneamente, esforça-se mediante a recordação de coisas que possam banir e excluir tais 

ideias,25 pois é uma tendência natural afastar do corpo e da mente tudo aquilo que os faz perder 

potência. A mente não se esforça para imaginar aquilo que a entristece, o que seria contrário ao 

conatus. Assim, o ódio é “a tristeza conjuntamente à ideia de causa externa”.26  

Podemos notar que amor e ódio estão ligados às causas externas. Dessa maneira, coloca-

nos no âmbito da servidão, até mesmo o amor, que, apesar de nos alegrar um pouco, é causado 

por algo externo. As ideias imaginativas presentes no amor e no ódio são inadequadas, 

mutiladas, confusas, fonte de falsas interpretações acerca dos objetos exteriores bem como da 

própria natureza do indivíduo desejante. Sua tendência é, pois, tomar a parte pelo todo, 

projetando, assim, sobre a natureza do objeto exterior o efeito que causa em nós. Conforme 

Gleizer:  

 

Na perspectiva invertida da imaginação, o útil que necessariamente desejamos em 

virtude do conatus aparece como livremente escolhido por nós. O objeto do desejo, 

destacado das circunstâncias exteriores e momentâneas que o determinam como útil, 

aparece como um fim desejável em si, como um bem em si que exerce uma atração 

 
23 SPINOZA, Ética, p. 343. 
24 SPINOZA, Ética, p. 343-345. 
25 SPINOZA, Ética, p. 259. 
26 SPINOZA, Ética, p. 345. 



62 

sobre nós. Dessa forma, ele aparece como fundando “objetivamente” nossos juízos de 

valor, motivando nossas escolhas, enfim, inclinando nossa vontade sem, no entanto, 

determiná-la. Com isso, nós acreditamos falsamente que desejamos os objetos por 

julgarmos que eles são bons em si, quando, na realidade, é porque os desejamos que 

julgamos que são bons para nós.27 

 

O encadeamento das ideias imaginativas está no campo da memória, ou seja, conforme 

uma ordem da qual não temos controle, que se dá de maneira aleatória em relação às afecções 

que nosso corpo experimenta. Quando um corpo humano é simultaneamente afetado por dois 

ou mais corpos, sempre que a mente imaginá-los, todos os outros que participaram de tal afeto 

também serão recordados imediatamente.28 Vale ressaltar, nesse ponto, que, caso o primeiro 

corpo gere no corpo afetado uma afecção afetivamente neutra e um segundo corpo produza um 

afeto de tristeza, sempre que a mente imaginar o primeiro corpo, será conduzida a lembrar do 

segundo e, nesse caso, o afeto de tristeza prevalecerá, entristecendo, assim, o corpo e a mente, 

uma vez que “qualquer coisa pode ser, por acidente, causa de Alegria, Tristeza ou Desejo”.29 

Na verdade, as conexões criadas entre as ideias imaginativas não têm para nós uma 

necessidade interna. A derivação delas se dá somente pela justaposição espaçotemporal entre 

as imagens dos objetos que chegam a nós e nos afetam, juntamente com os diversos traços de 

semelhanças sensíveis que notamos entre elas. Com isso podemos compreender “como pode 

ocorrer que amemos ou odiemos algumas coisas sem nenhuma causa que nos seja conhecida, 

mas apenas por Simpatia (como dizem) e Antipatia”.30 Segundo Gleizer:  

 

O simples fato de termos notado alguém nos observando em uma situação 

desagradável faz com que sua mera presença nos relembre aquela cena, e que essa 

pessoa nos apareça sob uma luz afetivamente desfavorável; assim também, a mera 

semelhança de um desconhecido com algum ente querido faz com que ele nos apareça 

sob uma luz afetivamente favorável. Essas associações por contiguidade e por 

semelhança permitem que qualquer coisa inicialmente indiferente possa se tornar “por 

acidente” objeto de amor ou de ódio, e que não importa quem possa desejar o que quer 

que seja. Com isso, nossas paixões, submetidas ao mecanismo associativo que 

reproduz na mente a justaposição espaçotemporal e a fusão das imagens corporais, se 

deslocam continuamente e circulam sobre um vasto campo de objetos, propiciando 

que nos tornemos escravos passionais de nossa situação no Universo.31 

 

A flutuação do ânimo, ligada ao princípio de associação, trata-se da oscilação entre 

afetos contrários que se referem a um mesmo objeto. Com ela, surge no ser humano a divisão 

interior, a inconstância, a irresolução. O que ocorre é que uma mesma coisa pode ser causa de 

tristeza e, por sua semelhança com algo que nos causa alegria, pode ser, por acidente, causa de 

 
27 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 42. 
28 SPINOZA, Ética, p. 169. 
29 SPINOZA, Ética, p. 261. 
30 SPINOZA, Ética, p. 263. 
31 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 44. 



63 

alegria. Um mesmo objeto pode ser causa eficiente em nós, pois pode causar afetos contrários 

e numerosos. Essa mesma coisa oscilará, fazendo com que esse objeto seja ora causa de amor, 

ora causa de ódio. Mesmo contrários, esses afetos não se excluem, apesar de coabitarem em 

nós de maneira conflitante.  

Outro aspecto a ser observado no aspecto da afetividade humana é a dinâmica afetiva 

do medo e da esperança, que se dá na dimensão temporal, que, por sua vez, também está 

conectada à flutuação do ânimo sobre qual acabamos de falar e que, posteriormente, estará 

conectada à dinâmica afetiva que ocorre entre o sábio e o ignorante.  

Na dimensão temporal, na qual ocorre a dinâmica afetiva de oscilação entre o medo e a 

esperança, temos uma abertura para a ideia imaginativa de uma coisa futura ou passada poder 

ocorrer e não mais somente a ideia de uma coisa presente que nos afeta, aumentando ou 

diminuindo nossa potência. O ser humano é afetado “a partir da imagem de uma coisa passada 

ou futura, é afetado pelo mesmo afeto de Alegria ou Tristeza que a partir da imagem de uma 

coisa presente”.32 Conforme explica Gleizer:  

 

Segundo Espinosa, toda ideia imaginativa, sendo uma representação do objeto 

exterior a partir da ideia da afecção causada em nosso corpo, tende a afirmar a 

existência presente desse objeto exterior mesmo quando ele não mais existe. A 

imaginação possui, como vimos, uma natureza alucinatória. Por isso, para representar 

um objeto como ausente é preciso que essa representação entre em conflito com a 

representação de algo que exclua sua existência presente. Só a presença conflitante de 

outras ideias pode alterar a afirmação existencial primeira. É esse conflito, maior ou 

menor em função da quantidade de ideias envolvidas, que determina o “coeficiente de 

realidade” com o qual o objeto é imaginado. Ora, esse conflito acarreta naturalmente 

afetos marcados pela instabilidade, incerteza e flutuação do ânimo.33 

 

Essa instabilidade na vida afetiva, provocada pela esperança e pelo medo, surge da 

incerteza acerca das coisas sobre as quais temos dúvida. Assim, Spinoza diz que a esperança é 

originada de uma “Alegria inconstante originada da imagem de uma coisa futura ou passada, 

de cuja ocorrência duvidamos”.34 E o medo é uma “Tristeza inconstante originada da imagem 

de uma coisa duvidosa”.35 A dúvida acerca da imagem que criamos de determinado objeto faz 

com que criemos uma conexão entre medo e esperança a tal ponto que um não exista sem o 

outro.  

Podemos notar, porém, que surge certa estabilidade nas relações a partir do medo e da 

esperança, contudo é precária, pois recai sob o campo de um conhecimento inadequado, ou seja, 

mutilado, incompleto, acerca dos acontecimentos temporais, de maneira que a ausência da 

 
32 SPINOZA, Ética, p. 267. 
33 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 45-46. 
34 SPINOZA, Ética, p. 269. 
35 SPINOZA, Ética, p. 269. 



64 

dúvida não pode ser confundida e não pode ser equivalente à posse de uma certeza intelectual. 

Caso isso ocorra, ela também será inadequada. A instabilidade contida no par que mencionamos 

será, em outros trabalhos de Spinoza, a saber, o Tratado Teológico-Político (1670)36 e no 

Tratado Político (1676-1677),37 ponto crucial em sua explicação acerca da gênese da 

superstição e em suas análises sobre as instituições religiosas e políticas.  

 

2.3 O sábio se entende como parte integrante da Natureza, o ignorante se imagina 

como aquele que toma decisões livres e, por isso, sua vida é, em grande medida, 

triste  

 

O sábio e o ignorante são duas posturas filosóficas no pensamento de Spinoza que fazem 

com que o ser humano possa dar um passo mais firme para ser tornar livre. Tais posturas, 

respectivamente, dizem respeito primeiro àquele que, com toda a necessidade da Natureza, age; 

e, segundo, àquele que permanece na servidão dos afetos e é levado de um lado a outro sem 

entender corretamente a forma pela qual age. No primeiro caso, há um reconhecimento de que 

não se é plenamente livre; já no segundo caso, tais indivíduos se julgam livres por conta da 

consciência que têm em relação a suas volições e apetites, porém “nem por sonho cogitam das 

causas que os dispõem a apetecer e querer, pois delas são ignorantes”.38 

Sábio não se trata de alguém que adquiriu conhecimento suficiente para transmitir para 

os demais, que, na estrutura social, está numa posição privilegiada do saber. Trata-se daquele 

que entendeu que a vida humana e todas as outras seguem regras naturais que não podem ser 

quebradas e que não conseguiremos quebrar. O sábio entende que, por mais que entendamos a 

Natureza e a queiramos moldar à nossa maneira, ela sempre buscará outras formas de se 

modificar, corrigindo, assim, o que não está inscrito em suas leis naturais. Ela é muito mais 

potente que o ser humano; aliás, estamos falando da potência da substância infinita, ou seja, de 

Deus que é potência pura. O sábio compreende que vida busca sempre um meio de realizar 

aquilo que está em ato na mente divina. 

O ignorante, por sua vez, pensa que domina a Natureza e que pode lidar com a força que 

ela tem (ao falarmos da força da Natureza, estamos nos referindo às mudanças climáticas que, 

em grande medida, são provocadas pelo ser humano, causadas pela ação humana, devido a seu 

 
36 ESPINOZA, Tratado teológico-político. 
37 SPINOZA, Baruch. Tratado político. Tradução, introdução e notas Diogo Pires Aurélio; revisão da tradução 

Homero Santiago. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009. 
38 SPINOZA, Ética, p. 111. 



65 

entendimento inadequado quanto à forma de lidar com a Natureza). No entanto, vale ressaltar 

que a força da Natureza também se transmite pela força dos afetos. Estes, nesse sentido, são 

outra forma de força fazendo com que os seres humanos sejam movidos, mas que passam 

despercebidos por aquele que ignoram sua presença.  

Ainda com relação à força da Natureza, não estamos dizendo aqui ou defendendo uma 

servidão a ela nem que deva ser cultuada ou algo do tipo, porém afirmamos que a Natureza não 

pede permissão nem segue o querer humano. Ela segue somente sua necessidade natural e 

continua se modificando conforme inscrito em suas leis. O ser humano consegue realizar certas 

modificações na Natureza (se é que podemos dizer que o consegue), pois ele não tem o 

conhecimento suficiente do que acontece na Natureza de maneira geral. Nosso conhecimento 

acerca dela é sempre fragmentado, porém a Natureza trabalha totalmente de modo interligado, 

em que cada ponto leva a uma série de efeitos quando nele se interfere. Por exemplo, estudos 

recentes sobre as plantas mostraram que elas se comunicam entre si quando estão em perigo, 

através de compostos elétricos em suas raízes, ou seja, não sabemos o que pode ir além de uma 

“simples” comunicação de perigo.39 

Podemos notar, portanto, que nada passa despercebido na teia que interliga todo o 

sistema natural, no qual os seres humanos são apenas uma parte, que se considera a mais 

importante por conta de sua racionalidade, porém esquece ser jovem demais num sistema 

complexo modificando-se sem sua “permissão”. O sábio, em vista disso, não busca ir contra a 

Natureza, todavia busca se apoiar em tudo aquilo que ela proporciona. Procura, com todos os 

meios, fazer bom uso de toda força que passa por si, pois ele compreende que, apoiando-se 

nessas forças, ele aumenta, sempre mais e mais, sua potência e se transforma num ser humano 

melhor, tanto nas relações com seus semelhantes como em relação com os outros modos da 

substância divina. 

Para que haja tal processo, é preciso que todo preconceito que, com o tempo, foi 

tomando conta da mente daquele que ignora todas essas coisas seja questionado e olhado de um 

ângulo diferente, caso contrário, segue sua vida impotente, triste e segurando o peso do 

desconhecimento daquilo que pesa sobre seus ombros. Assim, Spinoza escreve no apêndice da 

parte I de Ética: “Embora os corpos humanos convenham em muitas coisas, discrepam, 

 
39 FORATO, Fidel. As plantas conversam entre si, mas não do jeito que você pensa. In: Canaltech, 4 fev. 2024. 

Disponível em: https://canaltech.com.br/ciencia/as-plantas-conversam-entre-si-mas-nao-do-jeito-que-voce-

pensa-278001/. Acesso em: 23 nov. 2024. 



66 

contudo, em várias, e por isso o que a um parece bom, a outro parece mau; o que a um parece 

ordenado, a outro, confuso; o que a um é desagradável, a outro, desagradável”.40 

O ignorante é um ser humano impotente, pois vive muito mais na tristeza do que na 

alegria. Na vida diária, é aquele que está de um lado a outro pelas ruas, sempre atrasado, com 

o peso das coisas que deram errado, ressentido, irritado. Seu fardo lhe é cada vez mais pesado 

devido a dificuldades e desgostos que o afligem, deixando sua vida se tornar um obstáculo. 

Diferentemente do sábio, o ignorante carrega mais peso por conta de sua própria ignorância.  

Isso gera nele outro aspecto que se repete diariamente. Ele é o ser humano que reclama 

de tudo e de todos, fala mal de todos, maldiz a vida: “viver é puro sofrimento”, “valeria mais 

não ter nascido”. Nada para ele está bom, nada é bom o bastante, nada lhe convém, é um ser 

humano que pensa que tudo está contra ele, inclusive ele mesmo, seu próprio corpo não lhe 

convém, ou seja, mente e corpo lhe são desarmônicos. O ignorante sofre verdadeiramente, 

porém não compreende as causas desse sofrimento pelo qual passa e, por isso, vive a se 

lamentar,41 achando ser tudo sua culpa, ser a vida sofrimento, e assim por diante. Vai 

descontando suas frustrações por meio de suas reclamações. É um ser humano que mais se 

aproxima da morte e medita mais sobre ela do que medita sobre a vida e as potencialidades que 

o permitem existir. 

Dada à limitação de nossa natureza, nossa finitude, somos levados, em dado momento 

da vida, a recorrer às reclamações, pois, como modos finitos da substância infinita, estamos 

sujeitos ao constrangimento de potências que nos superam. Com isso, o que vemos é um embate 

de forças, ou seja, um embate de conatus que alguns são mais fortes que outros, e isso é a mais 

pura manifestação da Natureza. Da perspectiva da Natureza, de modo geral, tudo é manifestação 

da potência de Deus, tudo convém, pois seu agir é sem nenhum constrangimento. A Natureza 

age sem ser constrangida por algo que lhe seja exterior; nem podemos falar de algo exterior, 

pois, no pensamento spinoziano, não há uma exterioridade que controla o mundo de fora. No 

entanto, o ignorante não percebe que todas as coisas que lhe acontecem são, na verdade, 

expressões da própria Natureza, que expressa a si mesma, por si mesma.  

 
40 SPINOZA, Ética, p. 119-121. 
41 Em Tratado político, Spinoza diz que a postura deve ser não rir, não chorar, não lamentar, mas compreender. 

“Os filósofos concebem os afetos com que nos debatemos como vícios em que os homens incorrem por culpa 

própria. Por esse motivo, costumam rir-se deles, chorá-los, censurá-los, ou (os que querem parecer os mais santos) 

detestá-los” (SPINOZA, Tratado político, p. 273). Portanto, fazendo uma pequena ligação com esse trecho, quem 

ria da condição humana era o filósofo pré-socrático Demócrito, quem lamentava da condição humana era 

Heráclito. Spinoza, ao contrário, propõe que, em vez de assumir tais posturas sobre os afetos, devemos procurar 

compreendê-los. 



67 

O ser humano que chega ao terceiro gênero de conhecimento se dá conta de é Deus ou 

a substância infinita, conhecendo a si mesmo por meio dele, pois “é o próprio Amor de Deus 

pelo qual Deus ama a si próprio, não enquanto é infinito, mas enquanto pode ser explicado pela 

essência da Mente humana considerada sob o aspecto da eternidade”.42 Esse é o ponto 

culminante no caminho ético proposto por Spinoza, que é a passagem da ignorância, na qual 

imperam as paixões, as ideias inadequadas, para a sabedoria, campo das ideias adequadas e da 

ciência intuitiva. É na sabedoria que se pode atingir a verdadeira liberdade e alcançar a 

beatitude.  

Como tudo convém à Natureza, podemos dizer que tudo convém ao sábio, pois ele 

conseguiu perceber o todo no qual está ligado e, com isso, entrou em sintonia com tudo o que 

o cerca. Vale ressaltar que não se trata de um ser humano que se torna passivo diante do mundo 

e que aceita tudo, pois isso seria uma falsa sabedoria, uma vez que estaria no estado de servidão. 

Dissemos anteriormente que o sábio não é aquele numa posição privilegiada e acima dos 

demais. Sua sabedoria não é algo fixo. Ela se dá diariamente nas relações que tem com os 

demais modos da substância e, principalmente, com os modos humanos.  

O ser humano que pratica a postura do sábio é aquele que se faz e se desdobra no embate 

de forças como o normalmente é na Natureza. Sua sabedoria é dada pelo caminho que percorre 

bem como sua serenidade que, admirada pelos demais, não se dá por fuga da realidade dura 

(como os demais podem entender), mas, sim, pelo enfrentamento dos demais conatus com os 

quais encontra e que podem aumentar ou diminuir sua potência de agir. Trata-se de saber que a 

fortuna o pode aplacar a qualquer momento, porém segue tentando realizar suas conquistas 

dentro da própria realidade.  

Na proposição 67 da parte IV de Ética, Spinoza escreve: “Não há nenhuma coisa em 

que o homem livre pense menos do que na morte, e sua sabedoria não é uma meditação sobre 

a morte, mas sobre a vida”.43 Meditar sobre a vida nada mais é que entender que ela segue uma 

lógica diferente da qual podemos pensar a partir de nossa racionalidade. Ela simplesmente 

ocorre na maneira como somente poderia acontecer e sem que haja o sentimento de culpa ou de 

mágoa, até porque essas coisas são noções próprias do ser humano e não da lógica interna da 

vida como um todo.  

A meditação do sábio ou do homem livre sobre a vida resulta no trabalho e no esforço 

para criar condições e gerar no mundo bons encontros, ou seja, para tornar o mundo 

conveniente, fértil, propício. No entanto, não podemos pensar tal mudança como algo que 

 
42 SPINOZA, Ética, p. 567. 
43 SPINOZA, Ética, p. 483. 



68 

ocorre da noite para o dia, pois, antes de chegarmos à sabedoria, passamos pelo estado de 

confusão em que não sabemos o que nos convém,44 pois, como seres humanos, somos 

atravessados pela flutuação ora da sabedoria, ora da ignorância.45  

O ser humano passa, por exemplo, por muitas fases durante a vida. Quando criança, o 

que pode convir para ele, em grande parte, são os doces agregados à nossa alimentação. Já na 

juventude, aflora a vida sexual e outras coisas que ele possa julgar que convêm a ele. Na fase 

adulta, o envolvimento com o trabalho e a produção de dinheiro para seu autossustento, e assim 

por diante. Cada um vive em seu universo particular, limitado pelos afetos à sua disposição, 

escapando, assim, as outras possibilidades de vida que passam despercebidas; fogem dele por 

não se dar conta e não conseguir percebê-las. 

Quando vivemos ao acaso dos encontros, não conseguirmos perceber nem entender o 

que nos convém ou não. Por isso se fazem urgentes a coerência e a constância nos encontros, 

ou seja, o que Spinoza quer dizer com isso é que cada pessoa que não busca a coerência não 

extrapola para além do que pode compreender, isto é, não ultrapassa o primeiro gênero de 

conhecimento que se dá pelo que os outros dizem. Ela mesma não procura, por si, compreender 

para além do que lhe dizem. Para ela, é mais confortável deixar as coisas da forma como estão, 

devido à sua limitação que ela mesma se impõe ao viver confortavelmente na opinião alheia, o 

que a impede de querer avançar no processo do conhecer. Com isso, suas concepções sobre a 

realidade, sua maneira de entendê-la não passa de uma ficção de seu pensamento, dado de modo 

incompleto pela imaginação que dificulta explicar o mundo. É daí que nascem as incoerências 

no percurso da existência, pois, na verdade, “na natureza das coisas nada é dado de contingente, 

mas tudo é determinado pela necessidade da natureza divina a existir e operar de maneira 

certa”.46  

Spinoza quer dizer com isso que a incoerência é uma impotência, é uma lente 

equivocada pela qual olhamos para buscar compreender o mundo, porém o resultado é um erro 

 
44 Na Natureza tudo convém; ou seja, para ela, tudo é perfeito e ordenado. No entanto, para os seres humanos, são 

necessárias certas precauções nesse sentido. Por exemplo, convém-nos beber água, e a Natureza nos fez para 

tomarmos água e nos limitou na quantidade de água, mas não nos limitou em poder ingerir para além do que ela 

estabeleceu. Com isso, beber água faz bem, porém podemos passar mal se ingerimos mais do que precisamos. 

Nesse caso, podemos notar que o raciocínio lógico do autor é, se a liberdade se limita a esse tipo de situação, logo, 

não somos tão livres como pensamos. Se a liberdade se aplica somente em alguns casos, ela é uma construção 

humana para algumas circunstâncias da vida.  
45 O sábio não é puramente sábio, ele também tem momentos de ignorância, mas, diferentemente do ignorante, ele 

consegue perceber e reverter tal situação. É por isso que sua sabedoria é um exercício diário. O ignorante tem 

também momentos em que pode se tornar sábio, porém, ao passar por esses instantes, logo se vê condenado pelos 

preconceitos que possuem sua mente, julga como algo mau e despreza os momentos que o possibilitariam se tornar 

um sábio. Ele não explora o sábio que existe dentro de si em ato. 
46 SPINOZA, Ética, p. 95. 



69 

na compreensão, é inadequada essa forma de conhecer. A razão, nesse processo, busca 

encontrar coerências entre as coisas e a maneira como elas se comunicam reciprocamente, uma 

vez que, na filosofia spinoziana, elas estão conectadas. 

A constância é como o verso da moeda com a coerência. É procurada pelo segundo 

gênero de conhecimento (conhecimento racional), pois “não é da natureza da razão contemplar 

as coisas como contingentes, mas como necessárias”.47 A constância nada mais é do que a 

necessidade que existe intrinsecamente ao mundo. Tudo está conectado por um nexo causal, 

em perpétua relação. Pelo segundo gênero, saímos da inconstância, que surge pelo equívoco de 

compreender a realidade, saímos do conhecimento fragmentado e conseguimos, como que num 

quebra-cabeça, começar a articular as partes, as causas e os efeitos. A partir daí vemos a 

consistência necessária, e o que parecia absurdo passa a fazer sentido. Compreender isso torna 

o conhecimento um forte aliado e utilizamo-nos dele para irmos aos poucos nos tornando livres.  

Quanto mais o ser humano é capaz de conhecer as propriedades comuns dos afetos e a 

maneira como eles contribuem para a flutuação de sua potência, torna-se mais capaz de 

selecionar os encontros que quer realizar. Este é o esforço de Spinoza, demonstrar que os afetos 

não devem ser suprimidos e que isso é impossível de se fazer, pois eles também são uma parte 

da Natureza da qual somente nós somos capazes de notá-los. Ou seja, para ele, o sábio não é 

quem suprime os afetos, mas é o que sabe lidar com eles, que sabe usá-los para aumentar sua 

potência de agir. Os afetos são uma parte importante na construção do sábio spinoziano.  

É pelos afetos que o sábio sabe identificar aquilo que lhe convém ou não. Quando sua 

potência é aumentada, seu conatus o faz perseverar mais fortemente na existência, sua vida se 

desdobra para além de si mesmo, percebendo que não está separado da Natureza, mas imerso 

nela. Isso significa que ele realizou um bom encontro e temos então a equação de soma de duas 

potências. Um corpo convém a outro, pois ambos partilham mutuamente de potências que se 

juntam e se tornam mais fortes, uma vez que, “enquanto uma coisa convém com nossa natureza, 

nesta medida é necessariamente boa”.48  

Quando há, porém, uma diminuição de sua potência, quando ela é constrangida, isso 

quer dizer que ele realizou um mau encontro, em que uma potência externa não se somou à sua; 

ao invés disso, subtraiu tanto que lhe deixou com baixa potência de agir, causou-lhe 

constrangimento. Portanto, esse encontro não lhe convém, pois “nenhuma coisa pode ser má 

pelo que tem de comum com nossa natureza, mas, enquanto nos é má, nesta medida nos é 

 
47 SPINOZA, Ética, p. 207. 
48 SPINOZA, Ética, p. 419. 



70 

contrária”.49 Lembremos que a alegria é direcionada para as coisas que nos convêm, já a tristeza 

direciona-se para as coisas que não nos convêm, que nos constrangem e diminuem nossa 

potência de agir. 

A vida segue nessa constante variação de potência, resultado dos encontros que os 

corpos realizam no mundo. Certamente, alguns nos ajudam no percurso de passagem da 

servidão para a liberdade, mas outros nos mantêm na servidão constantemente. A filosofia de 

Spinoza, por meio de Ética, é justamente auxiliar a traçar o percurso que nos faça sair da 

servidão e nos conduza à liberdade. Para o filósofo, porém, é muito claro que não se pode fazer 

isso sem considerar os afetos; ou seja, sua proposta é passar da servidão para a liberdade, 

apoiando-se na força dos afetos.  

Não podemos, contudo, fazer esse percurso sem que esteja presente a razão, porque, 

sem ela, vemos o que brota da impotência de moderar os afetos, a saber, a incoerência e a 

inconstância, que nos tornam incapazes de organizar e selecionar os encontros que fazemos. A 

sabedoria só pode surgir dos afetos. Sem eles, passamos a ignorar aquilo que nos atravessa e 

estaremos impossibilitados de compreender tudo aquilo que ocorre em nós. Sem essa 

compreensão, fazemos coisas que poderiam ser evitadas se tivessem sido mais bem pensadas e 

analisadas com o auxílio da razão, que, aliás, este é seu trabalho, mostrar com precisão o que 

pode acontecer caso sejamos conduzimos totalmente pelos afetos.  

Uma vez conduzidos pelos afetos, estamos imersos no estado de servidão. Neste nada 

nos convém, pois estamos no acaso dos encontros; estamos à mercê da fortuna que se torna 

nossa guia. Desse modo, não somos ativos nas coisas que nos acontecem. A esse respeito, 

escreve Spinoza no prefácio parte IV de Ética, no qual diz que o ser humano “não é senhor de 

si, mas a senhora dele é a fortuna, em cujo poder ele está de tal maneira que frequentemente é 

coagido, embora veja o melhor para si, a seguir porém o pior”.50 O sábio se esforça para escapar 

de seu estado de servidão, que produz contrariedades, alienação, violência, e sua saída é pelo 

desenvolvimento de seu conhecimento acerca da realidade em que se encontra. Podemos dizer 

que ele vive dentro de si, no seguinte sentido, pois compreende que está sempre sujeito à 

servidão dos afetos, porém se esforça para sair de tal estado. É potente, forte, conhece a si 

mesmo, ainda que minimamente.  

O ignorante, pelo contrário, vive fora de si. É inconstante, incoerente e incapaz de 

compreender que aquilo que ele denomina liberdade, na verdade, é um erro de compreensão da 

realidade, não sendo capaz de perceber que há muitas forças que atuam sobre ele. Sendo 

 
49 SPINOZA, Ética, p. 419. 
50 SPINOZA, Ética, p. 171. 



71 

arrastado por essas incompreensões, desse modo, ele vive fora de si, ou seja, vive totalmente 

pela motivação exterior. Esse indivíduo não convém a si mesmo. Ele se esquece de seu próprio 

corpo,51 dado seu estado de alienação. Com isso, é impotente, fraco, incapaz de conhecer a si 

mesmo e, por isso, continuamente se estranha, vive à margem de si mesmo.  

O riso, o choro, o maldizer são rejeitados por Spinoza, justamente porque impedem o 

ato de compreender, sumamente importante para o processo de tornar-se livre. Se, em vez de 

conhecer, o indivíduo opta por maldizer a realidade, o mais provável que aconteça é seu 

fechamento para o mundo, seu isolamento; no entanto, essa não é a melhor opção, não há como 

sair deste mundo em momento algum. Apesar de pensarmos que saímos da caverna, 

permanecemos nela, só que, agora, não mais na escuridão. Por nosso esforço, chegamos à sua 

parte iluminada, onde são produzidas as realidades que julgávamos serem verdadeiras. Não é 

possível sair do mundo. Com Spinoza, a transcendência foi extinta, desse modo, é precioso 

fazer da imanência nossa aliada e se apoiar nela para nos tornarmos livres.  

Tudo isso é possível quando nosso grau de potência está elevado, pois estamos 

mergulhados na alegria; a faísca para isso é um bom encontro. Deste podemos ter múltiplas 

possibilidades, como unir forças, descobrir novos caminhos, aliar-se aos demais. O encontro 

que convém é aquele resultante da soma de todos esses fatores e que nos faz ver o mundo de 

outras perspectivas, sob a orientação da razão. Podemos notar, em Spinoza, um duplo 

movimento que ora se volta de maneira individual, ora para a coletividade, mostrando que não 

podemos viver isolados dos demais, porém, ao mesmo tempo, não podemos viver à mercê dos 

outros.  

Na parte IV de Ética, Spinoza escreve: “Enquanto os homens vivem sob a condução da 

razão, apenas nesta medida necessariamente convêm sempre em natureza”.52 Ou seja, as 

naturezas não convêm caso sejam incompatíveis, não convém a alegria com a tristeza, os seres 

humanos se aliam uns aos outros enquanto percebem que são fracos quando estão solitários. 

Quando duas naturezas racionais se encontram, sabem que podem se fortalecer mutuamente, 

visto que uma complementa a outra, no entanto, essa é apenas uma das várias possibilidades de 

se pensar essa questão.  

Para a sociedade funcionar, é preciso que cada um colabore com algo. É nesse sentido 

que o filósofo escreve, dizendo que “na natureza das coisas não é dado nada de singular que 

 
51 O corpo aqui não somente como material orgânico, mas como relação que mantém com o mundo e com as coisas 

com as quais está ligado. 
52 SPINOZA, Ética, p. 425. 



72 

seja mais útil ao homem do que o homem que vive sob a condução da razão”.53 Outro ser 

humano é o que mais convém à nossa natureza. Entre as coisas finitas singulares, é útil tudo 

aquilo que aumenta nossa capacidade de agir, pois favorece os afetos de alegria, e nisso está 

incluso fortemente outro ser humano. No apêndice da parte IV de Ética, Spinoza escreve sobre 

o estabelecimento de tais vínculos que fortalecem as relações sociais, dizendo que “aos homens 

é primordialmente útil estabelecer relações e estreitar aqueles vínculos pelos quais, de maneira 

mais apta, fazem-se todos eles um só e, absolutamente, [é útil] fazer tudo aquilo que serve para 

firmar as amizades”.54  

Pela proposição 40 da parte IV, temos uma dimensão política, na qual diz que “as coisas 

que conduzem a Sociedade comum dos homens, ou seja, que fazem com que os homens vivam 

em concórdia, são úteis; e más, ao contrário, as que introduzem discórdia na Cidade”.55 Tudo 

aquilo que favorece a boa convivência na cidade é útil para todos, e todos se beneficiam disso. 

Porém Spinoza não é ingênuo e alerta que nem sempre a sociedade viverá em constante 

concórdia, em constante alegria (talvez seja mais comum, na cidade, a tristeza do que a alegria). 

É preciso ter em vista que, assim como o bem de nossos semelhantes, devemos também esperar 

deles o pior, ou seja, o pior virá daqueles que vivem imersos e são comandados pelas paixões. 

Os seres humanos vivem em concórdia e são úteis uns aos outros, conforme são conduzidos 

pela razão. Não há utilidade verdadeira a não ser sob essa condição, que o ser humano seja 

orientado pela razão. O aumento de nossa potência depende, quando se trata da vida social, do 

esforço que a cidade realiza para cultivar uma vida racional. Desse modo, o útil singular se 

combina com o útil comum. 

O fechamento que ocorre na vida social atualmente é também um tipo de servidão. A 

solução e, ao mesmo tempo, origem desse problema passa totalmente pelos encontros que 

realizamos com os demais e pelos afetos que produzimos e colocamos em circulação. Como os 

afetos circulam o tempo todo, precisamos identificar quais nos convêm, por isso é preciso 

termos a atitude do sábio, que não espera por ninguém. Ele se lança nesse emaranhado de afetos 

e faz com que eles possam convir com sua natureza mediante seu esforço e suas ações.  

O sábio não fica como um espectador. Mesmo que se depare com um afeto de tristeza, 

ele procura, nesse afeto, pontos que possam fortalecer sua potência. Isso é possível se 

pensarmos que os afetos são um misto de coisas, e depende muito mais de nossa potência para 

transformá-lo em algo do que dele próprio, isto é, o afeto de tristeza pode nos abater se nossa 

 
53 SPINOZA, Ética, p. 427. 
54 SPINOZA, Ética, p. 499. 
55 SPINOZA, Ética, p. 443. 



73 

potência estiver fragilizada; do contrário, pode dobrar a ponta desse afeto e tirar dele algo que 

se transforme em alegria. O ignorante, por sua vez, não percebe a sutileza que existe nos afetos, 

pois, como sua potência é sempre baixa, no primeiro tombo, maldiz, reclama e para de agir. Ele 

simplesmente, como já dissemos, é levado de um lado a outro sem a busca pelo aumento de sua 

força, que permanece inativa dentro dele por falta de motivação em si mesmo para ativá-la. 

O aumento daquilo que nos convém é, ao mesmo tempo, a utilidade que se dá de uns 

para com os outros. O que nos convém se dá por aquilo que nos é útil, fazendo-nos agir, sentir, 

pensar. A conveniência está ligada ao aumento de potência e não à negação desta. Ela é a 

somatória que resulta em algo maior que as partes que o compõem. O caminho é longo até o 

sábio perceber que tudo lhe convém e que há nele a capacidade suficiente para ter parte nesse 

processo, fazendo com que as coisas possam convir com ele, uma vez que, na Natureza, todas 

as partes se articulam de maneira certa. Nela não há contradições e imperfeições, tudo é 

harmônico, perfeito e determinado.  

Somos, assim, capazes de fazer isso, pois somos partes da Natureza. Ela está por toda 

parte, e vale ressaltar que não somos um império num império. Somos graus de potências se 

expressando a todo instante, lutando para perseverar na existência. Do ponto de vista de Deus, 

tudo nos convém. Não existe nada além do que bons encontros, o mal não está presente nessa 

realidade (lembrando que Deus age por ideias adequadas, gera causas adequadas, pois é um ser 

puramente racional). Apesar de parecer utópico, não há outro objetivo para o sábio que não seja 

aprender a ver as coisas na ótica de Deus, e isso representa a chegada no terceiro gênero de 

conhecimento, em que ele se torna capaz gerir os encontros que faz com o mundo, pois se lança 

utilizando-se da força da Natureza para ir cada vez mais longe dentro de sua finitude, “mas tudo 

o que é notável é tão difícil quanto raro”.56 

A felicidade é buscada por todos, porém, para alcançá-la, é preciso ter constância e 

coerência. Quando se vive na paixão e conduzido pelo acaso dos encontros, os seres humanos 

sempre discordam entre si. A razão serve então como auxílio, para harmonizar as relações, de 

maneira que cada um possa encontrar seu lugar na grande engrenagem que é a Natureza. É 

convivendo com os demais que percebemos que as potências individuais, reciprocamente, se 

fortalecem e somam-se umas às outras, uma se alimenta da outra. Vemos, por exemplo, que, 

por muitas vezes, a felicidade de um será a tristeza de outro, e vice-versa. Nem todos ficam 

felizes com as mesmas coisas, o que convém a um não convém a outro.  

 
56 SPINOZA, Ética, p. 579. 



74 

De nenhuma forma, a felicidade de um contradiz a felicidade do outro, pois a liberdade 

de cada um é força geradora de aumento da liberdade coletiva. A liberdade se desdobra em 

outras liberdades, e esse é seu processo natural; do contrário, não é um ato de liberdade. Isso 

não pode ser percebido por aqueles que têm um olhar mesquinho, impotente e pequeno. Em 

Spinoza, a liberdade não tem a ver com a ideia de livre-arbítrio do ignorante, que se pensa 

escolhendo as coisas e achando poder fazer o que quiser, onde a na hora em que quiser. A 

liberdade tem a ver com a capacidade do sábio de multiplicar os bons encontros. É o aumento 

de potência que inicia em si mesmo, perpassando pela cidade, pelo mundo e chegando ao 

universo.  

Ser livre é poder mergulhar profundamente nas formas de se determinar e se mover, 

conhecendo como funcionam as relações e interações, como o mundo opera e como circulam 

os afetos. No fundo, a liberdade dá vazão para a vida poder seguir seu esforço incansável e 

ininterrupto de produção constante de encontros que, uma vez que convenham à nossa potência, 

possamos chegar ao máximo dela, em que podemos afetar e ser afetados. 

Falamos mais sobre a figura do sábio spinoziano, pois ele é aquele que passa pelos três 

gêneros de conhecimento e, com isso, está mais próximo de Deus, ou seja, da Natureza e seus 

processos nos quais estamos imersos. Para ele, as coisas são vistas da perspectiva da eternidade, 

não a transcendente, mas a imanente, na qual tudo se renova a cada nascer e morrer, todas as 

coisas se tornam convenientes, coerente e constantes. A capacidade de pensar e agir faz do 

sábio spinoziano o mais virtuoso dos seres humanos, pois ele encara as situações sem se 

lamentar por elas. Outro ponto é que, mesmo sendo finito, ele apreende o infinito, e esse instante 

de conexão com o infinito o faz alcançar a beatitude. Ele se torna apto a conhecer a si mesmo 

e o mundo. Em tudo que pôde, encontrou relações de coerência e se esforçou para ver, nas 

pequenas e nas grandes coisas, a constância que passa por eles.  

Quando retratamos esse processo de se tornar sábio, pode-se pensar que há um 

afastamento dele em relação ao mundo ou aos ignorantes, no entanto, não é assim que ele age. 

Tudo é realizado de maneira imanente. É nesse momento que mais se aproxima dos demais 

para melhor compreender a dinâmica afetiva. Ele se afasta, o máximo possível, da servidão, 

sem se afastar dos demais, pois o que ocorreu nele foi uma modificação na qual seu corpo 

elevou sua capacidade de autorregulação e experimentação de múltiplos afetos, levando 

também a mente a pensar clara e corretamente. Conforme a proposição 38 de Ética, Spinoza 

diz:  

 

É útil ao homem o que dispõe o Corpo humano tal que possa ser afetado de múltiplas 

maneiras ou o que o torna apto a afetar os Corpos externos de múltiplas maneiras; e 



75 

tanto mais útil quanto torna o Corpo mais apto a ser afetado e afetar os outros corpos 

de múltiplas maneiras; e, inversamente, é nocivo o que torna o Corpo menos apto a 

isto.57 

 

Na aproximação que o sábio faz com os demais, afetando e sendo afetado de diversas 

maneiras, aproxima-se cada vez mais de Deus, a tal ponto que se torna capaz de imitá-lo, no 

que diz respeito em ser causa de si mesmo,58 dentro de suas possibilidades como finito, 

tornando-se livre pela potência que advém tanto da mente quanto do corpo, sendo capaz de 

experimentar, ao mesmo tempo, uma pluralidade de afetos, ações e ideias. Não há motivos para 

esperar por outro mundo para a sabedoria poder fluir. É aqui e agora que ela se faz útil, não há 

um depois, há um agora. Ela é a potência que se consome e se refaz no próprio ato de viver. 

Essa potência age de duas formas, sendo, ao mesmo tempo, capaz de dividir-se com os demais 

e multiplicando-se para si mesma. Dessa maneira, vemos nesse processo os afetos ativos dos 

quais o sábio é causa e que lhe permitem uma verdadeira afirmação de si; do contrário, ele se 

afasta dos afetos que advêm das paixões, sendo estes determinados por uma causa exterior, 

fonte de servidão. 

Na parte V de Ética, Spinoza escreve que a beatitude (beatitudo) ou felicidade59 “não é 

o prêmio da virtude, mas a própria virtude. E não gozamos dela porque coibimos a lascívia, 

mas, ao contrário, é porque gozamos dela que podemos coibir a lascívia”.60 O esforço do sábio 

spinoziano é encontrar nas coisas, como já dissemos, a coerência, a constância e a conveniência. 

Não é um trabalho de um dia, mas de uma vida toda. Mesmo sendo sábio, ele oscila para a 

ignorância e deve evitar voltar para este estado inicial. É um trabalho “tão difícil quanto raro”,61 

como diz Spinoza no fim de Ética; no entanto, está ao alcance de todos.  

O ignorante, porém, não consegue perceber essas coisas, pois até mesmo confunde a 

sabedoria com sua ignorância, incoerência e inconveniência. Da mesma maneira que confunde 

sua impotência e inconstância com a liberdade, é inadequado pensar que as causas exteriores 

lhe convêm, uma vez que ele não as produziu por seu próprio esforço. A recompensa que cabe 

ao sábio é aquela que ele mesmo produz, visto ser ativo em seus afetos, ou seja, conforme se 

esforça para se distanciar cada vez mais da servidão, esta será sua recompensa, faz valer a pena 

toda capacidade que lhe foi dada por Deus. 

 
57 SPINOZA, Ética, p. 439. 
58 Aqui a causa de si não é como Deus faz em relação a si mesmo. Utilizamos aqui tal analogia para falar daquele 

ser humano capaz de gerar seus próprios encontros úteis para sua felicidade (beatitude), ativo em suas relações e 

que não fica à mercê dos afetos.  
59 SPINOZA, Ética, p. 589. 
60 SPINOZA, Ética, p. 577. 
61 SPINOZA, Ética, p. 579. 



76 

A vergonha, o ódio, a inveja que geram tristeza, provocam um sentimento passivo e 

diminuem nosso poder de agir. Tais negatividades estão ligadas à servidão e a uma falsa moral 

que fazem ser exaltadas a renúncia e a piedade, que ao invés de libertar, causa maior 

aprisionamento. No entanto, no lugar desses sentimentos que cooperam para o aprisionamento, 

deve-se dar lugar à alegria que aumenta nosso poder de existir e agir, proporcionando a 

liberdade. O conhecimento racional de si é a verdadeira virtude, ou seja, é a capacidade de fazer 

importantes não somente o exterior, mas o interior. É conhecendo a si mesmo que podemos nos 

libertar de paixões tristes. Vale ressaltar, as paixões tristes são geradas pelo desconhecimento 

do ser humano em relação a si mesmo e da necessidade que o envolve.  

Para o sábio, é conhecendo a si mesmo que o faz apoiar-se bem para alcançar a beatitude. 

Ele é a figura do ser humano que medita sobre a vida e não sobre a morte, conforme escreve 

Spinoza, “não há nenhuma coisa em que o homem livre pense menos do que na morte, e sua 

sabedoria não é uma meditação sobre a morte, mas sobre a vida”.62 Ele vive e saboreia os 

prazeres que aumentam seu poder de agir e se afasta daqueles que são nocivos. A alegria que 

advém da razão e sua autorrealização é onde se situa sua sabedoria.  

A sabedoria aponta para a salvação e mostra que está ao alcance de todos, mas é 

negligenciada, deixada de lado. Tudo isso se dá de maneira imanente e não transcendente, como 

se pode confundir com o modo de pensar religioso, a salvação se dá de maneira imanente e não 

transcendente. Pelos bons encontros e pelo conatus que faz aumentar sua capacidade de pensar 

e agir, fazendo do sábio um ser humano capaz de ver o todo e não somente uma parte, ele capta 

tudo sem contradições e incoerências, ele capta a alegria pura na harmonia plena em que tudo 

lhe convém; essa é a salvação. 

Sua liberdade não está atrelada a um ato de vontade desconecta das causas, mas sua 

capacidade de realizar a síntese perfeita entre os afetos e a razão, tornando-o, por excelência, a 

personificação da própria liberdade, em seu mais alto grau. O sábio supera e escapa da servidão 

das paixões passivas, quando compreende as causas e a necessidade do mundo. Sua mente é 

guiada por ideias adequadas, que não visam a extirpar os afetos. Ele procura transformá-los em 

ação, revelando, assim, sua potência de agir. Ele se torna, então, sua própria causa adequada, 

que o faz alcançar a beatitude na compreensão de Deus e sua união intelectual para ele, 

experimentando a vivência da liberdade imanente em sua mais pura expressão.  

 

 
62 SPINOZA, Ética, p. 483. 



77 

3 O PROCESSO DA LIBERDADE HUMANA SE DÁ NA IMANÊNCIA DA 

SUBSTÂNCIA INFINITA, MANIFESTANDO-SE PELA MODERAÇÃO QUE O 

SER HUMANO FAZ DE SEUS AFETOS  

 

3.1 A via que conduz à liberdade humana é o conhecimento 

 

Ao longo de Ética,1 Spinoza traça seu percurso, que começa em Deus, substância 

infinita, possuidora de infinitos atributos, dos quais conhecemos apenas dois: extensão e 

pensamento. Os seres humanos são modos da substância, atravessados pelo espaço e pelo 

tempo. Desse modo, são limitados por sua condição de estarem intimamente conectados a Deus, 

para o qual, após todos os corpos que, associados, formam seu corpo, cada um retorna para seus 

atributos e assim segue o fluxo contínuo da vida. Ainda nesse percurso que é Ética, o filósofo 

define como se dá o jogo de encontros pelos quais somos afetados, para que, com isso, possa 

mostrar o caminho que faz com que o ser humano saia da servidão e caminhe em direção à 

liberdade.  

Podemos dizer, talvez, que a filosofia de Spinoza tem como seu propósito principal fazer 

com que o ser humano saia da servidão e encontre a liberdade mediante o conhecimento que 

realiza acerca de Deus, substância infinita ou Natureza. A liberdade, para ele, nada mais é do 

que conhecer a ordem da Natureza, a gênese de nossas ideias e seus objetos correspondentes,2 

pois a ordem da natureza é causal. Com isso, sua investigação busca compreender por que o ser 

humano permanece por tanto tempo na servidão, uma vez que está imerso e participa desse 

encadeamento de causas e efeitos, afetando e sendo afetado; e em quais condições pode haver 

liberdade individual. O percurso longo realizado em Ética nos faz refletir que tal exercício é 

importante para percebermos que nada é tão raro quanto encontrar um ser humano livre e 

virtuoso.3 Sobre a servidão, Spinoza diz que chama de: 

 
1 O cerne da Ética de Spinoza é o conhecimento e a liberdade, e de que forma podem ser alcançados. Para isso, ele 

parte de uma reflexão metafísica rigorosa sobre o conceito de Deus, procurando demonstrar como pode ser traçado 

o caminho para a libertação humana, saindo, assim, da servidão das paixões. Isso se torna possível pelo 

conhecimento racional e intuitivo, chegando a seu ponto máximo que é na beatitude e no amor intelectual, que o 

permite conhecer a totalidade da existência. Potência, alegria e compreensão da necessidade universal são pontos 

que a Ética do filósofo visa a destacar como principais na existência humana, e são eles que servem como vias 

para uma liberdade verdadeira. Posto isso, a verdadeira ética, para Spinoza, surge da compreensão de que toda 

reflexão ética está imbuída de afetos, sejam eles alegres ou tristes. Para ele, nenhuma reflexão ética é possível sem 

antes considerar que, uma vez que ela é construída a partir dos modos humanos da substância, não está isenta de 

conter os afetos que também provêm desses modos. Só se constrói uma verdadeira ética a partir da compreensão 

dos afetos; caso contrário, o que surge é ética que gera e propaga mais afetos de tristeza, ao invés de fazer brotar 

afetos de alegria. 
2 Objetos que nos causam alegria, aumento de potência. 
3 Que não é embotado pelo medo e pela culpa de ser quem é. 



78 

 

Impotência humana para moderar e coibir os afetos; com efeito, o homem submetido 

aos afetos não é senhor de si, mas a senhora dele é a fortuna, em cujo poder ele está 

de tal maneira que frequentemente é coagido, embora veja o melhor para si, a seguir 

porém o pior.4 

 

No campo da servidão, na qual o ser humano já nasce inserido, existe um jogo de forças 

que o conduz desde que se torna um grau de potência. Desde que passa a ser um conatus no 

mundo, essas forças externas, para o ser humano poder se libertar, precisam ser contrariadas. O 

ser humano contraria tais forças quando age motivado por sua natureza, por sua potência de 

agir no mundo, porém é preciso que ele compreenda sua própria natureza para compreender 

que ele tem uma potência e que ela pode ajudá-lo na construção de sua liberdade, tornando-se, 

assim, livre. 

O ser humano que vê o que é melhor para si, ou seja, aquilo que aumenta sua potência, 

porém, segue fazendo o pior, isto é, segue insistindo na sujeição à servidão de suas paixões, na 

ilusão de extinguir ou dominar totalmente os afetos. Segue insistindo na tristeza, baixa potência, 

isso faz refletir o corte de sua força revelando, assim, sua fraqueza de pensar e, 

consequentemente, de agir, pois seu pensamento ainda está no primeiro gênero de 

conhecimento, ou seja, tem e alimenta conhecimentos imaginativos e não ultrapassou o campo 

das superstições; permanece na posição do ignorante.  

A liberdade surge quando o pensar é fortificado, quando a razão como operadora começa 

a pesar os afetos e mostra como lidar com eles, ajudando a refreá-los e moderá-los, pois não há 

possibilidade de nos livrarmos deles. Esse é o modo de agir do ser humano potente e sábio. Não 

há uma oposição da parte de Spinoza a respeito da felicidade ou da tristeza, ou até mesmo contra 

o amor e o ódio, pois ambos estão presentes tanto na servidão quanto na liberdade. A diferença 

reside no ato de compreender, e é isso que diferencia o ser humano livre daquele que vive na 

servidão, pois aquele livre é causa ativa dos próprios afetos, ou seja, eles provêm de sua natureza 

que é desejante, porém não é apenas desejar por desejar, não é um desejar desenfreado e sem 

direção.  

Nesse ponto se distingue o ser humano potente do impotente. O sábio é mais potente 

que o ignorante, pois aprendeu a interagir com os outros modos da substância infinita. Ele 

aprendeu a evitar encontros que diminuem sua potência de agir e, mesmo que não consiga evitá-

los, quando eles ocorrem, ele aprendeu a tirar bom proveito de maus encontros, pois dada a sua 

potência, ele consegue fazer isso, porém seu objetivo maior é sempre maximizar e cultivar os 

bons encontros. As coisas não são boas ou más em si mesmas. Podemos, portanto, pensar que 

 
4 SPINOZA, Ética, p. 371. 



79 

os encontros seguem a mesma lógica, no seguinte sentido: quando temos um bom encontro, não 

é porque ele é bom em si mesmo, o “ser bom” de um encontro se dá conforme nosso corpo e 

mente estão sincronizados em estado ativo; e quando um encontro é mau, é porque, do mesmo 

modo, nosso corpo e mente estão em estado passivo. Ou seja, os encontros são definidos num 

processo interno de cada ser humano, visto que está num potente ou impotente. Por isso, não 

existe um método para que todos alcancem a alegria e saiam da tristeza, pois cada ser humano 

percebe isso de maneira diferente, cada um, mediante o conhecimento que tem acerca do que o 

ajuda a sintonizar com sua essência, é que define o que o agrada e o desagrada, portanto não é 

algo que serve para todos, de maneira igual. O mais potente dos afetos é o conhecimento, essa 

é a insistência do filósofo ao longo de sua filosofia, pois a mente, pela força que tem, pode 

afirmar ou negar ideias, e a via que conduz à liberdade é o conhecimento.  

 

Passo, finalmente, à outra parte da Ética, que versa sobre a maneira, ou seja, a via que 

conduz à Liberdade. Nela me ocuparei, portanto, da potência da razão, mostrando o 

que a própria razão pode sobre os afetos e, a seguir, o que é a Liberdade da Mente ou 

felicidade; e com isso veremos o quanto o sábio é mais potente do que o ignorante.5 

 

É pelo conhecimento que passamos de causas inadequadas ou parciais (em que o ser 

humano se imagina distante e separados do mundo, gerando nele, sem que ele perceba, uma 

vida de baixa potência) para a parte comum que se alinha ao conhecimento adequado do mundo, 

em que temos parte na existência, fortalecendo e aumentando nossa potência de agir, pois 

reconhecemos que participamos na existência e, por isso, somos capazes de produzir afecções 

ativas. Aumentar a capacidade de agir significa tonar-se parte no processo de ser causa de sua 

própria felicidade, implica agir em conjunto, fazer aliados nos meios sociais em que estamos 

inseridos, criar conexões com os demais. É um processo de ajuda recíproca em que se cresce 

naquilo que nos convém, ou seja, naquilo que nos potencializa nas relações necessárias entre as 

partes, diminuindo e nos afastando da impotência causada por aqueles que são mais potentes 

que nós.  

Pensar-se separado do mundo, como um império (ser humano) num império (Natureza), 

não quer dizer que somos autônomos. Ter autonomia é justamente tirar proveito adequadamente 

dele, isto é, apoiar-se na potência do mundo para fortalecer a nossa. Ter encontros alegres não 

quer dizer que devemos ser passivos quando eles ocorrem; devemos interagir com eles e fazer 

com que esses encontros possam durar muito mais. Temos de fazer parte da produção dele, para 

que, assim, possamos ser causa de nossa felicidade. A ética nasce nesse ponto, como uma rede 

 
5 SPINOZA, Ética, p. 517. 



80 

tecida nas relações cotidianas e momentâneas, em que cada um reforça sua alegria com os 

demais, para que todos possam crescer mutuamente, pois não existimos isolados dos demais.  

Conforme conhecemos e nos esforçamos para nos mantermos na existência como um 

sábio, nós nos deparamos com a capacidade de escolher nossos próprios encontros afetivos. É 

por isso que Spinoza oferece, no prefácio da parte V de Ética, remédios para os afetos,6 ou 

melhor, remédios para eles, que nada mais são do que meios para se chegar à compreensão 

destes e alcançar a felicidade.  

 

Portanto, visto que a potência da Mente é definida pela só inteligência, como mostrei 

antes, determinaremos pelo só conhecimento da Mente os remédios para os afetos – 

remédios que creio que todos certamente experimentam, embora não os observem 

com cuidado nem os vejam distintamente – e desse conhecimento deduziremos tudo 

o que toca sua felicidade.7 

 

O conhecimento daquilo que sentimos e da maneira como agimos é reflexo da potência 

que a mente tem de pensar, e esse aprendizado é sempre alegre, pois a mente aumenta sua 

potência quando está em seu exercício contínuo de pensar. Do contrário, não há conhecimento 

triste, pode-se dizer que é conhecimento, porém é superstição e ilusão, sinal de poder e 

dominação de espíritos potentes. Esse conhecimento de que tanto fala Spinoza, por vezes, 

parece um que extrapola o conhecimento racional, que até mesmo extrapola uma dimensão na 

qual poderiam demonstrá-lo. 

Spinoza, assim, chama atenção para o estágio de saída do primeiro gênero de 

conhecimento (que é o ouvir dizer, é a opinião) em direção ao segundo, o pensamento racional. 

Quando não vivemos em conformidade com o segundo gênero, nos opomos aos demais, 

quebrando assim a rede da ética da qual falávamos. Vale lembrar que a razão não tem o papel 

de comandar, ela não dá ordens, ela é um auxílio para lidar com nossos afetos.  

 

Por este poder de corretamente ordenar e concatenar as afecções do Corpo, podemos 

fazer com que não sejamos facilmente afetados por afetos maus. Pois […] requer-se 

uma maior força para coibir Afetos ordenados e concatenados segundo a ordem do 

intelecto do que para coibir os incertos e vagos. Portanto, o melhor que podemos fazer 

enquanto [quamdiu] não temos o conhecimento perfeito de nossos afetos é conceber 

uma reta regra de viver ou certos dogmas de vida, confiá-los à memória e aplicá-los 

continuamente às coisas particulares que frequentemente se apresentam na vida, para 

que assim nossa imaginação seja largamente afetada por eles e eles nos estejam 

sempre à mão.8 

 

Sempre que realizamos bons encontros, isso resulta em aumento de nossa potência; caso 

contrário, temos uma diminuição dessa potência. Da mesma maneira, quanto mais se fortalece 

 
6 SPINOZA, Ética, p. 523. 
7 SPINOZA, Ética, p. 523. 
8 SPINOZA, Ética, p. 537. 



81 

nosso conatus, passamos a ser capazes de afetar e ser afetados. No entanto, é preciso que o 

indivíduo consiga perceber sua capacidade e sua força para compreender todas as coisas quanto 

queira, sendo resultados da soma de forças do conhecimento e da razão, bem como sua 

existência como ser desejante e como possuidor de um conatus, que se esforça pela realização 

de encontros que convêm, sendo, portanto, causa de sua própria potência de existir, que se dá 

por sua autodeterminação. É o corpo agindo simultaneamente com o pensamento. Essa é a força 

maior da vida. Nada acontece separado, tudo está envolvido. 

O mesmo ocorre com a liberdade, que é ter um corpo apto para agir de diversas maneiras 

e, assim, ser afetado pelo mundo de diversas formas, o que Spinoza chamou de plura simul,9 

estar no mundo de múltiplas maneiras. O conhecimento nos faz multiplicar dentro de nós, 

tornando-nos vários e cada vez mais ativos; nós criamos e recriamos de múltiplas formas. Por 

nossa composição, já é possível notar a multiplicidade na qual estamos inseridos, pela 

associação de corpos que formam um grande conjunto e que chamamos de “nosso corpo”, os 

humanos, assim como os animais e os outros modos, são uma pequena parte da potência infinita 

da substância (Deus). No caso dos humanos, porém, quanto mais aumentamos nossa potência, 

mais nos aproximamos de Deus, ou seja, mais nos aproximamos de sua força geradora, 

tornando-nos, assim, mais perfeitos. Perfeição é se apoiar na potência da Natureza para agir 

mais e melhor. Como diz Spinoza, na proposição 40 da parte V de Ética, “quanto mais cada 

coisa tem mais perfeição, tanto mais age e menos padece, e, ao contrário, quanto mais age, tanto 

mais é perfeita”.10 

O ser humano que trabalha pela construção de sua perfeição e liberdade, é aquele que 

compreende que, mesmo sendo finito, sabe que pode realizar muitas coisas a partir dessa 

finitude. Ele entende que não é totalmente livre, pois está submetido ao acaso dos encontros 

dos quais ele nem sempre consegue saber se serão bons ou maus, porém, do mesmo modo, age. 

O agir humano, nesse sentido, é a capacidade de aprender que a vida não segue o que esperamos, 

porém, com as circunstâncias que aparecem na vida, como ele lida com tudo isso, como 

contorna situações em que ele percebe que existe mais de uma saída, a vida segue seu curso, 

mas o ser humano pode contornar tais situações. O agir de Deus é diferente, pois, uma vez que 

é infinito e absolutamente livre, nada o constrange. É causa de si mesmo e de todas as coisas 

segundo sua essência, inclusive de suas próprias leis. Por ser causa de si e de todas as coisas, é 

totalmente livre, pois não é constrangido por nada. A liberdade, portanto, é a oposição ao 

 
9 É ser múltiplo e simultâneo. Eu não deixo de ser eu, eu sou eu vivendo várias outras versões em mim mesmo, na 

simultaneidade, na realidade que estou.  
10 SPINOZA, Ética, p. 575. 



82 

constrangimento. Somos constrangidos pela Natureza, mas também temos uma parte da 

essência de Deus, um grau de sua potência, e é isso que nos permite agir no mundo. No caso de 

Deus, é constante, é sempre causa de algo e nada a faz flutuar, mas, em nosso caso, ela é definida 

pela potência atual, que flutua enquanto realizamos encontros no mundo. 

A liberdade humana reside no alinhamento da atualização de nossa potência com a 

natureza de nossa essência, que, como já dissemos, é desejante. Ou seja, conforme vivemos, 

cada instante de vida é uma atualização de nossa potência. Esta, somada à força do desejo, vai 

nos impulsionar para alçarmos aquilo que desejamos; do contrário, se temos um desejo e não 

temos potência para fazer com que ele se realize, nós o deixamos de lado, e a liberdade se esvai, 

voltamos para servidão.  

Vivemos de acordo com a necessidade de nossa essência, visto que o desejo, o fazer e o 

ser algo no mundo se tornam a mesma coisa, pois passamos a nos produzir como parte de nossa 

potência. Essa produção é o próprio perseverar na existência. Perseverar não é apenas se manter 

vivo e sem danos, é preciso lembrar que a liberdade é uma construção e nem sempre é um 

caminho suave de se percorrer. Viver é fazer brotar as causas adequadas daquilo que ocorre 

conosco.  

Liberdade é agir adequadamente, é ser causa, e, de forma alguma, a liberdade deve ser 

entendida como ausência de causa. Ela é justamente a necessidade da causa interna, de ser 

aquilo que se é, de ser aquilo que busca agir pela sua ampliação e conservação de sua potência 

de existir, conhecer e agir. Como nos diz Spinoza, uma coisa livre é aquela que existe totalmente 

pela necessidade de sua natureza, sendo determinada apenas por si mesma a agir.11 Tornar-se 

livre ou libertar-se implica agir no mundo conforme sua própria natureza, que nada mais é do 

que a própria natureza divina em nós, que nos impulsiona à ação, pois, vale lembrar, que 

também somos parte dessa potência, e essa centelha é que nos move, e não podemos deixar que 

ela se apague diante dos conatus mais potentes que o nosso.  

O que nos escraviza é a falta de conhecimento a respeito da essência infinita e eterna de 

Deus. A falta de conhecimento nos deixa confusos e, com isso, agimos de maneira inadequada, 

erramos e nos prejudicamos. Assim, Spinoza nos convida a fazermos uma análise de nossos 

afetos e sua natureza, para que, a partir da compreensão deles, possamos não mais ser levados 

por sua força e aproximarmos a emoção da razão para que atuem juntas.  

Interagimos o tempo inteiro com os outros modos da substância, por isso é importante 

conhecermos e descobrimos como estes interagem de volta conosco, lembrando que qualquer 

 
11 SPINOZA, Ética, p. 47. 



83 

interação com o mundo são os encontros, e conforme sabemos como esse conhecer e ser 

conhecido (na interação humana e animal) se dá, mais podemos escolher entre os encontros que 

aumentam nossa potência e que conosco convêm.  

A liberdade é a conveniência12 (relação, interação) entre as partes e o todo em que 

estamos inseridos. É importante integrar-se no sistema natural da vida, entre as coerências,13 

concordâncias14 e as coisas que nos convêm, pois, pela potência de pensar, devemos buscar 

encontrar aquilo que é útil nas relações necessárias.15 O amor à liberdade demanda um trabalho 

árduo, não é uma tarefa simples e que, uma vez realizada, não se precisa mais fazer nada; pelo 

contrário, ser livre demanda esforço diário e constante. Assim como nosso ânimo flutua entre 

alegria e tristeza, nós também flutuamos entre a liberdade e a servidão; ora somos ignorantes, 

ora somos sábios. Conforme o escólio da proposição 10 da parte V de Ética, Spinoza escreve: 

 

Portanto, quem se empenha em moderar seus afetos e apetites pelo só amor da 

Liberdade, aplica-se, o quanto pode, em conhecer as virtudes e suas verdadeiras 

causas, e em encher o ânimo do gozo que se origina do verdadeiro conhecimento 

delas; mas de jeito nenhum em contemplar os vícios humanos, difamar os homens e 

regozijar-se com uma falsa espécie de liberdade.16 

 

Spinoza propõe outras formas de pensar e agir, diferente das formas anteriores, em que 

os afetos deveriam ser eliminados e que são maus por si mesmos. Com a proposta do filósofo, 

partindo dos três gêneros de conhecimento, em que o primeiro e o segundo respectivamente 

são, opinião e razão, com a intenção de chegarmos ao terceiro, que é a intuição, ou seja, é o 

instante em que conseguimos olhar a vida em seus bastidores, onde tudo acontece. Quando se 

alcança o último gênero de conhecimento, não há mais a obrigação de crença em algo que nos 

transcende, percebemos que somos parte da eternidade da substância infinita que compartilha 

 
12 Conveniência nada mais é do que a relação entre o indivíduo que tem uma potência e as coisas externas com as 

quais ele entra em contato e que o afetam, que visam ao aumento de sua capacidade de pensar e agir. O que nos 

convém é aquilo que é útil, ou seja, aquilo que nos fortalece, aumentando nossa capacidade de ser e fazer. 

Conveniência é um ajuste, um alinhamento entre o indivíduo e o mundo (Deus), que, ao aumentar sua potência, 

contribui para uma maior liberdade. 
13 Coerência é interconexão, é harmonia de todas as coisas no Universo, que são as manifestações de Deus ou 

Natureza, é a manifestação da única substância. Nosso corpo é coerente entre suas partes, pois se relaciona com 

outros corpos e que, juntos, formam um corpo ao qual chamo de “meu corpo”. A filosofia de Spinoza visa à 

compreensão da realidade como um todo coerente em que todas as coisas estão interconectadas, interligadas, em 

que cada elemento, ao se relacionar com outros, contribui para o Universo ser o que é. 
14 Concordância é o reconhecimento da própria natureza e, a partir disso, agir conforme as leis da natureza, que 

por sua vez, são as leis que surgem da autonomia de Deus. 
15 “Relação necessária”: beber água, comer, respirar (tudo isso são encontros). Se a água estiver com gosto, pode 

ser um encontro bom ou ruim. Se a comida ou qualquer alimento não for do meu agrado, será um encontro ruim; 

se boa, um bom encontro. Se o ar estiver poluído, não é um bom encontro. Essas e outras coisas são relações 

necessárias que ocorrem somente. 
16 SPINOZA, Ética, p. 541. 



84 

conosco a existência.17 Não há mais um Deus tirano e impiedoso, que muda de ânimo como o 

ser humano, que impõe leis morais. Não há punição nem mesmo um inferno à espera de quem 

descumpre suas ordens.  

Quando Deus é visto na forma de toda a Natureza, dentro de toda a sua complexidade, 

o objetivo divino é eliminado da forma de pensar, a causa final18 deixa de existir, é chegado o 

fim da superstição que prejudica e impede o desenvolvimento do conhecimento verdadeiro 

acerca de Deus. A superstição permeia a relação entre os seres humanos. Com isso, podemos 

perceber que há uma evolução e uma maneira de pensar a superstição como que sendo sempre 

superada quando há respostas para o que foi considerado superstição, porém, em momentos de 

falta de clareza das ideias, ela ressurge como resposta, sendo utilizada por aqueles que sabem 

se aproveitar da ocasião para conduzir os impotentes pelo medo (um produto da superstição). 

Quando superamos a superstição e buscamos firmemente o conhecimento verdadeiro de Deus, 

medo e esperança, resultantes da superstição e da ignorância, tornam-se mais fracos, pois 

encontramos em nós mesmos o motivo de nossas ações e, com isso, não mais esperamos que 

algo de fora nos faça agir ou fazer, fazemos simplesmente, tornamo-nos parte, em vez de sermos 

parte, pois tomamos parte da força que flui da Natureza através de nós. 

Isso se reflete no contentamento profundo de quem alcançou a liberdade de apropriar-

se de si mesmo, por ser causa ativa de suas próprias relações. Assim, vive-se em beatitude. É 

nesse sentido que o filósofo inicia o prefácio da parte III de Ética, dizendo:  

 

Quase todos que escreveram sobre os Afetos e a maneira de viver dos homens parecem 

tratar não de coisas naturais, que seguem leis comuns da natureza, mas de coisas que 

estão fora da natureza. Parecem, antes, conceber o homem na natureza qual um 

império num império. Pois creem que o homem mais perturba do que segue a ordem 

da natureza, que possui potência absoluta sobre suas ações, e que não é determinado 

por nenhum outro que ele próprio. Ademais, atribuem a causa da impotência e 

inconstância humanas não à potência comum da natureza, mas a não sei que vício da 

natureza humana, a qual, por isso, lamentam, ridicularizam, desprezam ou, o que no 

mais das vezes acontece, amaldiçoam; e aquele que sabe mais arguta ou 

eloquentemente recriminar a impotência da Mente humana é tido como Divino.19 

 

Não nos tornamos divinos por extinguir os afetos, que, aliás, não podem ser extintos, o 

que há, como escreve Spinoza, é que existem alguns seres humanos capazes de exaltar a 

impotência humana, que, por outro lado, é potente o suficiente para tirar proveito da impotência 

 
17 A existência se aplica apenas a Deus, por depender apenas de si mesmo, por ser causa de si mesmo. Não existimos 

no sentido em que Spinoza pensa, pois não somos causa de nós mesmos. 
18 Spinoza rejeita o conceito de causa final, pois como, para ele, Deus ou a natureza somente agem, não há motivos 

para se entender que ele age para um determinado fim, com um objetivo. A vida é o que é, é necessária agindo 

segundo suas próprias leis. Para ele, portanto, a causa final não passa de um conceito ilusório, que provém do 

pensamento humano, visando a atribuir finalidades externas aos eventos, uma vez não compreender as forças às 

quais ele está sujeito. 
19 SPINOZA, Ética, p. 233. 



85 

dos demais. Quando aprendemos a lidar com nossos afetos, passamos a ser causa ativa na 

criação de mais contentamento e satisfação com nós mesmos, fazendo-nos estar em 

conformidade com a Natureza (Deus). O ser humano que se torna livre e que está na posição 

do sábio reconhece melhor que ninguém que ele e Deus são um só.  

De todos os modos da Natureza, somos o mais potente deles, pois somos capazes de 

criar maneiras de agir, somos capazes de criar múltiplas formas de ser no mundo.20 Essa é uma 

capacidade intrínseca à nossa mente e corpo, que nos faz sermos afetados de diferentes maneiras 

e que nos leva a agir de formas variadas. Com isso, o ser humano deve se questionar como ele 

é e reage conforme é afetado dentro dessa multiplicidade, qual é a versão que ele assume para 

ser e agir no mundo, pois, dependendo da situação, assustamo-nos com a versão que assumimos, 

porém o susto se dá pelo desconhecimento acerca de nós mesmos. Esse é um ponto que retorna 

à constatação de Spinoza, que ressalta que não sabemos o que pode o corpo e, se não o sabemos, 

uma vez que é mais simples de conhecer, muito menos sabemos o que pode a mente. 

Considerando o desconhecimento acerca da mente e do corpo, e as formas pelas quais 

se expressa e age, a beatitude se manifesta como o resultado que advém da potência de agir e 

do pensamento, formados pelo próprio ser humano. Não se trata de algo externo, dado como 

um prêmio, é uma produção interna que, consequentemente, torna-o virtuoso conforme 

experiencia a vida. A beatitude é o ápice da virtude e da liberdade na filosofia spinoziana, o 

mais alto patamar que o indivíduo pode alcançar.  

O ser humano que atinge o grau da beatitude não é passivo diante dos afetos e das 

determinações externas. Ele se empenha na jornada de compreensão das causas que o afetam e 

o levam a agir, e, a partir disso, ele muda suas atitudes, deixando-se guiar pela razão. É na 

autodeterminação que ele tem a possibilidade de aumentar sua potência de agir, a pensar o que 

promove a experimentação de uma alegria duradoura e profunda. A beatitude é, portanto, 

experiência que a mente realiza em sua máxima atividade e clareza, vivenciando, de forma 

adequada e intuitiva, a si e a Natureza (Deus).  

 

 
20 Plura simul seria a capacidade que a mente e o corpo têm para serem afetados, o que os faz agir de diversas 

formas. A ideia é que ser humano eu sou enquanto sou afetado e qual versão eu assumo nessa multiplicidade de 

formas de ser e agir no mundo. Somos muitos dentro de nós mesmos. Observação: uma vez que não sabemos o 

que pode o corpo, menos ainda saberemos o que pode a mente, pois ela pode “brincar” e criar versões para si 

mesma, sobre o que não temos total controle. É algo interessante de se considerar, pois, em muitos casos, 

atualmente, a perda de controle dessa diversidade dentro de nós pode nos levar à loucura.  



86 

3.2 A beatitude é resultado da potência da ação e do pensamento dados pelo próprio 

ser humano, que o fazem, conforme vive, ser mais virtuoso 

 

A liberdade, na filosofia de Spinoza, nada tem a ver com o sentido como era entendida 

pela tradição teológica cristã e que, até os dias atuais, se propaga, ou seja, a liberdade ligada à 

noção de livre-arbítrio. A noção de livre-arbítrio diz respeito à ideia de que o ser humano é uma 

criatura privilegiada na Natureza, entre as outras criaturas, por ter uma indeterminação com 

relação à sua vontade, ou seja, o ser humano nasceu com a capacidade que o permite fazer 

escolhas que não sejam determinadas pelos desejos ou pelos afetos. Tudo o que ele escolhe é 

plenamente algo que nasce de sua vontade, e sua escolha nada tem a ver com a exterioridade 

ou a até mesmo a interioridade, no sentido de tudo aquilo que sentimos no ato de uma escolha.  

É nesse sentido que o filósofo diz que o ser humano não é um império num império,21 

querendo dizer que o ser humano não pode se pensar como maior que a Natureza, da qual ele 

faz parte. Tudo o que há nela existe também nele, em maior ou menor grau. Ele está submetido 

a leis causais da Natureza como todo e qualquer ser vivo. O livre-arbítrio é, portanto, uma ilusão 

que se dá pela privação de conhecimento gerada pelas ideias inadequadas. Como são confusas 

e compreende-se apenas uma parte delas, faz com que o ser humano caia em ilusões.22 Na parte 

II, Spinoza escreve:  

 

Os homens equivocam-se ao se reputarem livres, opinião que consiste apenas em 

serem cônscios de suas ações e ignorantes das causas pelas quais são determinados. 

Logo, sua ideia de liberdade é esta: não conhecem nenhuma causa de suas ações. Com 

efeito, isso que dizem, que as ações humanas dependem da vontade, são palavras das 

quais não têm nenhuma ideia. Pois todos ignoram o que seja a vontade e como move 

o Corpo; e aqueles que se jactam do contrário e forjam uma sede e habitáculos da alma 

costumam provocar ou o riso, ou a náusea.23 

 

Nós nos consideramos livres porque desconhecemos as causas que influenciam nosso 

agir. No entanto, a partir do momento em que passamos a ter um olhar atento sobre nosso 

comportamento, tomamos consciência de que, na verdade, nossas escolhas e desejos, que 

considerávamos serem orientados livremente por nós, são determinados por causas das quais 

não temos controle e que simplesmente acontecem, pois seguem seu curso natural.  

Um ser totalmente livre só pode ser aplicado a Deus, pois existe segundo a necessidade 

de sua natureza. Ele mesmo se determinou em seu agir e existir, e não é coagido por nada além 

dele mesmo. Deus é o sustentáculo da liberdade em seu sentido último. Nós apenas 

 
21 SPINOZA, Ética, p. 233. 
22 SPINOZA, Ética, p. 189. 
23 SPINOZA, Ética, p. 191. 



87 

participamos dos graus de liberdade que nós somos capazes de alcançar com a orientação da 

razão. Nós nos tornamos livres conforme agimos segundo nossa própria natureza (essência), 

quanto mais formamos ideias adequadas, mais conscientes nos tornamos das causas de nosso 

agir, de nossas ações, amenizando, assim, a influência de causas exteriores, o que nos faz não 

sermos somente levados por elas. É possível que, a partir de uma causa, possamos ter uma 

postura diferente. Apesar da determinação necessária a qual estamos sujeitos, o ponto-chave 

para Spinoza é ser determinado por si mesmo, é cultivar a autodeterminação, onde a compressão 

acerca nós mesmos, é o que nos impulsiona para nos tornamos livres.  

Nossas ações se tornam cada vez mais livres, conforme derivam de nossa essência 

singular e não mais sob a influência em grande parte de causas exteriores, isso é possível 

mediante o exercício que fazemos da razão. Ser livre é fazer brotar em si mesmo ações alegres, 

ou seja, ações potentes que correspondem às determinações de sua natureza, pois o ser humano 

permanece determinado pelos atributos divinos, extensão e pensamento, que o compõem e que 

formam profundamente sua natureza. Não há possibilidade de ser sermos outra coisa diferente 

do que somos. Conforme nossa natureza, nossas ações se dão conforme somos potentes para 

deixar fluir em nós nossa natureza mais profunda.  

O ser humano, ao se desenvolver sem perceber, é ativo em suas relações com os demais, 

porém essa atividade, como uma força bruta de realizar coisas no mundo, vai sendo modelada 

conforme o avanço de seu desenvolvimento. Desse modo, ele pode permanecer ativo por toda 

a vida. Seu grau de liberdade advém justamente da forma como ele age diante das coisas que 

acontecem e na qual ele se envolve, pois, quando se trata de contribuir para com os demais, ele 

negocia consigo mesmo e modera sua forma ativa no mundo, ora coloca toda sua força para o 

bem comum, ora a reduz para não haver conflitos de seres ativos. Esse movimento só é possível 

com a ajuda da razão, que o auxilia a visualizar melhor uma situação, para ponderar o melhor 

caminho a ser tomado.  

A reação de um indivíduo, portanto, diante de uma situação ou de um obstáculo que o 

contrarie, depende de como ele guia seu modo de agir, se pelos afetos ou pela razão. A liberdade 

desse indivíduo depende de sua capacidade de dominar seus afetos, como tristeza, ira, medo. 

Caso ele seja capaz disso, ele é mais livre do que aquele que não o consegue, pois, tomados por 

esses afetos e sem os moderar, a ação que se segue é conduzida pela influência deles, coloca o 

indivíduo na servidão. No entanto, a liberdade se manifesta quando aquele que tomado pela ira 

responde com amor. Sua atitude representa uma resposta diferente daquela esperada, dada a 

situação que já esperava uma resposta de ira. Conforme essas decisões são tomadas, toda uma 

sequência de causas é alterada e um novo curso é traçado. A autodeterminação reside nesse 



88 

ponto, pois ela é a capacidade que temos de superar a reação automática guiada pelas paixões, 

alterando nossa forma de agir, guiados pela razão e por afetos ativos, e não pelas paixões. 

A redefinição de liberdade dada por Spinoza é, de um lado, uma compreensão e 

aceitação da necessidade como parte integrante da vida, e que nada pode ser feito quanto a 

isso;24 por outro lado, como libertação em relação às paixões, pois ignora as causas que o levam 

a agir. Conforme escreve Lenoir:  

 

O ignorante será assim escravo de suas paixões, e, finalmente, infeliz, porque 

encadeado em seus afetos cujas causas ele ignora, enquanto o sábio agirá sob a 

condução da razão e será feliz, porque liberado da servidão da ignorância e das 

paixões. A liberdade se opõe ao constrangimento, mas não à necessidade. Somos mais 

livres quanto menos constrangidos pelas causas exteriores, quando compreendemos a 

necessidade das leis da Natureza que nos determinam. Consequentemente, a liberação 

da servidão aumenta nossa potência de agir e nossa alegria, para nos conduzir, como 

logo veremos, até a alegria infinita da beatitude.25 

 

Em sua filosofia, Spinoza é aquele que nos recorda de que temos todas das condições 

para sairmos da servidão e irmos em busca da liberdade. As virtudes do sábio são aquelas que 

o fazem gozar de liberdade e beatitude. Pois o coloca no processo de busca pela compressão da 

essência de Deus26 bem como, entre mente e corpo, seus afetos e a maneira como lida com eles. 

Tudo isso sustentado pela confiança que o filósofo tem na razão,27 porém esta não é vista aqui 

na posição de comando. Ela funciona como uma espécie de organizadora, que filtra e ordena o 

conhecimento confuso, não apenas de uma maneira, mas de várias. Cada uma numa versão 

diferente, gerando novas possibilidades de vida. Bem, útil e potência passam a ser a mesma 

coisa, pois é pela potência de pensar que chegamos à condução de nós mesmos, em direção 

àquilo que vemos como bem e útil.  

Notamos que, em volta do conhecimento racional, erige-se todo um discurso de como 

essa capacidade humana pode ser benéfica, quando bem desenvolvida e bem exercitada. Esse 

conhecimento pode nos tornar livres, porém, para alcançarmos a felicidade suprema, a 

beatitude, ele é insuficiente. Por essa razão, Spinoza vê na ciência intuitiva, no terceiro gênero 

 
24 Não podemos, por exemplo, flutuar como bolhas de sabão enquanto a gravidade não o permitir. É necessário 

que fiquemos com os pés fixos no chão. Porém não nos é negado o poder de conhecer como a natureza funciona, 

e uma vez que a conhecemos, podemos fazer um avião levantar voo, fazer um barco flutuar. Com isso, tiramos 

proveito da necessidade em benefício próprio.  
25 LENOIR, Frédéric. O milagre Espinosa: uma filosofia para iluminar nossa vida. Tradução de Marcos Ferreira 

de Paula. Petrópolis: Vozes, 2019. p. 129.  
26 Em Spinoza, vale lembrar, que nada é terminado enquanto estamos em vida. Somente quando deixamos essa 

vida é que o processo de conhecer se encerra. 
27 Apesar de levantar a questão do que pode o corpo, Spinoza percorre o caminho de procurar saber o que pode a 

mente, por meio de um procedimento lógico, como diz no prefácio da parte V da Ética: “Entretanto, aqui não cabe 

dizer de que maneira e por qual via o intelecto deve perfazer-se, nem, ademais, com que arte o Corpo deve ser 

cuidado para cumprir corretamente seu ofício, pois isto concerne à Medicina e aquilo à Lógica” (SPINOZA, Ética, 

p. 517). 



89 

de conhecimento, essa possibilidade de chegarmos a essa felicidade, lembrando que a razão 

está presente, só que como suporte para algo que extrapola seus limites. Por isso é importante 

o esforço para se chegar ao terceiro gênero de conhecimento (intuição), para podermos separar 

o que é ou não da razão.  

Imaginação e opinião, que, como vimos, compõem o primeiro gênero de conhecimento, 

mantêm-nos na servidão total de duas maneiras: primeiro, porque estamos sujeitos a nossos 

afetos, desconhecemos o que eles podem fazer conosco e, com isso, agimos sob a influência 

total destes; e segundo, somos levados por aqueles que dizem ter conhecimento sobre algo ou 

alguma situação e, assim, agimos conforme sua influência. Não paramos para investigar e 

questionar se, de fato, o que foi dito é realmente da forma como foi dita. Assim, não somos 

causas e somos levados pelos efeitos que se originam em outro. O que nos permite ordenar e 

conhecer um pouco mais sobre nossos afetos é a razão, o segundo gênero, onde passamos a não 

mais aceitar com tanta rapidez o que nos chega, e é o que nos leva a questionar as situações em 

que vivemos.  

Os gêneros de conhecimento são processos internos que o ser humano realiza dentro de 

si mesmo, mediante uma busca constante de conhecer a si mesmo e ir observando questões que 

antes passavam despercebidas. Esses gêneros vão como numa espiral que, a cada etapa, são 

superados e guardados como base para o próximo gênero, em que toda vez que se tende a 

regredir, ele é lembrado, e a razão mostra que não é mais condizente com o estado atual, retorna 

a um estado anterior. O indivíduo passa a se ver como um campo de estudo e investigação. Ele 

não precisa ir buscar fora de si, só que, para isso, é preciso ter chegado ao segundo gênero, que, 

em seu prolongamento, chegamos ao terceiro gênero que é a intuição. É essa junção de intuição 

e razão que nos coloca na posição de captarmos como se relaciona uma coisa finita e infinita, 

entre a eternidade dos atributos divinos e a existência de nosso corpo e mente. 

A adequação do mundo, a totalidade do mundo em suas leis, é percebida pela intuição, 

que, por sua vez, tem como suporte a razão, responsável pelo ordenamento, a forma como nos 

relacionamos com Deus, que, em último caso, é o próprio Deus se relacionando com ele mesmo. 

A beatitude ou a felicidade que provém dessa compressão intuitiva é uma alegria perfeita, pois 

nos faz considerar as coisas de uma forma totalmente diferente e nova, e com isso, nos faz 

alcançar altas satisfações da mente, pois uma vez que experimentamos o conhecimento 

adequado, nada mais importa. É aquele instante em que agimos na mais alta potência. No 

entanto, não podemos compreender esse processo como uma experiência mística. Como explica 

Lenoir:  

 



90 

Convém, todavia, desconfiar da conotação religiosa do vocabulário utilizado pelo 

próprio Espinosa. O mesmo Robert Misrahi alerta contra uma interpretação de tipo 

místico dessa experiência última: “A beatitude espinosista não é uma mística: ela não 

poderia resultar da fusão de um ser finito com o Ser infinito; ela resulta de uma 

compreensão racional e intuitiva, e ela é esse conhecimento, ou seja, essa sabedoria.28 

 

O vocabulário de Spinoza, por muitas vezes, sugere uma compressão diferente do que 

realmente ele está dizendo, por isso, ao lê-lo, é importante estar atento ao que realmente ele está 

querendo dizer com a palavra que ele emprega, pois ele vai dando um sentido diferente, criando, 

assim, uma ruptura com a tradição, com a forma com que se entendia tais termos.  

Com isso, a experiência da qual falamos difere da experiência dos místicos cristãos, pois 

nela temos a busca por um Deus transcendente e a união com ele pela fé e a pureza de coração. 

Dessa união entre o crente e Deus, no pensamento cristão, nasce um novo ser humano, capaz 

superar todas as intempéries da vida e preparar os demais para viver uma vida diferente desse 

mundo; já no caso da experiência spinoziana, causada pela união entre razão e intuição, não há 

a busca por um Deus imanente, mas o reconhecimento de que Ele é todas as coisas, que a causa 

de nosso grau de existência depende dele, não há uma busca por se unir a ele, pois Ele já está 

unido a nós sem nem mesmo termos conhecimento disso. Porém, quando nos damos conta 

disso, mais participamos de sua divindade e mais nos elevamos em alegria e perfeição. Isso é 

próprio de “quem entende clara e distintamente a si e a seus afetos ama a Deus,29 e tanto mais 

quanto mais entende a si e seus afetos”.30 Ou seja, quando mais entendemos, mais potentes nos 

tornamos e mais amamos a Deus, não no sentido amoroso ou de forma agradecida com orações 

e preces, amamos a Deus no próprio ato de aumento de potência. 

Na definição 8 da parte IV de Ética, Spinoza escreve, dizendo que a potência nada mais 

é do que a própria virtude em seu entender, o que posteriormente unificará potência e virtude 

numa única palavra: beatitude. Segundo ele: “Por virtude e potência entendo o mesmo; isto é 

[…], a virtude, enquanto referida ao homem, é a própria essência ou natureza do homem, 

enquanto tem poder de fazer algumas coisas que só pelas leis de sua natureza podem ser 

entendidas”.31 

A virtude está sempre ligada a uma ação alegre, ou seja, é uma ação adequada, pois pode 

ser compreendida pelo ser humano para poder fazer mais e melhor. Ela se opõe às ações 

inadequadas, tristes. A potência, que também é a capacidade de pensar, que Spinoza passa a 

chamar de virtude, representa tudo aquilo que pode o ser humano, isto é, ele tem a capacidade 

 
28 LENOIR, O milagre Espinosa, p. 130. 
29 Ama a Deus porque compreende. O amor aqui é uma dimensão de reconhecimento da capacidade que temos de 

perceber e compreender que vivemos a partir da substância. 
30 SPINOZA, Ética, p. 543. 
31 SPINOZA, Ética, p. 381. 



91 

de autodeterminação,32 pois pode conhecer a si mesmo e também aos outros. Ele é virtuoso 

visto que muda sua relação com o mundo, fortificando sua parcela de existência como causa 

adequada, resultado de sua potência de agir. Apesar disso, o ser humano não é livre, pois sua 

existência não é dada por ele mesmo, mas sim por Deus, que existe por si mesmo, é autônomo 

e é independente. 

Vale ressaltar que a autodeterminação, ou determinação interna, ligada à liberdade 

humana, diz respeito à oposição que existe ao constrangimento, à coação, não à necessidade. 

Nesse sentido, quando é aplicada a Deus, de forma alguma, significa dizer que é uma 

indeterminação absoluta oposta à necessidade, pois Deus é a própria necessidade que se dá por 

suas próprias leis.33 Não se pode pensar que Ele age de acordo com sua livre vontade, como se 

pensa o livre-arbítrio, escolhendo entre A e B. Da mesma maneira, ele não constrange seus 

modos, ou seja, o ser humano, nesse caso específico, os coage porque são determinados a agir, 

pelo contrário, eles têm a capacidade e foram dotados com graus de potência que podem ou não 

os levar a agir, a potência foi dada a todos, porém o uso é algo feito mediante a descoberta do 

quanto cada um pode realizar algo no mundo. Agir determinado por si mesmo, a partir de uma 

determinação interna produzida por si mesmo e não por outro, é o que significa ser livre; do 

contrário, ser coagido significa agir determinado por algo eterno, age-se constrangido por algo 

além de si mesmo.  

O ser humano é, então, uma parte interdependente. Ele é um modo da substância infinita, 

assim como todas as outras coisas. Saímos da servidão, visto que eliminamos a ilusão da 

autonomia e passamos a aceitar que o mundo funciona regido por causas e leis que 

desconhecemos. Com essa aceitação, passamos a construir nossa própria liberdade que acontece 

através do conhecimento.  

Buscamos por bons encontros e evitamos os maus. Todos os seres buscam por alta 

potência e não baixa. Em nosso caso, não é diferente. Queremos perseverar na existência, e agir 

no mundo demanda ter alta potência. Os bons encontros fazem a razão formar noções comuns, 

indo primeiro de noções particulares e, em seguida, gerais. Vivemos sempre na tensão entre a 

passividade, quando uma situação externa me atinge, que vai desde uma questão familiar até 

questões políticas; assim como, na atividade, ou seja, como nós reagíamos diante dessas 

 
32 “Sobre independência e autonomia”: a autodeterminação faz cair por terra a ideia de independência e autonomia. 

Temos a capacidade de determinar como agiremos diante de uma situação. Um afeto nos atinge, a razão listará as 

possibilidades que temos e, a partir disso, reagiremos conforme a potência de nossa mente. Determinamos uma 

determinação, seria mais ou menos isso. “O ser humano não é autônomo”: o ser humano não é independente, 

somente Deus. Tampouco autônomo, somente Deus pode ser autônomo.  
33 Ele mesmo se dá suas leis e não há outro que as imponha para que Ele as siga. Esse é o sentido de sua autonomia.  



92 

questões, como nós respondemos a isso, como organizamos esses encontros e como revertemos 

tal situação. A partir das noções comuns, formamos um amor ativo a Deus,34 ou seja, se agimos 

adequadamente, com potência, alinhamo-nos a Deus. Aqui entra outro ponto importante na 

filosofia de Spinoza, a beatitude, a capacidade que temos de perceber Deus em nós, em suas 

infinitas modificações. A esse respeito, ele escreve: “Quanto mais cada um se esforça para 

buscar o seu útil, isto é, para conservar o seu ser, e pode [fazê-lo], tanto mais é dotado de virtude 

e, ao contrário, enquanto negligencia o seu útil, isto é, a conservação de seu ser, nesta medida 

é impotente”.35 

Conservamos nosso ser, perseveramos na existência quando conseguimos lidar com 

nossos afetos, quando, numa situação, agimos de uma maneira totalmente contrária ao que os 

afetos conduziriam. É potente aquele que, diante da raiva, age contrário a isso, oferendo uma 

solução a um problema; diferente do impotente, que, guiado pela raiva, pelas paixões tristes, é 

levado por eles e somente depois se dá conta do que fez. Diferente do tolo, do ignorante, o sábio 

passa de um estado de menor perfeição para um estado de maior perfeição, há uma proporção 

nesse sentido que realiza uma mudança entre afetos passivos e ativos, pois o sábio ou o ser 

humano que não se deixa ser levado pelos afetos pensa racionalmente e age preenchido pela 

alegria da qual é causa adequada por ter sido originado a partir de si. O ser humano se aproxima 

da liberdade conforme se torna mais virtuoso, ou seja, à proporção que é mais potente para 

realizar as coisas que sua natureza lhe permite realizar e, com isso, sua essência se expressar 

quase por completo na existência.36 

O ser humano deve buscar existir de maneira virtuosa, conhecendo e vivendo de acordo 

com sua própria essência, definindo valores, sem desprezar os valores colocados para que viva 

com os demais. Sua vivência se torna cada vez mais reflexiva, pois reconhece que, de todos os 

seus afetos, o pensamento é o mais potente deles. É expressivo, imanente, é em ato, pela ação 

que pode realizar no mundo e com os demais. Seu grande objetivo com o aumento de sua 

potência é poder agir sempre adequadamente, alinhado com a adequação com que o próprio 

Deus age, sendo Ele a fonte de alegria constante e durável. A alegria divina ou alegrias ativas 

estão ligadas ao terceiro gênero de conhecimento, ou seja, ao que Spinoza chama de intuição, 

buscando o que é útil para si próprio. Não é algo que vale para todos, cada um deve buscar o 

seu, com isso, ele diz que “agir absolutamente por virtude nada outro é em nós que agir, viver 

 
34 O amor é a alegria que se origina da compreensão e do aumento de potência do ser. Amamos um alimento porque 

sacia nossa fome, ou seja, é a união e o reconhecimento daquilo que nos faz bem, enquanto aumento de potência.  
35 SPINOZA, Ética, p. 409.  
36 Não se expressa completamente, pois devemos lembrar que somos modos humanos pertencentes a Deus, e nossa 

essência é uma parte da essência divina. 



93 

e conservar o seu ser (os três significam o mesmo) sob a condução da razão, e isso pelo 

fundamento de buscar o próprio útil”.37 Na mesma proposição, porém, na demonstração, ele 

escreve: 

 

Agir absolutamente por virtude […] nada outro é que agir segundo as leis de sua 

própria natureza. Ora, agimos apenas enquanto entendemos […]. Logo, agir por 

virtude nada outro é em nós que agir, viver e conservar o seu ser sob a condução da 

razão, e isso […] pelo fundamento de buscar o seu útil.38 

 

Alegramo-nos sempre que aprendemos novas formas de lidar com o mundo e com o 

tempo em que vivemos, quando há uma solução para problemas que não haviam sido 

resolvidos. Também nos alegramos quando aprendemos algo e podemos colocar isso em 

prática, e essa virtude pode ser cada vez maior quando isso for praticado e aperfeiçoado, por 

isso é importante sabermos do que somos capazes, o que podemos. A esse respeito fica uma 

grande interrogação, é um campo inexplorado por nós, não como atividade coletiva, mas em 

âmbito pessoal, que sempre fica como uma atividade para depois, porém, o depois pode ou não 

existir, não sabemos. Não estamos no mundo para vivermos estagnados. A vida ocorre em seu 

fervilhar constante e, para agirmos com convicção e segurança, é preciso que aprendamos sobre 

o mundo, exploremos o quanto pudermos, descobrindo alegrias sinceras e silenciosas que nos 

preenchem completamente por conta daquele acontecimento, que se torna eterno e único em 

nós. Esse instante de vida que vale a pena é o momento eterno do “é isso mesmo, está correto”.39 

Todas as vozes em nossa cabeça, todos os momentos foram reduzidos àquele único eterno 

instante, o corpo e a mente se modificam nesse processo e nos sentimos diferentes, e cada um 

expressa essa experiência de uma maneira diferente,40 como é o caso de Lenoir. Segundo ele:  

 

É uma experiência similar àquela descrita por muitos místicos. Pode-se também ter 

uma ideia disso quando, diante de uma experiência de amor ou de contemplação da 

beleza do mundo que nos abala, dizemos ter “a impressão de que o tempo para”. Eu 

tive pela primeira vez esse sentimento de eternidade quando, ao sair da infância, fui 

tomado por um amor infinito e universal, ao ver em uma floresta o sol atravessar uma 

clareira ainda embrumada. Fiquei um longo tempo a contemplar esse espetáculo que 

me abalava, mas não havia mais nenhuma noção do tempo. E sentia não somente que 

o tempo era abolido, mas também toda separação entre mim e o mundo. Eu era um 

com a natureza, num instante que me fez experimentar esse sentimento de eternidade 

evocado por Espinosa.41 

 

 
37 SPINOZA, Ética, p. 413. 
38 SPINOZA, Ética, p. 413. 
39 É o momento em que, de outra maneira, sentimo-nos conectados com a vida. Em que todas as vozes se calam e 

somente aquele momento é importante. 
40 Depende da potência de cada ser. Um jardim é visto de diferentes formas por diferentes pessoas, cada uma com 

uma potência que pode aumentar ou diminuir com a experiência. 
41 LENOIR, O milagre Espinosa, p. 132-133. 



94 

Sentimos o que pode a potência em nós, que Spinoza chama de virtude e depois 

beatitude, dizendo que esta última “não é o prêmio da virtude, mas a própria virtude. E não 

gozamos dela porque coibimos a lascívia, mas, ao contrário, é porque gozamos dela que 

podemos coibir a lascívia”.42 Ele aponta para os limites que cada um deve colocar em seus 

apetites, que cada um deve equilibrar os momentos em que vive. Por exemplo: se comermos 

demais determinado alimento, devemos ter consciência de que o excesso fará mal, porém, ao 

moderarmos a quantidade, a sensação que fica é de querer mais. A potência que fez com que se 

realizasse o desejo de comer aquele alimento é a mesma que diz “chega”. O sábio é aquele que 

não se priva de desfrutar desses momentos, mas os vive com moderação; já o impotente vive 

sem moderação e depois reclama pelo excesso que cometeu, e sua justificativa para o que fez é 

de que a morte está sempre à espreita. 

Na demonstração da proposição 42, ainda sobre a virtude, Spinoza explica que a 

beatitude 

 

Consiste no Amor a Deus […], Amor que certamente se origina do terceiro gênero de 

conhecimento […], e, portanto, esse Amor […] deve ser referido à Mente enquanto 

ela age; por isso […], ele é a própria virtude, o que era o primeiro. Em seguida, quanto 

mais a Mente goza deste Amor divino ou felicidade, tanto mais entende […], isto é 

[…], tanto maior potência tem sobre os afetos, e […] tanto menos padece dos afetos 

que são maus. E assim, porque a Mente goza deste Amor divino ou felicidade, ela tem 

o poder de coibir a lascívia. E como a potência humana para coibir os afetos consiste 

no só intelecto, logo ninguém goza da felicidade porque coibiu os afetos, mas, ao 

contrário, o poder de coibir a lascívia origina-se da própria felicidade.43 44 

 

Os impotentes se preocupam mais com a morte do que com a vida, temem a morte por 

terem muito a perder com ela, pois há sempre a sensação de que poderia ser feito mais por não 

aprenderem a aproveitar os momentos que realmente eram importantes. Já o sábio, o homem 

livre, não teme a morte, “não há nenhuma coisa em que o homem livre pense menos do que na 

morte, e sua sabedoria não é uma meditação sobre a morte, mas sobre a vida”.45 Aquele que se 

desdobra para se tornar livre, vive sob o ditame da razão e não se deixa levar pelo medo da 

morte. A vida terá um fim, na forma em que conhecemos, e ele sabe disso. Não há motivos para 

temê-la. Ele vive desejando o bem, isto é, buscando por aquilo que o faça agir, viver e conservar 

seu ser. Não há disposição da parte de seu conatus pensar sobre a morte, pois ela é tristeza, 

baixa potência, e ele não busca por isso. Ele faz de sua vida uma meditação sobre a vida e não 

 
42 SPINOZA, Ética, p. 577. 
43 Felicidade aqui é o mesmo que beatitude. Depende da versão e tradução de Ética. 
44 SPINOZA, Ética, p. 579. 
45 SPINOZA, Ética, p. 483. 



95 

sobre a morte, sua sabedoria se aplica em ir vivendo o momento presente com responsabilidade, 

regulando e moderando seus afetos, pois, se o amanhã existir, ele não terá de se preocupar.46  

Diferente do ignorante, que pensa a mesma coisa, só que pode ser irresponsável ao 

extremo. Quando o amanhã o surpreende, reclama de não ter sido prudente no dia anterior. Isso 

ocorre porque ele continua preso ao primeiro e até mesmo ao segundo gênero de conhecimento. 

Apesar de o segundo ser o da razão, ele ainda é confuso e está ligado à impotência. Para 

Spinoza, é importante alcançarmos o terceiro gênero (intuição), pois nele chegamos à beatitude 

e somos capazes de notar a própria Natureza pensando47 em nós pela potência (virtude) que 

temos para chegarmos a isso. 

 

3.2.1 Beatitude é a vivência da eternidade alcançada pela intuição, gerando o amor 

intelectual, pois nos permite compreender a Natureza e a nós mesmos 

 

A beatitude, ou alegria perfeita, é o resultado dessa soma de potências que provém do 

pensamento e da ação que são causas de si, ou seja, trata-se de uma produção do próprio ser 

humano. Ele não espera por algo externo, ele mesmo produz e trabalha para sustentar essa 

potência que o preenche de maneira a torná-lo ainda mais virtuoso. E é tanto mais virtuoso 

conforme puder unir forças e aumentar sua potência. Resultado que se dá por meio de um 

conhecimento que é tanto racional como intuitivo, desembocando em um amor.  

Esse amor de que nos fala o filósofo não se trata de um amor no sentido de uma paixão, 

pois “Deus é isento de paixões e não é afetado por nenhum afeto de Alegria ou Tristeza”.48 

Assim, “Deus não ama nem odeia ninguém. Pois Deus […] não é afetado por nenhum afeto de 

Alegria nem de Tristeza e, consequentemente […], também não ama nem odeia ninguém”.49 

Trata-se, portanto, de um amor universal, fruto da mente humana, com a mente infinita de Deus, 

pois  

 

O amor intelectual da mente de Deus é o próprio Amor de Deus pelo qual Deus ama 

a si próprio, não enquanto é infinito, mas enquanto pode ser explicado pela essência 

da Mente humana considerada sob o aspecto da eternidade; isto é, o Amor intelectual 

da Mente a Deus é parte do amor infinito pela qual Deus ama a si próprio.50  

 

 
46 SPINOZA, Ética, p. 483.  
47 A Natureza pensando significa que é pelo pensamento que conseguimos nos aproximar de Deus. O pensamento 

é o suporte de uma compreensão de que estamos ligados à substância infinita e que nela existimos. 
48 SPINOZA, Ética, p. 545. 
49 SPINOZA, Ética, p. 545. 
50 SPINOZA, Ética, p. 567. 



96 

Conforme participamos da natureza divina, sendo causas adequadas, mais o amor 

intelectual de Deus é percebido por nós como uma coisa só, pois não faz diferença entre o amor 

que sentimos por Deus, ou ele para conosco, ou dele para si mesmo, porque “enquanto ama a 

si próprio, ama os homens, e, consequentemente, que amor de Deus aos homens e o Amor 

intelectual da Mente a Deus são um só e o mesmo”.51 Ele ama a nós e a si mesmo antes que nós 

o amemos, o resultado é sempre o mesmo, Deus está voltado para si mesmo e, como somos 

modos dele, ele nos ama, mesmo que não o amemos.52 Entendemos, com isso, em que consiste 

nossa salvação, beatitude ou liberdade, que é “no Amor constante e eterno de Deus, ou seja, no 

Amor de Deus aos homens”.53 

Nesse estado, notamos que também somos partes ativas da criação de causas. Afetamos 

enquanto temos a forma que temos, apesar de perecermos como corpo, já somos parte da 

eternidade, nosso corpo e suas partes extensivas deixam de nos constituir para entrar em relação 

(conveniência) com outros corpos e realizar outros encontros. No que tange ao pensamento, 

contudo, nossa essência, ao entrar em contato com a mente divina, permanece. Por essa razão, 

não há temor à morte no caso do sábio, pois ele tem um grande conhecimento acerca de sua 

eternidade, como diz Spinoza:  

 

Porque os Corpos humanos são aptos a muitíssimas coisas, não há dúvida de que 

podem ser de uma tal natureza que se refiram a Mentes que têm um grande 

conhecimento de si e de Deus, cuja maior ou principal parte é eterna, e assim 

dificilmente temem a morte.54 

 

A noção de eternidade, central na filosofia de Spinoza, e que surge no centro de sua 

reflexão sobre o amor intelectual de Deus55, nasce quando o ser humano passa ao conhecimento 

intuitivo, que segundo ele, esse amor “[…] que se origina do terceiro gênero de conhecimento, 

é eterno.”56 Esse amor, portanto, está fora do espaço e do tempo, por essa razão, ele é eterno. 

Por isso também, quando nos sentimos envolvidos e unidos à natureza, experimentamos e 

sentimos a eternidade em nós. No entanto, eternidade não pode ser confundida com 

imortalidade. A eternidade diz respeito a um instante fora do espaço e do tempo, sem começo e 

nem fim, que independe das relações causais. Por outro lado, a imortalidade é uma existência 

 
51 SPINOZA, Ética, p. 567. 
52 Mesmo que sejamos causas inadequadas sempre. Mesmo que nós não busquemos entender nada sobre os afetos 

ou sobre a natureza, não importa para Deus. Ele não é afetado por nada. 
53 SPINOZA, Ética, p. 569. 
54 SPINOZA, Ética, p. 573. 
55 O amor de Deus é o amor por sua existência. Sem coação, Ele compreende a si mesmo, Ele é adequado e é 

potência infinita. O amor do ser humano é aquilo que faz bem e é útil a ele, não tem nada a ver com amor carinhoso 

ou algo assim. Vale ressaltar também que o Amor que Spinoza fala é aquilo que aumenta nossa potência como 

modo humano. 
56 SPINOZA, Ética, p. 563. 



97 

que se estende em um tempo interminável, dentro do espaço, do tempo e das relações causais. 

Como explica Lenoir: 

 

Experimentar que somos eternos significa viver no instante essa experiência indizível 

de que podemos existir além da temporalidade, o que Bruno Giuliani exprime muito 

bem: “Dizer que a mente se percebe como eterna é dizer que ela se percebe em sua 

essência mesma como existindo fora do tempo e do espaço. Isso não quer dizer que 

ela durará indefinidamente. Ao contrário, isso significa que ela não dura: a mente 

sente simplesmente que é eterna no sentido de que ela se percebe como existindo de 

uma maneira intemporal, com a mesma necessidade que a eternidade da vida de 

Deus”.57 

 

A mente, portanto, não se sente simplesmente como eterna. Ela não desaparece com a 

chegada da morte, ela “não pode ser absolutamente destruída com o corpo, mas dela permanece 

algo que é eterno”.58 A parte eterna que permanece é aquela que se esforçou para formar ideias 

adequadas e eliminar o máximo de ideias inadequadas, ou seja, a parte que perdura é a ativa, e 

a que perece é a parte passiva, da imaginação. Conforme escreve Spinoza, no corolário da 

proposição 40:  

 

Disso segue que a parte da Mente que permanece, qualquer que seja sua grandeza, é 

mais perfeita do que a outra. Pois a parte eterna da Mente […] é o intelecto, somente 

pelo qual somos ditos agir […]; mas a que mostramos perecer é a própria imaginação 

[…], somente pela qual somos ditos padecer […]; e assim […] aquela, qualquer que 

seja sua grandeza, é mais perfeita do que esta última.59 

 

O ser humano que melhor desenvolveu sua razão bem como produziu ideias adequadas 

foi causa de alegria, fortalecendo, assim, sua potência de agir. Maior será sua “salvação”, 

quando ocorrer a desfragmentação do corpo, ou seja, todo esse esforço resultará na 

sobrevivência de sua mente,60 proporcional ao esforço realizado. Do contrário, aquele que não 

utilizou sua potência para sair do domínio da imaginação e não soube utilizar da potência da 

mente para moderar seus afetos, de sua mente pouco, ou nada, perdurará na eternidade. A 

sobrevivência da mente, portanto, depende da potência que ela tiver e que o ser humano 

desenvolveu para regrar ordenar e concatenar suas emoções e sentimentos, fazendo com que os 

afetos maus, que impedem a mente de entender, sejam transformados em bons afetos, a partir 

do entendimento que ela faz deles, conduzindo-nos a agir no mundo. A esse respeito, Spinoza 

escreve: 

 

Os afetos que são contrários à nossa natureza, isto é […], que são maus, são maus 

apenas enquanto impedem que a Mente entenda […]. Então, enquanto [quamdiu] não 

 
57 LENOIR, O milagre Espinosa, p. 132. 
58 SPINOZA, Ética, p. 553. 
59 SPINOZA, Ética, p. 575. 
60 Para o filósofo, é algo muito claro, porém é uma ideia que, nos dias atuais, poderia ser interpretada como de 

cunho “religioso”. Tal como é a ideia de uma divinização da Natureza, o que, para ele, não faz sentido.  



98 

nos defrontamos com afetos que são contrários à nossa natureza, a potência da Mente 

pela qual se esforça para entender as coisas […] não é impedida, e por isso tem o 

poder de formar ideias claras e distintas e deduzi-las umas das outras […]; e, 

consequentemente […], temos o poder de ordenar e concatenar as afecções do Corpo 

segundo a ordem do intelecto.61 

 

A razão, quando bem desenvolvida, pode auxiliar o ser humano na vivência de 

experiências, como é o caso do conhecimento intuitivo do amor de Deus. Como já dissemos, 

ela não exerce uma posição de comando, mas de seleção de tudo o que por nós é percebido e 

pode ajudar também na vivência dessas experiências, pois ajuda a dissipar a obscuridade 

daquilo que está sendo experienciado. O ser humano que chega a esse estado se encontra na 

alegria que não lhe pode ser tirada, “nossa Mente, enquanto conhece a si e ao Corpo sob o 

aspecto da eternidade, tem necessariamente o conhecimento de Deus e sabe que é em Deus e é 

concebida por Deus”.62 Essa experiência o faz aceitar que a vida tem como base a necessidade, 

e tudo ocorre dessa maneira, dele se extirpa o ódio, a piedade, procura o que é útil para si e 

colabora, a partir disso, com os demais. Desprezo e ódio são combatidos com amor, por saber 

que “os ânimos, no entanto, não são vencidos pelas armas e sim pelo Amor e pela 

Generosidade”.63 

O movimento realizado por Ética é de partir da alegria em direção à alegria perfeita, ou 

seja, alegria eterna de Deus. Esta começa pela felicidade que sentimos ao ordenar nossas 

paixões, com o objetivo de aumentar nossa potência de agir, que se estende pelo ordenamento 

de nossa vida com a ajuda da razão.  

 

Ignorante, além de ser agitado pelas causas externas de muitas maneiras, e de nunca 

possuir o verdadeiro contentamento do ânimo, vive quase inconsciente de si, de Deus 

e das coisas; e logo que deixa de padecer, simultaneamente deixa também de ser. Por 

outro lado, o sábio, enquanto considerado como tal, dificilmente tem o ânimo 

comovido; mas, cônscio de si, de Deus e das coisas por alguma necessidade eterna, 

nunca deixa de ser, e sempre possui o verdadeiro contentamento do ânimo.64 

 

A proposta é que nos apoiemos, ou melhor, nos unamos por amor às coisas que nos 

causam alegria, nos tornam felizes, para podermos nos engajar com os demais e crescer juntos, 

individual e socialmente, permanecendo no caminho da sabedoria, que, de alegria em alegria, 

vai nos fazer alcançar a beatitude e a liberdade.  

É nesse movimento que podemos perceber que o trabalho de Spinoza começa por um 

conhecimento racional acerca de Deus, em que nada pode ser conhecido senão começando por 

ele, a causa primordial de tudo, e finalizando por um amor de Deus mostrando que, quanto mais 

 
61 SPINOZA, Ética, p. 537. 
62 SPINOZA, Ética, p. 561. 
63 SPINOZA, Ética, p. 499. 
64 SPINOZA, Ética, p. 579. 



99 

nos tornamos livres, mais amamos a Deus por meio da potência que somos capazes de alcançar, 

a partir da compreensão de nossos afetos.  

A Ética de Spinoza é um caminho para a beatitude (felicidade) e a libertação do ser 

humano, não é um conjunto de regras que dita um modelo de comportamento que visa à 

superação ou negação de algo que é natural, muito pelo contrário, é o ponto de apoio para o 

despertar da compreensão racional da necessidade natural e divina na qual estamos inseridos. 

Fazer do conhecimento o afeto mais potente é compreender que somos mais capazes conforme 

mais conhecemos e ordenamos nossos afetos e, com isso, mais experimentamos o amor de 

Deus.  

O que Spinoza pretende explicitar é que, para se alcançar a liberdade (mesmo que uma 

parte dela, uma vez que, totalmente livre somente Deus o é), tal construção se dá no ato de 

compreender a necessidade, ou seja, entender as causas que determinam o ser humano, e na 

ação de acordo com a razão. A abordagem do filósofo visa a focar na autodeterminação do 

indivíduo, que se torna capaz de moderar seus afetos:  

 

Se agora parece árduo o caminho que eu mostrei conduzir a isso, contudo ele pode ser 

descoberto. E evidentemente deve ser árduo aquilo que tão raramente é encontrado. 

Com efeito, se a salvação estivesse à mão e pudesse ser encontrada sem grande labor, 

como poderia ocorrer que seja negligenciada por quase todos? Mas tudo o que é 

notável é tão difícil quanto raro.65 

 

Ele encerra Ética com as palavras: “mas tudo o que é notável é tão difícil quanto raro”,66 

pois a liberdade, para o filósofo, não é um processo fácil de ser feito e alcançado, não se trata 

simplesmente de entender a liberdade como na dimensão de escolha entre A ou B. Deve-se 

considerar que somos limitados por muitas coisas exteriores. A liberdade que se procura é a 

capacidade de pensar bem, lógica e racionalmente, para o indivíduo poder conduzir as próprias 

ações, sabendo ponderar entre uma coisa e outra (o que é um processo difícil quando não se 

tem consciência disso). 

 

 
65 SPINOZA, Ética, p. 579. 
66 SPINOZA, Ética, p. 579. 



100 



101 

CONCLUSÃO 

 

De alegria em alegria, atingimos a verdadeira liberdade, e é com muita alegria, como 

pensa nosso autor, que escrevo estas considerações finais. Gosto de pensar a Ética de Spinoza 

como a música de Guilherme Arantes: “Vivendo e aprendendo a jogar, nem sempre ganhando, 

nem sempre perdendo, mas aprendendo a jogar”. Aprender a jogar o jogo da vida é o que 

Spinoza propõe em sua obra. A vida não é tão simples como parece e, por isso, não podemos 

passar por ela sem compreender os movimentos que ela faz. É como uma dança que executamos 

sem nem mesmo termos sidos convidados. 

São revolucionárias as ideias de Spinoza, apesar de ter vivido marginalizado, pois foi 

rejeitado pela comunidade judaica bem como pelos cristãos. A despeito de tudo, ele seguiu em 

frente, ensinando o que é ser um ser humano potente para produzir meios para alcançar aquilo 

que ele almejava, a tão sonhada liberdade de pensar e de se expressar. 

Em sua obra magna, Ética, contrapõe-se a algumas maneiras de pensar, como a de 

Descartes, por exemplo, que pensava que o domínio completo dos afetos não era algo possível. 

Spinoza, por sua vez, mostra que é algo que pode ser realizado, e precisamos dominá-lo para 

não sermos levados de um lado a outro sem saber o motivo de tal movimento. Ele também se 

contrapõe aos estoicos, que buscavam extinguir os afetos ou paixões, pois estes eram causa de 

sofrimento e, pelo uso rigoroso da razão, procurar meios para erradicar as paixões, para que 

fosse possível alcançar a serenidade e a tranquilidade. Spinoza observa que não é possível 

extirpar algo que é próprio do ser humano, não é possível livrar-se dos afetos, eles estão 

integrados naturalmente em nossa existência. Viver é justamente afetar e ser afetado, 

manifestação resultante do conatus como potência de agir.  

Às ideias cristãs de liberdade, ele se contrapõe ao livre-arbítrio, que diz que o ser 

humano livre é aquele que pode escolher entre uma coisa ou outra, guiado por sua vontade, 

livre de qualquer causa externa. O problema levantado pelo filósofo é que os seres humanos 

desconhecem as causas pelas quais são levados a escolher, escolhem sob influência de suas 

paixões e a isso chamam de liberdade, quando, na verdade, estão somente lutando por sua 

própria servidão. 

Não podemos esperar de Spinoza um direcionamento que diga o que deve ser feito ou 

não, principalmente quando tomamos Ética. Suas ideias são expostas para que aquele se 

aproxime delas faça ele mesmo a experiência e a avaliação para descobrir se a dica do filósofo 

faz ou não sentido em sua vida. Não é uma regra que vale para todos. Somos diferentes, cada 

um com suas particularidades, cada um com afetos mais aflorados do que outros. Caso 



102 

contrário, se sua escrita fosse um manual que dita como deve ser a vida, ele seria só mais um 

que dá direcionamentos para todo aquele que não sabe qual caminho buscar. É preciso ter 

potência suficiente para produzir os próprios caminhos, para ser causa adequada dos próprios 

encontros. É assim o comportamento daquele que busca realmente a liberdade, é compreender 

que não é outro que tem a responsabilidade de dar nas mãos o que ele deve seguir, é sua própria.  

Torna-se livre aquele que, segundo sua própria natureza, age. Essa ideia é interessante, 

pois revela a própria potência que advém de Deus, como a potência máxima de existir e causar 

a si mesmo e a todas as coisas. Somos partes da potência divina que se cruzam em nós por meio 

de dois atributos dos quais somos formados, extensão e pensamento. Somos então uma 

modificação da substância infinita, que age a todo instante. Também somos impulsionados a 

isso, dado que existimos nela. 

Tendemos para a servidão, porque não entendemos a essência eterna de Deus tampouco 

nossos afetos. Nessa confusão na qual somos jogados, agimos de maneira inadequada e nos 

prejudicamos. Por isso, na esteira da filosofia de Spinoza, faz-se necessária a aproximação das 

emoções e da razão. É preciso analisar a fundo os afetos e sua natureza para saber como lidar 

com eles e não simplesmente fechar os olhos para algo que move o mundo humano.  

Só efetuaremos bons encontros no mundo se, de fato, estivermos comprometidos em 

nos conhecermos melhor, descobrindo como o mundo à nossa volta nos afeta e como afetamos 

os demais. Vivemos em um emaranhado de conatus em que cada um quer perseverar na 

existência e faz de tudo para isso. 

Ética não é apenas um texto acadêmico, é uma chamada de atenção que o filósofo faz 

para que possamos ter em mente que o desconhecimento dos afetos e de tudo aquilo que não 

conhecemos acerca da natureza gera medo, insegurança, complôs, revoltas e culmina em 

momentos longos de guerra. Esse foi o tempo que ele viveu, odiado e rejeitado, justamente por 

não se deixar aprisionar pelo pensamento dos outros. Sua liberdade foi inegociável, foi um 

preço alto a ser pago, porém aprendeu a jogar o jogo da vida, mostrando que, apesar das 

dificuldades, é preciso ter coragem para enfrentar todo aquele que tente dar direcionamentos 

contrários daquilo que o próprio indivíduo pensou e criou para si. É dessa força de resistir que 

vemos brotar uma obra que, somente após sua morte, foi publicada, pois ele tinha em mente 

que ela agitaria mais uma vez os ânimos de todos. 

Apesar determinista e monista, Ética culmina numa possível liberdade humana 

verdadeira e numa beatitude ou felicidade, que podem ser alcançadas somente pela via do 

conhecimento, primeiro de si e depois do mundo. É pela compreensão da realidade que 

felicidade e liberdade são atingidas, e não pelo livre-arbítrio, pois, quando nos entendemos 



103 

como modos da substância infinita e necessária, buscamos meios para transformar nossas 

paixões passivas que nos levam à servidão em afetos ativos. Ou seja, é preciso saber como tirar 

proveito de uma paixão triste para dela se beneficiar. Não podemos apenas ser tomados por ela 

e deixar que nossa potência diminua. Isso é possível mediante o conhecimento adequado, que 

se alinha com a mente divina que só produz ideias adequadas, com isso é possível alcançar a 

tranquilidade, pois toda e qualquer situação que ocorra o indivíduo potente sabe como resolver. 

Quando perpassamos pelos capítulos de nosso estudo, bem como pela obra Ética, que o 

embasou, buscando responder à problematização inicial, podemos notar que há um convite de 

transformação da existência em suas páginas, em que tudo começa por extirpar a ilusão da 

contingência e sair do sofrimento gerado pela ignorância acerca das causas, até a ascensão da 

ignorância à vida de sabedoria, virtude, liberdade e beatitude, em que a razão pode governar as 

paixões e, com isso, fazer com que a mente possa se unir intelectualmente com o todo (amor 

intelectual de Deus). Tudo isso ocorrendo de maneira imanente, e, com isso, a salvação e a 

perfeição que buscamos não estão em outra vida ou em algum lugar distante, estão justamente 

no ato mesmo de compreender e aceitar que essa é a única realidade que existe. 

 

  



104 

  



105 

REFERÊNCIAS 

 

AURÉLIO, Diogo Pires. O político em Espinosa: do “afecto comum” à república. 

Metacrítica: Revista de Filosofia da Unidade de Investigação em Ciência, Tecnologia e 

Sociedade da Universidade Lusófona, Lisboa; Porto, n. 2, p. 91-100, 2003. Disponível em: 

http://revistas.ulusofona.pt/index.php/metacritica/article/view/2708/2065. Acesso em: 1º jun. 

2023. 

BALIBAR, Étienne. Spinoza and politics. London: Verso, 2008. 

BARTUSCHAT, Wolfgang. Espinosa: introdução. Porto Alegre: Artmed, 2010. 

BENJAMIN, César (org.). Estudos sobre Spinoza. Tradução de Eliana Aguiar; Estela dos 

Santos Abreu; Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 2014. 

BENNETT, Jonathan. A study of Spinoza’s ethics. Indianapolis: Hackett, 1984. 

BENNETT, Jonathan. Spinoza’s metaphysics. In: GARRETT, Don. The Cambridge 

companion to Spinoza. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. p. 1-12. 

BERNAL, César Colera. O conceito de modos em Spinoza. Revista Conatus - Filosofia de 

Spinoza, Fortaleza, v. 1, n. 2, p. 11-16, 2008. Disponível em: 

https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/1668. Acesso em: 22 mar. 2024. 

BERTINI, Fátima Maria Araújo. M. Afetos em Espinosa e a cidade como civitas. Revista 

Conatus - Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 9, n. 18, p. 11-18, dez. 2023. Disponível em: 

https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/12122. Acesso em: 22 mar. 2024. 

CAMUS, Sébastien. 100 obras-chave de filosofia. Tradução de Lúcia Mathilde Endlich Orth. 

3. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

CASTRO, Maria Tereza Mendes de. O conceito de conhecimento a partir do pensamento de 

Benedictus de Spinoza. Revista Conatus - Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 1, n. 1, p. 67-72, 

2007. Disponível em: https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/1656. Acesso 

em: 22 mar. 2024. 

CHARLES, Ramond. Vocabulário de Espinosa. Tradução de Claudia Berliner. São Paulo: 

WMF Martins Fontes, 2010. (Vocabulário dos Filósofos).  

CHAUI, Marilena. A nervura do real: imanência e liberdade em Espinosa. (v. 1 - Imanência). 

São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

CHAUI, Marilena. A nervura do real: imanência e liberdade em Espinosa (v. 2 - Liberdade). 

São Paulo: Companhia das Letras, 2016. 

CHAUI, Marilena. Desejo, paixão e ação na ética de Espinosa. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2011. 

CHAUI, Marilena. Espinosa: uma filosofia da liberdade. São Paulo: Moderna, 2005. (Logos). 

CHAUI, Marilena. Política em Espinosa. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 



106 

CHAUI, Marilena. Ser parte e ter parte: servidão e liberdade na ética IV. Discurso, São Paulo, 

n. 22, p. 63-122, 1993. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/37973. Acesso em: 24 maio 2023. 

CURLEY, Edwin (ed.). A Spinoza reader: the ethics and other works. Princeton: Princeton 

University Press, 1994. 

CURLEY, Edwin. The essential Spinoza: ethics and related writings. Cambridge: Hackett, 

2006. 

DAVID, Antônio. O vulgo e a interpretação da obra de Espinosa. Cadernos Espinosanos, São 

Paulo, n. 39, p. 141-162, 2018. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/espinosanos/article/view/149571. Acesso em: 1º jun. 2023. 

DELBOS, Victor. O espinosismo: curso proferido na Sorbonne em 1912-1913. Tradução de 

Homero Silveira Santiago. São Paulo: Discurso, 2002. 

DELEUZE, Gilles. Espinosa e o problema da expressão. Tradução de GT Deleuze. São 

Paulo: Editora 34, 2017. 

DELEUZE, Gilles. Espinosa e os signos. Porto: Rés, 1970. 

DELEUZE, Gilles. Espinosa: filosofia prática. São Paulo: Escuta, 2002. 

DELLA ROCCA, Michael. Representation and the mind-body problem in Spinoza. Oxford: 

Oxford University Press, 1996. 

ESPINOSA, Baruch. Breve tratado sobre Deus, o ser humano e sua felicidade. Tradução de 

Flavio Quintale. Petrópolis: Vozes, 2021. (Coleção Vozes de Bolso). 

ESPINOSA, Baruch. Pensamentos metafísicos; Tratado da correção do intelecto; Ética; 

Tratado político; Correspondência. Tradução de Marilena de Souza Chaui et al. 3. ed. São 

Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os Pensadores). 

ESPINOSA, Baruch. Tratado da emenda do intelecto. Tradução de Cristiano Novaes de 

Rezende. Campinas: Editora da Unicamp, 2015c. 

ESPINOSA, Baruch. Tratado teológico-político. Tradução de Diogo Pires Aurélio. São Paulo: 

Martins Fontes, 2003. 

FRAGOSO, Emanuel Angelo da Rocha. O conceito de liberdade na ética de Benedictus de 

Spinoza. Revista Conatus – Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 1, n. 1, p. 27-36, jul. 2007. 

Disponível em: https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/1650. Acesso em: 22 

mar. 2024. 

GAINZA, Mariana Cecilia. El límite y la parte: los confines de la interioridad en la filosofía 

spinoziana. Demarcaciones, Buenos Aires, n. 4, p. 207-219, mayo 2016. 

GAINZA, Mariana Cecilia. El problema de las distinciones en Spinoza: una suberción crítica 

de Descartes. Éndoxa: Series Filosóficas, Madrid, n. 41, p. 55-73, 2018. 



107 

GAINZA, Mariana Cecilia. Espinosa: uma filosofia materialista do infinito positivo. São 

Paulo: Edusp; FAPESP, 2011. 

GARRETT, Don. Spinoza. Aparecida: Ideias & Letras, 2011. 

GLEIZER, Marcos André. Espinosa & a afetividade humana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar., 

2005. (Passo-a-passo; 53) 

GLEIZER, Marcos André. Lições introdutórias à ética de Espinosa. Rio de Janeiro: Via 

Verita, 2015. (Filosofia Primeira). 

GOMES, Carlos Wagner Benevides. O problema da potência ética e política em Benedictus 

de Spinoza. Polymatheia – Revista de Filosofia, Fortaleza, v. 9, n. 14, p. 97-117, 2021. 

Disponível em: https://revistas.uece.br/index.php/revistapolymatheia/article/view/5947. 

Acesso em: 1º jun. 2023. 

GRISSAULT, Katy. 50 autores-chave de filosofia... e seus textos incontornáveis. Tradução de 

João Batista Kreuch. Petrópolis: Vozes, 2012.  

HAMPSHIRE, Stuart. Spinoza and the idea of freedom. In: KASHAP, Paul (Ed). Studies in 

Spinoza: critical and interpretative essays. Berkeley; Los Angeles; London: University of 

California Press, 1974. p. 310-331. 

HUENEMANN, Charles. Interpreting Spinoza: critical essays. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2008. 

JAQUET, Chantal. A unidade do corpo e da mente: afetos, ações e paixões em Espinosa. 

Tradução de Marcos Ferreira de Paula; Luís César Guimarães Oliva. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2011. (Filô/Espinosa, 1).  

LEBUFFE, Michael. Theories about consciousness in Spinoza’s ethics. The Philosophical 

Review, Durham, v. 119, n. 4, p. 531-563, 2010. 

LENOIR, Frédéric, 1962. O milagre Espinosa: uma filosofia para iluminar nossa vida. 

Tradução de Marcos Ferreira de Paula. Petrópolis: Vozes, 2019. 

MARSHALL, Eugene. Adequacy and innateness in Spinoza. Oxford Studies in Early Modern 

Philosophy, Oxford, v. 4, p. 51-88, 2008. 

MARTÍNEZ, Francisco José Martínez. Normatividad y empiria: el recurso a los ejemplos 

historicos en el Tratado Político. In: CORDÓN, Julian Carvajal; CÁMARA, María Luisa de 

la. Spinoza: de la física a la historia. Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La 

Mancha, 2008. p. 407-418. 

MARTINS, André. O mais potente dos afetos: Spinoza e Nietzsche. São Paulo: WMF Martins 

Fontes, 2009. 

MASCARENHAS, Vijay. Consciousness, representation, thought and extensión: an 

interpretation of monistic parallelism in the philosophy of Baruch Spinoza. Studia Spinozana, 

Wurtzburgo, v. 14, p. 92-109, 1998. 



108 

MOREIRA, Jocilene Matias. Os afetos como parte da natureza humana. Revista Conatus – 

Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 12, n. 22, p. 45-53, 2023. Disponível em: 

https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/10736. Acesso em: 22 mar. 2024. 

MORGAN, Michael L. The essential Spinoza: ethics and related writings. Indianapolis: 

Hackett, 2006. 

NADLER, Steven. Spinoza and consciousness. Mind, Oxford, v. 117, n. 467, p. 575-601, Jul. 

2008. 

NADLER, Steven. Spinoza’s ethics: an introduction. Cambridge: Cambridge University Press, 

2006. 

NEGRI, Antonio. Espinosa subversivo e outros escritos. Belo Horizonte: Autêntica, 2016. 

NEGRI, Antonio. Spinoza for our time: politics and postmodernity. New York: Columbia 

University Press, 2013. 

OLIVA, Luís César. Da independência dos atributos à ordenação das coisas. Revista Conatus 

– Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 5, n. 9, p. 75-81, 2023. Disponível em: 

https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/10656. Acesso em: 22 mar. 2024. 

OLIVEIRA, Manfredo; ALMEIDA, Custódio. O Deus dos filósofos modernos. Petrópolis: 

Vozes, 2002. p. 89-112. 

RAMACCIOTTI, Bárbara Lucchesi. Chaui: plura simul na ética de Espinosa. Cadernos 

Espinosanos, São Paulo, Brasil, n. 36, p. 119-138, 2017. Disponível em: 

https://revistas.usp.br/espinosanos/article/view/132665. Acesso em: 22 mar. 2024. 

RIZK, Hadi. Compreender Spinoza. Tradução de Jaime A. Clasen. Petrópolis: Vozes, 2006. 

SANTIAGO, Homero. Entre servidão e liberdade. Cadernos Espinosanos, São Paulo, n. 26, 

p. 11-23, 2012. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/espinosanos/article/view/89455. 

Acesso em: 24 maio 2023. 

SCALA, André. Espinosa. São Paulo: Estação Liberdade, 2003a. 

SCALA, André. Espinoza. Tradução de Tessa Moura Lacerda. São Paulo: Estação Liberdade, 

2003b. (Figuras do Saber, 5). 

SCRUTON, Roger. Espinosa. Tradução de Angélika Elisabeth Könker. São Paulo: Ed. Unesp, 

2000. (Coleção Grandes Filósofos). 

SHARP, Hasana. Spinoza and the politics of renaturalization. Chicago: University of Chicago 

Press, 2019b. 

SILVA, Henrique Lima da; Gomes, Carlos Wagner Benevides. Uma recusa ao servir: 

processos de libertação na ética de Spinoza. Revista Conatus – Filosofia de Spinoza, 

Fortaleza, v. 12, n. 22, p. 31-44, 2023. Disponível em: 

https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/10735. Acesso em: 22 mar. 2024. 



109 

SILVA, Henrique. Servidão humana e imanência na filosofia de Benedictus de Spinoza. 

Revista Conatus – Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 9, n. 17, p. 43-52, 2023. Disponível em: 

https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/12140. Acesso em: 22 mar. 2024. 

SPINOZA, Baruch. Ética. Tradução do Grupo de Estudos Espinosanos; Marilena Chaui 

(coord.). São Paulo: Edusp, 2018. 

SPINOZA, Baruch. Tratado político. Tradução, introdução e notas Diogo Pires Aurélio; 

revisão da tradução Homero Santiago. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009. 

YOVEL, Yirmiyahu. Espinosa e outros hereges. Lisboa: Impresa Nacional; Casa da Moeda, 

1993. 

 


