Ivanilson José da Silva Moreira

A LIBERDADE HUMANA SEGUNDO SPINOZA
A FORCA DOS AFETOS E A POTENCIA DO CONATUS

Dissertagao de mestrado em Filosofia

Orientador: Prof. Dr. Adilson Felicio Feiler

Apoio CAPES

Belo Horizonte
FAJE — Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia
2025



Ivanilson José da Silva Moreira

A LIBERDADE HUMANA SEGUNDO SPINOZA
A FORCA DOS AFETOS E A POTENCIA DO CONATUS

Dissertagdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdao em Filosofia da Faculdade Jesuita de
Filosofia e Teologia, como requisito parcial para
obtencao de titulo de Mestre em Filosofia.

Area de concentragao: Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Adilson Felicio Feiler.

Apoio CAPES

Belo Horizonte
FAJE - Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia
2025



FICHA CATALOGRAFICA

M8351

Moreira, Ivanilson José da Silva

A liberdade humana segundo Spinoza: a for¢a dos afetos ¢ a
poténcia do Conatus / Ivanilson José da Silva Moreira. - Belo
Horizonte, 2025.

109 p.

Orientador: Prof. Dr. Adilson Felicio Feiler.
Dissertagdo (Mestrado) — Faculdade Jesuita de Filosofia e
Teologia, Departamento de Filosofia.

1. Liberdade. 2. Spinoza, Benedictus de, 1632-1677. L. Feiler,
Adilson Felicio. II. Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia.

Departamento de Filosofia. III. Titulo
CDU 100

Elaborada por Zita Mendes Rocha — Bibliotecaria — CRB-6/1697




Ivanilson José da Silva Moreira

A LIBERDADE HUMANA SEGUNDO SPINOZA
A FORCA DOS AFETOS E A POTENCIA DO CONATUS

Dissertagdio de Ivanilson José da Silva Moreira defendida e aprovada, com a nota Egg D
(_o! T‘o ) atribuida pela Banca Examinadora constituida pelos

Professores:

Kv/UquA.«, Mwb ‘%t/ua-v\/

Prof. Dr. Adilson Felicio Feiler / (Orientador)

27/ g
{ rof (Dr. Luiz Carlés Surcki / FAJE

1/

Prof. Dr. Nythamaf Férnandes de Oliveira/ PUC RS

Departamento de Filosofia - Pés-Graduaglo (Mestrado)
FAJE - Faculdade Jesuita de Filosofia ¢ Teologia

Belo Horizonte, 30 de junho de 2025,



AGRADECIMENTOS

Este trabalho foi realizado com apoio da Coordenagdo de Aperfeigoamento de Pessoal

de Nivel Superior - Brasil (CAPES) - Cédigo de Financiamento 001.



RESUMO: Esta dissertagcdo oferece uma interpretacao acerca da liberdade humana e como a
alcangar, articulando, assim, a forga dos afetos e a poténcia do conatus. O intuito deste estudo
¢ mostrar como se da, no pensamento de Spinoza, a transicdo da servidao (ser afetado
passivamente por causas externas) para a liberdade (agir ativamente conforme se tem maior
compreensdo racional acerca do mundo). O entendimento do filosofo sobre a liberdade diverge
de como ela é comumente entendida, a saber, a liberdade como livre-arbitrio. Para ele, a
liberdade ¢ uma construcao baseada na compreensao dos afetos, intrinsecos a Natureza, que,
quando sdo entendidos, ¢ possivel modera-los e ter dominio sobre eles. O impulso para esse
processo advém da for¢a do conatus (esforco de preservagdo e “perseveragdo” do ser na
existéncia, que busca sempre aumentar sua poténcia de agir). Ser livre ndo é se pensar como
capaz de fugir da necessidade do mundo; pelo contrario, ¢ se entender como um ser
determinado, porém capaz de autodeterminagdo visto que se autocompreende ¢ modera seus
afetos.

PALAVRAS-CHAVE: Conatus. Afetos. Liberdade. Beatitude. Spinoza.



ABSTRACT: This dissertation offers an interpretation of human freedom and how to achieve
it, thus articulating the power of the affections and the power of the conatus. The aim of this
study is to show how Spinoza’s thought makes the transition from servitude - which is to be
passively affected by external causes - to freedom - which is to act actively to the extent that
one has a greater rational understanding of the world. The philosopher’s understanding of
freedom differs from how it is commonly understood, namely freedom as free will. For him,
freedom is a construction based on an understanding of the affections, intrinsic to nature, which,
when understood, can be moderated and mastered. The impetus for this process comes from the
strength of the conatus - the being’s effort to preserve and persevere in existence, which always
seeks to increase its power to act. To be free is not to think of oneself as capable of escaping
from the necessity of the world; on the contrary, it is to understand oneself as a determined
being, but one who is capable of self-determination to the extent that one understands oneself
and moderates one’s affections.

Keyword: Conatus. Affections. Freedom. Beatitude. Spinoza.



1.1
1.1.1
1.1.2
1.2
1.3
1.4

1.5

2.1

2.2

2.3

3.1
3.2

3.2.1

SUMARIO

INTRODUGCAQ ..uceeeeerererrrrnnssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 13
TUDO O QUE EXISTE ADVEM DA SUBSTANCIA INFINITA, INCLUSIVE OS
AFETOS HUMANOS ..19
Existir é proprio da esséncia da substancia infinita..........coeeveevvivnsecsnccsnsccsnnnnenne 19
O entendimento percebe os atributos, porque os atributos sao expressivos............ 22
Os modos sao manifestacoes dos atributos da substancia infinita.........cccceeeeervunenne 24
E proprio do conatus perseverar na existéncia e nio passar a existéncia................ 27

O desejo é a préopria esséncia do ser humano como possuidor de esforc¢o, volicao,

apetite, formando e fazendo o conatus asSUMIr UM rosto .......cccecercvrneecssssnerecssssnneeces 33

A passagem de uma menor para uma maior poténcia e vice-versa caracteriza os

£1 ¥ ) 11 1 PO 35

A poténcia dos individuos deve se alinhar com os afetos produzidos pela politica,

para haver mais participacao SOCIAl.....cccuveriecicrnricscssaniccssssnnrecssssnsscsssssnsessssssssssssnases 41
A TOMADA DE CONSCIENCIA DO SER HUMANO EM RELACAO A SEUS
AFETOS cuuutiiitiitiitenntnnnecneinsisseessisssessssisssessssssssessssssssesssssssssssssssssasssssssssssssssss 49

Do império, que é a Natureza, o ser humano é uma parte integrante e nao superior

ou independente, N0 é um iMPErio NUM IMPEIi0.....ccucererrreeeseissaecseecseeessnecsaeesannens 49
A afetividade humana se da na dimensao relacional, primeiramente do ser humano

com ele mesmo e depois com 0s demais modos de Deus .........ccoceeecceeccsercscnercssnnnenns 57

O sabio se entende como parte integrante da Natureza, o ignorante se imagina
como aquele que toma decisoes livres e, por isso, sua vida é, em grande medida,
115 [ 1 64
O PROCESSO DA LIBERDADE HUMANA SE DA NA IMANENCIA DA
SUBSTANCIA INFINITA, MANIFESTANDO-SE PELA MODERACAO QUE O
SER HUMANO FAZ DE SEUS AFETOS.....ucoiniinrinensinsnisesssessssssesssssssssessassnns 77

A via que conduz a liberdade humana é o conhecimento...........coueevveecseeeseecsuensannene 77

A beatitude é resultado da poténcia da acio e do pensamento dados pelo proprio
ser humano, que o fazem, conforme vive, ser Mais VirtuoSo ......ccceceveecescnerecsscnnseces 86
Beatitude ¢é a vivéncia da eternidade alcancada pela intuicdo, gerando o amor
intelectual, pois nos permite compreender a Natureza e a n0s mesmos .....c..cceeeeee 95
CONCLUSAQ ..cuouirinninsississssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 101
REFERENCIAS ....oovevteeterreesessessessssssssssssessessessessessessessessesssssssessssessssessessessessessssssses 105




13

INTRODUCAO

A filosofia de Spinoza' tem como base fazer do conhecimento o afeto mais potente para
que seja possivel alcancar a liberdade. Nesse sentido, nosso estudo versa em investigar como
se utilizar dos afetos para guiar nosso modo de entender e agir no mundo, conduzindo, assim,
a liberdade.

As ideias demonstradas pelo autor sugerem cuidado nas interpretacdes rapidas e
conclusdes apressadas, e, por esse motivo, a sugestdo de cautela, prudéncia (caute), inscrigao
que estava no anel-sinete do filosofo. Essa expressdo sugere cautela no agir ¢ no falar.
Acompanhando essa inscri¢do, ha uma gravura de uma rosa envolta com seus espinhos. A
cautela a qual ele se refere ndo se trata de um sinal de covardia, tampouco significa agir
passivamente, a ideia € agir e falar, porém com cuidado.

A rosa ¢ simbolo de fragilidade, beleza e perfeicdo, porém se deve recordar que, em
volta dela, ha muitos espinhos; assim também ¢ a verdade, ao se aproximar dela, exige daquele
que o faz cuidado, pois hd consequéncias caso essa aproximacao ndo seja feita com prudéncia.
O conhecimento, embora seja libertador, pode ser um perigo para aquele que o comunica em
meio aqueles que ainda estdo acorrentados a ignorancia e dessa condi¢do nao fazem questao de
sair. E aqui que reside o império dos sujeitos tristes. Estdo assim porque se entregam nas maos
de alguém a quem delegam o direcionamento de sua vida ou sdo também totalmente
direcionados por suas paixoes.

Quando pensam que escolhem algo, dizendo ser por sua liberdade, entendida como
poder de escolha, na verdade, estdo apenas se aprisionando mais ainda e ndo percebem que sua
luta ¢ em prol de sua propria servidao e aprisionamento. A isso dao nome de liberdade, pois
estdo totalmente imersos no desconhecimento daquilo que eles afirmam escolher livremente.

Spinoza desenvolve, na parte III de Etica, a teoria dos afetos, que consiste na relagio de

um corpo com outros corpos, afetando e sendo afetado, aumentando e diminuindo sua poténcia

! A grafia do nome do filosofo aqui estudado tem variagdes. Ao longo desta dissertagdo, adotamos a grafia Spinoza,
em vez de Espinoza, pois ¢ a forma mais consagrada pela academia e usada pela maioria de seus comentadores. A
edi¢io de Etica (2018) usada neste trabalho emprega a grafia Espinosa, porém a obra foi registrada com a forma
em latim do sobrenome do filésofo. Dessa maneira, as referéncias seguem o registro da obra principal. A escolha
da grafia aponta para a mudanga ocorrida na vida do filésofo, ou seja, a versdo de seu nome, Baruch Espinoza,
esta situada a sua vinculacdo com a comunidade judaica. Porém, quando ele é submetido ao Herem, ele passa a
usar a versdo de seu nome em latim, ou seja, Benedictus de Spinoza. Nao se trata apenas de uma mudanca de
grafia, mas de uma ruptura, e esta, como podemos notar, ¢ a marca de sua saida da tradi¢do judaica para se dedicar
a sua filosofia. Esse dado € importante, pois nos apresenta um novo momento na vida do autor, uma vez que sua
comunidade o afasta, e ele também o faz, deixando de lado seu nome primeiro, apontando que ndo somente a
comunidade o coloca para fora, cortando vinculos, mas que ele também a exclui de sua vida. E como se ele também
fizesse um julgamento pessoal e a submetesse a seu proprio Herem, afastando-a do novo momento de sua vida.



14

mediante os encontros. Os encontros a que nos referimos ndo sdo apenas no sentido em que
duas pessoas se encontram, € no sentido de que tudo no mundo pode produzir um encontro, que
pode aumentar ou diminuir a poténcia humana.

Sao esses encontros que nos conduzem a liberdade, pois, para Spinoza, ela versa em
conhecer a ordem da Natureza, ou seja, reconhecer a si mesmo como uma parte da Natureza e
ndo separado dela ¢ entender que somos causa e sofremos efeitos dos outros modos da
substancia infinita, pois tudo nela ocorre numa sequéncia infinita de causas e efeitos. Portanto
o ser humano livre ¢ aquele que ¢ conscio de ser parte da Natureza e ndo se pensa superior a
ela, que compreende as leis que estdo sobre ele, ndo se vendo alheio a necessidade nela contida,
e, a partir disso, tem a capacidade de detectar encontros uteis, ou seja, que aumentam sua
poténcia, e de evitar aqueles que a diminuam, produzindo afecgdes de tristeza. Por sermos seres
relacionais, somos, a todo instante, afetados por outros corpos, porém, quanto mais SOmos
capazes de compreender nossos afetos e a razdo pela qual tais paixdes sdo produzidas em nos,
fortalecemos nosso conatus, que, por sua vez, passa a buscar meios que favorecam nossa
poténcia de agir, pensar e perseverar na existéncia.

A liberdade em Spinoza ¢ totalmente diferente da forma como ¢ frequentemente
entendida, como propde a ideia de livre-arbitrio, ou seja, para ele, a liberdade ndo esté associada
a capacidade de fazer escolhas ilimitadas e sem interferéncias externas. Em sua obra magna,
Etica demonstrada em ordem geométrica, na construgio que perpassa por defini¢des, axiomas,
proposi¢cdes, demonstracdes, no centro dessa edificagdo, estd a questdo da liberdade humana,
ressignificada pelo filésofo como profundamente desvinculada da nog¢do de livre-arbitrio,
ancorando-a na propria necessidade inerente a Natureza. Isto €, a liberdade humana nao se opde
a necessidade, surge dela visto que temos uma compreensao mais clara acerca das causas e
efeitos que nos afetam.

O objetivo de Spinoza ¢ chegar a liberdade humana, mas, antes disso, ele desenvolve
em sua obra outros temas cruciais para a compreensao da reflexdo proposta por ele. Vale
ressaltar que, apesar do titulo da obra, ndo se trata de um livro que propde regras morais como
estamos acostumados. No entanto, ¢ uma proposta de entender a realidade, partindo de sua
concepe¢do de Deus, e verificando o lugar do ser humano nessa realidade. Para isso, ele usa o
rigor e a precisdo geomeétrica para construir um sistema filos6fico em que hd uma sequéncia
logica de ideias, para demonstrar que tudo o que ocorre na Natureza ¢ também refletido no ser
humano e que, para sermos livres e alcangarmos a verdadeira felicidade (beatitude), devemos

conhecer a n6s mesmos € 0 mundo no qual estamos imersos.



15

Posto isso, durante este estudo, procuramos aprofundar-nos na complexa nogao de
liberdade em Spinoza. Verificamos de que maneira a forga dos afetos nos joga rumo a servidao
e como a poténcia do conatus, que € o esfor¢o que cada coisa faz para perseverar na existéncia,
nos faz compreender a determinacdo que existe sobre nés e, a0 mesmo tempo, coloca-nos no
caminho da autodeterminacdo, e, consequentemente, nos faz alcancar a beatitude.

O primeiro capitulo deste estudo ¢ dedicado a concepgao, para o filésofo, de substancia
infinita ou de Deus. Explicitamos que Deus, compreendido por ele, ¢ diferente da figura de um
ser criador, pessoal e que age por sua propria vontade, intervindo nas questdes humanas, por
meio de milagres. Para Spinoza, Deus ndo ¢ esse ser transcendente desvinculado do mundo,
observando-o de longe. Ele é o proprio mundo, ¢ imanente, ou seja, Deus ou a substincia
infinita € a propria Natureza, atuando em todos os lugares. Onde operam as leis naturais, 14 estd
Deus presente. A substancia infinita €, em sua filosofia, a inica e eterna causa de si mesma, de
suas leis que ela mesma se da e tudo o que existe.

Assim como Deus ¢ entendido, pela tradi¢do, como aquele que d4 forma ao mundo, em
Spinoza, a substancia ou Deus, como ele a identificara, abarca toda realidade. Nao ha nada fora
dele, tudo ¢ parte dessa vasta e Unica realidade divina e infinita (Deus/Natureza), em que os
seres humanos sao modos dessa substancia.

Os modos sdo originados pelos atributos dos quais, apesar de infinitos, conhecemos
apenas dois: extensdo e pensamento. Ou seja, os modos sdo modificagdes da substancia que
existem a partir dos atributos. Por exemplo, cada corpo ¢ um modo do atributo extensdo, bem
como cada ideia ¢ um modo pertencente ao atributo pensamento.

Os atributos exprimem, cada um, a esséncia infinita e eterna de Deus. Sdo formas
diferentes pelas quais a Unica realidade se expressa. Dessa maneira, extensdo ¢ o atributo que
exprime a materialidade de Deus; cada corpo que ocupa lugar no espaco e tem sua dimensao
fisica, ¢ através da extensdo que o percebemos. Ja o atributo pensamento ¢ aquele voltado para
a mente, sendo este responsavel pela manifestacdo de tudo aquilo que ¢ mental, como a
consciéneia, as ideias. E pelos atributos que a realidade que conhecemos se apresenta e &
inteligivel.

Como a substancia infinita € toda a realidade, e ela € regida por suas leis imutaveis, e se
Deus ¢ a propria substancia em toda sua necessidade, ndo ha milagres e, por isso, ndo faz sentido
pedir algo a esse Deus. Nao existe livre-arbitrio e, por essa razao, nossas agdes nao sao livres e
ligadas a nossa vontade; bem como Deus age totalmente pela necessidade de sua esséncia. Isso

significa que tudo o que ele realiza no mundo ¢ perfeito e adequado.



16

Outro ponto importante desenvolvido no primeiro capitulo é que, da substancia, sdo os
conceitos de desejo e conatus, sendo o primeiro intrinsecamente ligado ao segundo. Qualquer
coisa na existéncia tem conatus, que significa o esforco que cada coisa realiza para perseverar
na existéncia. Seja o ser humano, o menor micro-organismo até o maior dos animais, todos
procuram meios para se manter firmes na existéncia, em que nenhum tende a se autodestruir,
mas, sim, conservar-se em seu proprio ser; perseverar € ndo passar a existir, pois isso implicaria
outra substancia, e toda filosofia erigida por Spinoza viria abaixo.

Ter conatus ndo ¢ somente perseverar na existéncia, ¢ também procurar formas de
aumentar sua propria poténcia de agir, porém ndo podemos entender o conatus como uma
vontade consciente, mas como uma for¢a, um impulso ou uma tendéncia que leva cada ser a
preservar sua integridade e expandir suas capacidades o tanto quanto for possivel. O conatus ¢é
a for¢a de cada ser em acgao.

Como o verso de uma mesma moeda, o desejo ¢ o outro lado do conatus, porém
consciente de si mesmo. O conatus é, pois, uma for¢a que sé quer e ndo sabe o que quer. Por
outro lado, o desejo funciona como os olhos que dao forma aquilo que o conatus cegamente
quer. O desejo ¢ a manifestagdo da propria esséncia do individuo, de maneira consciente, acerca
do esfor¢o que cada ser humano faz para expressar sua poténcia de agir. Ao definir o desejo
como esséncia humana, Spinoza quer dizer que se trata da for¢a motriz para manter o ser
humano na existéncia, e a compressao adequada do seu desejo ¢ crucial para que a liberdade e
a beatitude sejam alcangadas.

Outro ponto que se faz necessario compreender sdo os afetos. Eles sdo abordados, de
forma revoluciondria, pelo filésofo, pois ele aborda e analisa os afetos com a mesma
objetividade como se fosse uma questdo de geometria, buscando mostrar que eles passam
despercebidos diante de nossos olhos, mas influenciam diretamente no animo e na tomada de
decisdes do ser humano. No entanto, eles ndo devem ser pensados como falhas morais ou dos
quais devemos livrar-nos, o que nao ¢ possivel. O que pode ser feito acerca dessas for¢as que
nos levam a agir € entendé-las como coisas naturais e partes da Natureza, e estdo tao sujeitos a
leis naturais como a queda de uma pedra ou o curso de um rio.

Todos os afetos sdo derivados de trés afetos primordiais: o desejo, a alegria e a tristeza.
O desejo, vimos que esta ligado ao conatus, estorgco de perseverar na existéncia. Sua fungao ¢
buscar por aquilo que nos faz passar de uma menor a uma maior perfeicdo, aumento de poténcia.
O aumento de poténcia ¢ a propria alegria, que faz o ser se expandir tanto quanto pode na

existéncia e o coloca na posi¢cdo de acdo; do contrario, a diminui¢cdo da poténcia ¢ a tristeza,



17

que retira o poder de acdo, colocando o ser humano numa posi¢do de passividade e,
consequentemente, na servidao.

A condi¢do humana inicial ¢ de servidao, pois impera a impoténcia diante dos afetos,
em que as paixodes, como o medo e o o6dio, arrastam-nos de um lado a outro. O que deriva das
paixdes sdo ideias inadequadas e confusas, e, por isso, colocam-nos em estado de tristeza. A
aposta do fildsofo € na razao, que pode guiar o ser humano em dire¢do a produgdo de ideias
adequadas, claras e que permitam a compreensdo acerca do mundo a sua volta, levando-o ao
que lhe ¢ verdadeiramente 1til.

O segundo capitulo ¢ dedicado ao esfor¢o realizado pelo ser humano em busca daquilo
que lhe ¢ ttil, porém, antes, ¢ preciso que ele se compreenda e se reconhega como parte da
substancia infinita e ndo como se fosse algo separado dela, como se fosse um império dentro
de outro império, como diz Spinoza. Essa maneira de pensar, pois, leva-o a se entender como
se fosse superior ao império da Natureza, da qual ele depende totalmente.

Ainda no segundo capitulo, enfatizamos sobre a afetividade humana como sendo a
maneira pela qual os modos humanos vivem a tensdo em afetar e serem afetados. E na vida
social que os afetos circulam e que, principalmente, a tristeza circula com mais rapidez. Por
1sso, ¢ fundamental a busca por aquilo que convém, que ¢ 1til para aumentar sua poténcia de
agir, ndo mais sozinhos, porém aliados aqueles que buscam pela mesma coisa, juntam forgas e
sdo reciprocamente uteis.

Da afetividade humana surge também a tesdo interna entre a figura do sabio e o
ignorante. O primeiro € aquele que perpassou por todos os trés géneros de conhecimento: o
primeiro da imaginac¢ao ou opinido; o segundo € o do estagio da razdo; e o terceiro o da ciéncia
intuitiva. Porém, ao desenvolver o ultimo género, o sdbio ndo se acomoda. Ele persevera na
existéncia em busca de mais e mais conhecimento, sobre si € sobre o mundo em que vive; ja o
ignorante ¢ aquele que permanece no primeiro género de conhecimento, ou seja, mantém-se
preso na servidao de si, com seus afetos e na servidao dos outros, que lhe impdem uma maneira
de viver.

No terceiro e tltimo capitulo, examinamos sobre o conhecimento como a via que conduz
a liberdade humana. O ser humano s6 se liberta quando se torna conhecedor das causas que o
levam a agir. Ao tomar conhecimento disso, seu modo de pensar e agir ¢ alterado, ou seja, ele
se reconhece como um ser determinado pela Natureza, porém compreende que isso ndo € uma
limitag¢do, mas apenas um ponto de apoio para realizar muitas coisas no mundo e, a partir disso,
ele se autodetermina, ele se apoia na necessidade do mundo para alcangar aquilo que ele

pretende, visto que potente para tal empreendimento.



18

Ao se deixar guiar pela razdo, compreendendo adequadamente as coisas, ocorre um
aumento da poténcia de agir e, com isso, experimentamos a alegria que brota de nossa agdo e
do conhecimento. A beatitude é o lltimo ponto de nossa exposi¢do. E, nesse sentido, a alegria
racional ou a felicidade, como diz Spinoza. E um amor sentido por nds ao conhecermos a
necessidade da totalidade da Natureza e sua perfeicdo. Esse amor ndo ¢ uma paixdo, ¢ uma
alegria serena que nasce de nossa unido intelectual com a totalidade da Natureza. Isso ocorre
porque, para o filosofo, a mente € capaz de atingir o conhecimento adequado de Deus, que
ocorre mediante o conhecimento intuitivo que culmina no amor intelectual de Deus. Nesse
instante, ¢ Deus vendo a si mesmo pelo intelecto humano, ou seja, quando o sabio atinge o
terceiro género de conhecimento (intui¢do), ele experimenta a maior perfeicdo que a mente
pode alcangar. Esse € o apice do conhecimento intuitivo, pois nossa mente se une a ordem eterna
de Deus e age de acordo com sua esséncia racional, fazendo-nos compreender a necessidade
intrinseca a todas as coisas. E nesse processo que temos o potencial para alcangarmos a
beatitude e a liberdade.

A Etica de Spinoza é um guia para a vida, mostrando que nem tudo convém a todos; o
que € util para uns ¢ inttil para outros. A liberdade nao ¢ livre-arbitrio, ¢ a capacidade de agir
conforme a razdo e produzir adequadamente nossas acdes, e procurar pela felicidade na
compreensdo € no amor intelectual dispostas por todo Universo. Sua filosofia visa ao
desvelamento da necessidade que hd em todas as coisas, estimulando-nos a ndo murmurar,

chorar ou ridicularizar, porém compreender e aceitar a realidade como ela é.



19

1 TUDO O QUE EXISTE ADVEM DA SUBSTANCIA INFINITA, INCLUSIVE OS
AFETOS HUMANOS

1.1  Existir é proprio da esséncia da substancia infinita

Antes de adentrar no tema da pesquisa ao qual nos propomos, ¢ importante ter em vista
como se estrutura o raciocinio de Spinoza. E pelo conceito de substancia que ele comega o
desenvolvimento de sua filosofia, explicitando que tudo o que existe, inclusive a complexa
natureza humana e seus afetos, deriva necessariamente de uma unica substancia infinita, que
ele diz ser a Natureza/Deus. Com isso, ele demonstra a conexao intrinseca que temos com o
Universo e a experiéncia individual que realizamos conforme nos voltamos para a compressao
de sermos parte de um todo ordenado.

A obra na qual ele se propde a discutir, de maneira central e sistematica, sobre o tema ¢
Etica demonstrada em ordem geométrica (1675). A obra ¢ dividida em cinco partes, sendo a
primeira dedicada a explicitagdo acerca da substancia infinita a qual chamara de Deus, sendo
ela existente em si e por si, com infinitos atributos, e as demais coisas sdo finitas, ou seja, 0s
seres humanos, os animais e todo o resto finito sdo expressdes ou modos pelos quais Deus se
exprime. A segunda parte explana sobre a Natureza e a origem da mente humana, do corpo
humano e como se da tal relacdo entre eles, bem como as diversas formas de pensar e conhecer
a realidade. De modo geométrico, na terceira parte, explica a origem dos afetos, como surgem
e interferem em nossa conduta, ou seja, Spinoza faz uma geometria das paixdes, tratando-as
“como se fosse questdo de linhas, planos ou corpos”.! Na quarta parte, trata sobre a serviddo
humana, ou as forcas dos afetos. Segundo ele, tais forgas geram servidao por conta da
“impoténcia humana para moderar e coibir os afetos”.> O que ele se propde a demonstrar é a
causa e “o que os afetos tém de bom ou de mau”.? Para finalizar, a quinta parte de Etica versa
sobre a poténcia do intelecto, ou da liberdade humana,* expondo acerca da poténcia da razio e
o que ela pode sobre os afetos e a via a ser seguida para se chegar a liberdade.

E pouco comum, quando se trata de Spinoza, depararmo-nos com a expressio substancia
infinita, mas é comum a expressdo “O Deus de Spinoza”. A proposta da parte I de Etica é

justamente dar uma nova defini¢do do que € Deus e qual € sua esséncia, concepg¢ao a qual difere

! SPINOZA, Baruch. Etica. Tradugio do Grupo de Estudos Espinosanos; Marilena Chaui (coord.). Sdo Paulo:
Edusp, 2018. p. 235.

2 SPINOZA, Etica, p. 371.

3 SPINOZA, Etica, p. 371.

4 SPINOZA, Etica, p. 518.



20

totalmente da defini¢do judaico-crista de seu tempo e perpassa o tempo, € se mantém até os dias
atuais. Para Spinoza, Deus ndo estd separado do mundo, ¢ o proprio mundo; nio ¢
transcendente, mas imanente.

A tradigdo o descreve como um rei, um grande legislador ou até como um ser humano,
com sentimentos, vontades, um Deus colérico e possuidor de objetivos, € o ser humano passa a
crer que tal ser o criou a sua imagem e semelhanca, tendo designios para ele, um destino a se
cumprir. A visdo antropomorfizada deixa visivel a ingenuidade para a compreensao acerca da
esséncia das coisas, pois, se um tridngulo pudesse definir Deus, ele o faria a partir de si. Alias,
ndo conhece nenhuma outra realidade que ndo seja a si mesmo. Dessa maneira, o tridngulo diria
que Deus tem trés lados, e a soma de seus angulos inteiros resulta em 180 graus. Da mesma
maneira, faz o homem que, por desconhecimento em relagao a Deus, diz que Ele pode tudo, vé
tudo e que Ele deu ao ser humano mandamentos que nao podem ser desobedecidos.

Para o filésofo, porém, Deus ndo se trata de uma entidade criadora que, separada do
mundo, governa-o a distancia, ditando e decidindo pelo mundo. Tal confusdo é gerada, pois
pensamos em Deus como imagem e semelhanca do ser humano e, por isso, definir sua natureza
¢ algo dificil de ser feito. A causa disso se deve tanto pelos tedlogos, cujo objetivo ¢ manter a
obediéncia do povo através da f€, quanto pelos filésofos, que exigem que essa fé seja
demonstravel.

E nesse sentido que Spinoza trara para a discussdo o que entende por Deus. Ele diz que
tal compreensdo ¢ erronea e que Deus € o proprio mundo, ¢ a Natureza. A mesma coisa ¢ dita
por dois nomes diferentes, por isso ¢ preciso conhecer a Natureza tanto quanto pudermos. Se
quisermos chegar a conhecer Deus, tal conhecimento ndo € por completo, pois o finito
contempla apenas uma parte do infinito, no entanto, ainda ¢ possivel conhecé-lo.

Ele ndo esta fora do mundo, ¢ causa interna de tudo o que existe, e, por ser anterior a
tudo, ¢ por ele que todas as coisas sdo concebidas e ndo por outra substincia. “Além de Deus
nenhuma substancia pode ser dada nem concedida”,’ fora dele, nenhuma substancia é si mesma,
pois todas as coisas estdo ancoradas em uma unica substdncia. Com isso, “Deus € causa
imanente de todas as coisas, mas nio transitiva”.% Ndo ¢ pela vontade que Deus cria 0 mundo,
Ele ¢ o mundo pela necessidade de sua esséncia que envolve diretamente o existir e gera de si
toda realidade.

Um dado curioso e que pode nos ajudar a pensar acerca do titulo da parte I de Etica é a

andlise que Spinoza faz da expressdo “de Deus”. Ouve-se corriqueiramente dizer “palavra de

3 SPINOZA, Etica, p. 67.
¢ SPINOZA, Etica, p. 81.



21

29 ¢ b3

Deus”, “obras de Deus”, “maravilhas de Deus”, porém o filosofo mostrara que a expressao “de
Deus” ¢ utilizada pelo povo judaico para designar tudo aquilo que ultrapassa a compreensao
humana, ou seja, tudo o que o ser humano nao pode compreender ¢ dito como coisa “de Deus”.
E esta ¢ justamente uma das problematicas de Spinoza, trazer a tona toda a falta de compreensao
acerca das coisas e mostrar que ¢ possivel alcancgar algum grau de compreensdo quando ha
empenho para sair do simples ouvir dizer e ir além. A primeira parte, intitulada “De Deus”,
pode ser uma forma de designar aquilo que, apesar de escapar de nossa compreensao completa,
dada a finitude humana, ndo quer dizer que nao se possa buscar a compreender em algum grau,
dentro de tal finitude.

Apesar da comum expressao “Deus de Spinoza”, quando tomamos sua obra, notamos
que ele no inicia a primeira parte de Etica dando uma defini¢do nem de substancia, nem de
Deus. Ele comeca trazendo sua compreensao sobre o que entende como aquilo que € causa de
si mesmo e que ndo ¢ gerado por outra coisa a ndo ser por ela mesma, mas nado menciona que ¢
a substancia nem Deus. D4, portanto, a entender que ambas as designagdes sdo apenas parte de
um processo metodoldgico para falar sobre algo que escapa de nossa linguagem, pois ambos
sdo muito mais do que possamos compreender ou ser nomeados. O termo substancia aparece
na III defini¢do e s6 na VI ¢ que ele vinculara o que havia definido como substancia, ao que
entende por Deus fazendo de ambos os sinonimos. Dessa maneira, ele toma o conceito
filosofico de substancia e depois o conceito de Deus a que se direciona a Teologia e que também
se remete a tradi¢cdo, principalmente pelo modo como escreve a palavra Deus, com a grafia do
“D” em letra maitscula.

Como seu trabalho, porém, ¢ fazer uma analise a partir da Filosofia, ele parte do conceito
de substancia, em que expde suas consideracdes a esse respeito, fazendo isso por meio da logica,
pois, na defini¢do III da parte I, ele diz que entende por substancia “aquilo que ¢ em si e €
concebido por si, isto ¢, aquilo cujo conceito ndo precisa do conceito de outra coisa a partir do
qual deva ser formado”.” Quando ele usa a palavra “conceito”, voltamos ao que foi dito antes,
ele fala de algo que ndao ¢ nem substancia, nem Deus ou, como ele mesmo diz, “aquilo”,
afirmando o que entende por esse algo que causa a si mesmo. Ou seja, ele comeca ndo
nomeando esse ser que € causa de si, e diz, logo em seguida, que ¢ uma substancia e que ela da
existéncia a toda realidade, depois diz que o que se chama de Deus, conforme ¢ dito pelas
pessoas, nada mais ¢ do que a propria substancia concebida em si e por si, a qual, sem ela, nada

existe nem pode ser concebido. Desse modo, uma vez que € causa de si mesma, ao causar-se,

7 SPINOZA, Etica, p. 45.



22

causa toda a existéncia, e parte de sua esséncia ¢ exprimida nos seres € nas coisas criadas em
todo Universo, tal substancia é absoluta.

Temos com isso a defini¢cao formal de Deus, em que, ou existe um ser necessariamente
infinito e que sustenta toda realidade, ou nada existe. Pois a existéncia de tal ser ¢ um ato de
sua afirmacao, € 0 que constitui sua esséncia € o infinito em suas modalidades, que, ndo tendo
causa, ¢ “incausado”, ¢ origem de si mesmo, ¢ o unico que existe em virtude de si mesmo, existe
necessariamente numa relagao inerente a sua esséncia. Tudo esta contido em Deus, o mundo ¢
o proprio Deus, que ndo foi por ele criado, mas existe por sua propria natureza, que envolve a

capacidade de existir.

1.1.1 O entendimento percebe os atributos, porque os atributos sio expressivos

Como substancia infinita, dela se seguem infinitos atributos, estes sdo expressdes da
substancia que se manifestam de variadas formas. A esséncia de tal absoluto ¢ constituida de
atributos infinitos e diferentes entre si. Temos conhecimento de apenas dois desses atributos
(extensdo e pensamento). Como tais atributos sdo infinitos e ndo os conhecemos todos, a
esséncia ¢ infinitamente complexa e diferenciada em qualidades infinitas. A substancia infinita
¢ uma poténcia de autoproducao de todas as coisas, por isso existéncia e esséncia sdo idénticas
a sua poténcia infinita de existir em si e por si, € € dessa complexidade interna que ela produz
a existéncia de todas as coisas. Pela identidade entre a existéncia, esséncia e poténcia, temos a
eternidade como a “propria existéncia enquanto concebida seguir necessariamente da so
definicdo da coisa eterna”.® Ou seja, é o ser no qual existéncia, esséncia e poténcia sdo idénticas.
Assim, eternidade ndo diz respeito a um tempo sem comeco e sem fim, mas sim a auséncia do
proprio tempo.

Se a substancia existe por si e em si, pela forca de sua poténcia que ¢ idéntica a sua
esséncia, sendo ela complexa infinitamente, bem como suas qualidades também o sdo, ¢
evidente que somente pode haver uma unica substancia, pois “na natureza das coisas, nao
podem ser dadas duas ou varias substancias de mesma natureza, ou seja, de mesmo atributo”.’
Caso contrario, a substancia infinita seria limitada por outra também infinita, e isso levaria a
uma reductio ad infinitum. O universo €, portanto, constituido de uma tnica substancia que ¢

eterna, pois existir, ser e agir sao nela uma sé e mesma coisa. Spinoza diz que essa substancia

8 SPINOZA, Etica, p. 47.
? SPINOZA, Etica, p. 51.



23

¢ “Deus, ou seja, a substancia que consiste em infinitos atributos, dos quais cada um exprime
uma esséncia eterna e infinita, existe necessariamente”.'”

Ao fazer existir sua propria esséncia quando causa a si mesmo, Deus se exprime nas
coisas singulares que ele faz existir, pela agao de sua poténcia infinita de autoprodugao e, com
iss0, se ele € causa de si e de todas as coisas, podemos concluir que ndo poderia haver criagdo
do mundo a partir do nada, pois 0 mundo ¢ uma expressao da causalidade eterna de Deus. Por
mais que as coisas existam temporalmente, elas passam de uma forma a outra sem cessar, ¢
cada uma retorna a substancia conforme seu atributo.

Nesse sentido, ¢ importante ressaltar que ha duas maneiras de ser e existir, sendo a
primeira vinculada a substancia e seus atributos e a segunda aos efeitos dela, cabendo entdo
fazermos a distin¢do entre o atributo e 0 modo que correspondem respectivamente. Um atributo
¢ definido como “aquilo que o intelecto percebe da substancia como constituindo a esséncia
dela”.!'’ Como a substincia ¢é infinita, segue-se que hd uma infinidade de atributos
incompreensiveis para o intelecto humano.

Vale ressaltar que um atributo ndo ¢ um ponto de vista particular pelo qual as coisas sdo
vistas de um aspecto subjetivo, mas se deve considerar que, quando Spinoza ressalta que “o
intelecto percebe da substincia como constituindo a esséncia dela”,'? esse constituir é uma
conexao direta com a substancia infinita e, com isso, podemos considerar que tal substincia
tem dois ou mais atributos que equivalem a sua esséncia e, mesmo assim, podem ser
compreendidas de formas diferentes. Se tomarmos como exemplo duas pessoas que tenham
conhecimento da natureza de uma coisa, ambas nao fornecem a mesma explicacdo a respeito
desta, mas, sim, de maneiras diferentes. Um atributo ¢ justamente aquilo que ¢ atribuido a
realidade pelo intelecto. Dizer que existem dois atributos € afirmar que temos a possibilidade
de conhecer o mundo de duas perspectivas distintas (mental e materialmente) sobre a mesma
realidade. Os atributos funcionam como lentes que possibilitam que nossa mente apreenda a

unidade da realidade, a substancia.

"9 SPINOZA, Etica, p. 59.
' SPINOZA, Etica, p. 45.
12 SPINOZA, Etica, p. 45.



24

1.1.2 Os modos sao manifestacoes dos atributos da substiancia infinita

Vimos que a unica realidade existente ¢ da substancia infinitamente infinita, possuidora
de infinitos atributos, porém conhecemos dois atributos pelos quais apreendemos a realidade.
A partir desses atributos da substancia, temos os modos ou modifica¢des dela, que ¢ onde estd
situado o ser humano. Portanto, os modos dizem respeito as coisas particulares, individuais e
concretas que podemos perceber no mundo, convivemos entao com muitos modos de Deus. No
entanto, € crucial, no que tange a existéncia, entender que os modos ndo a tém em sua esséncia,
ou seja, ndo existem por si, pois sua existéncia depende da substancia.

Retomando a ideia de que tudo esta contido em Deus e de que o mundo nio foi criado
por ele, mas existe pela sua natureza que evolve existéncia, nesse sentido, podemos dizer que a
existéncia dos modos nao ¢ algo que se segue de sua propria natureza, assim como no caso da
natureza da substancia infinita, pois os modos ndo podem causar a si mesmos. A esse respeito
diz Spinoza que “a esséncia das coisas produzidas por Deus nio envolve existéncia”.!® Isso se
torna claro conforme seguimos o raciocinio do filésofo, pois se Deus € causa de si, somente Ele
pode ter em sua esséncia a existéncia, pois ambas se implicam mutuamente e, uma vez que as
coisas produzidas por Deus ndo envolvem existéncia, ndo podem ser causa de si, pois ndo sao
substancias.

Nota-se, com isso, a total dependéncia que os modos ou as coisas particulares t€ém para
com a substancia infinita, pois, para que passem a existir € perseverem na existéncia, a causa
originaria esta em Deus, pois € Ele o produtor de toda realidade que advém de sua natureza. Os
seres humanos sao modos da substancia, mas isso nao significa que vivemos em um mundo
irreal ou que nada existe. O que o fildsofo estd expondo € que essa substancia € a inica existente,
e como dependemos dela para existir, ndo existimos da mesma maneira que ela, que causa a si
mesma. Dito de outra forma, os modos ndo podem ser tidos como envolvendo existéncia, pois
isso € algo que pertence a esséncia da substancia infinita. Se fosse de outro modo, isto €, se os
modos fossem causa de si mesmos, estariam no mesmo patamar da substincia, e essa
equivaléncia implicaria a existéncia de duas substancias, e isso ¢ inconcebivel para Spinoza.

Sobre a dependéncia do modo, no que tange a sua existéncia, o filésofo holandés
explicita, na definicdo 5 da parte I de Etica: “Por modo entendo afecgdes da substancia, ou seja,
aquilo que é em outro, pelo qual também ¢ concebido.”'* Retomando a ideia dessa definigio,

de que o modo ¢ aquilo que estd contido na substancia infinita, deduz na proposi¢ao 15: “Tudo

13 SPINOZA, Etica, p. 89.
14 SPINOZA, Etica, p. 45.



25

que ¢, é em Deus, e nada sem Deus pode ser nem ser concebido”.!> O modo ¢ em outro, ndo
pode ser concebido por si e depende totalmente da substancia, e sua esséncia ¢ também
produzida por Deus, como veremos na proposi¢ao 25: “Deus ¢ causa eficiente ndo apenas da
existéncia das coisas, mas também da esséncia”.'® No coroldrio dessa mesma proposicio, ele
faz uma defini¢do das coisas particulares, dizendo: “As coisas particulares nada sdo sendo
afecgdes dos atributos de Deus, ou seja, modos, pelos quais os atributos de Deus se exprimem
de maneira certa e determinada”.!” Dizer que os atributos se exprimem pelos modos, de maneira
certa e determinada, significa dizer que sdo eles que ddo a determinacdo aos modos, ou seja,
sdo os atributos que determinam como os modos operam na existéncia.

A esse respeito, na proposi¢ao 26, Spinoza deduz sobre a determinagdo das existéncias
que passam a existir a partir de Deus, e diz que “uma coisa que ¢ determinada a operar algo,
assim foi determinada necessariamente por Deus; e aquela que nao ¢ determinada por Deus nao
pode determinar-se a si propria a operar”.'® Em seguida, na abertura da demonstra¢io da mesma
proposicao, ele comega afirmando que “aquilo pelo que as coisas sdo ditas determinadas a
operar algo é necessariamente um positivo”.!” Essa observagio ¢ feita para dizer que a
determinagdo ndo ¢ de carater negativo, pois Deus € a causa eficiente da esséncia e da existéncia
dos modos, isto €, a poténcia de existir e operar das coisas particulares sdo dadas por ele e ndo
por elas mesmas, pois, se assim o fosse, os modos seriam substancias.

E nesse sentido que devemos nos recordar do termo coagio ou coagido, presente na
definigdo 7 da primeira parte de Etica. O termo coacio se diz em relacio as coisas singulares,
determinadas por outro e ndo por si mesmas. Nao ¢ de sua esséncia determinar sua existéncia,
essa determinag¢do pertence somente a Deus, que € livre por si. Em A nervura do real I, Chaui
escreve:

A causa de si, livre e primeira, age sem ser constrangida por nada e por ninguém, sem
ser determinada por causas extrinsecas ou intrinsecas, € sua espontaneidade necessaria
produz efeitos que, estes sim, estdo determinados pela causa a operar de maneira certa
e determinada. Enquanto no ser absolutamente infinito a necessidade de natureza ¢é
poténcia ativa livre, nos modos particulares, a necessidade da causa determina aquilo

que a tradigdo sempre designou como natura, isto €, as operagdes que uma coisa esta
determinada a realizar.?°

15 SPINOZA, Etica, p. 67.

16 SPINOZA, Etica, p. 89.

17 SPINOZA, Etica, p. 91.

18 SPINOZA, Etica, p. 91.

19 SPINOZA, Etica, p. 91.

20 CHAUI, Marilena. A4 nervura do real: imanéncia e liberdade em Espinosa. (v. 1 - Imanéncia). Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2000. p. 885.



26

As operagoes realizadas pelas coisas particulares, no entanto, dependem do existir que
¢ determinado por Deus por meio de seus atributos, dos quais sé conhecemos o pensamento e
a extensao. Nao se pode pensar, porém, que os modos sdo como objetos meramente
manipulaveis e coagidos pela poténcia infinita, que os definiria como coisas totalmente
passivas. Ja que a operagdo ¢ uma das atividades proprias das coisas finitas, com um carater
limitado em comparacdo com o agir livre da substancia, que ndo estd ndo sujeita a nenhum tipo
de coacdo. No caso dos seres humanos, apesar de sua limitagdo como modo finito, ele pode
muito, dentro da pequena parcela de existéncia sustentada por Deus. Com isso, ¢ fundamental
compreender a distingdo entre agir e operar, para compreender a diferenca entre liberdade
divina e humana, conforme explica Chaui:
A distingdo entre agere e operare funda-se na distingdo entre o que ¢ necessario por
esséncia e o que ¢ necessario pela causa, e exatamente por isso, quando se tratar da

liberdade do modo finito humano, Espinosa buscara na esséncia desse modo (em seu
conatus) o que lhe permite agir segundo sua propria esséncia e ser causa adequada.?!

Assim, o modo finito para que se torne causa adequada em seu agir deve fazé-lo através
de sua esséncia, ou seja, do conatus, passando pelo processo de ter consciéncia de si, das coisas
e de Deus, pois € esse processo que possibilitara que o modo finito, mais especificamente em
se tratando do ser humano, consiga alcancar a liberdade; tema discutido pela quinta parte de
Etica.

Dando continuidade a exposicao sobre a determinacao que os atributos ddo aos modos
finitos de operar na existéncia, a proposicao 27 mostra que “uma coisa que ¢ determinada por
Deus a operar algo nio pode tornar-se a si propria indeterminada”.?> Essa proposigdo mostra o
carater necessario com que os modos finitos operardo. Nao ha como escapar do que foi
estabelecido necessariamente. Nesse sentido, a demonstracao dessa mesma proposicao evoca o
axioma terceiro, onde estd explicitado que “de uma causa determinada dada segue
necessariamente um efeito; e, ao contrario, se nenhuma causa determinada for dada ¢
impossivel que siga um efeito”.?> A nogdo de causa determinada apresentada pelo axioma
mostra que um modo determinado a operar ndo pode deixar de produzir necessariamente um
efeito, todas as coisas na Natureza tém uma causa determinada, conforme diz Chaui: “Uma
coisa particular, isto ¢, uma afec¢cdo ou um modo de um atributo de Deus, s6 opera determinada

pela acdo de sua causa eficiente”.?* A partir dai, compreendemos a maneira que os modos

2l CHAUL, 4 nervura do real, p. 885.

22 SPINOZA, Etica, p. 91.

23 SPINOZA, Etica, p. 47.

24 CHAUL, A4 nervura do real, p. 885-886.



27

operam e 0 motivo de serem considerados partes da Natureza sendo regidos por determinadas
leis.

Os modos (modificagdes) sao coisas que nao podem existir de maneira independente.
Sua existéncia depende de alguma outra coisa, porém nao estdo confinados a logica de
propriedade e relagdes, eles estdo no ambito de coisas individuais. Todas as coisas sao modos
da substancia infinita, sua existéncia depende de algo externo. Nesse sentido, a existéncia
humana depende de algo exterior. Nao dependemos de ndés mesmos, €, se existimos, iSso se
deve ao poder de algo exterior a nds. A partir disso, devemos notar que, ao falar de modo ou
modificacdes, estamos nos referindo a algo muito amplo. Nao se trata apenas do ser humano,
mas, sim, de todas as coisas existentes; todas elas sio modos pelos quais Deus se exprime. E
preciso também distinguir, como faz Spinoza, entre modos finitos € modos infinitos, estes
ultimos se referem as infinitas modifica¢des da substancia que, por sua vez, manifestam-se no
modo finito.

Tal manifestacdo se dé pelo conatus, que ndo ¢ a mesma poténcia de Deus, mas um grau
dessa poténcia. E uma for¢a que tende a se manter na existéncia, ¢ uma forca de
autoconservacao; no caso do ser humano e dos animais, buscam evitar a morte a todo custo.
Em rela¢do ao ser humano, a morte aqui ndo ¢ somente o deixar de existir nesta realidade da
qual temos consciéncia, mas como aquilo que baixa nossa poténcia de agir, que nos deixa tristes
e que tem efeito proximo ao da morte ou de uma doenga que tende a destruir o corpo, baixando
consideravelmente a for¢a do conatus. Este € a forca que nos mantém sempre em dire¢do a vida,

sendo ele o ato mais elevado de nossa poténcia.

1.2 E proprio do conatus perseverar na existéncia e niio passar a existéncia?

Junto a nogdo de substancia infinita, outro conceito muito importante na filosofia de
Spinoza ¢ o de conatus, presente em todo pensamento que permeia sua obra Etica. Segundo
Chaui, trata-se de um:

Termo latino que significa esforco de, ou esfor¢o para; na filosofia do século XVII, ¢
usado a partir da nova fisica que, ao apresentar o principio de inércia (um corpo

permanece em movimento ou em repouso se nenhum outro corpo atuar sobre ele
modificando seu estado), torna possivel a ideia de que todos os seres do universo

25 F proprio do conatus das coisas perseverar na existéncia e ndo passar a existéncia, porque o conatus, de um
modo particular, é responsavel pela autopreservagao dele, para que ele se mantenha na propria existéncia, por isso,
ndo ¢ de sua natureza ser causa da existéncia de outro modo da substancia. O conatus, de um modo particular, ndo
cria ou dé origem a algo novo. No entanto, dar origem a algo novo ¢ consequéncia do conatus da substancia infinita
que o produz.



28

possuem a tendéncia natural e espontanea a autoconservagdo e se esfor¢am para
permanecer na existéncia.?®

Como modos singulares finitos, ndo existimos por nds mesmos, mas como parte da
esséncia de Deus que € causa de si e que necessariamente existe, sua existéncia ¢ causa de toda
realidade. Porém temos um grau de poténcia natural, a autoconservacao na existéncia e que nos
faz agir. Segundo a terminologia do século XVII, Spinoza a aplica ao ser humano. Tal poténcia
¢ o conatus. Conforme Chaui:

E a poténcia interna de autoperseveragdo na existéncia que toda esséncia singular
possui porque ¢ expressdo da poténcia infinita da substancia. Os humanos, como os
demais seres singulares, sdo conatus, com a peculiaridade de que somente os humanos
sdo conscientes de ser uma poténcia ou um esfor¢o de perseveragdo na existéncia. O
conatus, demonstra Espinosa na Parte iii da Efica, a esséncia atual do corpo e da
mente. Mais do que isto. Sendo uma forca interna para existir e conservar-se na
existéncia, o conatus ¢ uma for¢a interna positiva ou afirmativa, intrinsecamente
indestrutivel, pois nenhum ser busca a autodestrui¢ao. O conatus possui, assim, uma
duragdo ilimitada até que causas exteriores mais fortes e mais poderosas o destruam.
Definindo corpo e mente pelo conatus, Espinosa os concebe essencialmente como

vida, de maneira que, na definicdo da esséncia humana, ndo entra a morte. Esta ¢ o
que vem do exterior, jamais do interior.?’

O conatus ¢ uma forca de autoconservacao, mas ¢ também de afirmagdo de si mesmo.
E uma poténcia que constitui o modo finito no estado atual da esséncia de uma coisa singular,
por isso afirma sua esséncia perseverando na existéncia. Assim, o esfor¢o de “perseveracao” no
ser ndo tende para a autodestrui¢do, a menos que sua afirmagao encontre outro conatus que lhe
seja mais potente e chegue a destrui-lo, pois “nenhuma coisa pode ser destruida sendo por uma
causa externa”.”® E nesse sentido que o conatus humano deve produzir seu esforgo para poder
durar e continuar na existéncia, uma vez que entramos em contato com muitos corpos que fazem
nossa forga de perseverar no ser oscilar constantemente.

O ser humano se afirma na vida, no decorrer dos encontros, visto que nossa forga seja
cada vez maior ou se mantenha nesse estado. J4 a diminui¢do de tal forca nos leva a um grau
de destruicao que podemos perceber quando nos sentimos desanimados, depois que algo nos
desmotiva. A partir dai, todos os pensamentos e agdes estdo comprometidos a serem guiados
por essa baixa poténcia, porém outro modo de falarmos acerca da destruicdo que decorre da
diminui¢do dessa for¢a ¢ quando encontramos um conatus ou vérios tao fortes que, operando

em baixa poténcia, levam-nos a destruicao total, ou seja, a morte.

26 CHAUI, Marilena. Espinosa: uma filosofia da liberdade. Sdo Paulo: Moderna, 2005. (Logos). p. 99.

27 CHAULI, Marilena. Desejo, paixdo e acdo na ética de Espinosa. Sio Paulo: Companhia das Letras, 2011. p. 84-
85.

2 SPINOZA, Etica, p. 249.



29

Vale ressaltar, contudo, que a morte de si ndo surge no interior do conatus, ¢ sempre
dada por uma causa externa, uma vez que “a definicdo de uma coisa qualquer afirma, e nao
nega, a esséncia da propria coisa; ou seja, pde, € ndo tira a esséncia da coisa”.?’ Ndo h4 nada na
coisa, no ser humano que possa ser causa de sua propria destrui¢do, no entanto, fora,
externamente, hd muitas possibilidades.

A permanéncia na existéncia, ou melhor, a “perseveracdo” nela requer que recolhamos
tudo quanto for possivel que contribua para que o conatus possa ser fortalecido e se mantenha
elevado em relagdo a sua poténcia. Portanto, buscando tudo aquilo que for util e bom para a
mente e para o corpo, tenha poténcia suficiente em seu processo de afirmacao na existéncia e,
quando mais o ser humano afirma a vida, mais se torna livre, e mesmo com todas as oscilagdes
de sua vida, alcanca a felicidade.

Util e bom é uma atividade que contribui para o aumento e o fortalecimento do conatus
na existéncia. Bom e mau ¢ uma questao que corresponde ao que Spinoza define como bem e
mal. Por bem ele diz que o entende como “aquilo que sabemos certamente nos ser util”;*
enquanto o mal, como “aquilo que sabemos certamente impelir que sejamos possuidores de um
bem qualquer”,*! isto ¢, o bem corresponde a tudo aquilo que aumenta a poténcia de existir, ja
o mal ¢ tudo aquilo que diminui a poténcia de existir. Tais conceitos sdo subjetivos € nado
absolutos, porque cada ser humano percebe a realidade de perspectivas diferentes, pois o que €
um bem para uma pessoa pode ser considerado um mal para outra.

Vale ressaltar que um bem ¢ assim considerado por um tempo determinado, ndo segue
sempre sendo um bem, ele pode converter-se em mal. Por exemplo, um amigo que sempre foi
considerado ser um bem para o outro o foi por um determinado tempo, depois, ao invés de
permanecer como um bem passou a ser considerado um mal, por determinada agdo que fez por
considerar um bem, ja o outro amigo considerou ser um mal. Por fim, a poténcia de um diminuia
em relagdo a poténcia do outro, e a tendéncia natural foi o afastamento daquilo que sé contribuiu
para enfraquecimento do conatus.

Uma coisa considerada boa por nos € aquela que traz consigo algo que compde com
nosso conatus. O oposto disso € algo mau, pois ¢ contrario a nés, um mau encontro decompde.
Podemos notar que, na vida afetiva do ser humano, ha um esforgo para manter presente o que
¢ bom, que compde com nossa natureza. Da mesma maneira, ha um esforgo para afastar aquilo

que decompde, pois, desse modo, somos guiados na existéncia. Nao ha um ser humano que

2 SPINOZA, Etica, p. 249.
 SPINOZA, Etica, p. 379.
31 SPINOZA, Etica, p. 379.



30

busque algo que lhe cause tristeza, mas, pelo contrario, buscamos sempre algo que nos
mantenha firmes na existéncia e sempre em estado de alegria.

E nessa atividade, é nesse esfor¢o da mente e do corpo de evitar o que nos faz mal e
fortificar relagdes que fagam bem, que chegamos a definicdo do ser humano para Spinoza. Para
ele, a esséncia do ser humano € o desejo, pois “entre apetite e desejo ndo ha nenhuma diferenca
sendo que o desejo é geralmente referido aos homens enquanto sdo conscios de seu apetite”, >
isto ¢, desejo € o proprio apetite conforme temos consciéncia dele. Desse modo, desejar ¢ uma
atividade intrinseca ao conatus, atividade realizada nao somente pelo corpo, mas também pela
mente.

E pelo conatus, portanto, que se d4 o surgimento do apetite, e, a partir dele, germina-se
o desejo que impulsionard o ser humano. Com isso, vemos surgir o primeiro dos afetos, que,
junto com a alegria e a tristeza, gera todos os outros afetos. Estes moldam nossa maneira de
agir, pois fazem parte de nossa natureza e, conforme vivemos, eles estdo presentes. Tanto a
alegria quanto a tristeza significam, respectivamente, aumento e diminui¢do da capacidade do
ser humano de pensar e agir. O desejo pode ser entendido como sendo a poténcia de agir, que,
ao assumir uma maneira de perseverar na existéncia e no ser, tal esforco pode repelir o que for
contra ele e esforgar-se mais ainda para manter aquilo que o favorece.

Podemos dizer que as emocdes mais fortes provém da alegria, do resultado de nosso
aumento de poténcia; do contrario, provém da diminui¢do de nossa poténcia as emog¢des mais
fracas, provém a tristeza. A vida afetiva do ser humano ¢ constituida de alegrias e tristezas, por
isso € preciso compreender claramente e estar atento aos fatores externos com os quais
mantemos relagdo e que nos afetam, pois isso nos faz experimentar a alegria. Compreender nos
coloca na condi¢do de ser causa adequada daquilo que compreendemos. Com isso, temos o
seguinte movimento, na transi¢cdo de um nivel de perfeicdo menor (tristeza) para um maior
(alegria), a alegria fortalece o conatus, e a tristeza o enfraquece, e pode ser letal em
determinadas situagoes.

Fazemos parte de uma cadeia de acontecimentos infinitos, ja que existimos em Deus e
participamos de sua existéncia infinita, e temos um grau de poténcia, um grau de intensidade
que advém de sua poténcia. Desse modo, ainda que limitados, somos parte da extensdo e do
tempo da poténcia infinita de Deus:

Quando o modo passa a existéncia ¢ que uma infinidade de partes extensivas sdo

determinadas do exterior a entrar sob a relagdo que corresponde a sua esséncia ou a
seu grau de poténcia. Entdo, e so entdo, esta esséncia ¢ determinada como conatus ou

32 SPINOZA, Etica, p. 255.



31

apetite (Etica, III, 7). Ela tende com efeito a perseverar na existéncia, isto ¢, a manter
e a renovar as partes que lhe pertencem sob a sua relag@o (primeira determinagio do
conatus, 1V, 39). O conatus ndo deve ser principalmente compreendido como uma
tendéncia a passar a existéncia: precisamente porque a esséncia de modo ndo ¢ um
possivel, porque é uma realidade fisica que ndo carece de nada, ela ndo tende a passar
a existéncia. Mas ela tende a perseverar na existéncia, ja que o modo é determinado a
existir, isto é, a subsumir sob a sua relacdo uma infinidade de partes extensivas.
Perseverar é durar; também o conatus envolve uma duragio indefinida (111, 8).3

Podemos dizer que todos os seres tém naturalmente uma poténcia para sua
autoconservacao, o que Spinoza chama de conatus. Assim, todos os seres sao individuos por
terem conatus, pois t€ém uma forga interna que os faz buscar sempre conservar seu estado e
permanecer na existéncia. Assim como os outros seres, nos, humanos, somos dotados de
conatus, ou melhor dizendo, somos o conatus, pois diferente deles, somos conscientes de que
temos uma forga interna que nos faz perseverar na existéncia.

Como ressalta Deleuze, “o conatus nao deve ser [...] compreendido como uma
tendéncia a passar a existéncia [...]. Mas ela tende a perseverar na existéncia, ja que o modo ¢
determinado a existir”.* Nao passamos a existéncia, pois, se vivemos, vivemos em Deus, e
nossa existéncia depende dele. Porém, como conatus, temos a capacidade de agir para
perseverar em nosso ser, que ¢ uma pequena parte finita da poténcia infinita da substancia.
Quando criamos condi¢des para perseverar na existéncia, ¢ o conatus buscando meios que
contribuam para manter o aumento de nossa poténcia, pois “cada coisa, 0 quanto esta em suas
forgas, esforga-se para perseverar em seu ser”.>

A conexdo do corpo e da mente também ¢ conatus que se da pela expressdo de dois
atributos diferentes, expressando-se simultaneamente. Ambos podem ser afetos e afetar, mas
conforme seu contato com o mundo se desenvolve, corpo € mente passam por alteracdes que
buscam, a todo custo, evitar a diminui¢do de sua for¢a. Porém, quando essas situagdes ocorrem,
ambos gravam tais informacgdes, e todas as vezes que situacdes parecidas ocorram, levardo
ambos a aprender a tirar dessas situagdes algo que possa ser transformado em aumento de
poténcia. Isso permite que o corpo € a mente possam agir de novas maneiras.

Vale ressaltar que, para o conatus, a unica finalidade é perseverar na existéncia. E
comum a todo ser vivo resistir em si até que algo mais forte o destrua. Nao ha em nos uma forca
de autodestruicao, hd um querer sempre latente de buscar pela vida. Assim como o conatus ¢é
proprio de nossa constituigdo, outra face da mesma moeda ¢ o desejo, que, segundo Spinoza, ¢

nossa esséncia.

33 DELEUZE, Gilles. Espinosa: filosofia pratica. Sdo Paulo: Escuta, 2002. p. 104.
** DELEUZE, Espinosa, p. 104.
35 SPINOZA, Etica, p. 251.



32

Desejo e conatus atuam juntos. Hé alegria quando o desejo aumenta e ha tristeza quando
o desejo diminui, quando € constrangido por forgas externas. Ambos os afetos sdo geradores de
todos os demais e, por isso, sdo chamados de afetos primitivos. O o6dio, o amor, o
contentamento, etc., sao as consequéncias de nosso comportamento e nao a causa. O desejo nao
se volta ao exterior para buscar um objeto, ele quer a si mesmo, ou seja, o ser humano ¢ uma
vida que quer a si mesma, criando condi¢des em sua realidade para se expandir, e cabe a ele
selecionar, dentre todas as possibilidades que lhe aparecem, aquelas que contribuam na
perseveranga em seu ser. A todo instante, pois, somos preenchidos ainda que por tristeza e, por
isso, ¢ importante que tenhamos capacidade de preencher-nos de alegria.
O conatus ¢ a forga que impulsiona para alcancar aquilo que o desejo coloca como
objeto a ser alcangado em vista de aumentar sua poténcia, conforme diz Deleuze:
Os afetos-sentimentos (affectus) sdo exatamente as figuras que o conatus assume
quando ¢ determinado a fazer isto ou aquilo, por uma afeccdo (affectio) que lhe
sobrevém. Estas afeccdes que determinam o conatus sdo causa de consciéncia: o

conatus tornado consciente de si sob este ou aquele afeto chama-se desejo, sendo este
sempre desejo de alguma coisa (111, def. do desejo).3¢

E preciso, porém, entender o que 0 conatus assume para aumentar nossa poténcia, pois
bom ¢ tudo aquilo que aumenta nossa forca e mau tudo o que a diminui, mas as coisas nao sao
boas ou mdas em si, e, nesse sentido, podemos ser enganados. Tal engano ¢ causado pela
imaginacao, que nos leva a acreditar que, em dadas situagdes, nossa poténcia aumenta, porém,
quando analisamos racionalmente, quando tomamos outra perspectiva, o resultado que temos ¢
a diminui¢do de nossa forga. Isso esbarra em outro ponto da filosofia de Spinoza: a servidao.

Quando nao entendemos o que de fato afeta a variacao de nossa poténcia, a servidao nos
faz buscar por algo como se fosse nossa liberdade. O foco sai da busca interior e passa para a
exterioridade e, com isso, gera-se uma confusdo entre ambos, pois, ainda que enfraquecidos,
seguimos nos esforcando para conquistar nossa liberdade e afastar a tristeza.

A servidao gera inumeras consequéncias, tanto em nossa vida individual quanto
intersubjetiva, entre elas, do lado individual, confundimos exterioridade com interioridade,
colocando-nos em contradicdo com nd6s mesmos, fazendo-nos perder a referéncia em relagdo
ao conatus, € nos faz tender para a destruicdo, como ¢ o caso do suicidio. No suicidio, €
perceptivel haver uma forga interna que busca a vida, que se recusa a utilizar-se de sua propria
forga para se autodestruir, porém o exterior pode tender a ser mais forte e chegar a destruir um

conatus. Em relacdo com os demais, na dimensao intersubjetiva, tememos ¢ odiamos, tornamo-

3¢ DELEUZE, Espinosa, p. 104-105.



33

nos contrarios aos demais e entramos num estado de luta de todos contra todos. A satisfacao
dos desejos ¢ procurada a todo custo, mesmo que, para isso, seja preciso destruir o outro, tido
como um obstaculo.

Cada corpo responde de uma forma diferente quando ¢ afetado por outro, responde de
acordo com o que sua esséncia pode, pois temos de considerar que cada corpo tem sua propria
historia, seus encontros vao lhe moldando, deixando marcas ¢ o transformando-o no decorrer
de sua existéncia. E isso que o faz agir de muitas maneiras. Isso também ocorre em sua forma
de conhecer o mundo e aprender mais sobre ele. Nesse sentido, o conatus ndo aumenta quando
eliminamos as paixdes, € isso nem ¢ possivel, mas aumenta quando fazemos bom uso delas,

quando sabemos lidar com elas para que nos favoreca.

1.3 O desejo é a propria esséncia do ser humano como possuidor de esforco, volicio,

apetite, formando e fazendo o conatus assumir um rosto

No fim da parte III de Etica, encontramos as defini¢des dos afetos. Ndo se trata de uma
lista que se encerra nessas paginas. Spinoza faz a defini¢do de apenas alguns dos principais
afetos. Entre estas, temos a defini¢do da esséncia humana, vinculada a um afeto pertencente a
uma “composicio de trés afetos primitivos: Desejo, Alegria e Tristeza”.’” Ele inicia dizendo
que “o Desejo ¢ a propria esséncia do homem enquanto € concebida determinada a fazer [agir]
algo por uma dada afeccio sua qualquer”.®®

Podemos perceber a importancia e a necessidade do desejo, ndo como uma imperfei¢ao
ou falta humana, mas como capaz de exprimir nossa natureza de diversas formas. Essa no¢do
estd vinculada a forma como Spinoza entende a existéncia individual, em que cada um ¢
marcado por uma maneira de fazer algo por sua propria conservagdo. Nesse sentido, € o proprio
conatus que impulsiona para a afirmacao do proprio ser, tornando-se consciente de si mesmo
no ser humano.

A afirmagdo da existéncia humana se da, desse modo, pela dinamica de uma poténcia
que se orienta pelo que lhe favorece em sua autoconservacdo, pelo que lhe parece util; e o
suporte dessa afirmacdo se da pelo desejo. Porém vale ressaltar que o desejo ndo exprime
totalmente nossa natureza, pois ¢ preciso distinguir, entre os afetos, aqueles que sdo paixoes,
que se dao por causas exteriores, € os afetos ativos, que procedem dos desejos ligados a

afirmacdo de si mesmo.

7 SPINOZA, Etica, p. 337.
* SPINOZA, Etica, p. 339.



34

A esséncia de nosso corpo e de nossa alma € o conatus. Ele é uma forga interna, positiva
e afirmativa que nos mantém conservados na existéncia e ¢ intrinsecamente indestrutivel (no
que diz respeito a sua perseveranga na existéncia, nao € do conatus, ou seja, nao ¢ de nenhum
ser a busca por autodestruicao). No entanto, apesar de ter uma duragdo ilimitada, quando ¢
atingido por causas exteriores que lhe sdo mais fortes e poderosas, ele pode ser destruido. Sua
destruicdo nao vem do interior, mas do exterior. Um exemplo disso ¢ quando estamos doentes.
Nosso corpo busca, de todas as formas, combater a doenga que nos acomete e faz de tudo para
manter sua preservacao. O conatus entendido como corpo e mente € essencialmente a propria
vida e a luta contra a morte.

Conatus se chama apetite no corpo e desejo quando se refere a mente (psiquico,
espirito), por conta disso, quando Spinoza diz que a esséncia do homem ¢ desejo, ele quer dizer
que se trata da consciéncia que temos em relacao ao que se chama apetite no corpo. Ao dizer
que somos formados por apetite e desejo, “¢ dizer que as afecg¢oes do corpo sdo afetos da
alma”.>® Ou seja, essas afec¢des sdo imagens resultantes dos efeitos que elas causam em nos.
E algo subjetivo causado pela exterioridade. Diz respeito a um processo que se passa em nos e
ndo corresponde a verdadeira natureza do objeto que produziu tais efeitos; do contrario, na
alma, os afetos se realizam como ideias, como um ato intelectual de intima conexdo com a
esséncia de um ser, devido ao conhecimento de sua causa e que ligam necessariamente a outras
ideias; portanto, temos uma relacao afetiva entre corpo e alma, e destes com o mundo.

Ao entrarmos em contato com o mundo, ndo nos mantemos intactos diante dele. Somos
modificados pelos objetos a nossa volta. Assim, o desejo passa pela flutuagio*® durante tais
relagdes, passando por uma atualizacdo constante em que pode ser preenchido de alegria,
quando um encontro o favorece, ou de tristeza, quando ¢ constrangido. Ele nunca serd somente
alegria ou tristeza, passard sempre por modificacdes.

O desejo almeja o aumento de sua poténcia, a ponto de chegar a tornar-se ele mesmo
sua causa e, por isso, busca por bons encontros compostos de objetos e pessoas. Podemos

também dizer que sua virtude é sua propria poténcia de desejar*! o que lhe é proprio, ou seja,

3 CHAUI, Espinosa, p. 59.

40 Quanto a esse termo, preferimos utilizar o proprio termo empregado pelo filosofo e ndo substituir pelo termo
“ambivaléncia”. Nesse sentido, flutuagdo de dnimo esta ligada a um estado da mente, ¢ a oscilagdo que ocorre
quando, em uma mesma coisa, esta algo que simultaneamente nos causa alegria e tristeza. “Se imaginamos que
uma coisa que costuma nos afetar com um afeto de Tristeza tem algo semelhante a uma outra que costuma nos
afetar com um igualmente intenso afeto de Alegria, nos a odiaremos e a amaremos simultaneamente” (SPINOZA,
Etica, p. 265).

41 A poténcia de desejar nada mais é do que a forga de existir, de perseverar na existéncia. Essa forca esta
diretamente ligada ao conatus, como uma disposi¢cdo para que experimentemos os afetos alegres e, com isso,
ampliemos a poténcia de agir. O ser humano potente ¢ aquele que ¢ de ultrapassar todas as barreiras estabelecidas
pela convengao social, pela moral estabelecida, ndo se deixando conduzir pelo que diz a multidao. A virtude desse



35

causas adequadas que estdo alinhadas com a mente infinita de Deus, pois “todos os apetites ou
desejos sdo paixdes apenas enquanto se originam de ideias inadequadas; ao passo que os
mesmos sdo associados & virtude quando excitados ou gerados por ideias adequadas”.*? Isso
ocorre porque as ideias inadequadas sao aquelas que ndo conseguimos ou cuja causa
conhecemos parcialmente, e tais ideias pertentem somente aos seres humanos; ndo hé ideias
inadequadas em Deus. Em Deus, ha ideias adequadas, e temos possibilidade de ter tais ideias
quando somos capazes de conhecer verdadeiramente a causa de um evento. Essas ideias
pertencem a mente infinita de Deus, o qual s6 pode gerar tais ideias devido a sua natureza regida
pela necessidade.

Nao se pode dizer que o desejo tem um objeto, pois ele é nossa esséncia que, assim
como a esséncia da substancia infinita, € um campo de possibilidades que se desdobra
constantemente e, quando mais o faz, mais possibilidades cria em si mesmo, ampliando, assim,
sua capacidade de ser afetado e também afetar. Desse modo, o desejo busca identificar-se
consigo mesmo, ndo tem por finalidade a exterioridade, mas ele mesmo. Nesse exercicio
constante, ele se torna mais forte e pode agir mais adequadamente com o auxilio da razdo, que
lhe apresenta objetos que podem torna-lo mais potente e mais forte, tornando a razao um afeto
e os desejos racionais, porém isso sé € possivel se ele estiver disposto a se deixar afetar por tais

objetos.

1.4 A passagem de uma menor para uma maior poténcia e vice-versa caracteriza os

afetos

Ao falar sobre os afetos, Spinoza procura nos mostrar que ¢ preciso compreendé-los
para utilizarmo-nos deles de forma a nos tornarmos mais potentes. As duas expressdes de Deus,
as quais conhecemos (pensamento e extensdo), aumentam sua poténcia simultaneamente: a
mente para pensar e existir, o corpo para aumentar sua capacidade de sentir, de modo a
aproximar-se da substancia infinita.

Na parte III de Etica, ele diz que entende por afeto “as afec¢des do Corpo pelas quais a
poténcia de agir do proprio Corpo ¢ aumentada ou diminuida, favorecida ou coibida, e

simultaneamente as ideias destas afeccdes”.** O corpo, além de sua materialidade, composto

conatus, desse ser humano, da-se quando seu esfor¢o, sua poténcia de agir, ¢ bem-sucedida mesmo com todas as
dificuldades que surjam e até mesmo com a morte. E virtuoso aquele ¢ capaz de ultrapassar todas as barreiras que
limitam a vida e seu fluxo constante.

42 SPINOZA, Etica, p. 529.

4 SPINOZA, Etica, p. 237.



36

por um conjunto de partes moles e duras, por atomos, tecido e 6rgaos, ¢ também poténcia em
ato, ¢ forca de existir. Sabemos o que ¢ um corpo, mas Spinoza diz que “ninguém até aqui
determinou o que o Corpo pode”.** Conforme diz Deleuze:
Espinosa propde aos filosofos um novo modelo: o corpo. Propde-lhe instituir o corpo
como modelo: “Nédo sabemos o que pode o corpo...”. Esta declaragdo de ignorancia
¢ uma provocagdo: falamos da consciéncia e de seus decretos, da vontade e de seus
efeitos, dos mil meios de mover o corpo, de dominar o corpo e as paixdes — mas nds

nem sequer sabemos de que é capaz um corpo.*® Porque ndo o sabemos,
tagarelamos.*®

Afetar e ser afetado é o que pode o corpo, pois € pelos encontros que faz com outros
corpos que surgem as afec¢des. Somos seres relacionais, ndo podemos escapar das relagdes
com outros corpos e, quando sentimos suas afec¢des, ao sermos afetados por outros corpos,
passamos por uma alteracao em nossa poténcia que tende a aumentar ou diminuir. Das afecgdes
advém os afetos, que se dao num processo de transi¢ao. Segundo Chaui:

A virtude do corpo ¢ poder afetar de inimeras maneiras simultaneas outros corpos e
ser por eles afetado de inumeras maneiras simultineas, pois, como vimos, o corpo ¢
um individuo que se define tanto pelas relagdes internas de equilibrio de seus 6rgdos

quanto pelas relagdes de harmonia com os demais corpos, sendo por eles alimentado,
revitalizado e fazendo o mesmo para eles.*’

Como dissemos, quando nos relacionamos com outros corpos, ou seja, com o mundo,
passamos pelo processo de aumento e diminui¢do de nossa capacidade de agir. Desse modo,
um afeto de alegria ocorre quando passamos de “uma perfeicio menor a uma maior”,*® que nos
leva a agir no mundo. Isso ocorre quando nosso corpo encontra outro com o qual combina, por
conta das propriedades que nosso corpo encontrou no outro € que compde com as nossas.

Ressaltamos que, quando falamos de encontro, ndo estamos nos referindo somente entre
a relacdo de duas pessoas, mas encontro € todo contato que nosso corpo tem com o mundo do
qual fazemos parte. Por isso € um bom encontro quando encontramos um amigo, quando vemos
a pessoa amada assim como quando ouvimos uma musica, comemos quando temos fome,
bebemos dgua quando temos sede. Bons encontros nos fazem ampliar nossa capacidade de
afetar e ser afetado. Por outro lado, um mau encontro ¢ aquele que nos direciona para a tristeza,

» 49

que ¢ a passagem de “uma perfeicdo maior a uma menor”,” nessas condigdes nossa forca para

perseverar na existéncia, afetar e ser afetado, nossa poténcia de agir e o conatus diminuem.

4 SPINOZA, Etica, p. 243.
45 SPINOZA, Etica, 111, 2, escolio.
46 DELEUZE, Espinosa, p. 23-24.
47 CHAUI, Espinosa, p. 63.
48 SPINOZA, Etica, p. 341.
4 SPINOZA, Etica, p. 341.



37

Quando encontramos uma pessoa que nao gostamos ou nos vemos em situagdes desagradaveis,
quando ficamos doentes ou sofremos algum ferimento, todos estes sdo maus encontros, pois
somos constrangidos por ele e ficamos limitados diante do mundo e, consequentemente, nos
fechamos a ele.

Nosso corpo procura sempre ser preenchido de alegria. Alids, conhecemos o que ¢ bom
quando passamos de uma menor para uma maior perfeicdo. Porém a vida ndo ¢ apenas alegria.
Ha nela uma série de tristezas resultantes do acaso dos encontros. Entre convenientes e
inconvenientes, vamos pelo mundo tendo encontros que compdem e que decompdem, como €
o caso da tristeza, pois “o corpo humano pode ser afetado de muitas maneiras pelas quais sua
poténcia de agir é aumentada ou diminuida”.>

Os afetos nascem da alegria, tristeza e também do desejo. O amor ¢ uma alegria que se
da por uma causa exterior, bem como o o6dio, que ¢ uma tristeza também causada pela
exterioridade. Assim como o corpo, a mente, quando afetada de muitas maneiras, tem sua
poténcia de pensar aumentada quando essas afec¢des sdo refletidas como ideias dessas
afecgdes, por isso € importante ter em vista como os afetos se originam e como se mantém em
nos, considerando nossa constitui¢do corporal, mas nao so, pois também isso depende de como
o mundo exterior se organiza a nossa volta.

O desejo ¢ produzido segundo a forma com que nosso corpo serda afetado. Como
dissemos anteriormente, ele € a propria esséncia do ser humano, sendo aumentado ou diminuido
conforme o conatus. A poténcia de perseverar do corpo vem de sua for¢a que o abre para ser
afetado o tanto quanto for possivel pela alegria. Da mesma forma, com a mesma forga, ele evita
e se fecha para afetos de tristeza.

Nas causas dos afetos, temos duas possibilidades: ser ativos ou passivos. Afetos ativos
ou acdes estdo ligados diretamente a alegria, pois € o esforco feito pelo corpo para aumentar
sua poténcia de agir de muitas formas, expandir-se, ficar mais forte e capaz de ser afetado de
muitas maneiras e cada vez mais por afetos de alegria. Nao tende para a morte, mas para a vida.

Por outro lado, os afetos passivos ou paixdes estao ligados a tristeza, pois ocorrem
quando ndo somos sua causa ou somos uma parte pequena dele. Dao-se pela imposi¢do e forca
do mundo, pois podemos ser afetados por coisas que compdem e decompdem, hd uma
inconstancia e, por isso, ndo podemos depender dele, pois podemos passar rapidamente da

alegria para a tristeza. Geralmente falamos de ambos os afetos como se estivessem separados,

50 SPINOZA, Etica, p. 237.



38

porém ambos estdo interligados: ora estamos na alegria, ora na tristeza, had uma oscilacdo rapida
entre eles.

Evitar a tristeza e produzir paixdes ¢ agdes de alegria ndo ¢ uma questdo facil de ser
resolvida, pois, como seres relacionais, vivemos em uma sociedade, ¢ impossivel ndo ser
afetado pelo que a constitui, como o ddio, a inveja, a melancolia. Ela parece ser edificada na
propria tristeza. Ao longo do dia, somos afetados de multiplas maneiras e, nessa dinamica, ora
temos encontros tristes, ora temos bons, alegres. Este ¢ o intento de Etica, buscar meios para
transformar afetos passivos em ativos, tirando-nos da servidao ¢ nos colocando na via que
conduz a liberdade.

No que diz respeito aos afetos passivos alegres, sdo encontros que aumentam a poténcia
do corpo e da mente. Com a poténcia de pensar da mente, geram-se as nogdes comuns que nos
fazem conhecer melhor o mundo. Entender nossa relacao com ele ¢é saber selecionar melhor os
encontros que podemos ter e, com isso, somos ativos na criagdo de nossos afetos, funcionando
como energia que alimenta nossa poténcia para ser e agir.

Pode parecer estranho quando se diz que os afetos passivos alegres (alegrias passivas)
podem aumentar nossa poténcia de agir, uma vez que buscamos sempre por encontros que nos
convém, que procuramos, a0 maximo, por paixoes alegres e evitamos paixoes tristes. Porém os
afetos passivos alegres podem, sim, aumentar nossa poténcia, pois deles nascem paixoes €
desejos, mesmo que ainda sejam ideias inadequadas.

Nao somos causa de nossa poténcia quando estamos apenas nas paixdes, porém ¢ das
paixoes alegres que conseguimos passar de uma menor a uma maior perfei¢do. Isso ocorre,
porque paixdes alegres, em certa constancia, aumentam nosso conatus €, consequentemente,
nossa capacidade de pensar e, com isso, formamos nogdes comuns. Afetos passivos alegres,
ainda que aos poucos, tornam-nos capazes de afetos ativos. Das paixdes alegres ¢ que nascem
as ideias adequadas, tornando possivel que um afeto ativo se explique por si mesmo, por meio
de sua poténcia de agir e sua natureza.

As alegrias passivas juntam-se com as ativas, resultantes do pensamento racional de
segundo género, fazendo-nos compreender o ponto comum entre 0 nosso € os demais corpos
com o0s quais nos encontramos, mostrando-nos a melhor maneira de se relacionar com eles.
Nisso temos a passagem dos desejos inadequados, aqueles que ndo somos causa, para os desejos
adequados, dos quais somos sua causa e¢ se alinham com a esséncia da substancia infinita.
Podemos entdo notar que Spinoza esta procurando desenvolver uma sabedoria pratica acerca
dos encontros, pois queremos, buscamos ou damos importancia a alguns encontros mais do que

a outros.



39

Os encontros em si resultam da interagdo inevitavel que os modos realizam uns com os
outros. A selecdo que fazemos desses encontros ¢ advinda da afetividade que promove a
valoragao e a diferenciagdo deles, diretamente ligada ao conatus de cada ser, ou seja, cada
encontro impacta diretamente nossa poténcia de agir e, por esse motivo, damos mais
importancia a alguns encontros e outros nao.

A teoria dos afetos explicitada pelo filosofo busca trazer a tona algo que ¢ vivido no
cotidiano das pessoas, isto é, como os afetos circulam na dindmica afetiva da sociedade.’’ A
vida social pode ser, de muitas maneiras, um lugar de coletividade e, nesse sentido, um lugar
para a autonomia que se ajusta a alegria ou de servidao, ligada a tristeza. Por isso é importante
buscar compreender como os afetos circulam no corpo coletivo e como eles se configuram
politicamente, tendo em vista que sao permeados ora pela liberdade e ora pela servidao.

Na filosofia de Spinoza, os afetos sdo constituintes das afec¢cdes do corpo pelas quais
estes podem expandir-se ou ndo, no que tange ao aumento ou diminui¢do de sua poténcia de
agir. As afecgdes sao 0 movimento que os corpos realizam na dindmica dos encontros, em afetar
e poder ser afetados. Com isso, Spinoza diferencia afetos passivos de afetos ativos. Como
dissemos anteriormente, os afetos passivos sdo chamados também de paixdes. Eles designam o
estado da mente e corpo quando sdo guiados por forgas externas e delas dependem, resultando
que nao participamos da causa de nossos afetos. Do contrario, os afetos ativos sao aqueles que
decorrem da a¢do da mente e do corpo, pois tais afetos resultam de uma passagem da menor a
maior perfei¢do no ser.

A alegria, ligada a esses afetos, contribui para o fortalecimento do conatus, pois o
mantém firme em seu estado de autoconservagdo, expansdao e perseverante na existéncia,
levando-o a buscar meios para conservar seu estado atual. Essa busca direcionada pela alegria
leva o ser humano a agir, fazendo com que ele ndo espere passivamente que os outros ou as
instituigdes ajam em seu lugar> para que ele se sinta ou se pense livre. Nesse estado, ele mesmo
reconhece as possibilidades para agir, de modo a favorecer a autonomia de si e dos demais.
Desse modo, ¢ capaz de transformar sua realidade, a partir dos encontros que permitem sua

expansdo, levando-o para um estado de menor servidao e maior liberdade.

51 Algo interessante o qual podemos notar nesse ponto é que, quando Spinoza escreve a terceira parte de Etica,
iniciam-se as guerras. Logo em seguida, interrompe a escrita de Etica para comegar a escrita de Tratado teoldgico-
politico (TTP) (ESPINOSA, Baruch. Tratado teologico-politico. Tradugdo de Diogo Pires Aurélio. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2003). Podemos notar que sua exposi¢ao sobre o tema dos afetos, de algum modo, mostra-se muito
visivel no TTP, pois é justamente um trabalho em que vai questionar como os afetos circulam em meio a sociedade
e em meio aqueles que detém o poder.

52 Apesar de que, algumas vezes, isso € preciso na vida social, mas, seguindo esse raciocinio, ocorre a diminuigdo
da poténcia, e um individuo que se deixe dominar pela tristeza acomoda-se, e seu conatus se mantém sempre fragil.



40

A tristeza, por outro lado, ndo contribui para o fortalecimento do conatus. Alias, diante
dessa diminuic¢ao de poténcia, o ser humano ¢ levado a buscar desenfreadamente pelo aumento
desta e, uma vez que esteja submetido ao medo ou a supersticao (que estdo no ambito das
paixdes tristes), o faz depositar em forgas externas a causa para isso, seja esta a politica, uma
autoridade religiosa ou outras autoridades semelhantes. Isso, porém, o faz pensar que ¢ livre,
quando, na verdade, colocou-se numa posicao de servidao e submissao, pois estas sdo os efeitos
do medo, que deixa o ser humano vulneravel diante daquele em quem ele pds sua esperanga e
felicidade. Nesse caso, enquanto estiver tomado pela sensacdo de seguranca, permanece na
tristeza, permanece num estado menos potente, pois esta determinado a agir ndo por si mesmo,
mas por causas externas.

As relagdes de afetividade estdo sempre suscetiveis a variagdes, a instabilidade, por
conta da multiplicidade dos encontros que os seres humanos podem experienciar. Com isso, €
preciso compreender essa rede de afetos que se cria (principalmente os afetos passivos, pois
eles sdo 0s que mais circulam e configuram a vida social), entendendo como os individuos se
organizam diante de tal vivéncia, como os afetos atuam politicamente, como perpassam o tempo
em contextos socioculturais, historicos e geograficos.

De multiplas formas, o convivio social, a vida coletiva, pode favorecer tanto a tristeza
que tende para servidao, quanto a alegria que direciona o individuo para a autonomia. Nesse
sentido, a diminui¢do ou aumento de poténcia favorecido pelo convivio social, depende da
maneira de como tal convivio esta organizado politicamente e como isso se articula com a vida
dos individuos, ou seja, os cidadaos.

A articulagdo realizada pela politica vai muito além da criacao de leis ou sobre formas
de governo. A politica esta intimamente associada a producao de afetos e a capacidade de
proporcionar que os individuos possam viver uma vida plena, com maior ou menor poténcia,
para poderem alcangar sua liberdade. Estruturas politicas, sejam aquelas que proporcionam ou
nao a participagdo do individuo, podem fazer a poténcia deste variar e produzir afetos tanto de
alegria como de tristeza. Os individuos vao se sentir mais inclinados a participar da vida social
quando a politica se alinha pela busca natural do aumento de sua poténcia. Por esse motivo, a
participag@o ndo pode ser uma obrigagdo. Ela deve ser um resultado natural da alegria e de sua
poténcia. Do contrario, quando a politica ndo se alinha a esse principio, a participacao social
serd reduzida, pois os individuos vao se sentir alienados e deixados de lado, gerando, assim,
uma obrigacdo que logo se transforma em indiferenga, pela falta de identificacdo com o

coletivo, e disso ocorre uma diminui¢do da poténcia e o coloca na servidao, na passividade.



41

1.5 A poténcia dos individuos deve se alinhar com os afetos produzidos pela politica,

para haver mais participac¢io social

Quando a vida social € construida a partir da participagao de todos, ha uma identificagao
do cidadao para com ela. Levando a discussdo para o ambito da cidade (sociedade) ou espago
geografico com o qual ele componha sua poténcia, ele a entende como uma extensao de si e,
tanto nas organizagdes como nos espacos publicos, esse contexto sera tido por ele como algo
do qual faz parte e, por isso, o que fizer a cidade ¢ feito a ele mesmo. Porém, quando nao ha tal
participagdo, quando lhes € imposto limites de participagdo, quando somente um grupo limitado
dita aos outros o que deve ou ndo ser feito, impedindo a participagdo, o cidadao ndo se vé mais
como ligado a cidade e a vida social como um todo. Esses elementos sdo vistos como uma coisa
alheia, vive-se na cidade, porém nao ha identificacao com ela, nao ha mais reconhecimento de
sua parte em relagdo aos espacos publicos e, por isso, torna-se indiferente.

Sua indiferenca decorre da estranheza para com os espagos urbanos, pois ndo
correspondem tanto a dindmica afetiva como a historico-politica dos cidadados, gerando, por
exemplo, a falta de cuidado e preservagdo para com os espacos historicos, que podem ser
resultado de uma logica da racionalidade técnico-cientifica, uma logica econdmica, mas
estranha a vivéncia dos cidadaos.

A vida cotidiana cada vez mais acelerada, pautada numa logica do neoliberalismo e do
capitalismo, buscando sempre o desempenho, a eficicia e a rentabilidade econémica, nao
favorece a busca pela felicidade, os valores, o bem-estar nem a histéria das pessoas e, com isso,
cada vez mais os afetos de tristeza crescem exponencialmente em vista dos afetos de alegria,
ou seja, cresce cada vez mais o fazer por fazer e diminui o fazer por querer fazer ou se sentir
bem em fazer algo. Porém, para que seja possivel a vida social, com base nesses moldes
externos, os individuos se reorganizam e, com isso reorganizam, a dindmica afetiva da cidade,
considerando a garantia de seus direitos, sem ferir o direito dos outros, tendo em vista que
também sao possuidores de conatus e tém poténcia suficiente para tal garantia.

No Tratado Teologico-Politico (TTP), mais especificamente do capitulo XVI ao XX,
que sdo mais propriamente de carater politico, Spinoza defende a liberdade de pensar no Estado,
que tem por base nao a Moral ou a Teologia, mas fundada sobre a utilidade comum. Sua defesa
busca propor que termos liberdade de pensamento ¢ uma forma de mudar primeiro a nos
mesmos e depois a cidade. Considerando sempre a coletividade com a qual se convive
necessariamente, ndo se muda a cidade de forma individual, mas de modo coletivo, essa

transformagao e remodelacao dos processos urbanos dependem do poder coletivo.



42

Os cidadaos se sentem parte da cidade quando fazem parte das mudangas urbanas. Essa
participagdo gera cria uma relagdo entre ambos. No livro Politica em Espinosa, escreve Chaui:
E o que faz com que haja relagdes intrinsecas de concordancia ou conveniéncia entre

aqueles individuos que, por possuirem determinagdes comuns, fazem parte do mesmo

todo. Assim, a teoria da individualidade recebe nova determinacdo, gracas a uma

teoria das relagdes necessarias entre os singularia, relagdes que podem ser de

composicao-constituicdo, conforme a propor¢do de movimento e de repouso e

conforme a causalidade comum, ou relagdes de afec¢do entre os individuos, desde que

tenham algo em comum, pois o que nada tem em comum com outro, diz a Parte IV,
ndo pode auxilia-lo nem prejudicé-lo, isto €, ndo pode com ele se relacionar.™

A decisdo conjunta dos cidaddos, quando ndo ¢ permeada pelo medo, tende a ser
exercida livremente; caso contrario, a vivéncia do comum pelo individuo ndo ¢ sentida quando
¢ afastado dos espagos urbanos, e isso ocorre, como ja dissemos, quando se tem uma imposi¢ao
de fora a qual ndo tem semelhanca com as pessoas que ali vivem. Se reduzirmos o campo de
visdo, podemos pensar numa vila e que, por uma imposi¢do de planejamento, o governo
implante nela algo que ndo se assemelhe com seus moradores. Primeiramente vem a estranheza
e, com ela, o distanciamento de algo que ndo faz parte da vida daquele lugar, e, com isso, criam-
se maiores possibilidades de tristeza.

As cidades, mais especificamente os lugares publicos, revelam como os encontros sdo
feitos pelos cidadios e como os afetos circulam nesses espagos,>* pois se eles geram aumento
de poténcia no individuo, isso ¢ refletido na cidade e, nesses locais, hd sempre retornos que
promovem o aumento de poténcia. Mas ndo podemos pensar somente no aumento, ha casos
contrarios, os de diminuicao da poténcia. Nestes, se ocorrer alguma situagdo que remeta aquele
local publico, devemos recordar o que diz Spinoza na parte III de Etica, “Se a mente foi uma
vez afetada simultaneamente por dois afetos, quando depois for afetada por um deles o serd
também pelo outro”.>® Por isso algumas pessoas ou a coletividade sentem repulsa a certos locais
na cidade, por conta de um afeto que lhes causou tamanha impoténcia que a mente se esforca
para recordar outras coisas que se sobreponham, evitando assim tal lugar. No entanto, esses
locais passardo a ser ignorados, malcuidados, vazios, pois nao favorecem a vida, ou seja, nao
favorecem o conatus nem contribuem para a expansao da liberdade.

A passagem de uma menor a uma maior perfeicao (alegria e tristeza) bem como o desejo
sdo os afetos originarios de todos os afetos que levam o ser humano a manifestar formas no

percurso da existéncia, na qual expressam essa passagem de aumento e diminuicao da poténcia,

33 CHAUI, Marilena. Politica em Espinosa. Sio Paulo: Companhia das Letras, 2003. p. 136.

3 Lembramos que encontro ¢ uma forma mediante a qual o individuo faz com o mundo nos seus mais variados
modos e ndo somente um encontro feito entre duas pessoas, ou seja, entre dois modos humanos.

55 SPINOZA, Etica, p. 261.



43

que consiste em sua aptiddo ou capacidade de agir. Enquanto a alegria estimula o agir, a tristeza
o0 inibe, portanto nos tornamos passivos diante do mundo. E nesse sentido que podemos notar
que a vida em sociedade se da pelas vivéncias afetivas, onde se dao os encontros e as afetacoes.
Devemos ressaltar que sao essas afetacdes que configurardo a vida social, processo que ocorre
mediante os encontros €, a0 mesmo tempo, define a qualidade destes, que se dividem entre
aqueles aumentam e diminuem o conatus coletivo.

Como ja mencionamos anteriormente, esse aumento do conatus, de perseverar na
existéncia, da-se pela possibilidade de participacdo da coletividade mediante agdes que
promovam o direito a cidade. Do contrario, ha uma diminui¢do quando esse direito ¢ retirado,
favorecendo, assim, a passividade, pois houve uma imposi¢cdo externa que o impediu de
participar ativamente na cidade. Para compreendermos o movimento historico do cotidiano, ¢
preciso ter como ponto de partida os afetos, que, a0 mesmo tempo, sao questdoes-chave para
compreendermos que os individuos ndo apenas vivem na cidade, mas ela vive neles, de forma
tao enraizada assim como seus afetos.

Podemos notar que o carater imanente da filosofia de Spinoza, em que o ser humano ¢
parte da Natureza e estd no mesmo plano de suas leis. Assim como os afetos, a ética, e ¢ a partir
disso que ele explicita sua analise politica. Spinoza, em seu TTP (1676-1677), obra que ficou
inacabada devido a seu falecimento, tem por objetivo fazer uma analise politica partindo
daquilo que ele considera como pertencente a natureza humana: os afetos. Estes nao podem ser
desconsiderados e tratados como se fossem vicios, uma vez que sdo parte integrante da natureza
humana, dando margem aos julgamentos e preconceitos que fortalecem a ignorancia. Com isso,
diz o filésofo:

Visando a politica, ndo quis, por consequéncia, aprovar fosse o que fosse de novo ou
desconhecido, mas somente estabelecer, através de razdes certas e indubitaveis, o que
melhor concorda com a pratica. Noutros termos, no deduzir do estudo da natureza
humana e, para contribuir para este estudo com a mesma liberdade de espirito que ¢
costume contribuir para as investigacdes matematicas, tive todo o cuidado em nao
ridicularizar as a¢des dos homens, nao as lamentar, ndo as detestar, mas adquirir delas
verdadeiro conhecimento. Considerei também as emogdes humanas, tais como o
amor, o 0dio, a cdlera, a inveja, a soberba, a piedade e outras inclina¢des da alma, nao
como vicios, mas como propriedades da natureza humana: maneiras de ser que lhe

pertencem como o calor e o frio, a tempestade, a trovoada e todos os meteoros
pertencentes 4 natureza atmosférica.>®

A politica ¢ criada por meio do consenso mutuo dos individuos, para aumentar sua

poténcia individual, entendendo que lhe seja Util a associagdo com outros seres humanos que

56 ESPINOSA, Baruch. Pensamentos metafisicos; Tratado da corre¢io do intelecto; Etica; Tratado politico;
Correspondéncia. Tradugdo de Marilena de Souza Chaui et al. 3. ed. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os
Pensadores), cap. 1, §4.



44

também buscam o aumento de sua poténcia e que, juntos, formam um todo mais forte do que
quando estdo separados. Porém, assim como se associam para formar um todo mais forte, ndo
podemos desconsiderar que suas poténcias ora se ajustam, ora desajustam, € seguem o Processo
normal de variacdo conforme as vivéncias de seus afetos individuais e do afeto coletivo. Na
parte IV de Etica, proposi¢ao 18, escolio, ele escreve:
Com efeito, se, por exemplo, dois individuos que tém exatamente a mesma natureza
se unem, compdem um individuo duplamente mais potente que cada um em separado.
Nada, pois, mais util ao homem do que o homem. Nada, insisto, os homens podem
escolher de preferivel para conservar o seu ser do que convir todos em tudo de tal
maneira que as Mentes ¢ os Corpos de todos componham como que uma s6 Mente e
um s6 Corpo, ¢ que todos simultancamente, o quanto possam, se esforcem para

conservar o seu ser, ¢ que todos busquem simultaneamente para si o Gtil comum a
todos.”’

Mediante os elos que formam entre os individuos, formam-se os territorios urbanos, que
se desdobram em macro e microterritorio. O macro comporta o micro, que nada mais ¢ que os
bairros, que formam uma unidade politica, por meio de suas associagdes, com suas ideias e
objetivos especificos, bem como tendo sua vida propria em relagdo a atividades econdmicas e
socioculturais. Ainda nos bairros, ja se t€ém as relagdes que aumentam e diminuem a poténcia
do conatus e, com isso, o resultado de tais relagdes, produzem no ser humano, o minimo de
conhecimento dos encontros que devem ser mantidos ou evitados. No entanto, quando se
avanga desses espacos micro para o macro, sdo encontros Unicos indo ao encontro com o
desconhecido. E nessa experiéncia que, se houver a composi¢io de um corpo com o outro, o
resultado ¢ de aumento de poténcia e, naquela instancia, a mente entende que aquele local lhe
traz alegria. Nao podemos deixar de lembrar, porém, que pode ocorrer que um corpo possa nao
convir com o outro e, desse modo, haver uma passagem de maior a menor perfeigao,
enfraquecimento do conatus, e a mente entender que aquele local deve ser evitado.

Pode-se perceber que o corpo da cidade ¢ composto por um conjunto de conatus
individuais, que estdo sempre numa dindmica instavel, por conta dos afetos que cada pessoa
vivencia individualmente, e esse processo vai sendo feito no cotidiano da vida social, que, na
mesma medida, colabora na construcdo do conatus coletivo, passando entdo de um afeto
individual a um comum e poténcia comum, resultando na criacdo de organizagdes estaveis de
tais afetos que colaboram para o aumento da poténcia de agir. Vemos a passagem do instavel
ao estavel, visto que os individuos se unem para viver em sociedade; caso contrario, com a

instabilidade dos afetos, a vida social ndo seria possivel. Vale ressaltar também que a

57 SPINOZA, Etica, p. 407.



45

instabilidade segue ante a vivéncia didria com os demais, porém sdo as organizagdes que
mantém o equilibrio no embate de forcas entre as poténcias individuais.

Como a cidade ¢ um corpo composto da unido de corpos individuais, naturalmente
submetidos aos afetos, bem como todos os corpos dispostos na Natureza, da mesma maneira
como o ser humano, ndo estdo imunes a servidao e, a0 mesmo tempo, ¢ também capaz de
liberdade. A nog¢do de liberdade na filosofia de Spinoza relaciona-se com o conhecimento
adequado da mente em relacdo aos afetos, pois “a mente humana percebe ndo somente as
afecgdes do corpo, mas também as ideias dessas afeccdes” ® proprios do ser humano, dados os
encontros que realiza e experimenta.

Na parte III de Etica (1675), Spinoza faz a distingdo entre causa adequada e inadequada
ou parcial, bem como de ideias adequadas e inadequadas. Ele chama de causa adequada “aquela

% ou seja, quando é

cujo efeito pode ser percebido clara e distintamente por ela mesma”,
possivel conhecer a origem do efeito, permitindo-nos entender o primeiro evento que levou ao
segundo. Porém, quando isso ocorre de modo parcial ou nos impossibilita de compreender a
causa de um efeito, deixando-nos em estado de desconhecimento, ele chama de causa
inadequada, pois ¢ “aquela cujo efeito ndo pode s6 por ela ser entendido”.%°

Sendo o mundo ordenado e regido por leis da Natureza, a teoria das causas coloca os
seres humanos, bem como os outros objetos envolvidos nas cadeias causais, como produtores
de causa e efeito tanto na relagdo com seus semelhantes como com os demais modos da
substancia. Somos causa adequada quando nossas agdes sdo explicaveis, e sua origem ¢
conhecida por noés. No entanto, quando ndo entendemos as causas que levaram a tal efeito, ou
mesmo agindo de forma reflexiva, e ndo conseguimos compreender o todo que estd por tras
dele, somos causa inadequada ou parcial dessa acdo, tornando-nos apenas condutores de efeitos
que ndo compreendemos ou que compreendemos de modo insuficiente, incorporando-os a
nossa natureza e nos fazendo assumir algo que ndo pertence a ela completamente.

Antes de passarmos para as ideias adequadas e inadequadas, vejamos primeiro o que
Spinoza entende por ideia. Para isso, voltemos as defini¢des da parte II de Etica (1675), nas
quais ele diz: “Por ideia, entendo o conceito da mente, que a mente forma por ser coisa

pensante”,’! ou seja, a ideia é a propria mente, sendo ela responsavel por formar um

58 SPINOZA, Etica, p. 175.
59 SPINOZA, Etica, p. 237.
60 SPINOZA, Etica, p. 237.
61 SPINOZA, Etica, p. 125.



46

conhecimento do corpo. Pois “a mente humana nao conhece o proprio corpo humano nem sabe
que ele existe sendo pelas ideias das afec¢des pelas quais o corpo é afetado”.®

Com o desconhecimento da mente em relagao ao corpo, tudo que chega para ela ¢
confuso, e as ideias adequadas e inadequadas ficam embaralhadas. Nesse ponto, entra o esforgo
da ética spinoziana em fazer com que a mente aprenda a buscar sempre a unido com as coisas
e seres que aumentam a poténcia do corpo, e, por sua vez, sua propria poténcia, tirando-nos do
acaso dos encontros. Spinoza entende por ideia adequada “toda ideia que em nos € absoluta, ou
seja, adequada e perfeita, é verdadeira”.®* Ao falar do absoluto, trata-se de uma referéncia a
substancia infinita (Deus), pois, quando temos uma ideia adequada, isso significa que tivemos
uma ideia verdadeira e perfeita, e que nossa mente a produziu pela conexdo que existe entre ela
¢ a mente de Deus, uma vez que esta ¢ a esséncia de nossa mente.

Contrariamente estdo as ideias inadequadas. Nao estdo na mente de Deus. Elas sdo
proprias da mente singular do ser humano (modo da substancia), pois “a falsidade consiste na
privagdo de conhecimento que as ideias inadequadas, ou seja, mutiladas e confusas,
envolvem”.®* Entretanto se a mente acumular muitas ideias inadequadas, maior serd o niimero
de suas paixdes, o que a levara para o caminho da impoténcia, e suas a¢des serdo sempre guiadas
por essas ideias, pois ndo podemos deixar de ressaltar que a poténcia € algo caracteristico de
tudo o que existe, ndo € de sua fungdo fazer a distingdo das ideias.

A mente, ao formar ideias claras acerca das afecdes do corpo, ja ndo se guia mais pelas
imagens que sdo produtos dessas afec¢des. E nesse momento que temos a liberdade, que nio
pode ser entendida como aquela advinda do livre-arbitrio ou de uma vontade, mas que advém
da poténcia da mente e daquilo que lhe € proprio, o pensar, que forma ideias adequadas acerca
das afec¢des do corpo.

O ser humano, na serviddo, tem ideias inadequadas, pois ndo consegue distinguir, de
forma clara e distinta, as causas das afec¢des no corpo, fazendo com que surjam explicagdes
parciais, mutiladas e confusas dessas afec¢des. Na auséncia de ideias adequadas, o individuo
fica no estado de serviddo, cuja caracteristica € ser contrario ao conatus, pois nao agindo, torna-
se impotente para moderar seus afetos, pois estd submetido a eles.

Spinoza expde essa contradi¢do da serviddo em relagdo ao conatus e, ao fazer isso, alude
ao poeta Ovidio, no prefacio parte IV de Etica, dizendo que o ser humano “ndo é senhor de si,

mas a senhora dele ¢ a fortuna, em cujo poder ele esta de tal maneira que frequentemente ¢

2 SPINOZA, Etica, p. 171.
% SPINOZA, Etica, p. 189.
4 SPINOZA, Etica, p. 189.



47

coagido, embora veja o melhor para si, a seguir porém o pior”.®> No estado de serviddo, o ser
humano ¢ levado como uma marionete, quando submetido aos movimentos das paixdes, com
1sso, € presente a passividade quando ¢ movido pelos afetos, guiando-se por ideias inadequadas,
das quais ndo ¢ causa. Com isso, aposta no exterior as causas de seus afetos. A exterioridade,
portanto, impde-lhe a dindmica a ser seguida.

Retornando para o ponto que estavamos expondo, sobre o corpo urbano social, servidao
e liberdade dependem da poténcia do pensar da coletividade, de suas possibilidades de agir ou
nao, conforme sua maneira de refletir e discutir suas questdes. Porém a passividade que acomete
os territdrios, as cidades e os bairros se da no fato de que a resolugdo de problemas da
coletividade ¢ buscada de maneira externa, visando a alguém ou a um modelo que traga
respostas prontas para todos os seus problemas que deveriam ser discutidos internamente.

Nao ¢ somente isso, porém, o fato relevante para a passividade. At¢ mesmo de modo
interno ao coletivo, pode surgir alguém que proponha um modelo que, de maneira supersticiosa,
leva todos a vé-lo como alguém possuidor de um poder extraordinario de pensar e que somente
essa figura tem a capacidade suficiente de tomar decisdes, ou seja, optam pelo caminho mais
simples: o de se guiar por ideias externas a si mesmos. Dessa maneira, quando os cidaddos ndo
se esforgam para pensar coletivamente, apesar de suas ideias e opinides diferentes, ndo ha
capacidade de agir coletivamente. Sempre, pois, alguém pensa e age pelos demais, sempre
submetidos por algo que lhes ¢ exterior, ndo sendo inerente ao conjunto, ou até mesmo quando
o ¢, ainda assim, age conforme as determinagdes de grupo especifico que decide por todos.
Somente no pensar coletivo, pela participagdo politica, ¢ que o corpo da cidade se fortalece e
favorece o aumento do conatus coletivo.

A base das relagdes humanas ¢ a afetividade. Ela pode nos mostrar o que temos em
comum com 0s outros seres humanos e o que ocorre quando nos encontramos € interagimos.
Para isso ela nos aponta outro caminho a ser trilhado, que vai na contramao de uma sociedade
que se guia pela tristeza, pois nos retira do julgamento, da moral e das paixdes tristes. Tal
caminho nos mostra que ¢ pelos afetos que podemos nos libertar da servidao, alcangar a virtude,
beatitude e a liberdade.

O modo como Spinoza escreve sua Etica, com todos as suas proposigdes, axiomas,
escolios bem como a forma direta e seca podem revelar uma dureza em sua filosofia. No
entanto, sua obra nao ¢ um conjunto de regras a serem seguidas, € um guia para que cada um

possa trilhar e talvez encontrar o caminho no qual possa se autorrealizar. Sua proposta ¢ para

65 SPINOZA, Etica, p. 171.



48

que analisemos nossos afetos, a fim de encontrarmos a felicidade nesta vida e ndo em outra.
Quando lemos sua biografia, sua felicidade foi encontrada na vida simples, que ele mesmo
buscou e encontrou seu proprio caminho para sua satisfagdo, um caminho muito tumultuado,
porém que nao foi dado por outros, mas forjado por ele mesmo.

Forjar a si mesmo como um ser humano livre implica justamente o movimento que ele
realizou em sua vida, ou seja, buscou profundamente compreender seus afetos para que assim
pudesse agir. Seu entendimento como parte da Natureza ¢ como um ser determinado foi
fundamental para interagir com o mundo a sua volta, que, apesar da determinagdo a qual o ser
humano esta sujeito, ele € capaz de autodeterminar suas ag¢des, passando da servidao das paixdes
a liberdade verdadeira, pois ndo procura extirpar seus afetos, mas sim saber como sua forca

pode nos impulsionar a dar diregdes diferentes para nossas agoes.



49

2 A TOMADA DE CONSCIENCIA DO SER HUMANO EM RELACAO A SEUS
AFETOS

Os afetos nao podem ser compreendidos como vicios, mas, sim, como naturalmente
intrinsecos a Natureza e necessarios a nossa existéncia como modos da substancia. A tomada
de consciéncia desse processo coloca o ser humano rumo a liberdade, pois isso faz com que ele
possa compreender essas for¢as que o movem. E nesse sentido que exploramos de que maneira
arazao auxilia no funcionamento dos afetos, possibilitando ir além deles, deixando o campo da
mera passividade, passando a ser ativos e comegar a agir, transformando as paixdes em agdes
que dao a nossa vida o direcionamento construido por ndés mesmos, almejando sempre se

conservar potente ¢ ativo.

2.1 Do império, que é a Natureza, o ser humano é uma parte integrante e nao superior

ou independente, nio ¢ um império num império

A Natureza, para Spinoza, a substancia infinita ou Deus, ¢ entendida como um grande
império, como se pode notar na associagao feita pelo filosofo no prefacio da terceira parte de
Etica. Sendo a Natureza, para ele o todo, um império unico do qual nada lhe escapa, nada esta
fora dele e tudo esta conectado, interligado, sua filosofia ¢ imanente e nao transcendente. Por
isso, partimos da compreensdao de Deus, que, para Spinoza, ¢ “causa imanente de todas as
coisas, mas ndo transitiva”.! Dessa forma, de maneira simples, podemos dizer que a distin¢do
entre causa imanente e transcendente (transitiva) em sua filosofia, e o que diferencia essas
concepgoes € que a causa imanente ndo esta separada de seu efeito, mas permanece nele, ou
seja, a causa ndo esta separada de seu efeito, ainda existe algo da causa que permanece no efeito.
Nao permanece nada da causa transcendente ou transitiva em seu efeito; ha uma ruptura e um
distanciamento entre a causa e seu efeito.

Dito de outra maneira, os seres humanos ndo estdo alheios aos movimentos realizados
pela Natureza, ndo sdo superiores a ela por conta de sua racionalidade, mas sdo parte integrante
da substancia infinita. E nesse sentido que Spinoza escreve, no prefacio de abertura da terceira
parte de Etica, destacando a naturalidade dos afetos e que ndo podemos nega-los ou toma-los

como algo que ndo faz parte de n6s. Com isso, ele afirma:

I SPINOZA, Etica, p. 81.



50

Quase todos os que escreveram sobre os Afetos e a maneira de viver dos homens
parecem tratar ndo de coisas naturais, que seguem leis comuns da natureza, mas de
coisas que estdo fora da natureza. Parecem, antes, conceber o homem na natureza qual
um império num império. Pois creem que o homem mais perturba do que segue a
ordem da natureza, que possui poténcia absoluta sobre suas agdes, € que ndo ¢
determinado por nenhum outro que ele proprio. Ademais, atribuem a causa da
impoténcia e inconstancia humanas ndo a poténcia comum da natureza, mas a nao sei
que vicio da natureza humana, a qual, por isso, lamentam, ridicularizam, desprezam
ou, 0 que no mais das vezes acontece, amaldicoam; e aquele que sabe mais arguta ou
eloquentemente recriminar a impoténcia da Mente humana € tido como Divino.?

Falam do ser humano como possuido por algo exterior a propria natureza e que, em vez
de buscarem compreender quem sdo e lidar com seus afetos, preferem o caminho mais facil, e
por isso riem, lamentam, desprezam e até amaldigoam. Isso s6 colabora para sua perpetuagao
no estado de servidao.

A imagem do ser humano como um “império num império” é uma critica que decorre
de uma maneira de pensar que pode ser dividida em duas partes: primeira, da Natureza, pensada
como um império possuidor de um poder de comando; e segunda, do ser humano, pensado
como um poder arbitrario e voluntario. Nesta critica, busca-se mostrar que, na forma de pensar
sobre ambos, da-se uma separacdo, sdo pensados como coisas diferentes. Assim, como uma
guerra entre ambos, o ser humano rivaliza com o poder da Natureza, decorrendo desse conflito
a perturbagdo e o desordenamento da ordem natural, ou seja, pensam o ser humano como aquele
que “mais perturba do que segue a ordem da natureza, que possui poténcia absoluta sobre suas
acdes, e que ndo é determinado por nenhum outro que ele proprio”.?

Spinoza nunca teve a intencao de ensinar como podemos nos livrar ou extirpar de nds
os afetos. Nao buscou mostrar de que maneira podemos evitar sermos afetados; pelo contrario,
sua intencdo era justamente chamar atencdo e mostrar que, porque somos afetados, ¢ que
devemos saber lidar com esses afetos, ou melhor, como moderé-los, pois aquele que sabe
moderar os afetos e entender sua forca consegue sair do estado de servidao desses afetos e
alcancar a liberdade. Ser livre ndo € estar acima dos afetos ou da Natureza, mas ¢ se apoiar neles
para alcangar algo que eleve a poténcia do corpo e da mente, fazendo com que o ser humano
saia da supersticao e o faga ser ativo em suas relagdes com os demais modos da substancia
infinita, tanto humanos como nao humanos.

Para que o ser humano se entenda como parte da Natureza, ¢ preciso ter em vista a
progressdo do conhecimento que se dd em trés géneros no pensamento Sspinoziano:

imaginacao/opinido, razdo e intui¢do. Esses géneros de conhecimento visam a fazer com que o

2 SPINOZA, Etica, p. 233.
3 SPINOZA, Etica, p. 233.



51

ser humano possa se tornar causa adequada dos proprios pensamentos e acdes, porém esse
processo exige que ele possa compreender de maneira adequada, pois, como somos apenas uma
parte da mente de Deus, € preciso haver um esfor¢o para que se dé a progressao da imaginagao,
passando pela razao e chegando a intuigao.

Para compreender, ¢ preciso desvencilhar-se da opinido, do mero ouvir dizer ou
imaginagdo. Com isso, na parte II de Etica (1675), Spinoza enumera trés géneros de
conhecimento que permitem a afirmacgdo da ideia de algo em nossa mente.

O primeiro género se trata do modo mais confuso de conhecer algo, pois provém da
opinido e da imaginacao, assim “cada um formara imagens universais das coisas de acordo com
a disposi¢ao de seu corpo. Por isso nao é de admirar que, entre os Fildsofos que quiseram
explicar as coisas naturais s6 pelas imagens das coisas, tenham nascido tantas controvérsias”.*
A imaginacdo ou a opinido sempre estard sujeita ao erro, pois tem sua origem na opinido
produzida de um ouvir dizer, ou seja, nasce de uma posi¢ao que advém dos outros, cheia de
ideias formadas e com opinides que nem sempre sdo proprias daquele que ensina, € como se
trata de um conhecimento que tem um intermédio de alguém, ndo passa pela propria inteleccao
do individuo. Por isso, nascem as controvérsias, como diz Spinoza, pois chegara um momento
em que 0s pontos ndo conseguem se conectar a outros. Talvez o ser humano potente, nesse
momento do processo, ao intrigar-se, busca afirma-se e, com isso, avanga para o segundo género
do conhecimento.

No segundo género, a afirmacdo se d4 mediante um processo dedutivo racional, em que
¢ possivel notar as propriedades gerais de algo, ou seja, “o que ¢ comum a todas as coisas e esta
igualmente na parte e no todo nio pode ser concebido sendo adequadamente”.’> Conhecer
adequadamente ¢ compreender o que esta envolvido no ato de produzir, do mesmo modo como
Deus produz as coisas, e isso € possivel com o pensamento racional que vai nos fazer avaliar
melhor acerca dos encontros dos quais estamos sujeitos, levando-nos a conhecer o que produziu
aquele efeito que me afetou. Nesse género de conhecimento, o pensamento se da de forma mais
reflexiva, de modo que a ideia a que se chega ¢ resultado de um processo avaliativo acerca de
sua validade, ¢ a razdo que orienta para se chegar a validar uma ideia.

Por fim, o terceiro género de conhecimento consiste na intuicdo da esséncia, pois “o

sumo esforco e a suma virtude da Mente ¢ entender as coisas pelo terceiro género de

conhecimento”.® Quando Spinoza trabalha esse ponto, parece algo um tanto mistico, porque

4 SPINOZA, Etica, p. 199.
S SPINOZA, Eica, p. 193.
6 SPINOZA, Etica, p. 555.



52

esse terceiro género ¢ o que mais se aproxima de uma experiéncia mistica de contato com a
substancia infinita, ou seja, Deus. Ao chegar a esse ponto de conhecimento, a mente humana se
torna mais apta para agir no mundo, e sua conduta ética sera notada pelos demais, pois se trata
de um ser humano que ultrapassou interiormente a si mesmo e foi em busca de novas formas
de viver ou procurou renovar e dar novo sentido ao que ja estava estabelecido. Nesse processo,
nosso grau de perfei¢do aumenta e, com isso, saimos da passividade dos efeitos e passamos a
ser ativos.

Ser ativo ¢ compreender que, apesar da necessidade na qual estamos envoltos, € possivel
que ultrapassassemos os limites impostos. Ser ativo implica avangar os limites e saber que a
vida pode ser de outra maneira e nao daquela que foi colocada; ja ser passivo esta ligado a uma
causa exterior que deixa o ser humano paralisado diante do mundo, fazendo-o aceitar os limites
impostos, paralisando o fluxo constante de vida. O ser humano ndo ¢ sempre ativo ou passivo,
por isso ¢ preciso que se busquem formas de compreender essas passagens de animo para nao
ser levado e guiado pelas opinides dos outros. Torna-se exigente sair do primeiro género de
conhecimento e avangar na busca do ultimo género, que ¢ conhecer a Deus; conhecendo-o,
conhecemos a nés mesmos.

Um ponto a ser ressaltado ¢ que, como se trata de um processo na imanéncia, nao ha,
durante a progressao dos trés géneros de conhecimento, um descarte do que foi adquirido entre
um e outro. A imaginacao ¢ um género de conhecimento muito inferior para Spinoza, mas €
essencial para o segundo poder existir e realizar seu trabalho. H4, no segundo género de
conhecimento, resquicios do primeiro. Ndo se trata de recomegar, mas dar continuidade ao
processo.

Quando o ser humano chega ao terceiro género, que € a intuicdo, ou podemos também
chamar de clareza das causas por tras dos efeitos, existem nele elementos que sd@o do primeiro
bem como do segundo, os quais sdo sustentdculo para alcancar o conhecimento paciente das
coisas. Torna-se um conhecimento paciente, pois a ideia ja ndo pertence somente ao ambito da
razao, ultrapassa o entendimento racional e alcanga a percepgao perfeita. Com isso, ela pode
ser compreendida, em sua origem, com a clareza de sua génese. E essa ideia que faz o ser
humano observar a ordem da Natureza na qual estd imerso e que ndo ¢ alheio. A intui¢do ¢
responsavel por mostrar que o ser humano, na Natureza, ndo ¢ um império que vive
separadamente, mas sim que faz parte do grande império que ¢ a Natureza.

Os trés géneros de conhecimento se baseiam na capacidade do intelecto de reconhecer,
ou captar, aquilo que ¢ contingente. Para Spinoza, a contingéncia ¢ um defeito da maneira como

conhecemos, que advém de ideias confusas por conta da falta de clareza. A filosofia spinoziana



53

¢ uma filosofia do necessario, ndo admite contingéncia. Toda Natureza ¢ regida pela
necessidade, e, por isso, pensar a contingéncia como algo necessario ¢ um erro do conhecer, ¢
isso esta ligado a produgao de ideias inadequadas acerca da realidade.

A razdo nesse processo da constru¢ao do conhecimento, este muito mais ligado a
dimensao pessoal do que coletiva, comeca no individuo e s6 depois vai para o coletivo. Durante
esse processo, a razao tem a dupla tarefa de recusar a contingéncia, que advém de um erro do
conhecer, gerando ideias inadequadas,” bem como faz a distingdo das ideias adequadas®
(aquelas ligadas a necessidade da Natureza) das demais percepgdes que a mente conhece através
do corpo.

O necessario pode ser entendido de duas maneiras, sendo a primeira com relag@o a sua
esséncia, e a segunda, a sua causa. Na primeira, com relag@o a sua esséncia, em que esta envolve
a existéncia,’ conforme escreve Spinoza, podemos notar que esta associado ao “necessitarismo”
divino, do qual nem mesmo Deus esta fora, pois, no momento em que passa a existéncia, junto
dele, sdo formadas as leis que regem a Natureza e, como elas sdo formadas a partir da existéncia
de Deus, podemos dizer que Ele mesmo se deu tais leis, e tudo ocorre com base nelas. Nada de
fora ou antes dele lhe imp0s tais regras, portanto ¢ por tal razao que Deus € livre, pois ele mesmo
se deu as leis que se traduzem na necessidade do Universo. Na segunda, a substancia infinita
ou Deus ¢ a causa de todas as coisas existentes, € nada poderia ser concebido sem ela, ou seja,
todas as coisas existem, pois Deus da a elas existéncia. Em sentido tltimo, somente Deus existe
e nada mais, pois todas as coisas dependem dele para, em algum grau, existir; nada passa a
existir por si mesmo.

Nesse sentido, da-se a importancia de chegarmos ao terceiro género de conhecimento,
pois ele ndo somente nos faz reconhecer o “necessitarismo” divino como também nos faz ter a
compreensdo perfeita da eternidade divina. Portanto, ele atua da seguinte maneira: elimina as
ideias inadequadas, confusas e mutiladas, nos faz aceitar o “necessitarismo” no qual estamos
imersos e, por fim, nos leva a compreender a eternidade de Deus como for¢a produtora da
realidade e de todas as coisas que existem.

Spinoza, no entanto, reconhece que o ser humano esta sujeito a variagdo de animo e,
com isso, forma conceitos que, por vezes, s3o positivos ou negativos, ou bons e maus a respeito

das coisas, que advém do grau de conhecimento que temos acerca delas, ou seja, nada mais €

7 “A falsidade consiste na privagdo de conhecimento que as ideias inadequadas, ou seja, mutiladas e confusas,
envolvem” (SPINOZA, Etica, p. 189).

8 “Toda ideia que em nds ¢é absoluta, ou seja, adequada e perfeita, é verdadeira” (SPINOZA, Etica, p. 189).

9 SPINOZA, Etica, p. 45.



54

do que a acdo da subjetividade humana que valora as coisas a partir de sua percep¢do. Assim,
nem sempre a razao € suficiente para conduzir o ser humano a tomar boas decisdes, pois vale
ressaltar que ela lhe da a capacidade de conhecer acerca de suas a¢des e possibilita que ele
analise sobre suas ideias. O processo reflexivo, portanto, ¢ crucial para a producao de ideias
adequadas, das quais se promove o terceiro género de conhecimento, ou melhor, conhecimento
intuitivo.

E pelo conhecimento intuitivo que o ser humano se torna capaz de buscar agir de acordo
com a sua esséncia, sua natureza, e aquele que ndo age de acordo com sua intuicdo transgride
sua esséncia (desejo), seu ser, e essa transgressao abala a ordem natural das coisas. Ou seja, a
energia vital da Natureza transcorre por todos os seres, mas, no caso do ser humano, a ordem
natural potencializa a agdo humana, isto ¢, da todas as condigdes possiveis para que ele possa
ser potente e, nesse mesmo movimento, a propria ordem natural tera realizado bem sua fungao,
pois a vitalidade que demandou foi correspondida na mesma medida ou para além.

Spinoza define a esséncia humana como desejo: somos seres desejantes. O desejo ¢ uma
forca determinante em nossas relagdes e nos aproxima do conhecimento verdadeiro (intuitivo).
Cabe aqui a distingdo entre desejo e vontade, pois, para Spinoza, a vontade ¢ um esforgo
realizado propriamente pela mente, a vontade € passiva, pois carece de que o corpo também
seja afetado. Ao atingir mente e corpo, a vontade se da pelo que Spinoza denomina apetite € o
identifica a esséncia do ser humano, pois “entre apetite ¢ desejo, ndo ha nenhuma diferenca
sendo que o desejo é geralmente referido aos homens enquanto sdo conscios de seu apetite”. !
E a esséncia do ser humano, ou seja, é o desejo que manifesta conscientemente o conatus e que
o impulsiona a julgar aquilo que é bom e a evitar aquilo que é mau. E esse esfor¢o fundamental
de perseverar e expandir sua capacidade que o leva a agir desta ou daquela maneira, sua acao
revela sua esséncia, que segue a determinacao dada pelo desejo, pois € o desejo que revela nossa
natureza, isto &, se ela é potente ou impotente.

Enquanto se da na mente, a vontade fica sob o dominio da razdo e fica inerte, porém, ao
afetar simultaneamente mente e corpo, transforma-se em movimento, poténcia e agdo. A mente
fica inerte sem que o corpo a impulsione em diregdo a formagdo de novas ideias. E nesse
instante que a vontade colabora no aumento de poténcia e impulsiona para agdo, pois ela tem

disponivel, pela razdo, novos maneiras de perdurar na existéncia.

10 SPINOZA, Etica, p. 255.



55

Quando nos propomos a evoluir no conhecimento, colocamo-nos na dire¢do do
conhecimento das causas, e todo esse processo esta intimamente conectado a producao de ideias
adequadas e inadequadas.

No primeiro género de conhecimento, esta presente a producao de ideias inadequadas,
ou seja, que se da pelo ouvir dizer ou pela opinido, fazendo com que o ser humano ndo tenha
conhecimento da causa de algo que o afetou. Orienta-se entdo apenas por uma ideia confusa,
mutilada e vaga do efeito de um corpo sobre o dele.

J& no segundo género de conhecimento, formam-se as ideias daquilo que pode ser util
ou ndo ao ser humano, e, a partir disso, produzem-se as ideias adequadas, que se ddo pelo
conhecimento da causa de um efeito. Com isso, podemos aplicar a mesma logica dos bons e
maus encontros, isto €, respectivamente, aquilo que nos convém buscamos preservar para
continuar proporcionando aumento de poténcia; do contrario, aquilo que baixa nossa poténcia
buscamos rechagar ¢ manter afastado de nos.

Finalmente o terceiro género de conhecimento, que esta relacionado com a percep¢ao
que se tem da esséncia das coisas, que nao seria apenas a compreensao do que nos convém ou
que nos potencializa, mas também uma compreensdo que se volta para nés mesmos, ¢ um
conhecer-se a si mesmo bem como conhecer as varias relagdes que fazemos com o mundo e
chegarmos ao encontro com Deus, mesmo que parcialmente.

E importante termos em vista que s6 podemos compreender aquilo que nos potencializa
e nos torna pessoas de a¢do e, consequentemente, felizes. Pois todo objeto que se opde a nosso
ser, a nosso conatus (a saber, as paixdes tristes) nos provoca uma diminui¢do de poténcia e nos
destroi. Por esses objetos, o corpo € a mente ndo tém interesse em conhecer, porém, mesmo
havendo uma resisténcia, € preciso compreender esse aspecto da vida, porque nem sempre
estaremos somente na alegria. Por isso, o ser humano deve-se entender como uma parte da
Natureza, que ¢ um modo de ser nela. Para integrar-se nela, ele precisa passar pelo
aperfeigoamento de seu conhecimento. Nem poderiamos falar de uma integragdo, uma vez que
nunca foram separados, porém essa percepcao de separacao se da pelo modo de compreender
o real que, de maneira diversa e equivocada, acabou fazendo com que o ser humano se
entendesse como separado.

Desse modo, quando pensamos na vida em sociedade, percebemos o quanto ¢
importante e requer do ser humano a compreensao de seus afetos para entdo saber modera-los,
pois existimos sob esta condi¢do, conviver com eles diariamente sem poder deles se
desvincular, e devemos entender que eles estdo intimamente ligados a Natureza, ndo ¢ algo

anormal, ndo ¢ um vicio dela, pois “nada acontece na natureza que possa ser atribuido a um



56

vicio dela; pois a natureza ¢ sempre a mesma, € uma s6 € a mesma em toda parte € sua virtude
e poténcia de agir”.!' Agimos de acordo com a variagdo de nossa poténcia, aquilo que nos
agrada nos faz ter agcdes favoraveis e rejeitamos aquilo que nos desagrada. No entanto, isso ¢
complicado quando vaza para a vida publica, quando se trata de instancias de decisdes que
interferirdo na vida de outras pessoas. Apesar de os afetos serem algo que pertencem a nossa
natureza, a razao tem um trago importante na moderacdo deles. Talvez uma questdo que surge
¢ saber até que ponto ela suporta modera-los.

Os afetos, assim como a Natureza, estdo por toda parte, presentes em todos os ambitos
da vida humana. S3o eles que fazem com que os seres humanos possam se juntar em
comunidades, tribos, vilas, cidades. Essa unido entre eles é forjada e ¢ uma unido genuina que
surge do acordo entre os individuos, que se funda nas semelhancas existentes entre eles. Por
exemplo, viver em seguran¢a ¢ uma das semelhancas que os une, essa unido ¢ entendida por
eles como uma forma de resistir contra aqueles que possivelmente os ataquem. Sozinhos, eles
vivem em completa fraqueza, porém, unidos, hd uma soma de for¢as gerando uma forga coletiva
que se torna util para sua defesa. A respeito dessa unido, ela ndo visa a criar uma massa amorfa,
guiada por uma vontade imposta externamente; pelo contrario, ela se forma como uma unidade
composta por individuos independentes e que cooperam em beneficio de um objetivo comum,
como a seguranca, a saude, a sobrevivéncia.

O ser humano que se entende separado da Natureza ¢ impotente em seu pensar € agir,
fazendo-o cair ainda mais na vida passional, sempre sujeito a exterioridade. Entretanto aquele
que se sabe ligado totalmente a afetividade natural ndo compreende o mundo a partir de si,
porém olha para o mundo para se compreender. Uma vez que nao somos separados do mundo,
¢ possivel conhecer a nés mesmos quando estamos atentos aos movimentos do mundo. Da
mesma forma ocorre com os demais modos humanos, quando queremos nos conhecer nessa
dimensao, ndo temos de voltar-nos para nds, mas devemos nos voltar para os outros como um

reflexo que nos possibilita vermos a nds mesmos.

" SPINOZA, Etica, p. 235.



57

2.2 A afetividade humana se da na dimensio relacional, primeiramente do ser humano

com ele mesmo e depois com os demais modos de Deus

A vida humana ¢ marcada por objetos e situagdes que nos alegram e nos entristecem.

No entanto, antes de darmos seguimento a nossa exposi¢do sobre este ponto, voltemos um

pouco ao ponto dos afetos, para termos em vista que a afetividade humana da qual estamos

falando se da pelo movimento de afetar e ser afetado, perpassando pela atividade e passividade.

Na filosofia de Spinoza, em sua obra Etica, na parte III, o filésofo expde sobre os afetos

e diz que sdo entendidos por ele como “as afec¢des do Corpo pelas quais a poténcia de agir do

proprio Corpo ¢ aumentada ou diminuida, favorecida ou coibida, e simultaneamente as ideias

destas afecgdes”.!? Nesse sentido, as afecgdes sio 0 movimento entre corpos, nos quais afetam

e sdo afetados, variando assim sua poténcia de agir de forma positiva ou negativa, pelos

encontros (bons e maus) que realizam no mundo. A esse respeito da filosofia de Spinoza,
Gleizer diz:

Desta forma, uma afecgo neutra, isto é, que deixa invariavel a poténcia de agir, ndo

tem dimensdo afetiva. Assim, se todo afeto é uma afec¢do, nem toda afecgcdo é um

afeto. A variagdo positiva da poténcia de agir — ou seja, sua passagem a uma maior

perfeicao ou forca de existir — constitui a alegria, enquanto sua variagdo negativa —

isto é, sua passagem a uma menor perfeigdo ou forga de existir — constitui a tristeza.

Ao definir esses dois afetos que, junto com o desejo, constituem os afetos primitivos,

Espinosa enfatiza sua natureza transitiva, destacando explicitamente a diferenca entre

0 ato de passar para uma perfeicdo maior ou menor ¢ o estado final alcangado apos a
transi¢do.?

Os afetos ndo resultam de uma comparacao, em que a mente faz entre o estado inicial e
final do corpo. O afeto ¢ a experiéncia que o ser humano vive na transi¢do do aumento ou
diminui¢do da sua poténcia, de sua vitalidade. Como na explica¢do de Spinoza:

Porém ¢ de notar que, quando digo uma forga de existir maior ou menor do que antes,
ndo entendo que a Mente compara a constitui¢do presente do Corpo com a passada,

mas que a ideia que constitui a forma do afeto afirma algo sobre o corpo que na
verdade envolve mais ou menos realidade do que antes. !4

Tal variagao de poténcia esta ligada diretamente aos afetos ativos e passivos. Os afetos
ativos resultam na poténcia para afetar outro corpo bem como causar nossos proprios afetos.
Estes sdo advindos da acdao do corpo e da mente. Ja os afetos passivos, também chamados de

paixdes, ocorrem de maneira inversa em relagdo aos ativos, pois neles nao hd uma acao do

12 SPINOZA, Etica, p. 237.

13 GLEIZER, Marcos André. Espinosa & a afetividade humana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar., 2005. (Passo-a-
passo; 53). p. 35-36.

14 SPINOZA, Etica, p. 367.



58

corpo ¢ da mente, h4 um padecimento destes, pois sdo sujeitos a forcas externas e destas
dependem seu estado, determinando assim o que se passa neles, resultando em nao sermos causa
de nossos proprios afetos.

A triade desejo, alegria e tristeza compoe os afetos primitivos, geradores de todos os
demais. O desejo ¢ definido por Spinoza como sendo a propria esséncia do ser humano,
“enquanto é concebida determinada a fazer [agir] algo por uma dada afeccdo sua qualquer”.!®
Também chamado de conatus, quando se faz referéncia somente a mente ou simultaneamente
a mente e ao corpo. Assim, quando se refere apenas a mente, chama-se vontade, pois ela ndo ¢
uma faculdade de escolha, mas o esfor¢o contido nas ideias que constituem a mente. Quando
se refere & mente e ao corpo, ou seja, ao ser humano, chama-se apetite que, seguido da
consciéncia de si, ¢ chamado de desejo. O desejo ¢ definido como esséncia do ser humano,
como determinada a agir com fins a sua preservagao.

Quanto a alegria, afeto que marca uma passagem do corpo e da mente, de uma poténcia
menor a uma maior de agir, essa passagem fortalece o conatus, contribuindo para a preservacao
do ser na existéncia.'® Por outro lado, a tristeza é a passagem de um estado maior para um menor
de sua poténcia de agir. Inversamente a alegria, ndo fortalece o conatus e nos faz experimentar
brutalmente a impoténcia do corpo e da mente, deixando-nos paralisados diante da
exterioridade.!’

A passividade leva o ser humano, a supor inadequadamente que sua forca de existir €
aumentada quando se volta para coisas externas, como fonte de causa para isso. O ser humano
entregue ao medo, a supersticao, as paixdes tristes coloca seu aumento de poténcia em algo
externo. Com isso, ele se julga livre, quando, na verdade, somente esta criando para si mesmo
sua propria prisao.

A alegria, por outro lado, leva o individuo adequadamente para o fluxo constante de
vida e, em consequéncia, para a expansao de sua propria vida, isso porque esse afeto faz os
individuos ndo esperarem passivamente pelos outros para agir em seu nome ou em seu lugar.
Ele mesmo toma a frente da situagdo e age. Nao delega aos outros o rumo de sua propria vida
e procura expandi-la por si mesmo.

O individuo entende nele proprio as possibilidades para agir. Ele reconhece essas
potencialidades que até entdo, estando num estado de serviddo ou de passividade, ndo conseguia

notar. Quando se da conta disso, age para a autonomia de si mesmo e do outro. Desse modo,

5 SPINOZA, Etica, p. 339.
16 SPINOZA, Etica, p. 341.
17 SPINOZA, Etica, p. 341.



59

um ser humano ativo ¢ capaz de transformar tudo a seu redor, ou seja, sua propria realidade,
pois ele ndo espera por ninguém nem lamenta. Ele age em prol do beneficio comum, e isso o
faz a partir dos encontros que realiza e sdo capazes de potencializar sua expansao, fazendo-o
passar para a perfeicdo de uma maior liberdade e o afastando cada vez mais da servidao. Ja o
ser humano passivo ¢ também capaz de transformacdo, s6 que, nesse caso, tudo o que ¢
modificado por ele é contaminado de tristeza, colaborando cada vez mais para manter a si
mesmo e os demais no estado de servidao.

O ser humano vive constantemente ora sob afetos passivos, ora sob afetos ativos. Desse
modo, podemos notar que ndo ha, nesse sentido, uma vivéncia constante em somente um deles.
Até mesmo o ser humano mais ativo pode ser aplacado por um afeto passivo, basta que nele
surjam ideias inadequadas, as quais o deixardo a mercé da falta de clareza e confuso.

Expomos anteriormente acerca de ideias adequadas e inadequadas, sendo as primeiras,
ideias claras e distintas que revelam sobre as coisas na mente de Deus e que fazem o ser humano
se aproximar mais dele e, com isso, havendo o aumento de sua poténcia. Ja as inadequadas sao
aquelas ideias confusas, mutiladas ou que se apresentam em apenas um aspecto. Essas ideias
sdo propriamente humanas, pois, na mente divina, ndo hé ideias inadequadas, pois ela
compreende por completo todo fluxo de vida e realidade de que ¢ geradora.

Nesse sentido, originam-se das ideias adequadas os afetos ativos. Estes sdo frutos do
esforco adequado que o ser humano faz de sua poténcia intelectual, ou seja, a razdo tem em si
uma afetividade que lhe ¢ propria; portanto ndo hé oposicao entre afetividade e razdo. Conforme
afirma Spinoza: “A Mente, tanto enquanto tem ideias claras e distintas como enquanto as tem
confusas, esforga-se para perseverar em seu ser por uma duracao indefinida e € conscia deste
seu esfor¢o”.!8

H4 uma determinagdo do desejo que leva o ser humano a agir, que pode variar adequada
ou inadequadamente. Assim, da mesma maneira que hé desejos passionais marcados por ideias
inadequadas, ha também desejos racionais marcados por ideias adequadas, que sdo os desejos
mais apreciados na filosofia de Spinoza, pois conduzem a libertagao.

Tendo em vista que os afetos ativos sdo propriamente explicados por nossa esséncia,
como seres desejantes, torna-se mais facil mostrar que eles sdo necessariamente positivos, pois,
segundo a doutrina do conatus, nada do que se explica somente pela natureza de determinada

coisa pode levar a sua diminuig¢do ou até mesmo a sua destruicao. Isso implica, portanto, que o

18 SPINOZA, Etica, p. 253.



60

conatus nao pode gerar tristeza, pois ele visa a sua expansao e nao a sua diminui¢do; ele procura
se manter na existéncia e nao em sua destrui¢ao.

Assim, a afetividade, quando ativa, ¢ definida por sua alegria e positividade.
Diferentemente dos afetos ativos (afetividade ativa), os afetos passionais (afetividade
passional), por dependerem de coisas exteriores, podem variar entre coisas tristes ou alegres,
em razao do que nos convém ou ndo entre essas coisas. Segundo Gleizer, o par ativo/passivo
ndo recupera nada em relacdo ao par positivo/negativo, pois, apesar de as agdes serem
necessariamente alegres, as paixdes nio estio determinadas a serem tristes.!” A esse respeito,
ele observa:

Ha4, no entanto, uma diferenca de importancia ética fundamental entre os afetos ativos
e os passivos, mesmo quando estes ultimos também sdo alegres. Com efeito, as
paixdes, ao resultarem naturalmente de nossa interagdo com causas exteriores sempre
variaveis, se caracterizam pela instabilidade e trazem a marca de nossa dependéncia
em relagdo ao outro, de nossa heteronomia e aliena¢do. Com elas nosso conatus se
deixa orientar do exterior pelas afecgdes que nds sofremos, sendo as paixdes eventos
que nos ocorrem mas que escapam ao nosso poder, colocando-nos a mercé da fortuna.
Por outro lado, as agdes, ao resultarem exclusivamente de nossa natureza, se
caracterizam pela constancia e trazem a marca da autonomia e do exercicio

plenamente eficaz de nosso conatus. Por isso, € sobre elas que repousara o projeto de
liberagdo € a experiéncia da beatitude.?

Essa interagdo que fazemos com os demais e da qual ndo podemos escapar contribui
para nossa variagao de poténcia, mostrando, assim, o quanto somos levados naturalmente pela
instabilidade que vivemos na relacdo com os outros. Esse aspecto pode ser visto nas coisas que
nos causam amor € nas que nos causam odio.

Na parte III de Etica, Spinoza diz que a mente se esfor¢a o quanto possivel para poder
imaginar coisas que facilitem e fagam com que sua poténcia seja aumentada para ndo retrair o
corpo, mas, sim, leva-lo a agir.21 Ou seja, a mente se esforca necessariamente para o conatus
aprender a ser fortificado por afetos alegres e ndo confundir os afetos tristes como sendo
causadores do aumento de poténcia, como ocorre quando somos levados de maneira inadequada
a pensar que estamos na alegria, quando, na verdade, estamos sendo conduzidos totalmente por
coisas exteriores e ensinando ao conatus que o minimo possivel € o que ele deve fortalecer para

que nos mantenha na existéncia.”> A alegria, quando unida a ideia de uma causa externa, ¢ o

9 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 39.

20 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 39.

21 SPINOZA, Etica, p. 259.

22 Os afetos de tristeza também contém em si pontos conectados aos afetos de alegria. Um afeto de tristeza ndo é
so tristeza. Na filosofia de Spinoza, todas as coisas estdo, em alguma medida, conectadas, alguma coisa faz parte
de outra. Por exemplo: ndo somos um unico corpo, mas a integragdo de muitos corpos diferentes que se organizam
€ nos permitem construir o corpo que temos.



61

que define essencialmente o amor, como escreve Spinoza, o “Amor ¢ a Alegria conjuntamente
a ideia de causa externa”.?

Como nem sempre estamos na alegria e convivemos afetivamente com diversos afetos
opostos a0 movimento que naturalmente nosso conatus realiza, tendemos entdo pela memoria
reviver um afeto de alegria com intensidade, desde a primeira vez em que ocorreu. Esse esforco
visa a representar o objeto exterior para fazé-lo presente. O desejo, por sua vez, que foi alterado
pelo amor, ou seja, 0 amor mostra ao desejo o que ele deve naturalmente buscar e, com isso, 0
desejo procura por tal objeto amado.

Vale ressaltar, porém, que o amante, quando tem vontade de se unir ao objeto amado,
nao revela a natureza do amor, mas apenas uma propriedade deste:

Mas cumpre notar que, quando digo ser uma propriedade no amante unir-se pela
vontade a coisa amada, ndo entendo por vontade o consentimento ou a deliberagdo do
animo, ou seja, o decreto livre [...], nem tampouco o Desejo de unir-se a coisa amada,
quando ela esta ausente, ou de perseverar na presenca dela, quando esta 14; pois o
amor pode ser concebido sem este ou aquele Desejo; por vontade, todavia, entendo o

Contentamento que se da no amante diante da presenca da coisa amada e que
corrobora, ou pelo menos fomenta, a Alegria do amante.?*

Contrariamente a alegria/amor, temos o 6dio/tristeza, demonstra Spinoza na proposi¢ao
13 da parte III. A mente, ao imaginar coisas que reduzem sua poténcia e a poténcia do corpo
simultaneamente, esfor¢a-se mediante a recordacdo de coisas que possam banir e excluir tais
ideias,?® pois é uma tendéncia natural afastar do corpo e da mente tudo aquilo que os faz perder
poténcia. A mente ndo se esforga para imaginar aquilo que a entristece, o que seria contrario ao
conatus. Assim, o 6dio ¢ “a tristeza conjuntamente a ideia de causa externa”.?

Podemos notar que amor e 6dio estao ligados as causas externas. Dessa maneira, coloca-
nos no ambito da serviddo, até mesmo o amor, que, apesar de nos alegrar um pouco, ¢ causado
por algo externo. As ideias imaginativas presentes no amor e¢ no 6dio sdo inadequadas,
mutiladas, confusas, fonte de falsas interpretacdes acerca dos objetos exteriores bem como da
propria natureza do individuo desejante. Sua tendéncia é, pois, tomar a parte pelo todo,
projetando, assim, sobre a natureza do objeto exterior o efeito que causa em nos. Conforme
Gleizer:

Na perspectiva invertida da imaginagdo, o util que necessariamente desejamos em
virtude do conatus aparece como livremente escolhido por nés. O objeto do desejo,

destacado das circunstancias exteriores € momentaneas que o determinam como til,
aparece como um fim desejavel em si, como um bem em si que exerce uma atragdo

23 SPINOZA, Etica, p. 343.
24 SPINOZA, Etica, p. 343-345.
25 SPINOZA, Etica, p. 259.
26 SPINOZA, Etica, p. 345.



62

sobre nos. Dessa forma, ele aparece como fundando “objetivamente” nossos juizos de
valor, motivando nossas escolhas, enfim, inclinando nossa vontade sem, no entanto,
determina-la. Com isso, nés acreditamos falsamente que desejamos os objetos por
julgarmos que eles sdo bons em si, quando, na realidade, é porque os desejamos que
julgamos que sdo bons para nés.?’

O encadeamento das ideias imaginativas estd no campo da memoria, ou seja, conforme
uma ordem da qual ndo temos controle, que se da de maneira aleatdria em relacao as afecgoes
que nosso corpo experimenta. Quando um corpo humano ¢ simultaneamente afetado por dois
Ou mais corpos, sempre que a mente imagina-los, todos os outros que participaram de tal afeto

J4 ~ . . 28 . .
também serdo recordados imediatamente.”® Vale ressaltar, nesse ponto, que, caso o primeiro
corpo gere no corpo afetado uma afec¢ao afetivamente neutra e um segundo corpo produza um
afeto de tristeza, sempre que a mente imaginar o primeiro corpo, serd conduzida a lembrar do
segundo e, nesse caso, o afeto de tristeza prevalecerd, entristecendo, assim, o corpo e a mente,
uma vez que “qualquer coisa pode ser, por acidente, causa de Alegria, Tristeza ou Desejo”.?’

Na verdade, as conexdes criadas entre as ideias imaginativas ndo tém para nds uma
necessidade interna. A derivacdo delas se da somente pela justaposicao espagotemporal entre
as imagens dos objetos que chegam a nods e nos afetam, juntamente com os diversos tragos de
semelhancas sensiveis que notamos entre elas. Com isso podemos compreender “como pode
ocorrer que amemos ou odiemos algumas coisas sem nenhuma causa que nos seja conhecida,
mas apenas por Simpatia (como dizem) e Antipatia”.>’ Segundo Gleizer:

O simples fato de termos notado alguém nos observando em uma situagdo
desagradavel faz com que sua mera presencga nos relembre aquela cena, e que essa
pessoa nos aparega sob uma luz afetivamente desfavoravel; assim também, a mera
semelhanga de um desconhecido com algum ente querido faz com que ele nos apareca
sob uma luz afetivamente favoravel. Essas associagdes por contiguidade e por
semelhanga permitem que qualquer coisa inicialmente indiferente possa se tornar “por
acidente” objeto de amor ou de 6dio, e que ndo importa quem possa desejar o que quer
que seja. Com isso, nossas paixdes, submetidas ao mecanismo associativo que
reproduz na mente a justaposicdo espagotemporal e a fusdo das imagens corporais, se

deslocam continuamente e circulam sobre um vasto campo de objetos, propiciando
que nos tornemos escravos passionais de nossa situagdo no Universo.>!

A flutuagdo do animo, ligada ao principio de associacdo, trata-se da oscilagcdo entre
afetos contrarios que se referem a um mesmo objeto. Com ela, surge no ser humano a divisao
interior, a inconstancia, a irresolugdo. O que ocorre € que uma mesma coisa pode ser causa de

tristeza e, por sua semelhanga com algo que nos causa alegria, pode ser, por acidente, causa de

27 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 42.
28 SPINOZA, Etica, p. 169.
29 SPINOZA, Etica, p. 261.
30 SPINOZA, Etica, p. 263.
31 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 44.



63

alegria. Um mesmo objeto pode ser causa eficiente em nés, pois pode causar afetos contrarios
e numerosos. Essa mesma coisa oscilara, fazendo com que esse objeto seja ora causa de amor,
ora causa de 6dio. Mesmo contrarios, esses afetos ndo se excluem, apesar de coabitarem em
nds de maneira conflitante.

Outro aspecto a ser observado no aspecto da afetividade humana ¢ a dinamica afetiva
do medo e da esperanca, que se da na dimensdo temporal, que, por sua vez, também esta
conectada a flutuagdo do animo sobre qual acabamos de falar e que, posteriormente, estara
conectada a dindmica afetiva que ocorre entre o sabio e o ignorante.

Na dimensao temporal, na qual ocorre a dinamica afetiva de oscilagdo entre o medo e a
esperanca, temos uma abertura para a ideia imaginativa de uma coisa futura ou passada poder
ocorrer € ndo mais somente a ideia de uma coisa presente que nos afeta, aumentando ou
diminuindo nossa poténcia. O ser humano ¢ afetado “a partir da imagem de uma coisa passada
ou futura, ¢ afetado pelo mesmo afeto de Alegria ou Tristeza que a partir da imagem de uma
coisa presente”.>? Conforme explica Gleizer:

Segundo Espinosa, toda ideia imaginativa, sendo uma representagdo do objeto
exterior a partir da ideia da afeccdo causada em nosso corpo, tende a afirmar a
existéncia presente desse objeto exterior mesmo quando ele ndo mais existe. A
imaginag¢do possui, como vimos, uma natureza alucinatdria. Por isso, para representar
um objeto como ausente é preciso que essa representagdo entre em conflito com a
representacgdo de algo que exclua sua existéncia presente. S6 a presenca conflitante de
outras ideias pode alterar a afirmag@o existencial primeira. E esse conflito, maior ou
menor em fun¢@o da quantidade de ideias envolvidas, que determina o “coeficiente de

realidade” com o qual o objeto é imaginado. Ora, esse conflito acarreta naturalmente
afetos marcados pela instabilidade, incerteza e flutuagdo do 4nimo.*?

Essa instabilidade na vida afetiva, provocada pela esperanga e pelo medo, surge da
incerteza acerca das coisas sobre as quais temos duvida. Assim, Spinoza diz que a esperanga ¢
originada de uma “Alegria inconstante originada da imagem de uma coisa futura ou passada,
de cuja ocorréncia duvidamos”.>* E 0 medo é uma “Tristeza inconstante originada da imagem
de uma coisa duvidosa”.>> A divida acerca da imagem que criamos de determinado objeto faz
com que criemos uma conexao entre medo e esperanga a tal ponto que um ndo exista sem o
outro.

Podemos notar, porém, que surge certa estabilidade nas relacdes a partir do medo e da
esperanga, contudo € precaria, pois recai sob o campo de um conhecimento inadequado, ou seja,

mutilado, incompleto, acerca dos acontecimentos temporais, de maneira que a auséncia da

32 SPINOZA, Etica, p. 267.
33 GLEIZER, Espinosa & a afetividade humana, p. 45-46.
3 SPINOZA, Etica, p. 269.
35 SPINOZA, Etica, p. 269.



64

duvida ndo pode ser confundida e ndo pode ser equivalente a posse de uma certeza intelectual.
Caso isso ocorra, ela também sera inadequada. A instabilidade contida no par que mencionamos
sera, em outros trabalhos de Spinoza, a saber, o Tratado Teoldgico-Politico (1670)*¢ e no
Tratado Politico (1676-1677)," ponto crucial em sua explicacdo acerca da génese da

supersti¢do e em suas analises sobre as instituigdes religiosas e politicas.

2.3 O sabio se entende como parte integrante da Natureza, o ignorante se imagina
como aquele que toma decisoes livres e, por isso, sua vida é, em grande medida,

triste

O sabio e o ignorante sdo duas posturas filoséficas no pensamento de Spinoza que fazem
com que o ser humano possa dar um passo mais firme para ser tornar livre. Tais posturas,
respectivamente, dizem respeito primeiro aquele que, com toda a necessidade da Natureza, age;
e, segundo, aquele que permanece na serviddo dos afetos e ¢ levado de um lado a outro sem
entender corretamente a forma pela qual age. No primeiro caso, ha um reconhecimento de que
ndo se ¢ plenamente livre; ja no segundo caso, tais individuos se julgam livres por conta da
consciéncia que t€ém em relagdo a suas voligcdes e apetites, porém “nem por sonho cogitam das
causas que os dispdem a apetecer e querer, pois delas sdo ignorantes”.*

Sabio nao se trata de alguém que adquiriu conhecimento suficiente para transmitir para
os demais, que, na estrutura social, estd numa posicao privilegiada do saber. Trata-se daquele
que entendeu que a vida humana e todas as outras seguem regras naturais que ndo podem ser
quebradas e que ndo conseguiremos quebrar. O sabio entende que, por mais que entendamos a
Natureza e a queiramos moldar a nossa maneira, ela sempre buscara outras formas de se
modificar, corrigindo, assim, o que ndo esta inscrito em suas leis naturais. Ela ¢ muito mais
potente que o ser humano; alids, estamos falando da poténcia da substancia infinita, ou seja, de
Deus que ¢ poténcia pura. O sabio compreende que vida busca sempre um meio de realizar
aquilo que esta em ato na mente divina.

O ignorante, por sua vez, pensa que domina a Natureza e que pode lidar com a for¢a que
ela tem (ao falarmos da for¢a da Natureza, estamos nos referindo as mudancas climaticas que,

em grande medida, sdo provocadas pelo ser humano, causadas pela agdo humana, devido a seu

36 ESPINOZA, Tratado teoldgico-politico.

37 SPINOZA, Baruch. Tratado politico. Tradugao, introdugo e notas Diogo Pires Aurélio; revisdo da tradugio
Homero Santiago. Sdo Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009.

38 SPINOZA, Etica, p. 111.



65

entendimento inadequado quanto a forma de lidar com a Natureza). No entanto, vale ressaltar
que a forca da Natureza também se transmite pela forca dos afetos. Estes, nesse sentido, sdo
outra forma de for¢a fazendo com que os seres humanos sejam movidos, mas que passam
despercebidos por aquele que ignoram sua presenga.

Ainda com relagdo a forca da Natureza, ndo estamos dizendo aqui ou defendendo uma
servidao a ela nem que deva ser cultuada ou algo do tipo, porém afirmamos que a Natureza nao
pede permissdo nem segue o querer humano. Ela segue somente sua necessidade natural e
continua se modificando conforme inscrito em suas leis. O ser humano consegue realizar certas
modificacdes na Natureza (se ¢ que podemos dizer que o consegue), pois ele ndo tem o
conhecimento suficiente do que acontece na Natureza de maneira geral. Nosso conhecimento
acerca dela ¢ sempre fragmentado, porém a Natureza trabalha totalmente de modo interligado,
em que cada ponto leva a uma série de efeitos quando nele se interfere. Por exemplo, estudos
recentes sobre as plantas mostraram que elas se comunicam entre si quando estdo em perigo,
através de compostos elétricos em suas raizes, ou seja, ndo sabemos o que pode ir além de uma
“simples” comunicacdo de perigo.*

Podemos notar, portanto, que nada passa despercebido na teia que interliga todo o
sistema natural, no qual os seres humanos sdo apenas uma parte, que se considera a mais
importante por conta de sua racionalidade, porém esquece ser jovem demais num sistema
complexo modificando-se sem sua “permissao”. O sabio, em vista disso, ndo busca ir contra a
Natureza, todavia busca se apoiar em tudo aquilo que ela proporciona. Procura, com todos os
meios, fazer bom uso de toda forga que passa por si, pois ele compreende que, apoiando-se
nessas forgas, ele aumenta, sempre mais € mais, sua poténcia e se transforma num ser humano
melhor, tanto nas relagdes com seus semelhantes como em relacdo com os outros modos da
substancia divina.

Para que haja tal processo, ¢ preciso que todo preconceito que, com o tempo, foi
tomando conta da mente daquele que ignora todas essas coisas seja questionado e olhado de um
angulo diferente, caso contrario, segue sua vida impotente, triste e segurando o peso do
desconhecimento daquilo que pesa sobre seus ombros. Assim, Spinoza escreve no apéndice da

parte I de Etica: “Embora os corpos humanos convenham em muitas coisas, discrepam,

3% FORATO, Fidel. As plantas conversam entre si, mas nio do jeito que vocé pensa. In: Canaltech, 4 fev. 2024.
Disponivel em:  https://canaltech.com.br/ciencia/as-plantas-conversam-entre-si-mas-nao-do-jeito-que-voce-
pensa-278001/. Acesso em: 23 nov. 2024.



66

contudo, em varias, € por iSso 0 que a um parece bom, a outro parece mau; o0 que a um parece
ordenado, a outro, confuso; o que a um é desagradavel, a outro, desagradavel”.*°

O ignorante ¢ um ser humano impotente, pois vive muito mais na tristeza do que na
alegria. Na vida diaria, ¢ aquele que estd de um lado a outro pelas ruas, sempre atrasado, com
o peso das coisas que deram errado, ressentido, irritado. Seu fardo lhe é cada vez mais pesado
devido a dificuldades e desgostos que o afligem, deixando sua vida se tornar um obstaculo.
Diferentemente do sabio, o ignorante carrega mais peso por conta de sua propria ignorancia.

Isso gera nele outro aspecto que se repete diariamente. Ele € o ser humano que reclama
de tudo e de todos, fala mal de todos, maldiz a vida: “viver € puro sofrimento”, “valeria mais
ndo ter nascido”. Nada para ele estd bom, nada ¢ bom o bastante, nada lhe convém, ¢ um ser
humano que pensa que tudo esta contra ele, inclusive ele mesmo, seu proprio corpo nao lhe
convém, ou seja, mente e corpo lhe sdo desarmonicos. O ignorante sofre verdadeiramente,
porém ndo compreende as causas desse sofrimento pelo qual passa e, por isso, vive a se

lamentar,*!

achando ser tudo sua culpa, ser a vida sofrimento, e assim por diante. Vai
descontando suas frustragdes por meio de suas reclamagdes. E um ser humano que mais se
aproxima da morte e medita mais sobre ela do que medita sobre a vida e as potencialidades que
0 permitem existir.

Dada a limitagdo de nossa natureza, nossa finitude, somos levados, em dado momento
da vida, a recorrer as reclamagdes, pois, como modos finitos da substancia infinita, estamos
sujeitos ao constrangimento de poténcias que nos superam. Com isso, 0 que vemos ¢ um embate
de forcas, ou seja, um embate de conatus que alguns sdo mais fortes que outros, e isso € a mais
pura manifestacao da Natureza. Da perspectiva da Natureza, de modo geral, tudo ¢ manifestacao
da poténcia de Deus, tudo convém, pois seu agir € sem nenhum constrangimento. A Natureza
age sem ser constrangida por algo que lhe seja exterior; nem podemos falar de algo exterior,
pois, no pensamento spinoziano, ndo ha uma exterioridade que controla o mundo de fora. No
entanto, o ignorante nao percebe que todas as coisas que lhe acontecem sdo, na verdade,

expressoes da propria Natureza, que expressa a si mesma, por si mesma.

40 SPINOZA, Etica, p. 119-121.

41 Em Tratado politico, Spinoza diz que a postura deve ser ndo rir, ndo chorar, ndo lamentar, mas compreender.
“Os filésofos concebem os afetos com que nos debatemos como vicios em que os homens incorrem por culpa
propria. Por esse motivo, costumam rir-se deles, chora-los, censura-los, ou (0s que querem parecer os mais santos)
detesta-los” (SPINOZA, Tratado politico, p. 273). Portanto, fazendo uma pequena ligacdo com esse trecho, quem
ria da condicdo humana era o filésofo pré-socratico Democrito, quem lamentava da condi¢gdo humana era
Heraclito. Spinoza, ao contrario, propde que, em vez de assumir tais posturas sobre os afetos, devemos procurar
compreendé-los.



67

O ser humano que chega ao terceiro género de conhecimento se da conta de ¢ Deus ou
a substancia infinita, conhecendo a si mesmo por meio dele, pois “é o proprio Amor de Deus
pelo qual Deus ama a si proprio, nao enquanto ¢ infinito, mas enquanto pode ser explicado pela
esséncia da Mente humana considerada sob o aspecto da eternidade”.*> Esse é o ponto
culminante no caminho ético proposto por Spinoza, que ¢ a passagem da ignorancia, na qual
imperam as paixoes, as ideias inadequadas, para a sabedoria, campo das ideias adequadas e da
ciéncia intuitiva. E na sabedoria que se pode atingir a verdadeira liberdade e alcancar a
beatitude.

Como tudo convém a Natureza, podemos dizer que tudo convém ao sabio, pois ele
conseguiu perceber o todo no qual esté ligado e, com isso, entrou em sintonia com tudo o que
o cerca. Vale ressaltar que ndo se trata de um ser humano que se torna passivo diante do mundo
e que aceita tudo, pois isso seria uma falsa sabedoria, uma vez que estaria no estado de servidao.
Dissemos anteriormente que o sabio ndo é aquele numa posicao privilegiada e acima dos
demais. Sua sabedoria ndo ¢ algo fixo. Ela se da diariamente nas relagdes que tem com os
demais modos da substancia e, principalmente, com os modos humanos.

O ser humano que pratica a postura do sabio ¢ aquele que se faz e se desdobra no embate
de for¢cas como o normalmente € na Natureza. Sua sabedoria ¢ dada pelo caminho que percorre
bem como sua serenidade que, admirada pelos demais, nao se da por fuga da realidade dura
(como os demais podem entender), mas, sim, pelo enfrentamento dos demais conatus com os
quais encontra e que podem aumentar ou diminuir sua poténcia de agir. Trata-se de saber que a
fortuna o pode aplacar a qualquer momento, porém segue tentando realizar suas conquistas
dentro da propria realidade.

Na proposi¢io 67 da parte IV de Etica, Spinoza escreve: “N&o ha nenhuma coisa em
que o homem livre pense menos do que na morte, e sua sabedoria ndo ¢ uma meditagcdo sobre
a morte, mas sobre a vida”.*> Meditar sobre a vida nada mais é que entender que ela segue uma
logica diferente da qual podemos pensar a partir de nossa racionalidade. Ela simplesmente
ocorre na maneira como somente poderia acontecer e sem que haja o sentimento de culpa ou de
magoa, até porque essas coisas sdo nogdes proprias do ser humano e ndo da légica interna da
vida como um todo.

A meditagao do sabio ou do homem livre sobre a vida resulta no trabalho e no esforco
para criar condigdes e gerar no mundo bons encontros, ou seja, para tornar o mundo

conveniente, fértil, propicio. No entanto, ndo podemos pensar tal mudanga como algo que

“2 SPINOZA, Etica, p. 567.
3 SPINOZA, Etica, p. 483.



68

ocorre da noite para o dia, pois, antes de chegarmos a sabedoria, passamos pelo estado de
confusio em que ndo sabemos o que nos convém,* pois, como seres humanos, somos
atravessados pela flutuacdo ora da sabedoria, ora da ignorancia.*’

O ser humano passa, por exemplo, por muitas fases durante a vida. Quando crianga, o
que pode convir para ele, em grande parte, sdo os doces agregados a nossa alimentacdo. Ja na
juventude, aflora a vida sexual e outras coisas que ele possa julgar que convém a ele. Na fase
adulta, o envolvimento com o trabalho e a producdo de dinheiro para seu autossustento, € assim
por diante. Cada um vive em seu universo particular, limitado pelos afetos a sua disposicao,
escapando, assim, as outras possibilidades de vida que passam despercebidas; fogem dele por
ndo se dar conta e ndo conseguir percebé-las.

Quando vivemos ao acaso dos encontros, ndo conseguirmos perceber nem entender o
que nos convém ou ndo. Por isso se fazem urgentes a coeréncia e a constancia nos encontros,
ou seja, o que Spinoza quer dizer com isso ¢ que cada pessoa que ndo busca a coeréncia ndo
extrapola para além do que pode compreender, isto é, ndo ultrapassa o primeiro género de
conhecimento que se da pelo que os outros dizem. Ela mesma ndo procura, por si, compreender
para além do que lhe dizem. Para ela, ¢ mais confortavel deixar as coisas da forma como estdo,
devido a sua limitacdo que ela mesma se impde ao viver confortavelmente na opinido alheia, o
que a impede de querer avancar no processo do conhecer. Com isso, suas concepcdes sobre a
realidade, sua maneira de entendé-la ndo passa de uma fic¢ao de seu pensamento, dado de modo
incompleto pela imaginagdo que dificulta explicar o mundo. E dai que nascem as incoeréncias
no percurso da existéncia, pois, na verdade, “na natureza das coisas nada ¢ dado de contingente,
mas tudo € determinado pela necessidade da natureza divina a existir € operar de maneira
certa”. 4

Spinoza quer dizer com isso que a incoeréncia ¢ uma impoténcia, ¢ uma lente

equivocada pela qual olhamos para buscar compreender o mundo, porém o resultado ¢ um erro

44 Na Natureza tudo convém; ou seja, para ela, tudo é perfeito e ordenado. No entanto, para os seres humanos, sdo
necessarias certas precaugdes nesse sentido. Por exemplo, convém-nos beber dgua, e a Natureza nos fez para
tomarmos agua e nos limitou na quantidade de agua, mas ndo nos limitou em poder ingerir para além do que ela
estabeleceu. Com isso, beber agua faz bem, porém podemos passar mal se ingerimos mais do que precisamos.
Nesse caso, podemos notar que o raciocinio logico do autor €, se a liberdade se limita a esse tipo de situagao, logo,
ndo somos tdo livres como pensamos. Se a liberdade se aplica somente em alguns casos, ela € uma constru¢do
humana para algumas circunstancias da vida.

45O sabio ndo é puramente sabio, ele também tem momentos de ignorancia, mas, diferentemente do ignorante, ele
consegue perceber e reverter tal situagio. E por isso que sua sabedoria é um exercicio diario. O ignorante tem
também momentos em que pode se tornar sabio, porém, ao passar por esses instantes, logo se vé condenado pelos
preconceitos que possuem sua mente, julga como algo mau e despreza os momentos que o possibilitariam se tornar
um sabio. Ele ndo explora o sabio que existe dentro de si em ato.

4 SPINOZA, Etica, p. 95.



69

na compreensdo, ¢ inadequada essa forma de conhecer. A razdo, nesse processo, busca
encontrar coeréncias entre as coisas € a maneira como elas se comunicam reciprocamente, uma
vez que, na filosofia spinoziana, elas estdo conectadas.

A constancia é como o verso da moeda com a coeréncia. E procurada pelo segundo
género de conhecimento (conhecimento racional), pois “ndo ¢ da natureza da razdo contemplar
as coisas como contingentes, mas como necessarias”.*’ A constincia nada mais ¢ do que a
necessidade que existe intrinsecamente ao mundo. Tudo estd conectado por um nexo causal,
em perpétua relacdo. Pelo segundo género, saimos da inconstancia, que surge pelo equivoco de
compreender a realidade, saimos do conhecimento fragmentado e conseguimos, como que num
quebra-cabecga, comecar a articular as partes, as causas e os efeitos. A partir dai vemos a
consisténcia necessdaria, € 0 que parecia absurdo passa a fazer sentido. Compreender isso torna
o conhecimento um forte aliado e utilizamo-nos dele para irmos aos poucos nos tornando livres.

Quanto mais o ser humano ¢ capaz de conhecer as propriedades comuns dos afetos e a
maneira como eles contribuem para a flutuacdo de sua poténcia, torna-se mais capaz de
selecionar os encontros que quer realizar. Este € o esfor¢o de Spinoza, demonstrar que os afetos
nao devem ser suprimidos e que isso ¢ impossivel de se fazer, pois eles também sdo uma parte
da Natureza da qual somente n6s somos capazes de nota-los. Ou seja, para ele, o sdbio ndo €
quem suprime os afetos, mas € o que sabe lidar com eles, que sabe usa-los para aumentar sua
poténcia de agir. Os afetos sdo uma parte importante na constru¢ao do sabio spinoziano.

E pelos afetos que o sabio sabe identificar aquilo que Ihe convém ou ndo. Quando sua
poténcia ¢ aumentada, seu conatus o faz perseverar mais fortemente na existéncia, sua vida se
desdobra para além de si mesmo, percebendo que ndo esta separado da Natureza, mas imerso
nela. Isso significa que ele realizou um bom encontro e temos entdo a equacdo de soma de duas
poténcias. Um corpo convém a outro, pois ambos partilham mutuamente de poténcias que se
juntam e se tornam mais fortes, uma vez que, “‘enquanto uma coisa convém com nossa natureza,
nesta medida é necessariamente boa”.*®

Quando hé, porém, uma diminui¢do de sua poténcia, quando ela ¢ constrangida, isso
quer dizer que ele realizou um mau encontro, em que uma poténcia externa nao se Somou a sua;
ao invés disso, subtraiu tanto que lhe deixou com baixa poténcia de agir, causou-lhe
constrangimento. Portanto, esse encontro ndo lhe convém, pois “nenhuma coisa pode ser ma

pelo que tem de comum com nossa natureza, mas, enquanto nos ¢ ma, nesta medida nos ¢

“7SPINOZA, Etica, p. 207.
“8 SPINOZA, Etica, p. 419.



70

contraria”.** Lembremos que a alegria é direcionada para as coisas que nos convém, ja a tristeza
direciona-se para as coisas que ndo nos convém, que nos constrangem e diminuem nossa
poténcia de agir.

A vida segue nessa constante variacdo de poténcia, resultado dos encontros que os
corpos realizam no mundo. Certamente, alguns nos ajudam no percurso de passagem da
servidao para a liberdade, mas outros nos mantém na serviddo constantemente. A filosofia de
Spinoza, por meio de Etfica, ¢ justamente auxiliar a tracar o percurso que nos faca sair da
servidao e nos conduza a liberdade. Para o filésofo, porém, ¢ muito claro que ndo se pode fazer
isso sem considerar os afetos; ou seja, sua proposta é passar da serviddo para a liberdade,
apoiando-se na for¢a dos afetos.

Nao podemos, contudo, fazer esse percurso sem que esteja presente a razao, porque,
sem ela, vemos o que brota da impoténcia de moderar os afetos, a saber, a incoeréncia ¢ a
inconstancia, que nos tornam incapazes de organizar e selecionar os encontros que fazemos. A
sabedoria s6 pode surgir dos afetos. Sem eles, passamos a ignorar aquilo que nos atravessa e
estaremos impossibilitados de compreender tudo aquilo que ocorre em nds. Sem essa
compreensao, fazemos coisas que poderiam ser evitadas se tivessem sido mais bem pensadas e
analisadas com o auxilio da razdo, que, alids, este ¢ seu trabalho, mostrar com precisdao o que
pode acontecer caso sejamos conduzimos totalmente pelos afetos.

Uma vez conduzidos pelos afetos, estamos imersos no estado de serviddo. Neste nada
nos convém, pois estamos no acaso dos encontros; estamos a mercé da fortuna que se torna
nossa guia. Desse modo, ndo somos ativos nas coisas que nos acontecem. A esse respeito,
escreve Spinoza no prefacio parte IV de Etica, no qual diz que o ser humano “n3o é senhor de
si, mas a senhora dele ¢ a fortuna, em cujo poder ele estd de tal maneira que frequentemente ¢
coagido, embora veja o melhor para si, a seguir porém o pior”.>° O sabio se esfor¢a para escapar
de seu estado de serviddo, que produz contrariedades, alienagdo, violéncia, e sua saida ¢ pelo
desenvolvimento de seu conhecimento acerca da realidade em que se encontra. Podemos dizer
que ele vive dentro de si, no seguinte sentido, pois compreende que estd sempre sujeito a
serviddo dos afetos, porém se esfor¢a para sair de tal estado. E potente, forte, conhece a si
mesmo, ainda que minimamente.

O ignorante, pelo contrario, vive fora de si. E inconstante, incoerente e incapaz de
compreender que aquilo que ele denomina liberdade, na verdade, ¢ um erro de compreensao da

realidade, ndo sendo capaz de perceber que hd muitas forgas que atuam sobre ele. Sendo

“ SPINOZA, Etica, p. 419.
 SPINOZA, Etica, p. 171.



71

arrastado por essas incompreensoes, desse modo, ele vive fora de si, ou seja, vive totalmente
pela motivagdo exterior. Esse individuo ndo convém a si mesmo. Ele se esquece de seu proprio
corpo,’! dado seu estado de alienagdo. Com isso, é impotente, fraco, incapaz de conhecer a si
mesmo e, por isso, continuamente se estranha, vive a margem de si mesmo.

O riso, o choro, o maldizer s3o rejeitados por Spinoza, justamente porque impedem o
ato de compreender, sumamente importante para o processo de tornar-se livre. Se, em vez de
conhecer, o individuo opta por maldizer a realidade, o mais provavel que aconteca ¢ seu
fechamento para o mundo, seu isolamento; no entanto, essa nao ¢ a melhor op¢ao, ndo ha como
sair deste mundo em momento algum. Apesar de pensarmos que saimos da caverna,
permanecemos nela, sé que, agora, ndo mais na escuridao. Por nosso esfor¢o, chegamos a sua
parte iluminada, onde sdo produzidas as realidades que julgdvamos serem verdadeiras. Nao ¢
possivel sair do mundo. Com Spinoza, a transcendéncia foi extinta, desse modo, € precioso
fazer da imanéncia nossa aliada e se apoiar nela para nos tornarmos livres.

Tudo isso ¢ possivel quando nosso grau de poténcia esta elevado, pois estamos
mergulhados na alegria; a faisca para isso ¢ um bom encontro. Deste podemos ter multiplas
possibilidades, como unir forgas, descobrir novos caminhos, aliar-se aos demais. O encontro
que convém ¢ aquele resultante da soma de todos esses fatores e que nos faz ver o mundo de
outras perspectivas, sob a orientagdo da razdo. Podemos notar, em Spinoza, um duplo
movimento que ora se volta de maneira individual, ora para a coletividade, mostrando que nao
podemos viver isolados dos demais, porém, ao mesmo tempo, ndo podemos viver a mercé dos
outros.

Na parte IV de Etica, Spinoza escreve: “Enquanto os homens vivem sob a condugio da
razdo, apenas nesta medida necessariamente convém sempre em natureza”.’> Ou seja, as
naturezas ndo convém caso sejam incompativeis, ndo convém a alegria com a tristeza, os seres
humanos se aliam uns aos outros enquanto percebem que sdo fracos quando estdo solitrios.
Quando duas naturezas racionais se encontram, sabem que podem se fortalecer mutuamente,
visto que uma complementa a outra, no entanto, essa € apenas uma das varias possibilidades de
se pensar essa questao.

Para a sociedade funcionar, é preciso que cada um colabore com algo. E nesse sentido

que o filosofo escreve, dizendo que “na natureza das coisas nao € dado nada de singular que

510 corpo aqui ndo somente como material organico, mas como relagdo que mantém com o mundo € com as coisas
com as quais esta ligado.
52 SPINOZA, Etica, p. 425.



72

seja mais Util a0 homem do que o homem que vive sob a condugio da razdo”.>* Outro ser
humano ¢ o que mais convém a nossa natureza. Entre as coisas finitas singulares, ¢ ttil tudo
aquilo que aumenta nossa capacidade de agir, pois favorece os afetos de alegria, e nisso esta
incluso fortemente outro ser humano. No apéndice da parte IV de Etica, Spinoza escreve sobre
o estabelecimento de tais vinculos que fortalecem as relagdes sociais, dizendo que “aos homens
¢ primordialmente 1til estabelecer relagdes e estreitar aqueles vinculos pelos quais, de maneira
mais apta, fazem-se todos eles um so6 e, absolutamente, [¢ util] fazer tudo aquilo que serve para
firmar as amizades”.>*

Pela proposicdo 40 da parte [V, temos uma dimensao politica, na qual diz que “as coisas
que conduzem a Sociedade comum dos homens, ou seja, que fazem com que os homens vivam
em concordia, sdo Uteis; e mas, ao contrario, as que introduzem discérdia na Cidade”.> Tudo
aquilo que favorece a boa convivéncia na cidade ¢ util para todos, e todos se beneficiam disso.
Porém Spinoza ndo ¢ ingénuo e alerta que nem sempre a sociedade viverd em constante
concoérdia, em constante alegria (talvez seja mais comum, na cidade, a tristeza do que a alegria).
E preciso ter em vista que, assim como o bem de nossos semelhantes, devemos também esperar
deles o pior, ou seja, o pior vird daqueles que vivem imersos e sdo comandados pelas paixoes.
Os seres humanos vivem em concoérdia e sdo uteis uns aos outros, conforme sdo conduzidos
pela razdo. Nao ha utilidade verdadeira a ndo ser sob essa condigcdo, que o ser humano seja
orientado pela razao. O aumento de nossa poténcia depende, quando se trata da vida social, do
esforco que a cidade realiza para cultivar uma vida racional. Desse modo, o util singular se
combina com o util comum.

O fechamento que ocorre na vida social atualmente € também um tipo de servidao. A
solucdao e, a0 mesmo tempo, origem desse problema passa totalmente pelos encontros que
realizamos com os demais e pelos afetos que produzimos e colocamos em circulagdo. Como os
afetos circulam o tempo todo, precisamos identificar quais nos convém, por isso € preciso
termos a atitude do sabio, que ndo espera por ninguém. Ele se lanca nesse emaranhado de afetos
e faz com que eles possam convir com sua natureza mediante seu esforgo e suas agoes.

O sébio ndo fica como um espectador. Mesmo que se depare com um afeto de tristeza,
ele procura, nesse afeto, pontos que possam fortalecer sua poténcia. Isso ¢ possivel se
pensarmos que os afetos sdo um misto de coisas, € depende muito mais de nossa poténcia para

transforma-lo em algo do que dele proprio, isto €, o afeto de tristeza pode nos abater se nossa

 SPINOZA, Etica, p. 427.
* SPINOZA, Etica, p. 499.
55 SPINOZA, Etica, p. 443.



73

poténcia estiver fragilizada; do contrario, pode dobrar a ponta desse afeto e tirar dele algo que
se transforme em alegria. O ignorante, por sua vez, ndo percebe a sutileza que existe nos afetos,
pois, como sua poténcia ¢ sempre baixa, no primeiro tombo, maldiz, reclama e para de agir. Ele
simplesmente, como ja dissemos, ¢ levado de um lado a outro sem a busca pelo aumento de sua
forca, que permanece inativa dentro dele por falta de motivacdo em si mesmo para ativa-la.

O aumento daquilo que nos convém €, ao mesmo tempo, a utilidade que se da de uns
para com os outros. O que nos convém se da por aquilo que nos ¢ util, fazendo-nos agir, sentir,
pensar. A conveniéncia esta ligada ao aumento de poténcia e ndo a negacdo desta. Ela ¢ a
somatoria que resulta em algo maior que as partes que o compdem. O caminho ¢ longo até o
sabio perceber que tudo lhe convém e que ha nele a capacidade suficiente para ter parte nesse
processo, fazendo com que as coisas possam convir com ele, uma vez que, na Natureza, todas
as partes se articulam de maneira certa. Nela ndo ha contradigdes e imperfei¢des, tudo ¢é
harmdnico, perfeito e determinado.

Somos, assim, capazes de fazer isso, pois somos partes da Natureza. Ela esta por toda
parte, e vale ressaltar que ndo somos um império num império. Somos graus de poténcias se
expressando a todo instante, lutando para perseverar na existéncia. Do ponto de vista de Deus,
tudo nos convém. Nao existe nada além do que bons encontros, o mal ndo esta presente nessa
realidade (lembrando que Deus age por ideias adequadas, gera causas adequadas, pois € um ser
puramente racional). Apesar de parecer utopico, ndo hé outro objetivo para o sdbio que nao seja
aprender a ver as coisas na 6tica de Deus, e isso representa a chegada no terceiro género de
conhecimento, em que ele se torna capaz gerir os encontros que faz com o mundo, pois se langa
utilizando-se da for¢a da Natureza para ir cada vez mais longe dentro de sua finitude, “mas tudo
o0 que é notavel é tdo dificil quanto raro”.>¢

A felicidade ¢ buscada por todos, porém, para alcangé-la, ¢ preciso ter constancia e
coeréncia. Quando se vive na paixdo e conduzido pelo acaso dos encontros, os seres humanos
sempre discordam entre si. A razdo serve entdo como auxilio, para harmonizar as relagdes, de
maneira que cada um possa encontrar seu lugar na grande engrenagem que ¢ a Natureza. E
convivendo com os demais que percebemos que as poténcias individuais, reciprocamente, se
fortalecem e somam-se umas as outras, uma se alimenta da outra. Vemos, por exemplo, que,
por muitas vezes, a felicidade de um sera a tristeza de outro, e vice-versa. Nem todos ficam

felizes com as mesmas coisas, 0 que convém a um nao convém a outro.

56 SPINOZA, Etica, p. 579.



74

De nenhuma forma, a felicidade de um contradiz a felicidade do outro, pois a liberdade
de cada um ¢ forca geradora de aumento da liberdade coletiva. A liberdade se desdobra em
outras liberdades, e esse ¢ seu processo natural; do contrario, ndo ¢ um ato de liberdade. Isso
ndo pode ser percebido por aqueles que t€ém um olhar mesquinho, impotente e pequeno. Em
Spinoza, a liberdade ndo tem a ver com a ideia de livre-arbitrio do ignorante, que se pensa
escolhendo as coisas e achando poder fazer o que quiser, onde a na hora em que quiser. A
liberdade tem a ver com a capacidade do sabio de multiplicar os bons encontros. E o aumento
de poténcia que inicia em si mesmo, perpassando pela cidade, pelo mundo e chegando ao
universo.

Ser livre é poder mergulhar profundamente nas formas de se determinar e se mover,
conhecendo como funcionam as relagdes e interagdes, como o mundo opera € como circulam
os afetos. No fundo, a liberdade da vazdo para a vida poder seguir seu esforco incansavel e
ininterrupto de produgdo constante de encontros que, uma vez que convenham a nossa poténcia,
possamos chegar ao maximo dela, em que podemos afetar e ser afetados.

Falamos mais sobre a figura do sabio spinoziano, pois ele ¢ aquele que passa pelos trés
géneros de conhecimento e, com isso, estd mais proximo de Deus, ou seja, da Natureza e seus
processos nos quais estamos imersos. Para ele, as coisas sao vistas da perspectiva da eternidade,
ndo a transcendente, mas a imanente, na qual tudo se renova a cada nascer e morrer, todas as
coisas se tornam convenientes, coerente e constantes. A capacidade de pensar e agir faz do
sabio spinoziano o mais virtuoso dos seres humanos, pois ele encara as situagdes sem se
lamentar por elas. Outro ponto ¢ que, mesmo sendo finito, ele apreende o infinito, e esse instante
de conexao com o infinito o faz alcancar a beatitude. Ele se torna apto a conhecer a si mesmo
e o mundo. Em tudo que pdde, encontrou relagdes de coeréncia e se esforgou para ver, nas
pequenas e nas grandes coisas, a constancia que passa por eles.

Quando retratamos esse processo de se tornar sabio, pode-se pensar que hd um
afastamento dele em relacdo ao mundo ou aos ignorantes, no entanto, nao ¢ assim que ele age.
Tudo é realizado de maneira imanente. E nesse momento que mais se aproxima dos demais
para melhor compreender a dindmica afetiva. Ele se afasta, o mdximo possivel, da servidao,
sem se afastar dos demais, pois o que ocorreu nele foi uma modificagdo na qual seu corpo
elevou sua capacidade de autorregulacdo e experimentagdo de multiplos afetos, levando
também a mente a pensar clara e corretamente. Conforme a proposi¢io 38 de Etica, Spinoza
diz:

E 1til a0 homem o que dispde o Corpo humano tal que possa ser afetado de multiplas
maneiras ou o que o torna apto a afetar os Corpos externos de multiplas maneiras; e



75

tanto mais Util quanto torna o Corpo mais apto a ser afetado e afetar os outros corpos
de multiplas maneiras; e, inversamente, ¢ nocivo o que torna o Corpo menos apto a
3 57

1sto.

Na aproximacgao que o sabio faz com os demais, afetando e sendo afetado de diversas
maneiras, aproxima-se cada vez mais de Deus, a tal ponto que se torna capaz de imita-lo, no
que diz respeito em ser causa de si mesmo,’® dentro de suas possibilidades como finito,
tornando-se livre pela poténcia que advém tanto da mente quanto do corpo, sendo capaz de
experimentar, a0 mesmo tempo, uma pluralidade de afetos, agdes e ideias. Nao ha motivos para
esperar por outro mundo para a sabedoria poder fluir. E aqui e agora que ela se faz 1til, ndo ha
um depois, ha um agora. Ela ¢ a poténcia que se consome ¢ se refaz no proprio ato de viver.
Essa poténcia age de duas formas, sendo, ao mesmo tempo, capaz de dividir-se com os demais
e multiplicando-se para si mesma. Dessa maneira, vemos nesse processo os afetos ativos dos
quais o sabio € causa e que lhe permitem uma verdadeira afirmagao de si; do contrario, ele se
afasta dos afetos que advém das paixdes, sendo estes determinados por uma causa exterior,
fonte de servidao.

Na parte V de Etica, Spinoza escreve que a beatitude (beatitudo) ou felicidade® “ndo é
o prémio da virtude, mas a propria virtude. E ndo gozamos dela porque coibimos a lascivia,
mas, ao contrario, é porque gozamos dela que podemos coibir a lascivia”.®® O esfor¢o do sabio
spinoziano € encontrar nas coisas, como ja dissemos, a coeréncia, a constancia e a conveniéncia.
Nao ¢ um trabalho de um dia, mas de uma vida toda. Mesmo sendo sabio, ele oscila para a
ignorancia e deve evitar voltar para este estado inicial. E um trabalho “tdo dificil quanto raro”,°’
como diz Spinoza no fim de Etica; no entanto, esta ao alcance de todos.

O ignorante, porém, ndo consegue perceber essas coisas, pois até mesmo confunde a
sabedoria com sua ignorancia, incoeréncia e inconveniéncia. Da mesma maneira que confunde
sua impoténcia e inconstancia com a liberdade, ¢ inadequado pensar que as causas exteriores
lhe convém, uma vez que ele nao as produziu por seu proprio esforco. A recompensa que cabe
ao sabio ¢ aquela que ele mesmo produz, visto ser ativo em seus afetos, ou seja, conforme se

esforca para se distanciar cada vez mais da servidao, esta serd sua recompensa, faz valer a pena

toda capacidade que lhe foi dada por Deus.

57 SPINOZA, Etica, p. 439.

8 Aqui a causa de si ndo é como Deus faz em rela¢do a si mesmo. Utilizamos aqui tal analogia para falar daquele
ser humano capaz de gerar seus proprios encontros uteis para sua felicidade (beatitude), ativo em suas relagdes e
que ndo fica a mercé dos afetos.

59 SPINOZA, Etica, p. 589.

60 SPINOZA, Etica, p. 577.

61 SPINOZA, Etica, p. 579.



76

A vergonha, o 6dio, a inveja que geram tristeza, provocam um sentimento passivo e
diminuem nosso poder de agir. Tais negatividades estao ligadas a serviddo e a uma falsa moral
que fazem ser exaltadas a renincia e a piedade, que ao invés de libertar, causa maior
aprisionamento. No entanto, no lugar desses sentimentos que cooperam para o aprisionamento,
deve-se dar lugar a alegria que aumenta nosso poder de existir e agir, proporcionando a
liberdade. O conhecimento racional de si ¢ a verdadeira virtude, ou seja, ¢ a capacidade de fazer
importantes ndo somente o exterior, mas o interior. E conhecendo a si mesmo que podemos nos
libertar de paixdes tristes. Vale ressaltar, as paixdes tristes sdo geradas pelo desconhecimento
do ser humano em relagdo a si mesmo e da necessidade que o envolve.

Para o sabio, ¢ conhecendo a si mesmo que o faz apoiar-se bem para alcangar a beatitude.
Ele ¢ a figura do ser humano que medita sobre a vida e ndo sobre a morte, conforme escreve
Spinoza, “ndo h4 nenhuma coisa em que o homem livre pense menos do que na morte, e sua
sabedoria ndo é uma meditacdo sobre a morte, mas sobre a vida”.®? Ele vive e saboreia os
prazeres que aumentam seu poder de agir e se afasta daqueles que s3o nocivos. A alegria que
advém da razao e sua autorrealizacao € onde se situa sua sabedoria.

A sabedoria aponta para a salvagdo e mostra que esta ao alcance de todos, mas ¢
negligenciada, deixada de lado. Tudo isso se da de maneira imanente e ndo transcendente, como
se pode confundir com 0 modo de pensar religioso, a salvacdo se da de maneira imanente € nao
transcendente. Pelos bons encontros e pelo conatus que faz aumentar sua capacidade de pensar
e agir, fazendo do sabio um ser humano capaz de ver o todo e ndo somente uma parte, ele capta
tudo sem contradi¢des e incoeréncias, ele capta a alegria pura na harmonia plena em que tudo
lhe convém; essa € a salvagao.

Sua liberdade ndo esta atrelada a um ato de vontade desconecta das causas, mas sua
capacidade de realizar a sintese perfeita entre os afetos e a razao, tornando-o, por exceléncia, a
personificacdo da propria liberdade, em seu mais alto grau. O sabio supera e escapa da servidao
das paixoes passivas, quando compreende as causas e a necessidade do mundo. Sua mente ¢
guiada por ideias adequadas, que ndo visam a extirpar os afetos. Ele procura transforma-los em
acdo, revelando, assim, sua poténcia de agir. Ele se torna, entdo, sua propria causa adequada,
que o faz alcangar a beatitude na compreensdo de Deus e sua unido intelectual para ele,

experimentando a vivéncia da liberdade imanente em sua mais pura expressao.

62 SPINOZA, Etica, p. 483.



71

3 O PROCESSO DA LIBERDADE HUMANA SE DA NA IMANENCIA DA
SUBSTANCIA INFINITA, MANIFESTANDO-SE PELA MODERACAO QUE O
SER HUMANO FAZ DE SEUS AFETOS

3.1 A via que conduz a liberdade humana ¢é o conhecimento

Ao longo de Etica,! Spinoza traga seu percurso, que comega em Deus, substincia
infinita, possuidora de infinitos atributos, dos quais conhecemos apenas dois: extensao e
pensamento. Os seres humanos sdo modos da substincia, atravessados pelo espago e pelo
tempo. Desse modo, sdo limitados por sua condi¢do de estarem intimamente conectados a Deus,
para o qual, apds todos os corpos que, associados, formam seu corpo, cada um retorna para seus
atributos e assim segue o fluxo continuo da vida. Ainda nesse percurso que é Etica, o filosofo
define como se da o jogo de encontros pelos quais somos afetados, para que, com isso, possa
mostrar o caminho que faz com que o ser humano saia da serviddo e caminhe em dire¢do a
liberdade.

Podemos dizer, talvez, que a filosofia de Spinoza tem como seu propdsito principal fazer
com que o ser humano saia da servidao e encontre a liberdade mediante o conhecimento que
realiza acerca de Deus, substancia infinita ou Natureza. A liberdade, para ele, nada mais ¢ do
que conhecer a ordem da Natureza, a génese de nossas ideias e seus objetos correspondentes,?
pois a ordem da natureza € causal. Com isso, sua investigacdo busca compreender por que o ser
humano permanece por tanto tempo na serviddo, uma vez que estd imerso e participa desse
encadeamento de causas e efeitos, afetando e sendo afetado; e em quais condi¢des pode haver
liberdade individual. O percurso longo realizado em Etica nos faz refletir que tal exercicio é
importante para percebermos que nada € tdo raro quanto encontrar um ser humano livre e

virtuoso.> Sobre a serviddo, Spinoza diz que chama de:

10 cerne da Etica de Spinoza é o conhecimento e a liberdade, e de que forma podem ser alcangados. Para isso, ele
parte de uma reflexdo metafisica rigorosa sobre o conceito de Deus, procurando demonstrar como pode ser tragado
o caminho para a libertagdio humana, saindo, assim, da serviddo das paixdes. Isso se torna possivel pelo
conhecimento racional e intuitivo, chegando a seu ponto maximo que ¢ na beatitude e no amor intelectual, que o
permite conhecer a totalidade da existéncia. Poténcia, alegria e compreensdo da necessidade universal sdo pontos
que a Etica do fildsofo visa a destacar como principais na existéncia humana, e sio eles que servem como vias
para uma liberdade verdadeira. Posto isso, a verdadeira ética, para Spinoza, surge da compreensdao de que toda
reflexdo ética estd imbuida de afetos, sejam eles alegres ou tristes. Para ele, nenhuma reflexdo ética € possivel sem
antes considerar que, uma vez que ela € construida a partir dos modos humanos da substancia, ndo esta isenta de
conter os afetos que também provém desses modos. S6 se constroi uma verdadeira ética a partir da compreensao
dos afetos; caso contrario, o que surge € ética que gera e propaga mais afetos de tristeza, ao invés de fazer brotar
afetos de alegria.

2 Objetos que nos causam alegria, aumento de poténcia.

3 Que ndo ¢é embotado pelo medo e pela culpa de ser quem é.



78

Impoténcia humana para moderar e coibir os afetos; com efeito, o homem submetido
aos afetos ndo € senhor de si, mas a senhora dele ¢ a fortuna, em cujo poder ele esta
de tal maneira que frequentemente ¢ coagido, embora veja o melhor para si, a seguir
porém o pior.*

No campo da servidao, na qual o ser humano ja nasce inserido, existe um jogo de forgas
que o conduz desde que se torna um grau de poténcia. Desde que passa a ser um conatus no
mundo, essas forcas externas, para o ser humano poder se libertar, precisam ser contrariadas. O
ser humano contraria tais forcas quando age motivado por sua natureza, por sua poténcia de
agir no mundo, porém € preciso que ele compreenda sua propria natureza para compreender
que ele tem uma poténcia e que ela pode ajuda-lo na constru¢do de sua liberdade, tornando-se,
assim, livre.

O ser humano que vé€ o que ¢ melhor para si, ou seja, aquilo que aumenta sua poténcia,
porém, segue fazendo o pior, isto &, segue insistindo na sujeicao a servidao de suas paixdes, na
ilusdo de extinguir ou dominar totalmente os afetos. Segue insistindo na tristeza, baixa poténcia,
isso faz refletir o corte de sua forca revelando, assim, sua fraqueza de pensar e,
consequentemente, de agir, pois seu pensamento ainda estd no primeiro género de
conhecimento, ou seja, tem e alimenta conhecimentos imaginativos e ndo ultrapassou o campo
das supersti¢des; permanece na posi¢do do ignorante.

A liberdade surge quando o pensar ¢ fortificado, quando a razdo como operadora comega
a pesar os afetos e mostra como lidar com eles, ajudando a refrea-los e modera-los, pois nao ha
possibilidade de nos livrarmos deles. Esse ¢ o modo de agir do ser humano potente e sabio. Nao
h4 uma oposic¢ao da parte de Spinoza a respeito da felicidade ou da tristeza, ou até mesmo contra
o amor e o 6dio, pois ambos estdo presentes tanto na servidao quanto na liberdade. A diferenca
reside no ato de compreender, e € isso que diferencia o ser humano livre daquele que vive na
servidao, pois aquele livre € causa ativa dos proprios afetos, ou seja, eles provém de sua natureza
que ¢ desejante, porém nao ¢ apenas desejar por desejar, ndo ¢ um desejar desenfreado e sem
direcao.

Nesse ponto se distingue o ser humano potente do impotente. O sabio € mais potente
que o ignorante, pois aprendeu a interagir com os outros modos da substancia infinita. Ele
aprendeu a evitar encontros que diminuem sua poténcia de agir e, mesmo que nao consiga evita-
los, quando eles ocorrem, ele aprendeu a tirar bom proveito de maus encontros, pois dada a sua
poténcia, ele consegue fazer isso, porém seu objetivo maior € sempre maximizar e cultivar os

bons encontros. As coisas ndo sao boas ou mas em si mesmas. Podemos, portanto, pensar que

4 SPINOZA, Etica, p. 371.



79

0s encontros seguem a mesma logica, no seguinte sentido: quando temos um bom encontro, nao
¢ porque ele ¢ bom em si mesmo, o “ser bom” de um encontro se d4 conforme nosso corpo e
mente estdo sincronizados em estado ativo; e quando um encontro ¢ mau, ¢ porque, do mesmo
modo, nosso corpo € mente estdo em estado passivo. Ou seja, os encontros sao definidos num
processo interno de cada ser humano, visto que esta num potente ou impotente. Por isso, ndo
existe um método para que todos alcancem a alegria e saiam da tristeza, pois cada ser humano
percebe isso de maneira diferente, cada um, mediante o conhecimento que tem acerca do que o
ajuda a sintonizar com sua esséncia, ¢ que define o que o agrada e o desagrada, portanto ndo ¢
algo que serve para todos, de maneira igual. O mais potente dos afetos ¢ o conhecimento, essa
¢ a insisténcia do filésofo ao longo de sua filosofia, pois a mente, pela for¢a que tem, pode
afirmar ou negar ideias, e a via que conduz a liberdade ¢ o conhecimento.

Passo, finalmente, & outra parte da Etica, que versa sobre a maneira, ou seja, a via que

conduz a Liberdade. Nela me ocuparei, portanto, da poténcia da razdo, mostrando o

que a propria razao pode sobre os afetos e, a seguir, o que ¢ a Liberdade da Mente ou
felicidade; e com isso veremos o quanto o sabio é mais potente do que o ignorante.’

E pelo conhecimento que passamos de causas inadequadas ou parciais (em que o ser
humano se imagina distante e separados do mundo, gerando nele, sem que ele perceba, uma
vida de baixa poténcia) para a parte comum que se alinha ao conhecimento adequado do mundo,
em que temos parte na existéncia, fortalecendo e aumentando nossa poténcia de agir, pois
reconhecemos que participamos na existéncia e, por isso, somos capazes de produzir afeccdes
ativas. Aumentar a capacidade de agir significa tonar-se parte no processo de ser causa de sua
propria felicidade, implica agir em conjunto, fazer aliados nos meios sociais em que estamos
inseridos, criar conexdes com os demais. E um processo de ajuda reciproca em que se cresce
naquilo que nos convém, ou seja, naquilo que nos potencializa nas relagdes necessarias entre as
partes, diminuindo e nos afastando da impoténcia causada por aqueles que sao mais potentes
que nos.

Pensar-se separado do mundo, como um império (ser humano) num império (Natureza),
nao quer dizer que somos autonomos. Ter autonomia € justamente tirar proveito adequadamente
dele, isto ¢, apoiar-se na poténcia do mundo para fortalecer a nossa. Ter encontros alegres nao
quer dizer que devemos ser passivos quando eles ocorrem; devemos interagir com eles e fazer
com que esses encontros possam durar muito mais. Temos de fazer parte da producdo dele, para

que, assim, possamos ser causa de nossa felicidade. A ética nasce nesse ponto, como uma rede

5 SPINOZA, Etica, p. 517.



80

tecida nas relagdes cotidianas e momentaneas, em que cada um refor¢a sua alegria com os
demais, para que todos possam crescer mutuamente, pois ndo existimos isolados dos demais.
Conforme conhecemos e nos esforgamos para nos mantermos na existéncia como um
sabio, nds nos deparamos com a capacidade de escolher nossos proprios encontros afetivos. E
por isso que Spinoza oferece, no preficio da parte V de Etica, remédios para os afetos,® ou
melhor, remédios para eles, que nada mais s3o do que meios para se chegar a compreensao
destes e alcangar a felicidade.
Portanto, visto que a poténcia da Mente ¢ definida pela s6 inteligéncia, como mostrei
antes, determinaremos pelo s6 conhecimento da Mente os remédios para os afetos —
remédios que creio que todos certamente experimentam, embora ndo os observem

com cuidado nem os vejam distintamente — e desse conhecimento deduziremos tudo
0 que toca sua felicidade.”

O conhecimento daquilo que sentimos e da maneira como agimos ¢ reflexo da poténcia
que a mente tem de pensar, e esse aprendizado ¢ sempre alegre, pois a mente aumenta sua
poténcia quando estd em seu exercicio continuo de pensar. Do contrario, ndo ha conhecimento
triste, pode-se dizer que ¢ conhecimento, porém ¢ supersticdo e ilusdo, sinal de poder e
dominacdo de espiritos potentes. Esse conhecimento de que tanto fala Spinoza, por vezes,
parece um que extrapola o conhecimento racional, que até mesmo extrapola uma dimensao na
qual poderiam demonstra-lo.

Spinoza, assim, chama atencdo para o estdgio de saida do primeiro género de
conhecimento (que € o ouvir dizer, € a opinido) em direcao ao segundo, o pensamento racional.
Quando ndo vivemos em conformidade com o segundo género, nos opomos aos demais,
quebrando assim a rede da ética da qual faldvamos. Vale lembrar que a razdo nao tem o papel
de comandar, ela ndo da ordens, ela ¢ um auxilio para lidar com nossos afetos.

Por este poder de corretamente ordenar e concatenar as afec¢cdes do Corpo, podemos
fazer com que ndo sejamos facilmente afetados por afetos maus. Pois [...] requer-se
uma maior forca para coibir Afetos ordenados e concatenados segundo a ordem do
intelecto do que para coibir os incertos e vagos. Portanto, o melhor que podemos fazer
enquanto [quamdiu] ndo temos o conhecimento perfeito de nossos afetos é conceber
uma reta regra de viver ou certos dogmas de vida, confid-los & memoria e aplica-los
continuamente as coisas particulares que frequentemente se apresentam na vida, para

que assim nossa imaginacdo seja largamente afetada por eles e eles nos estejam
sempre a mio.?

Sempre que realizamos bons encontros, isso resulta em aumento de nossa poténcia; caso

contrario, temos uma diminui¢do dessa poténcia. Da mesma maneira, quanto mais se fortalece

¢ SPINOZA, Etica, p. 523.
7 SPINOZA, Etica, p. 523.
8 SPINOZA, Etica, p. 537.



81

nosso conatus, passamos a ser capazes de afetar e ser afetados. No entanto, ¢ preciso que o
individuo consiga perceber sua capacidade e sua forga para compreender todas as coisas quanto
queira, sendo resultados da soma de for¢as do conhecimento e da razdo, bem como sua
existéncia como ser desejante e como possuidor de um conatus, que se esforga pela realizagao
de encontros que convém, sendo, portanto, causa de sua propria poténcia de existir, que se da
por sua autodeterminagdo. E o corpo agindo simultaneamente com o pensamento. Essa é a forga
maior da vida. Nada acontece separado, tudo esta envolvido.

O mesmo ocorre com a liberdade, que ¢ ter um corpo apto para agir de diversas maneiras
e, assim, ser afetado pelo mundo de diversas formas, o que Spinoza chamou de plura simul,’
estar no mundo de multiplas maneiras. O conhecimento nos faz multiplicar dentro de nos,
tornando-nos varios ¢ cada vez mais ativos; nos criamos e recriamos de multiplas formas. Por
nossa composi¢do, ja € possivel notar a multiplicidade na qual estamos inseridos, pela
associagdo de corpos que formam um grande conjunto e que chamamos de “nosso corpo”, os
humanos, assim como os animais e 0s outros modos, sao uma pequena parte da poténcia infinita
da substancia (Deus). No caso dos humanos, porém, quanto mais aumentamos nossa poténcia,
mais nos aproximamos de Deus, ou seja, mais nos aproximamos de sua forga geradora,
tornando-nos, assim, mais perfeitos. Perfeicdo € se apoiar na poténcia da Natureza para agir
mais e melhor. Como diz Spinoza, na proposi¢do 40 da parte V de Etica, “quanto mais cada
coisa tem mais perfei¢do, tanto mais age € menos padece, e, ao contrario, quanto mais age, tanto
mais é perfeita”.!”

O ser humano que trabalha pela constru¢do de sua perfeicao e liberdade, ¢ aquele que
compreende que, mesmo sendo finito, sabe que pode realizar muitas coisas a partir dessa
finitude. Ele entende que ndo € totalmente livre, pois esta submetido ao acaso dos encontros
dos quais ele nem sempre consegue saber se serdo bons ou maus, porém, do mesmo modo, age.
O agir humano, nesse sentido, ¢ a capacidade de aprender que a vida ndo segue o que esperamos,
porém, com as circunstancias que aparecem na vida, como ele lida com tudo isso, como
contorna situagdes em que ele percebe que existe mais de uma saida, a vida segue seu curso,
mas o ser humano pode contornar tais situagdes. O agir de Deus ¢ diferente, pois, uma vez que
¢ infinito e absolutamente livre, nada o constrange. E causa de si mesmo e de todas as coisas
segundo sua esséncia, inclusive de suas proprias leis. Por ser causa de si e de todas as coisas, €

totalmente livre, pois ndo ¢ constrangido por nada. A liberdade, portanto, ¢ a oposicdo ao

% E ser multiplo e simultineo. Eu ndo deixo de ser eu, eu sou eu vivendo varias outras versdes em mim mesmo, na
simultaneidade, na realidade que estou.
10 SPINOZA, Etica, p. 575.



82

constrangimento. Somos constrangidos pela Natureza, mas também temos uma parte da
esséncia de Deus, um grau de sua poténcia, e € isso que nos permite agir no mundo. No caso de
Deus, ¢ constante, ¢ sempre causa de algo e nada a faz flutuar, mas, em nosso caso, ela ¢ definida
pela poténcia atual, que flutua enquanto realizamos encontros no mundo.

A liberdade humana reside no alinhamento da atualizacdo de nossa poténcia com a
natureza de nossa esséncia, que, como ja dissemos, ¢ desejante. Ou seja, conforme vivemos,
cada instante de vida ¢ uma atualizagdo de nossa poténcia. Esta, somada a for¢a do desejo, vai
nos impulsionar para algarmos aquilo que desejamos; do contrario, se temos um desejo € nao
temos poténcia para fazer com que ele se realize, nds o deixamos de lado, ¢ a liberdade se esvai,
voltamos para servidao.

Vivemos de acordo com a necessidade de nossa esséncia, visto que o desejo, o fazer e o
ser algo no mundo se tornam a mesma coisa, pois passamos a nos produzir como parte de nossa
poténcia. Essa producao ¢ o proprio perseverar na existéncia. Perseverar ndo € apenas se manter
vivo e sem danos, ¢ preciso lembrar que a liberdade ¢ uma constru¢do e nem sempre ¢ um
caminho suave de se percorrer. Viver ¢ fazer brotar as causas adequadas daquilo que ocorre
CONoSsco.

Liberdade ¢ agir adequadamente, € ser causa, e, de forma alguma, a liberdade deve ser
entendida como auséncia de causa. Ela ¢ justamente a necessidade da causa interna, de ser
aquilo que se ¢, de ser aquilo que busca agir pela sua ampliacdo e conservagdo de sua poténcia
de existir, conhecer e agir. Como nos diz Spinoza, uma coisa livre ¢ aquela que existe totalmente
pela necessidade de sua natureza, sendo determinada apenas por si mesma a agir.'! Tornar-se
livre ou libertar-se implica agir no mundo conforme sua propria natureza, que nada mais € do
que a propria natureza divina em nds, que nos impulsiona a a¢do, pois, vale lembrar, que
também somos parte dessa poténcia, e essa centelha ¢ que nos move, e ndo podemos deixar que
ela se apague diante dos conatus mais potentes que 0 nosso.

O que nos escraviza ¢ a falta de conhecimento a respeito da esséncia infinita e eterna de
Deus. A falta de conhecimento nos deixa confusos e, com isso, agimos de maneira inadequada,
erramos € nos prejudicamos. Assim, Spinoza nos convida a fazermos uma analise de nossos
afetos e sua natureza, para que, a partir da compreensao deles, possamos ndo mais ser levados
por sua for¢a e aproximarmos a emog¢ao da razdo para que atuem juntas.

Interagimos o tempo inteiro com os outros modos da substancia, por isso € importante

conhecermos e descobrimos como estes interagem de volta conosco, lembrando que qualquer

1 SPINOZA, Etica, p. 47.



83

interagdo com o mundo s3o os encontros, ¢ conforme sabemos como esse conhecer e ser
conhecido (na interacdo humana e animal) se d4, mais podemos escolher entre os encontros que
aumentam nossa poténcia e que conosco convém.

A liberdade é a conveniéncia'? (relagdo, interagdio) entre as partes e o todo em que
estamos inseridos. E importante integrar-se no sistema natural da vida, entre as coeréncias,'®
concordancias' e as coisas que nos convém, pois, pela poténcia de pensar, devemos buscar
encontrar aquilo que é til nas relagdes necessérias.'> O amor a liberdade demanda um trabalho
arduo, ndo ¢ uma tarefa simples e que, uma vez realizada, nao se precisa mais fazer nada; pelo
contrario, ser livre demanda esforgo diario ¢ constante. Assim como nosso animo flutua entre
alegria e tristeza, n6s também flutuamos entre a liberdade e a servidao; ora somos ignorantes,
ora somos sabios. Conforme o escélio da proposi¢do 10 da parte V de Etica, Spinoza escreve:

Portanto, quem se empenha em moderar seus afetos e apetites pelo s6 amor da
Liberdade, aplica-se, o quanto pode, em conhecer as virtudes ¢ suas verdadeiras
causas, ¢ em encher o 4nimo do gozo que se origina do verdadeiro conhecimento

delas; mas de jeito nenhum em contemplar os vicios humanos, difamar os homens e
regozijar-se com uma falsa espécie de liberdade.!¢

Spinoza propde outras formas de pensar e agir, diferente das formas anteriores, em que
os afetos deveriam ser eliminados € que s3o maus por si mesmos. Com a proposta do filésofo,
partindo dos trés géneros de conhecimento, em que o primeiro e o segundo respectivamente
sdo, opinido e razdo, com a intencdo de chegarmos ao terceiro, que € a intuicdo, ou seja, € 0
instante em que conseguimos olhar a vida em seus bastidores, onde tudo acontece. Quando se
alcanca o ultimo género de conhecimento, ndo h4 mais a obrigacao de crenga em algo que nos

transcende, percebemos que somos parte da eternidade da substincia infinita que compartilha

12 Conveniéncia nada mais ¢ do que a relagdo entre o individuo que tem uma poténcia e as coisas externas com as
quais ele entra em contato e que o afetam, que visam ao aumento de sua capacidade de pensar e agir. O que nos
convém ¢ aquilo que € util, ou seja, aquilo que nos fortalece, aumentando nossa capacidade de ser e fazer.
Conveniéncia ¢ um ajuste, um alinhamento entre o individuo e o mundo (Deus), que, ao aumentar sua poténcia,
contribui para uma maior liberdade.

13 Coeréncia ¢ interconexdo, é harmonia de todas as coisas no Universo, que sdo as manifestagdes de Deus ou
Natureza, ¢ a manifestacdo da Unica substancia. Nosso corpo é coerente entre suas partes, pois se relaciona com
outros corpos e que, juntos, formam um corpo ao qual chamo de “meu corpo”. A filosofia de Spinoza visa a
compreensdo da realidade como um todo coerente em que todas as coisas estdao interconectadas, interligadas, em
que cada elemento, ao se relacionar com outros, contribui para o Universo ser o que €.

14 Concordancia é o reconhecimento da propria natureza e, a partir disso, agir conforme as leis da natureza, que
por sua vez, sdo as leis que surgem da autonomia de Deus.

15 “Relagdo necessaria”: beber dgua, comer, respirar (tudo isso sdo encontros). Se a 4gua estiver com gosto, pode
ser um encontro bom ou ruim. Se a comida ou qualquer alimento nao for do meu agrado, serd um encontro ruim;
se boa, um bom encontro. Se o ar estiver poluido, ndo ¢ um bom encontro. Essas e outras coisas sdo relagdes
necessarias que ocorrem somente.

16 SPINOZA, Etica, p. 541.



84

conosco a existéncia.!” Ndo ha mais um Deus tirano e impiedoso, que muda de 4nimo como o
ser humano, que impde leis morais. Nao ha puni¢do nem mesmo um inferno a espera de quem
descumpre suas ordens.
Quando Deus ¢ visto na forma de toda a Natureza, dentro de toda a sua complexidade,
o objetivo divino é eliminado da forma de pensar, a causa final'® deixa de existir, é chegado o
fim da supersti¢do que prejudica e impede o desenvolvimento do conhecimento verdadeiro
acerca de Deus. A supersticdo permeia a relagao entre os seres humanos. Com isso, podemos
perceber que hd uma evolucao e uma maneira de pensar a supersticdo como que sendo sempre
superada quando ha respostas para o que foi considerado supersticdo, porém, em momentos de
falta de clareza das ideias, ela ressurge como resposta, sendo utilizada por aqueles que sabem
se aproveitar da ocasido para conduzir os impotentes pelo medo (um produto da supersti¢ao).
Quando superamos a supersticdo e buscamos firmemente o conhecimento verdadeiro de Deus,
medo e esperancga, resultantes da supersticdo ¢ da ignorancia, tornam-se mais fracos, pois
encontramos em nds mesmos o motivo de nossas agdes €, com isso, ndo mais esperamos que
algo de fora nos faga agir ou fazer, fazemos simplesmente, tornamo-nos parte, em vez de sermos
parte, pois tomamos parte da forga que flui da Natureza através de nos.
Isso se reflete no contentamento profundo de quem alcancou a liberdade de apropriar-
se de si mesmo, por ser causa ativa de suas proprias relagdes. Assim, vive-se em beatitude. E
nesse sentido que o fildésofo inicia o prefacio da parte II1 de Etica, dizendo:
Quase todos que escreveram sobre os Afetos e a maneira de viver dos homens parecem
tratar ndo de coisas naturais, que seguem leis comuns da natureza, mas de coisas que
estdo fora da natureza. Parecem, antes, conceber o homem na natureza qual um
império num império. Pois creem que o homem mais perturba do que segue a ordem
da natureza, que possui poténcia absoluta sobre suas agdes, e que ndo ¢ determinado
por nenhum outro que ele proprio. Ademais, atribuem a causa da impoténcia e
inconstancia humanas nao a poténcia comum da natureza, mas a nao sei que vicio da
natureza humana, a qual, por isso, lamentam, ridicularizam, desprezam ou, o que no

mais das vezes acontece, amaldicoam; e aquele que sabe mais arguta ou
eloquentemente recriminar a impoténcia da Mente humana ¢é tido como Divino.!

Nao nos tornamos divinos por extinguir os afetos, que, alids, ndo podem ser extintos, o
que ha, como escreve Spinoza, ¢ que existem alguns seres humanos capazes de exaltar a

impoténcia humana, que, por outro lado, € potente o suficiente para tirar proveito da impoténcia

I7 A existéncia se aplica apenas a Deus, por depender apenas de si mesmo, por ser causa de si mesmo. Nio existimos
no sentido em que Spinoza pensa, pois ndo somos causa de n6s mesmos.

18 Spinoza rejeita o conceito de causa final, pois como, para ele, Deus ou a natureza somente agem, nio ha motivos
para se entender que ele age para um determinado fim, com um objetivo. A vida é o que ¢, é necessaria agindo
segundo suas proprias leis. Para ele, portanto, a causa final ndo passa de um conceito ilusério, que provém do
pensamento humano, visando a atribuir finalidades externas aos eventos, uma vez ndo compreender as forgas as
quais ele esta sujeito.

19 SPINOZA, Etica, p. 233.



85

dos demais. Quando aprendemos a lidar com nossos afetos, passamos a ser causa ativa na
criagdo de mais contentamento ¢ satisfagdo com ndés mesmos, fazendo-nos estar em
conformidade com a Natureza (Deus). O ser humano que se torna livre e que esta na posi¢ao
do sabio reconhece melhor que ninguém que ele e Deus sdo um so.

De todos os modos da Natureza, somos o mais potente deles, pois somos capazes de
criar maneiras de agir, somos capazes de criar multiplas formas de ser no mundo.?’ Essa ¢ uma
capacidade intrinseca a nossa mente e corpo, que nos faz sermos afetados de diferentes maneiras
e que nos leva a agir de formas variadas. Com isso, o ser humano deve se questionar como ele
¢ e reage conforme ¢ afetado dentro dessa multiplicidade, qual ¢ a versdo que ele assume para
ser e agir no mundo, pois, dependendo da situacdo, assustamo-nos com a versao que assumimos,
porém o susto se da pelo desconhecimento acerca de nds mesmos. Esse € um ponto que retorna
a constatacdo de Spinoza, que ressalta que nao sabemos o que pode o corpo e, se ndo o sabemos,
uma vez que € mais simples de conhecer, muito menos sabemos o que pode a mente.

Considerando o desconhecimento acerca da mente e do corpo, e as formas pelas quais
se expressa € age, a beatitude se manifesta como o resultado que advém da poténcia de agir e
do pensamento, formados pelo proprio ser humano. Nao se trata de algo externo, dado como
um prémio, ¢ uma produgdo interna que, consequentemente, torna-o virtuoso conforme
experiencia a vida. A beatitude ¢ o 4pice da virtude e da liberdade na filosofia spinoziana, o
mais alto patamar que o individuo pode alcangar.

O ser humano que atinge o grau da beatitude ndo ¢ passivo diante dos afetos e das
determinagdes externas. Ele se empenha na jornada de compreensao das causas que o afetam e
o levam a agir, e, a partir disso, ele muda suas atitudes, deixando-se guiar pela razdo. E na
autodeterminacao que ele tem a possibilidade de aumentar sua poténcia de agir, a pensar o que
promove a experimentacdo de uma alegria duradoura e profunda. A beatitude €, portanto,
experiéncia que a mente realiza em sua maxima atividade e clareza, vivenciando, de forma

adequada e intuitiva, a si e a Natureza (Deus).

20 Plura simul seria a capacidade que a mente e o corpo tém para serem afetados, o que os faz agir de diversas
formas. A ideia € que ser humano eu sou enquanto sou afetado e qual versao eu assumo nessa multiplicidade de
formas de ser e agir no mundo. Somos muitos dentro de nés mesmos. Observagdo: uma vez que ndo sabemos o
que pode o corpo, menos ainda saberemos o que pode a mente, pois ela pode “brincar” e criar versdes para si
mesma, sobre o que ndo temos total controle. E algo interessante de se considerar, pois, em muitos casos,
atualmente, a perda de controle dessa diversidade dentro de n6s pode nos levar a loucura.



86

3.2 A beatitude é resultado da poténcia da acio e do pensamento dados pelo proprio

ser humano, que o fazem, conforme vive, ser mais virtuoso

A liberdade, na filosofia de Spinoza, nada tem a ver com o sentido como era entendida

pela tradigdo teologica cristd e que, até os dias atuais, se propaga, ou seja, a liberdade ligada a

nocao de livre-arbitrio. A nogao de livre-arbitrio diz respeito a ideia de que o ser humano ¢ uma

criatura privilegiada na Natureza, entre as outras criaturas, por ter uma indeterminagao com

relacdo a sua vontade, ou seja, o ser humano nasceu com a capacidade que o permite fazer

escolhas que ndo sejam determinadas pelos desejos ou pelos afetos. Tudo o que ele escolhe ¢

plenamente algo que nasce de sua vontade, e sua escolha nada tem a ver com a exterioridade

ou a até mesmo a interioridade, no sentido de tudo aquilo que sentimos no ato de uma escolha.

E nesse sentido que o filésofo diz que o ser humano ndo é um império num império,’!

querendo dizer que o ser humano ndo pode se pensar como maior que a Natureza, da qual ele

faz parte. Tudo o que ha nela existe também nele, em maior ou menor grau. Ele estd submetido

a leis causais da Natureza como todo e qualquer ser vivo. O livre-arbitrio ¢, portanto, uma ilusdo

que se da pela priva¢do de conhecimento gerada pelas ideias inadequadas. Como sdo confusas

e compreende-se apenas uma parte delas, faz com que o ser humano caia em ilusdes.?? Na parte
I, Spinoza escreve:

Os homens equivocam-se ao se reputarem livres, opinido que consiste apenas em

serem conscios de suas agdes e ignorantes das causas pelas quais sdo determinados.

Logo, sua ideia de liberdade € esta: nao conhecem nenhuma causa de suas agdes. Com

efeito, isso que dizem, que as agdes humanas dependem da vontade, sdo palavras das

quais ndo tém nenhuma ideia. Pois todos ignoram o que seja a vontade ¢ como move

o Corpo; e aqueles que se jactam do contrario e forjam uma sede e habitaculos da alma
costumam provocar ou o 1iso, ou a niusea.>

Nos nos consideramos livres porque desconhecemos as causas que influenciam nosso
agir. No entanto, a partir do momento em que passamos a ter um olhar atento sobre nosso
comportamento, tomamos consciéncia de que, na verdade, nossas escolhas e desejos, que
considerdvamos serem orientados livremente por nos, sao determinados por causas das quais
ndo temos controle e que simplesmente acontecem, pois seguem seu curso natural.

Um ser totalmente livre s6 pode ser aplicado a Deus, pois existe segundo a necessidade
de sua natureza. Ele mesmo se determinou em seu agir e existir, € ndo ¢ coagido por nada além

dele mesmo. Deus ¢ o sustenticulo da liberdade em seu sentido ultimo. NoOs apenas

21 SPINOZA, Etica, p. 233.
22 SPINOZA, Etica, p. 189.
2 SPINOZA, Etica, p. 191.



87

participamos dos graus de liberdade que nos somos capazes de alcancar com a orientagdo da
razdo. N6s nos tornamos livres conforme agimos segundo nossa propria natureza (esséncia),
quanto mais formamos ideias adequadas, mais conscientes nos tornamos das causas de nosso
agir, de nossas acdes, amenizando, assim, a influéncia de causas exteriores, o que nos faz nao
sermos somente levados por elas. E possivel que, a partir de uma causa, possamos ter uma
postura diferente. Apesar da determinagdo necessaria a qual estamos sujeitos, o ponto-chave
para Spinoza ¢ ser determinado por si mesmo, € cultivar a autodeterminagdo, onde a compressao
acerca nos mesmos, € o que nos impulsiona para nos tornamos livres.

Nossas agoes se tornam cada vez mais livres, conforme derivam de nossa esséncia
singular e ndo mais sob a influéncia em grande parte de causas exteriores, isso € possivel
mediante o exercicio que fazemos da razdo. Ser livre € fazer brotar em si mesmo agdes alegres,
ou seja, agdes potentes que correspondem as determinacdes de sua natureza, pois o ser humano
permanece determinado pelos atributos divinos, extensao e pensamento, que o compdem € que
formam profundamente sua natureza. Nao hé possibilidade de ser sermos outra coisa diferente
do que somos. Conforme nossa natureza, nossas agoes se dao conforme somos potentes para
deixar fluir em nos nossa natureza mais profunda.

O ser humano, ao se desenvolver sem perceber, € ativo em suas relagdes com os demais,
porém essa atividade, como uma forga bruta de realizar coisas no mundo, vai sendo modelada
conforme o avan¢o de seu desenvolvimento. Desse modo, ele pode permanecer ativo por toda
a vida. Seu grau de liberdade advém justamente da forma como ele age diante das coisas que
acontecem e na qual ele se envolve, pois, quando se trata de contribuir para com os demais, ele
negocia consigo mesmo € modera sua forma ativa no mundo, ora coloca toda sua for¢a para o
bem comum, ora a reduz para nao haver conflitos de seres ativos. Esse movimento sé € possivel
com a ajuda da razdo, que o auxilia a visualizar melhor uma situagdo, para ponderar o melhor
caminho a ser tomado.

A reacdo de um individuo, portanto, diante de uma situacao ou de um obstaculo que o
contrarie, depende de como ele guia seu modo de agir, se pelos afetos ou pela razdo. A liberdade
desse individuo depende de sua capacidade de dominar seus afetos, como tristeza, ira, medo.
Caso ele seja capaz disso, ele € mais livre do que aquele que ndo o consegue, pois, tomados por
esses afetos e sem os moderar, a agao que se segue ¢ conduzida pela influéncia deles, coloca o
individuo na serviddo. No entanto, a liberdade se manifesta quando aquele que tomado pela ira
responde com amor. Sua atitude representa uma resposta diferente daquela esperada, dada a
situagdo que ja esperava uma resposta de ira. Conforme essas decisdes sdo tomadas, toda uma

sequéncia de causas ¢ alterada e um novo curso ¢ tracado. A autodeterminagdo reside nesse



88

ponto, pois ela é a capacidade que temos de superar a reagdo automatica guiada pelas paixdes,
alterando nossa forma de agir, guiados pela razao e por afetos ativos, e ndo pelas paixdes.

A redefini¢ao de liberdade dada por Spinoza ¢, de um lado, uma compreensao e
aceitagdo da necessidade como parte integrante da vida, e que nada pode ser feito quanto a
iss0;2* por outro lado, como libertacdo em relagio as paixdes, pois ignora as causas que o levam
a agir. Conforme escreve Lenoir:

O ignorante serd assim escravo de suas paixdes, e, finalmente, infeliz, porque
encadeado em seus afetos cujas causas ele ignora, enquanto o sabio agird sob a
conducdo da razdo e serad feliz, porque liberado da servidio da ignorancia e das
paixoes. A liberdade se opde ao constrangimento, mas ndo a necessidade. Somos mais
livres quanto menos constrangidos pelas causas exteriores, quando compreendemos a
necessidade das leis da Natureza que nos determinam. Consequentemente, a liberagdo

da serviddo aumenta nossa poténcia de agir ¢ nossa alegria, para nos conduzir, como
logo veremos, até a alegria infinita da beatitude.?

Em sua filosofia, Spinoza ¢ aquele que nos recorda de que temos todas das condig¢des
para sairmos da servidao e irmos em busca da liberdade. As virtudes do sabio sdo aquelas que
o fazem gozar de liberdade e beatitude. Pois o coloca no processo de busca pela compressao da
esséncia de Deus?® bem como, entre mente e corpo, seus afetos e a maneira como lida com eles.
Tudo isso sustentado pela confianga que o filésofo tem na razio,?’ porém esta ndo ¢ vista aqui
na posi¢ao de comando. Ela funciona como uma espécie de organizadora, que filtra e ordena o
conhecimento confuso, ndo apenas de uma maneira, mas de varias. Cada uma numa versao
diferente, gerando novas possibilidades de vida. Bem, 1til e poténcia passam a ser a mesma
coisa, pois € pela poténcia de pensar que chegamos a condugdo de nds mesmos, em direcdo
aquilo que vemos como bem e 1til.

Notamos que, em volta do conhecimento racional, erige-se todo um discurso de como
essa capacidade humana pode ser benéfica, quando bem desenvolvida e bem exercitada. Esse
conhecimento pode nos tornar livres, porém, para alcangarmos a felicidade suprema, a

beatitude, ele ¢ insuficiente. Por essa razdo, Spinoza vé€ na ciéncia intuitiva, no terceiro género

2 Nio podemos, por exemplo, flutuar como bolhas de sabdo enquanto a gravidade nio o permitir. E necessario
que fiquemos com os pés fixos no chio. Porém néo nos é negado o poder de conhecer como a natureza funciona,
e uma vez que a conhecemos, podemos fazer um avido levantar voo, fazer um barco flutuar. Com isso, tiramos
proveito da necessidade em beneficio proprio.

25 LENOIR, Frédéric. O milagre Espinosa: uma filosofia para iluminar nossa vida. Tradugdo de Marcos Ferreira
de Paula. Petropolis: Vozes, 2019. p. 129.

26 Em Spinoza, vale lembrar, que nada ¢ terminado enquanto estamos em vida. Somente quando deixamos essa
vida é que o processo de conhecer se encerra.

27 Apesar de levantar a questdo do que pode o corpo, Spinoza percorre o caminho de procurar saber o que pode a
mente, por meio de um procedimento 16gico, como diz no prefacio da parte V da Efica: “Entretanto, aqui nio cabe
dizer de que maneira e por qual via o intelecto deve perfazer-se, nem, ademais, com que arte o Corpo deve ser
cuidado para cumprir corretamente seu oficio, pois isto concerne 4 Medicina e aquilo a Logica” (SPINOZA, Etica,
p. 517).



&9

de conhecimento, essa possibilidade de chegarmos a essa felicidade, lembrando que a razao
esta presente, s6 que como suporte para algo que extrapola seus limites. Por isso € importante
o esfor¢o para se chegar ao terceiro género de conhecimento (intui¢do), para podermos separar
0 que ¢ ou nao da razao.

Imaginag¢do e opinido, que, como vimos, compdem o primeiro género de conhecimento,
mantém-nos na servidao total de duas maneiras: primeiro, porque estamos sujeitos a nossos
afetos, desconhecemos o que eles podem fazer conosco e, com isso, agimos sob a influéncia
total destes; e segundo, somos levados por aqueles que dizem ter conhecimento sobre algo ou
alguma situacdo e, assim, agimos conforme sua influéncia. Nao paramos para investigar e
questionar se, de fato, o que foi dito é realmente da forma como foi dita. Assim, ndo somos
causas e somos levados pelos efeitos que se originam em outro. O que nos permite ordenar e
conhecer um pouco mais sobre nossos afetos ¢ a razdo, o segundo género, onde passamos a nao
mais aceitar com tanta rapidez o que nos chega, ¢ ¢ o que nos leva a questionar as situagdes em
que vivemos.

Os géneros de conhecimento sdo processos internos que o ser humano realiza dentro de
si mesmo, mediante uma busca constante de conhecer a si mesmo e ir observando questoes que
antes passavam despercebidas. Esses géneros vao como numa espiral que, a cada etapa, sdao
superados e guardados como base para o proximo género, em que toda vez que se tende a
regredir, ele ¢ lembrado, e a razao mostra que nao € mais condizente com o estado atual, retorna
a um estado anterior. O individuo passa a se ver como um campo de estudo e investigacao. Ele
ndo precisa ir buscar fora de si, s6 que, para isso, € preciso ter chegado ao segundo género, que,
em seu prolongamento, chegamos ao terceiro género que é a intui¢io. E essa jungdo de intuigdo
e razao que nos coloca na posicao de captarmos como se relaciona uma coisa finita e infinita,
entre a eternidade dos atributos divinos e a existéncia de nosso corpo e mente.

A adequagdo do mundo, a totalidade do mundo em suas leis, ¢ percebida pela intuigdo,
que, por sua vez, tem como suporte a razdo, responsavel pelo ordenamento, a forma como nos
relacionamos com Deus, que, em ultimo caso, € o proprio Deus se relacionando com ele mesmo.
A beatitude ou a felicidade que provém dessa compressao intuitiva € uma alegria perfeita, pois
nos faz considerar as coisas de uma forma totalmente diferente e nova, e com isso, nos faz
alcancar altas satisfagdes da mente, pois uma vez que experimentamos o conhecimento
adequado, nada mais importa. E aquele instante em que agimos na mais alta poténcia. No
entanto, ndo podemos compreender esse processo como uma experiéncia mistica. Como explica

Lenoir:



90

Convém, todavia, desconfiar da conotagdo religiosa do vocabulario utilizado pelo
proprio Espinosa. O mesmo Robert Misrahi alerta contra uma interpretagdo de tipo
mistico dessa experiéncia ultima: “A beatitude espinosista ndo ¢ uma mistica: ela ndo
poderia resultar da fuso de um ser finito com o Ser infinito; ela resulta de uma
compreensdo racional e intuitiva, e ela é esse conhecimento, ou seja, essa sabedoria.?®

O vocabulario de Spinoza, por muitas vezes, sugere uma compressao diferente do que
realmente ele esta dizendo, por isso, ao 1é-lo, € importante estar atento ao que realmente ele esta
querendo dizer com a palavra que ele emprega, pois ele vai dando um sentido diferente, criando,
assim, uma ruptura com a tradi¢do, com a forma com que se entendia tais termos.

Com isso, a experiéncia da qual falamos difere da experiéncia dos misticos cristaos, pois
nela temos a busca por um Deus transcendente e a unido com ele pela fé e a pureza de coragao.
Dessa unido entre o crente e Deus, no pensamento cristdo, nasce um novo ser humano, capaz
superar todas as intempéries da vida e preparar os demais para viver uma vida diferente desse
mundo; ja no caso da experiéncia spinoziana, causada pela unido entre razdo e intui¢do, nao ha
a busca por um Deus imanente, mas o reconhecimento de que Ele ¢ todas as coisas, que a causa
de nosso grau de existéncia depende dele, ndo ha uma busca por se unir a ele, pois Ele ja esta
unido a nés sem nem mesmo termos conhecimento disso. Porém, quando nos damos conta
disso, mais participamos de sua divindade e mais nos elevamos em alegria e perfei¢do. Isso ¢
proprio de “quem entende clara e distintamente a si e a seus afetos ama a Deus,” e tanto mais
quanto mais entende a si e seus afetos”.>° Ou seja, quando mais entendemos, mais potentes nos
tornamos € mais amamos a Deus, ndo no sentido amoroso ou de forma agradecida com oragdes
e preces, amamos a Deus no proprio ato de aumento de poténcia.

Na definicio 8 da parte IV de Etica, Spinoza escreve, dizendo que a poténcia nada mais
¢ do que a propria virtude em seu entender, o que posteriormente unificard poténcia e virtude
numa unica palavra: beatitude. Segundo ele: “Por virtude e poténcia entendo o mesmo; isto €
[...], a virtude, enquanto referida ao homem, ¢ a propria esséncia ou natureza do homem,
enquanto tem poder de fazer algumas coisas que s pelas leis de sua natureza podem ser
entendidas”.>!

A virtude estd sempre ligada a uma acao alegre, ou seja, ¢ uma agao adequada, pois pode
ser compreendida pelo ser humano para poder fazer mais e melhor. Ela se opde as agdes
inadequadas, tristes. A poténcia, que também ¢ a capacidade de pensar, que Spinoza passa a

chamar de virtude, representa tudo aquilo que pode o ser humano, isto &, ele tem a capacidade

B LENOIR, O milagre Espinosa, p. 130.

2% Ama a Deus porque compreende. O amor aqui é uma dimensdo de reconhecimento da capacidade que temos de
perceber e compreender que vivemos a partir da substancia.

30 SPINOZA, Etica, p. 543.

31 SPINOZA, Etica, p. 381.



91

de autodeterminagio,*? pois pode conhecer a si mesmo e também aos outros. Ele é virtuoso
visto que muda sua relacdo com o mundo, fortificando sua parcela de existéncia como causa
adequada, resultado de sua poténcia de agir. Apesar disso, o ser humano nao ¢ livre, pois sua
existéncia nao ¢ dada por ele mesmo, mas sim por Deus, que existe por si mesmo, ¢ autbnomo
e ¢ independente.

Vale ressaltar que a autodeterminagdo, ou determinacdo interna, ligada a liberdade
humana, diz respeito a oposicdo que existe ao constrangimento, a coacao, nao a necessidade.
Nesse sentido, quando ¢ aplicada a Deus, de forma alguma, significa dizer que ¢ uma
indeterminagdo absoluta oposta a necessidade, pois Deus ¢é a propria necessidade que se da por
suas proprias leis.>* Nio se pode pensar que Ele age de acordo com sua livre vontade, como se
pensa o livre-arbitrio, escolhendo entre A e B. Da mesma maneira, ele ndo constrange seus
modos, ou seja, o ser humano, nesse caso especifico, os coage porque sdo determinados a agir,
pelo contrario, eles tém a capacidade e foram dotados com graus de poténcia que podem ou nao
os levar a agir, a poténcia foi dada a todos, porém o uso ¢ algo feito mediante a descoberta do
quanto cada um pode realizar algo no mundo. Agir determinado por si mesmo, a partir de uma
determinagdo interna produzida por si mesmo e ndo por outro, ¢ o que significa ser livre; do
contrario, ser coagido significa agir determinado por algo eterno, age-se constrangido por algo
além de si mesmo.

O ser humano ¢, entdo, uma parte interdependente. Ele ¢ um modo da substancia infinita,
assim como todas as outras coisas. Saimos da serviddo, visto que eliminamos a ilusdo da
autonomia e passamos a aceitar que o mundo funciona regido por causas e leis que
desconhecemos. Com essa aceitagdo, passamos a construir nossa propria liberdade que acontece
através do conhecimento.

Buscamos por bons encontros e evitamos os maus. Todos os seres buscam por alta
poténcia e ndo baixa. Em nosso caso, ndo ¢ diferente. Queremos perseverar na existéncia, e agir
no mundo demanda ter alta poténcia. Os bons encontros fazem a razao formar nogdes comuns,
indo primeiro de nogdes particulares e, em seguida, gerais. Vivemos sempre na tensdo entre a
passividade, quando uma situag@o externa me atinge, que vai desde uma questao familiar até

questdes politicas; assim como, na atividade, ou seja, como nods reagiamos diante dessas

32 “Sobre independéncia e autonomia”: a autodeterminagio faz cair por terra a ideia de independéncia e autonomia.
Temos a capacidade de determinar como agiremos diante de uma situacdo. Um afeto nos atinge, a razio listara as
possibilidades que temos e, a partir disso, reagiremos conforme a poténcia de nossa mente. Determinamos uma
determinacgdo, seria mais ou menos isso. “O ser humano nao € autébnomo”: o ser humano ndo ¢ independente,
somente Deus. Tampouco auténomo, somente Deus pode ser autdnomo.

33 Ele mesmo se d4 suas leis e niio ha outro que as imponha para que Ele as siga. Esse ¢ o sentido de sua autonomia.



92

questdes, como nds respondemos a isso, COMo organizamos esses encontros € como revertemos
tal situagdio. A partir das nogdes comuns, formamos um amor ativo a Deus,>* ou seja, se agimos
adequadamente, com poténcia, alinhamo-nos a Deus. Aqui entra outro ponto importante na
filosofia de Spinoza, a beatitude, a capacidade que temos de perceber Deus em nds, em suas
infinitas modificagdes. A esse respeito, ele escreve: “Quanto mais cada um se esforga para
buscar o seu util, isto €, para conservar o seu ser, e pode [fazé-lo], tanto mais ¢ dotado de virtude
e, ao contrario, enquanto negligencia o seu util, isto €, a conservagao de seu ser, nesta medida
¢ impotente”.>’

Conservamos nosso ser, perseveramos na existéncia quando conseguimos lidar com
nossos afetos, quando, numa situagdo, agimos de uma maneira totalmente contraria ao que os
afetos conduziriam. E potente aquele que, diante da raiva, age contrério a isso, oferendo uma
solu¢do a um problema; diferente do impotente, que, guiado pela raiva, pelas paixdes tristes, €
levado por eles e somente depois se da conta do que fez. Diferente do tolo, do ignorante, o sabio
passa de um estado de menor perfei¢do para um estado de maior perfeicdo, ha uma proporcao
nesse sentido que realiza uma mudanga entre afetos passivos e ativos, pois o sabio ou o ser
humano que nado se deixa ser levado pelos afetos pensa racionalmente e age preenchido pela
alegria da qual ¢ causa adequada por ter sido originado a partir de si. O ser humano se aproxima
da liberdade conforme se torna mais virtuoso, ou seja, a proporcao que € mais potente para
realizar as coisas que sua natureza lhe permite realizar e, com isso, sua esséncia se expressar
quase por completo na existéncia.>®

O ser humano deve buscar existir de maneira virtuosa, conhecendo e vivendo de acordo
com sua propria esséncia, definindo valores, sem desprezar os valores colocados para que viva
com os demais. Sua vivéncia se torna cada vez mais reflexiva, pois reconhece que, de todos os
seus afetos, o pensamento é o mais potente deles. E expressivo, imanente, é em ato, pela agdo
que pode realizar no mundo e com os demais. Seu grande objetivo com o aumento de sua
poténcia ¢ poder agir sempre adequadamente, alinhado com a adequacao com que o proprio
Deus age, sendo Ele a fonte de alegria constante e duravel. A alegria divina ou alegrias ativas
estdo ligadas ao terceiro género de conhecimento, ou seja, ao que Spinoza chama de intuigdo,
buscando o que ¢ util para si proprio. Nao ¢ algo que vale para todos, cada um deve buscar o

seu, com isso, ele diz que “agir absolutamente por virtude nada outro € em nos que agir, viver

34 0 amor ¢ a alegria que se origina da compreenséo e do aumento de poténcia do ser. Amamos um alimento porque
sacia nossa fome, ou seja, ¢ a unido e o reconhecimento daquilo que nos faz bem, enquanto aumento de poténcia.
35 SPINOZA, Etica, p. 409.

36 Ndo se expressa completamente, pois devemos lembrar que somos modos humanos pertencentes a Deus, € nossa
esséncia ¢ uma parte da esséncia divina.



93

e conservar o seu ser (os trés significam o mesmo) sob a conducdo da razdo, e isso pelo
fundamento de buscar o proprio util”.>” Na mesma proposicdo, porém, na demonstragio, ele
escreve:
Agir absolutamente por virtude [...] nada outro é que agir segundo as leis de sua
propria natureza. Ora, agimos apenas enquanto entendemos [...]. Logo, agir por

virtude nada outro ¢ em nods que agir, viver e conservar o seu ser sob a condugdo da
razdo, ¢ isso [...] pelo fundamento de buscar o seu util. 3

Alegramo-nos sempre que aprendemos novas formas de lidar com o mundo e com o
tempo em que vivemos, quando hd uma solugdo para problemas que ndo haviam sido
resolvidos. Também nos alegramos quando aprendemos algo e podemos colocar isso em
pratica, e essa virtude pode ser cada vez maior quando isso for praticado e aperfeicoado, por
isso € importante sabermos do que somos capazes, o que podemos. A esse respeito fica uma
grande interrogacdo, ¢ um campo inexplorado por nos, ndo como atividade coletiva, mas em
ambito pessoal, que sempre fica como uma atividade para depois, porém, o depois pode ou nao
existir, ndo sabemos. Nao estamos no mundo para vivermos estagnados. A vida ocorre em seu
fervilhar constante e, para agirmos com convicgao e segurancga, € preciso que aprendamos sobre
o mundo, exploremos o quanto pudermos, descobrindo alegrias sinceras e silenciosas que nos
preenchem completamente por conta daquele acontecimento, que se torna eterno e unico em
nés. Esse instante de vida que vale a pena ¢ o momento eterno do “é isso mesmo, est4 correto”. >
Todas as vozes em nossa cabega, todos os momentos foram reduzidos aquele Unico eterno
instante, o corpo e a mente se modificam nesse processo € nos sentimos diferentes, e cada um
expressa essa experiéncia de uma maneira diferente,** como ¢ o caso de Lenoir. Segundo ele:

E uma experiéncia similar aquela descrita por muitos misticos. Pode-se também ter
uma ideia disso quando, diante de uma experiéncia de amor ou de contemplagdo da
beleza do mundo que nos abala, dizemos ter “a impressao de que o tempo para”. Eu
tive pela primeira vez esse sentimento de eternidade quando, ao sair da infancia, fui
tomado por um amor infinito e universal, ao ver em uma floresta o sol atravessar uma
clareira ainda embrumada. Fiquei um longo tempo a contemplar esse espetaculo que
me abalava, mas nao havia mais nenhuma nog¢éo do tempo. E sentia ndo somente que
o tempo era abolido, mas também toda separacdo entre mim e o mundo. Eu era um

com a natureza, num instante que me fez experimentar esse sentimento de eternidade
evocado por Espinosa.*!

37 SPINOZA, Etica, p. 413.

38 SPINOZA, Etica, p. 413.

39 F 0 momento em que, de outra maneira, sentimo-nos conectados com a vida. Em que todas as vozes se calam e
somente aquele momento € importante.

40 Depende da poténcia de cada ser. Um jardim é visto de diferentes formas por diferentes pessoas, cada uma com

uma poténcia que pode aumentar ou diminuir com a experiéncia.
4l LENOIR, O milagre Espinosa, p. 132-133.



94

Sentimos o que pode a poténcia em nos, que Spinoza chama de virtude e depois
beatitude, dizendo que esta ultima “ndo ¢ o prémio da virtude, mas a propria virtude. E ndo
gozamos dela porque coibimos a lascivia, mas, ao contrario, ¢ porque gozamos dela que
podemos coibir a lascivia”.*? Ele aponta para os limites que cada um deve colocar em seus
apetites, que cada um deve equilibrar os momentos em que vive. Por exemplo: se comermos
demais determinado alimento, devemos ter consciéncia de que o excesso fard mal, porém, ao
moderarmos a quantidade, a sensagao que fica ¢ de querer mais. A poténcia que fez com que se
realizasse o desejo de comer aquele alimento ¢ a mesma que diz “chega”. O sabio ¢ aquele que
ndo se priva de desfrutar desses momentos, mas os vive com moderagdo; ja o impotente vive
sem moderacdo e depois reclama pelo excesso que cometeu, e sua justificativa para o que fez ¢
de que a morte esta sempre a espreita.

Na demonstracdo da proposicdo 42, ainda sobre a virtude, Spinoza explica que a
beatitude

Consiste no Amor a Deus [...], Amor que certamente se origina do terceiro género de
conhecimento [...], e, portanto, esse Amor [...] deve ser referido a Mente enquanto
ela age; por isso [...], ele é a propria virtude, o que era o primeiro. Em seguida, quanto
mais a Mente goza deste Amor divino ou felicidade, tanto mais entende [...], isto é
[...], tanto maior poténcia tem sobre os afetos, e [...] tanto menos padece dos afetos
que sdo maus. E assim, porque a Mente goza deste Amor divino ou felicidade, ela tem
o poder de coibir a lascivia. E como a poténcia humana para coibir os afetos consiste

no so intelecto, logo ninguém goza da felicidade porque coibiu os afetos, mas, ao
contrario, o poder de coibir a lascivia origina-se da propria felicidade.*> #

Os impotentes se preocupam mais com a morte do que com a vida, temem a morte por
terem muito a perder com ela, pois ha sempre a sensacdo de que poderia ser feito mais por ndo
aprenderem a aproveitar os momentos que realmente eram importantes. Ja o sabio, o homem
livre, ndo teme a morte, “nao ha nenhuma coisa em que o homem livre pense menos do que na
morte, e sua sabedoria nio é uma medita¢io sobre a morte, mas sobre a vida”.*> Aquele que se
desdobra para se tornar livre, vive sob o ditame da razdo e ndo se deixa levar pelo medo da
morte. A vida terd um fim, na forma em que conhecemos, e ele sabe disso. Nao ha motivos para
temé-la. Ele vive desejando o bem, isto €, buscando por aquilo que o faga agir, viver e conservar
seu ser. Nao ha disposi¢ao da parte de seu conatus pensar sobre a morte, pois ela € tristeza,

baixa poténcia, e ele ndo busca por isso. Ele faz de sua vida uma meditagdo sobre a vida e ndo

42 SPINOZA, Etica, p. 577.
4 Felicidade aqui é o mesmo que beatitude. Depende da versio e traducio de Efica.
4 SPINOZA, Etica, p. 579.
45 SPINOZA, Etica, p. 483.



95

sobre a morte, sua sabedoria se aplica em ir vivendo o momento presente com responsabilidade,
regulando e moderando seus afetos, pois, se 0 amanh3 existir, ele ndo tera de se preocupar.*®
Diferente do ignorante, que pensa a mesma coisa, SO que pode ser irresponsavel ao
extremo. Quando o amanha o surpreende, reclama de nao ter sido prudente no dia anterior. Isso
ocorre porque ele continua preso ao primeiro e até mesmo ao segundo género de conhecimento.
Apesar de o segundo ser o da razdo, ele ainda ¢ confuso e estd ligado a impoténcia. Para
Spinoza, ¢ importante alcangarmos o terceiro género (intui¢do), pois nele chegamos a beatitude
e somos capazes de notar a propria Natureza pensando®’ em nds pela poténcia (virtude) que

temos para chegarmos a isso.

3.2.1 Beatitude é a vivéncia da eternidade alcancada pela intuicio, gerando o amor

intelectual, pois nos permite compreender a Natureza e a nés mesmos

A beatitude, ou alegria perfeita, ¢ o resultado dessa soma de poténcias que provém do
pensamento e da acdo que sdo causas de si, ou seja, trata-se de uma producdo do proprio ser
humano. Ele ndo espera por algo externo, ele mesmo produz e trabalha para sustentar essa
poténcia que o preenche de maneira a tornd-lo ainda mais virtuoso. E ¢ tanto mais virtuoso
conforme puder unir for¢as e aumentar sua poténcia. Resultado que se da por meio de um
conhecimento que ¢ tanto racional como intuitivo, desembocando em um amor.

Esse amor de que nos fala o filosofo ndo se trata de um amor no sentido de uma paixao,
pois “Deus ¢ isento de paixdes e nio é afetado por nenhum afeto de Alegria ou Tristeza”.*
Assim, “Deus nao ama nem odeia ninguém. Pois Deus [...] ndo ¢ afetado por nenhum afeto de
Alegria nem de Tristeza e, consequentemente [...], também ndo ama nem odeia ninguém”.*
Trata-se, portanto, de um amor universal, fruto da mente humana, com a mente infinita de Deus,
pois

O amor intelectual da mente de Deus € o proprio Amor de Deus pelo qual Deus ama
a si proprio, ndo enquanto ¢ infinito, mas enquanto pode ser explicado pela esséncia

da Mente humana considerada sob o aspecto da eternidade; isto é, 0 Amor intelectual
da Mente a Deus ¢ parte do amor infinito pela qual Deus ama a si proprio.*°

4 SPINOZA, Etica, p. 483.

47 A Natureza pensando significa que é pelo pensamento que conseguimos nos aproximar de Deus. O pensamento
¢ o suporte de uma compreensao de que estamos ligados a substancia infinita e que nela existimos.

48 SPINOZA, Etica, p. 545.

4 SPINOZA, Etica, p. 545.

50 SPINOZA, Etica, p. 567.



96

Conforme participamos da natureza divina, sendo causas adequadas, mais o amor
intelectual de Deus € percebido por nds como uma coisa s, pois nao faz diferenca entre o amor
que sentimos por Deus, ou ele para conosco, ou dele para si mesmo, porque “enquanto ama a
si proprio, ama os homens, e, consequentemente, que amor de Deus aos homens € 0 Amor
intelectual da Mente a Deus sdo um s6 e o mesmo”.*! Ele ama a nos e a si mesmo antes que nds
0 amemos, o resultado ¢ sempre o mesmo, Deus esta voltado para si mesmo e, como somos
modos dele, ele nos ama, mesmo que ndo o amemos.’> Entendemos, com isso, em que consiste
nossa salvac¢ao, beatitude ou liberdade, que ¢ “no Amor constante e eterno de Deus, ou seja, no
Amor de Deus aos homens”.>

Nesse estado, notamos que também somos partes ativas da criagdo de causas. Afetamos
enquanto temos a forma que temos, apesar de perecermos como corpo, ja somos parte da
eternidade, nosso corpo e suas partes extensivas deixam de nos constituir para entrar em relagao
(conveniéncia) com outros corpos e realizar outros encontros. No que tange ao pensamento,
contudo, nossa esséncia, ao entrar em contato com a mente divina, permanece. Por essa razao,
ndo hé temor a morte no caso do sabio, pois ele tem um grande conhecimento acerca de sua
eternidade, como diz Spinoza:

Porque os Corpos humanos s@o aptos a muitissimas coisas, ndo ha divida de que
podem ser de uma tal natureza que se refiram a Mentes que t€ém um grande

conhecimento de si e de Deus, cuja maior ou principal parte é eterna, e assim
dificilmente temem a morte.>*

A nocdo de eternidade, central na filosofia de Spinoza, e que surge no centro de sua
reflexdo sobre o amor intelectual de Deus®”, nasce quando o ser humano passa ao conhecimento
intuitivo, que segundo ele, esse amor “[...] que se origina do terceiro género de conhecimento,
é eterno.”*® Esse amor, portanto, estd fora do espago e do tempo, por essa razio, ele é eterno.
Por isso também, quando nos sentimos envolvidos e unidos a natureza, experimentamos e
sentimos a eternidade em nos. No entanto, eternidade ndo pode ser confundida com
imortalidade. A eternidade diz respeito a um instante fora do espago e do tempo, sem comeco e

nem fim, que independe das relacdes causais. Por outro lado, a imortalidade € uma existéncia

51 SPINOZA, Etica, p. 567.

52 Mesmo que sejamos causas inadequadas sempre. Mesmo que nds ndo busquemos entender nada sobre os afetos
ou sobre a natureza, ndo importa para Deus. Ele ndo ¢ afetado por nada.

53 SPINOZA, Etica, p. 569.

54 SPINOZA, Etica, p. 573.

350 amor de Deus é o amor por sua existéncia. Sem coacdo, Ele compreende a si mesmo, Ele é adequado ¢ é
poténcia infinita. O amor do ser humano ¢ aquilo que faz bem e ¢ util a ele, nao tem nada a ver com amor carinhoso
ou algo assim. Vale ressaltar também que o Amor que Spinoza fala ¢ aquilo que aumenta nossa poténcia como
modo humano.

56 SPINOZA, Etica, p. 563.



97

que se estende em um tempo interminavel, dentro do espaco, do tempo e das relagdes causais.

Como explica Lenoir:
Experimentar que somos eternos significa viver no instante essa experiéncia indizivel
de que podemos existir além da temporalidade, o que Bruno Giuliani exprime muito
bem: “Dizer que a mente se percebe como eterna ¢ dizer que ela se percebe em sua
esséncia mesma como existindo fora do tempo e do espago. Isso ndo quer dizer que
ela durara indefinidamente. Ao contrario, isso significa que ela ndo dura: a mente
sente simplesmente que ¢ eterna no sentido de que ela se percebe como existindo de

uma maneira intemporal, com a mesma necessidade que a eternidade da vida de
Deus”.%’

A mente, portanto, ndo se sente simplesmente como eterna. Ela ndo desaparece com a
chegada da morte, ela “ndo pode ser absolutamente destruida com o corpo, mas dela permanece
algo que é eterno”.>® A parte eterna que permanece ¢ aquela que se esforgou para formar ideias
adequadas e eliminar o maximo de ideias inadequadas, ou seja, a parte que perdura € a ativa, e
a que perece ¢ a parte passiva, da imagina¢do. Conforme escreve Spinoza, no corolario da
proposic¢ao 40:

Disso segue que a parte da Mente que permanece, qualquer que seja sua grandeza, é
mais perfeita do que a outra. Pois a parte eterna da Mente [...] € o intelecto, somente
pelo qual somos ditos agir [...]; mas a que mostramos perecer ¢ a propria imaginagdo

[...], somente pela qual somos ditos padecer [...]; e assim [...] aquela, qualquer que
seja sua grandeza, ¢ mais perfeita do que esta ultima.>

O ser humano que melhor desenvolveu sua razdo bem como produziu ideias adequadas
foi causa de alegria, fortalecendo, assim, sua poténcia de agir. Maior serd sua “salvagdo”,
quando ocorrer a desfragmentacdo do corpo, ou seja, todo esse esforco resultara na
sobrevivéncia de sua mente,*° proporcional ao esforgo realizado. Do contrério, aquele que nio
utilizou sua poténcia para sair do dominio da imaginagdo e ndo soube utilizar da poténcia da
mente para moderar seus afetos, de sua mente pouco, ou nada, perdurard na eternidade. A
sobrevivéncia da mente, portanto, depende da poténcia que ela tiver e que o ser humano
desenvolveu para regrar ordenar e concatenar suas emogdes e sentimentos, fazendo com que os
afetos maus, que impedem a mente de entender, sejam transformados em bons afetos, a partir
do entendimento que ela faz deles, conduzindo-nos a agir no mundo. A esse respeito, Spinoza
escreve:

Os afetos que sdo contrarios a nossa natureza, isto é [...], que sdo maus, sdo maus
apenas enquanto impedem que a Mente entenda [...]. Entdo, enquanto [quamdiu] ndo

ST LENOIR, O milagre Espinosa, p. 132.

58 SPINOZA, Etica, p. 553.

59 SPINOZA, Etica, p. 575.

60 Para o filosofo, é algo muito claro, porém é uma ideia que, nos dias atuais, poderia ser interpretada como de
cunho “religioso”. Tal como ¢ a ideia de uma divinizagdo da Natureza, o que, para ele, ndo faz sentido.



98

nos defrontamos com afetos que s@o contrarios a nossa natureza, a poténcia da Mente
pela qual se esforga para entender as coisas [...] ndo ¢ impedida, e por isso tem o
poder de formar ideias claras e distintas ¢ deduzi-las umas das outras [...]; e,
consequentemente [...], temos o poder de ordenar e concatenar as afec¢cdes do Corpo
segundo a ordem do intelecto.®!

A razdo, quando bem desenvolvida, pode auxiliar o ser humano na vivéncia de
experiéncias, como ¢ o caso do conhecimento intuitivo do amor de Deus. Como ja dissemos,
ela ndo exerce uma posi¢do de comando, mas de sele¢do de tudo o que por nds € percebido e
pode ajudar também na vivéncia dessas experiéncias, pois ajuda a dissipar a obscuridade
daquilo que esta sendo experienciado. O ser humano que chega a esse estado se encontra na
alegria que ndo lhe pode ser tirada, “nossa Mente, enquanto conhece a si € ao Corpo sob o
aspecto da eternidade, tem necessariamente o conhecimento de Deus e sabe que ¢ em Deus e ¢
concebida por Deus”.®? Essa experiéncia o faz aceitar que a vida tem como base a necessidade,
e tudo ocorre dessa maneira, dele se extirpa o 60dio, a piedade, procura o que ¢ util para si e
colabora, a partir disso, com os demais. Desprezo e ddio sdo combatidos com amor, por saber
que “os animos, no entanto, ndo sdo vencidos pelas armas e sim pelo Amor e pela
Generosidade”.%

O movimento realizado por Etica é de partir da alegria em direcdo a alegria perfeita, ou
seja, alegria eterna de Deus. Esta comeca pela felicidade que sentimos ao ordenar nossas
paixdes, com o0 objetivo de aumentar nossa poténcia de agir, que se estende pelo ordenamento
de nossa vida com a ajuda da razao.

Ignorante, além de ser agitado pelas causas externas de muitas maneiras, e de nunca
possuir o verdadeiro contentamento do animo, vive quase inconsciente de si, de Deus
e das coisas; e logo que deixa de padecer, simultaneamente deixa também de ser. Por
outro lado, o sabio, enquanto considerado como tal, dificilmente tem o &nimo

comovido; mas, conscio de si, de Deus e das coisas por alguma necessidade eterna,
nunca deixa de ser, e sempre possui o verdadeiro contentamento do animo.*

A proposta € que nos apoiemos, ou melhor, nos unamos por amor as coisas que nos
causam alegria, nos tornam felizes, para podermos nos engajar com os demais e crescer juntos,
individual e socialmente, permanecendo no caminho da sabedoria, que, de alegria em alegria,
vai nos fazer alcancar a beatitude e a liberdade.

E nesse movimento que podemos perceber que o trabalho de Spinoza comega por um
conhecimento racional acerca de Deus, em que nada pode ser conhecido sendo comecando por

ele, a causa primordial de tudo, e finalizando por um amor de Deus mostrando que, quanto mais

61 SPINOZA, Etica, p. 537.
62 SPINOZA, Etica, p. 561.
63 SPINOZA, Etica, p. 499.
6 SPINOZA, Etica, p. 579.



99

nos tornamos livres, mais amamos a Deus por meio da poténcia que somos capazes de alcangar,
a partir da compreensao de nossos afetos.

A Etica de Spinoza é um caminho para a beatitude (felicidade) e a libertagio do ser
humano, ndo ¢ um conjunto de regras que dita um modelo de comportamento que visa a
superacao ou negagdo de algo que ¢ natural, muito pelo contrario, ¢ o ponto de apoio para o
despertar da compreensdo racional da necessidade natural e divina na qual estamos inseridos.
Fazer do conhecimento o afeto mais potente ¢ compreender que somos mais capazes conforme
mais conhecemos ¢ ordenamos nossos afetos e, com isso, mais experimentamos o amor de
Deus.

O que Spinoza pretende explicitar é que, para se alcangar a liberdade (mesmo que uma
parte dela, uma vez que, totalmente livre somente Deus o ¢€), tal construgdo se da no ato de
compreender a necessidade, ou seja, entender as causas que determinam o ser humano, e na
acao de acordo com a razdo. A abordagem do filésofo visa a focar na autodeterminagdo do
individuo, que se torna capaz de moderar seus afetos:

Se agora parece arduo o caminho que eu mostrei conduzir a isso, contudo ele pode ser
descoberto. E evidentemente deve ser arduo aquilo que tdo raramente é encontrado.
Com efeito, se a salvagdo estivesse @ mao e pudesse ser encontrada sem grande labor,

como poderia ocorrer que seja negligenciada por quase todos? Mas tudo o que é
notavel é tdo dificil quanto raro.%

Ele encerra Etica com as palavras: “mas tudo o que é notavel é tdo dificil quanto raro”,%

pois a liberdade, para o filosofo, ndo € um processo facil de ser feito e alcancado, ndo se trata
simplesmente de entender a liberdade como na dimensdo de escolha entre A ou B. Deve-se
considerar que somos limitados por muitas coisas exteriores. A liberdade que se procura ¢ a
capacidade de pensar bem, logica e racionalmente, para o individuo poder conduzir as proprias
acoes, sabendo ponderar entre uma coisa e outra (o que € um processo dificil quando ndo se

tem consciéncia disso).

% SPINOZA, Etica, p. 579.
% SPINOZA, Etica, p. 579.



100



101

CONCLUSAO

De alegria em alegria, atingimos a verdadeira liberdade, e ¢ com muita alegria, como
pensa nosso autor, que escrevo estas consideragdes finais. Gosto de pensar a Etica de Spinoza
como a musica de Guilherme Arantes: “Vivendo e aprendendo a jogar, nem sempre ganhando,
nem sempre perdendo, mas aprendendo a jogar”. Aprender a jogar o jogo da vida € o que
Spinoza propde em sua obra. A vida ndo ¢ tdo simples como parece e, por isso, nao podemos
passar por ela sem compreender os movimentos que ela faz. E como uma danga que executamos
sem nem mesmo termos sidos convidados.

Sao revolucionarias as ideias de Spinoza, apesar de ter vivido marginalizado, pois foi
rejeitado pela comunidade judaica bem como pelos cristdos. A despeito de tudo, ele seguiu em
frente, ensinando o que € ser um ser humano potente para produzir meios para alcancar aquilo
que ele almejava, a tdo sonhada liberdade de pensar e de se expressar.

Em sua obra magna, Efica, contrapde-se a algumas maneiras de pensar, como a de
Descartes, por exemplo, que pensava que o dominio completo dos afetos ndo era algo possivel.
Spinoza, por sua vez, mostra que ¢ algo que pode ser realizado, e precisamos domina-lo para
nao sermos levados de um lado a outro sem saber o motivo de tal movimento. Ele também se
contrapde aos estoicos, que buscavam extinguir os afetos ou paixdes, pois estes eram causa de
sofrimento e, pelo uso rigoroso da razdo, procurar meios para erradicar as paixdes, para que
fosse possivel alcangar a serenidade e a tranquilidade. Spinoza observa que ndo ¢é possivel
extirpar algo que ¢ proprio do ser humano, ndo ¢ possivel livrar-se dos afetos, eles estdo
integrados naturalmente em nossa existéncia. Viver € justamente afetar e ser afetado,
manifestagdo resultante do conatus como poténcia de agir.

As ideias cristds de liberdade, ele se contrapde ao livre-arbitrio, que diz que o ser
humano livre ¢ aquele que pode escolher entre uma coisa ou outra, guiado por sua vontade,
livre de qualquer causa externa. O problema levantado pelo filésofo ¢ que os seres humanos
desconhecem as causas pelas quais sao levados a escolher, escolhem sob influéncia de suas
paixdes e a isso chamam de liberdade, quando, na verdade, estdo somente lutando por sua
propria servidao.

Nao podemos esperar de Spinoza um direcionamento que diga o que deve ser feito ou
ndo, principalmente quando tomamos Efica. Suas ideias sio expostas para que aquele se
aproxime delas faca ele mesmo a experiéncia e a avaliag@o para descobrir se a dica do filésofo
faz ou ndo sentido em sua vida. Nao ¢ uma regra que vale para todos. Somos diferentes, cada

um com suas particularidades, cada um com afetos mais aflorados do que outros. Caso



102

contrario, se sua escrita fosse um manual que dita como deve ser a vida, ele seria s6 mais um
que d4 direcionamentos para todo aquele que ndo sabe qual caminho buscar. E preciso ter
poténcia suficiente para produzir os proprios caminhos, para ser causa adequada dos proprios
encontros. E assim o comportamento daquele que busca realmente a liberdade, é compreender
que ndo ¢ outro que tem a responsabilidade de dar nas maos o que ele deve seguir, ¢ sua propria.

Torna-se livre aquele que, segundo sua propria natureza, age. Essa ideia € interessante,
pois revela a propria poténcia que advém de Deus, como a poténcia maxima de existir e causar
a si mesmo e a todas as coisas. Somos partes da poténcia divina que se cruzam em nos por meio
de dois atributos dos quais somos formados, extensdo e pensamento. Somos entdo uma
modifica¢do da substincia infinita, que age a todo instante. Também somos impulsionados a
isso, dado que existimos nela.

Tendemos para a servidao, porque ndo entendemos a esséncia eterna de Deus tampouco
nossos afetos. Nessa confusdo na qual somos jogados, agimos de maneira inadequada e nos
prejudicamos. Por isso, na esteira da filosofia de Spinoza, faz-se necessaria a aproximagao das
emogdes e da razdo. E preciso analisar a fundo os afetos e sua natureza para saber como lidar
com eles e ndo simplesmente fechar os olhos para algo que move o mundo humano.

S6 efetuaremos bons encontros no mundo se, de fato, estivermos comprometidos em
nos conhecermos melhor, descobrindo como o mundo a nossa volta nos afeta e como afetamos
os demais. Vivemos em um emaranhado de conatus em que cada um quer perseverar na
existéncia e faz de tudo para isso.

Etica nio é apenas um texto académico, é uma chamada de atencio que o filosofo faz
para que possamos ter em mente que o desconhecimento dos afetos e de tudo aquilo que ndo
conhecemos acerca da natureza gera medo, inseguranga, complds, revoltas e culmina em
momentos longos de guerra. Esse foi o tempo que ele viveu, odiado e rejeitado, justamente por
ndo se deixar aprisionar pelo pensamento dos outros. Sua liberdade foi inegociavel, foi um
preco alto a ser pago, porém aprendeu a jogar o jogo da vida, mostrando que, apesar das
dificuldades, € preciso ter coragem para enfrentar todo aquele que tente dar direcionamentos
contrérios daquilo que o préprio individuo pensou e criou para si. E dessa forca de resistir que
vemos brotar uma obra que, somente apds sua morte, foi publicada, pois ele tinha em mente
que ela agitaria mais uma vez os animos de todos.

Apesar determinista e monista, Efica culmina numa possivel liberdade humana
verdadeira e numa beatitude ou felicidade, que podem ser alcangadas somente pela via do
conhecimento, primeiro de si ¢ depois do mundo. E pela compreensio da realidade que

felicidade e liberdade sdo atingidas, e nao pelo livre-arbitrio, pois, quando nos entendemos



103

como modos da substincia infinita e necessdria, buscamos meios para transformar nossas
paixdes passivas que nos levam a servidao em afetos ativos. Ou seja, € preciso saber como tirar
proveito de uma paixao triste para dela se beneficiar. Nao podemos apenas ser tomados por ela
e deixar que nossa poténcia diminua. Isso ¢ possivel mediante o conhecimento adequado, que
se alinha com a mente divina que s6 produz ideias adequadas, com isso ¢ possivel alcancar a
tranquilidade, pois toda e qualquer situa¢do que ocorra o individuo potente sabe como resolver.

Quando perpassamos pelos capitulos de nosso estudo, bem como pela obra Etica, que o
embasou, buscando responder a problematizacao inicial, podemos notar que ha um convite de
transformagdo da existéncia em suas paginas, em que tudo comega por extirpar a ilusdo da
contingéncia e sair do sofrimento gerado pela ignorancia acerca das causas, até a ascensao da
ignorancia a vida de sabedoria, virtude, liberdade e beatitude, em que a razao pode governar as
paixdes e, com isso, fazer com que a mente possa se unir intelectualmente com o todo (amor
intelectual de Deus). Tudo isso ocorrendo de maneira imanente, e, com isso, a salvacdo e a
perfei¢do que buscamos ndo estdo em outra vida ou em algum lugar distante, estdo justamente

no ato mesmo de compreender e aceitar que essa € a Unica realidade que existe.



104



105

REFERENCIAS

AURELIO, Diogo Pires. O politico em Espinosa: do “afecto comum” a republica.
Metacritica: Revista de Filosofia da Unidade de Investiga¢do em Ciéncia, Tecnologia e
Sociedade da Universidade Lusofona, Lisboa; Porto, n. 2, p. 91-100, 2003. Disponivel em:
http://revistas.ulusofona.pt/index.php/metacritica/article/view/2708/2065. Acesso em: 1° jun.
2023.

BALIBAR, Etienne. Spinoza and politics. London: Verso, 2008.
BARTUSCHAT, Wolfgang. Espinosa: introdugdo. Porto Alegre: Artmed, 2010.

BENJAMIN, César (org.). Estudos sobre Spinoza. Tradugdo de Eliana Aguiar; Estela dos
Santos Abreu; Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 2014.

BENNETT, Jonathan. 4 study of Spinoza's ethics. Indianapolis: Hackett, 1984.

BENNETT, Jonathan. Spinoza’s metaphysics. /n: GARRETT, Don. The Cambridge
companion to Spinoza. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. p. 1-12.

BERNAL, César Colera. O conceito de modos em Spinoza. Revista Conatus - Filosofia de
Spinoza, Fortaleza, v. 1, n. 2, p. 11-16, 2008. Disponivel em:
https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/1668. Acesso em: 22 mar. 2024.

BERTINI, Fatima Maria Aratjo. M. Afetos em Espinosa e a cidade como civitas. Revista
Conatus - Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 9, n. 18, p. 11-18, dez. 2023. Disponivel em:
https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/12122. Acesso em: 22 mar. 2024.

CAMUS, Sébastien. 100 obras-chave de filosofia. Tradugao de Lucia Mathilde Endlich Orth.
3. ed. Petrépolis: Vozes, 2012.

CASTRO, Maria Tereza Mendes de. O conceito de conhecimento a partir do pensamento de
Benedictus de Spinoza. Revista Conatus - Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 1, n. 1, p. 67-72,
2007. Disponivel em: https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/1656. Acesso
em: 22 mar. 2024.

CHARLES, Ramond. Vocabulario de Espinosa. Traducao de Claudia Berliner. Sao Paulo:
WMEF Martins Fontes, 2010. (Vocabulario dos Filésofos).

CHAUI, Marilena. 4 nervura do real: imanéncia e liberdade em Espinosa. (v. 1 - Imanéncia).
Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2000.

CHAUI, Marilena. 4 nervura do real: imanéncia e liberdade em Espinosa (v. 2 - Liberdade).
Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2016.

CHAUI, Marilena. Desejo, paixdo e agdo na ética de Espinosa. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2011.

CHAUI, Marilena. Espinosa: uma filosofia da liberdade. Sao Paulo: Moderna, 2005. (Logos).

CHAUI, Marilena. Politica em Espinosa. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2003.



106

CHAUI, Marilena. Ser parte e ter parte: serviddo e liberdade na ética IV. Discurso, Sdo Paulo,
n. 22, p. 63-122, 1993. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/37973. Acesso em: 24 maio 2023.

CURLEY, Edwin (ed.). 4 Spinoza reader: the ethics and other works. Princeton: Princeton
University Press, 1994.

CURLEY, Edwin. The essential Spinoza: ethics and related writings. Cambridge: Hackett,
2006.

DAVID, Antonio. O vulgo e a interpretagao da obra de Espinosa. Cadernos Espinosanos, Sao
Paulo, n. 39, p. 141-162, 2018. Disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/espinosanos/article/view/149571. Acesso em: 1° jun. 2023.

DELBOS, Victor. O espinosismo: curso proferido na Sorbonne em 1912-1913. Tradugao de
Homero Silveira Santiago. Sao Paulo: Discurso, 2002.

DELEUZE, Gilles. Espinosa e o problema da expressao. Tradugao de GT Deleuze. Sao
Paulo: Editora 34, 2017.

DELEUZE, Gilles. Espinosa e os signos. Porto: Rés, 1970.
DELEUZE, Gilles. Espinosa: filosofia pratica. Sao Paulo: Escuta, 2002.

DELLA ROCCA, Michael. Representation and the mind-body problem in Spinoza. Oxford:
Oxford University Press, 1996.

ESPINOSA, Baruch. Breve tratado sobre Deus, o ser humano e sua felicidade. Tradugdo de
Flavio Quintale. Petropolis: Vozes, 2021. (Colecdo Vozes de Bolso).

ESPINOSA, Baruch. Pensamentos metafisicos; Tratado da corre¢io do intelecto, Etica;

Tratado politico; Correspondéncia. Tradugdo de Marilena de Souza Chaui ef al. 3. ed. Sao
Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os Pensadores).

ESPINOSA, Baruch. Tratado da emenda do intelecto. Tradugao de Cristiano Novaes de
Rezende. Campinas: Editora da Unicamp, 2015¢.

ESPINOSA, Baruch. Tratado teologico-politico. Tradug¢ao de Diogo Pires Aurélio. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2003.

FRAGOSO, Emanuel Angelo da Rocha. O conceito de liberdade na ética de Benedictus de
Spinoza. Revista Conatus — Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 1, n. 1, p. 27-36, jul. 2007.
Disponivel em: https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/1650. Acesso em: 22
mar. 2024.

GAINZA, Mariana Cecilia. El limite y la parte: los confines de la interioridad en la filosofia
spinoziana. Demarcaciones, Buenos Aires, n. 4, p. 207-219, mayo 2016.

GAINZA, Mariana Cecilia. El problema de las distinciones en Spinoza: una subercion critica
de Descartes. Endoxa. Series Filosodficas, Madrid, n. 41, p. 55-73, 2018.



107

GAINZA, Mariana Cecilia. Espinosa: uma filosofia materialista do infinito positivo. Sdo
Paulo: Edusp; FAPESP, 2011.

GARRETT, Don. Spinoza. Aparecida: Ideias & Letras, 2011.

GLEIZER, Marcos André. Espinosa & a afetividade humana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.,
2005. (Passo-a-passo; 53)

GLEIZER, Marcos André. Li¢oes introdutorias a ética de Espinosa. Rio de Janeiro: Via
Verita, 2015. (Filosofia Primeira).

GOMES, Carlos Wagner Benevides. O problema da poténcia ética e politica em Benedictus
de Spinoza. Polymatheia — Revista de Filosofia, Fortaleza, v. 9, n. 14, p. 97-117, 2021.
Disponivel em: https://revistas.uece.br/index.php/revistapolymatheia/article/view/5947.
Acesso em: 1° jun. 2023.

GRISSAULT, Katy. 50 autores-chave de filosofia... e seus textos incontornaveis. Tradugao de
Jodo Batista Kreuch. Petrépolis: Vozes, 2012.

HAMPSHIRE, Stuart. Spinoza and the idea of freedom. /n: KASHAP, Paul (Ed). Studies in
Spinoza: critical and interpretative essays. Berkeley; Los Angeles; London: University of
California Press, 1974. p. 310-331.

HUENEMANN, Charles. Interpreting Spinoza: critical essays. Cambridge: Cambridge
University Press, 2008.

JAQUET, Chantal. 4 unidade do corpo e da mente: afetos, agdes e paixdes em Espinosa.
Traducao de Marcos Ferreira de Paula; Luis César Guimaraes Oliva. Belo Horizonte:
Auténtica, 2011. (Fil6/Espinosa, 1).

LEBUFFE, Michael. Theories about consciousness in Spinoza’s ethics. The Philosophical
Review, Durham, v. 119, n. 4, p. 531-563, 2010.

LENOIR, Frédéric, 1962. O milagre Espinosa: uma filosofia para iluminar nossa vida.
Traducgdo de Marcos Ferreira de Paula. Petropolis: Vozes, 2019.

MARSHALL, Eugene. Adequacy and innateness in Spinoza. Oxford Studies in Early Modern
Philosophy, Oxford, v. 4, p. 51-88, 2008.

MARTINEZ, Francisco José Martinez. Normatividad y empiria: el recurso a los ejemplos
historicos en el Tratado Politico. /n: CORDON, Julian Carvajal; CAMARA, Maria Luisa de
la. Spinoza: de la fisica a la historia. Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La
Mancha, 2008. p. 407-418.

MARTINS, André. O mais potente dos afetos: Spinoza e Nietzsche. Sdo Paulo: WMF Martins
Fontes, 2009.

MASCARENHAS, Vijay. Consciousness, representation, thought and extension: an
interpretation of monistic parallelism in the philosophy of Baruch Spinoza. Studia Spinozana,
Waurtzburgo, v. 14, p. 92-109, 1998.



108

MOREIRA, Jocilene Matias. Os afetos como parte da natureza humana. Revista Conatus —
Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 12, n. 22, p. 45-53, 2023. Disponivel em:
https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/10736. Acesso em: 22 mar. 2024.

MORGAN, Michael L. The essential Spinoza: ethics and related writings. Indianapolis:
Hackett, 2006.

NADLER, Steven. Spinoza and consciousness. Mind, Oxford, v. 117, n. 467, p. 575-601, Jul.
2008.

NADLER, Steven. Spinoza s ethics: an introduction. Cambridge: Cambridge University Press,
2006.

NEGRI, Antonio. Espinosa subversivo e outros escritos. Belo Horizonte: Auténtica, 2016.

NEGRI, Antonio. Spinoza for our time: politics and postmodernity. New York: Columbia
University Press, 2013.

OLIVA, Luis César. Da independéncia dos atributos a ordenacao das coisas. Revista Conatus
— Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 5, n. 9, p. 75-81, 2023. Disponivel em:
https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/10656. Acesso em: 22 mar. 2024.

OLIVEIRA, Manfredo; ALMEIDA, Custodio. O Deus dos filosofos modernos. Petropolis:
Vozes, 2002. p. 89-112.

RAMACCIOTTI, Bérbara Lucchesi. Chaui: plura simul na ética de Espinosa. Cadernos
Espinosanos, Sao Paulo, Brasil, n. 36, p. 119-138, 2017. Disponivel em:
https://revistas.usp.br/espinosanos/article/view/132665. Acesso em: 22 mar. 2024.

RIZK, Hadi. Compreender Spinoza. Tradugao de Jaime A. Clasen. Petrépolis: Vozes, 2006.

SANTIAGO, Homero. Entre servidao e liberdade. Cadernos Espinosanos, Sao Paulo, n. 26,
p. 11-23, 2012. Disponivel em: https://www.revistas.usp.br/espinosanos/article/view/89455.
Acesso em: 24 maio 2023.

SCALA, André. Espinosa. Sao Paulo: Estagcdo Liberdade, 2003a.

SCALA, André. Espinoza. Tradugdo de Tessa Moura Lacerda. Sao Paulo: Estagdao Liberdade,
2003b. (Figuras do Saber, 5).

SCRUTON, Roger. Espinosa. Tradugdo de Angélika Elisabeth Konker. Sao Paulo: Ed. Unesp,
2000. (Colegao Grandes Filosofos).

SHARP, Hasana. Spinoza and the politics of renaturalization. Chicago: University of Chicago
Press, 2019b.

SILVA, Henrique Lima da; Gomes, Carlos Wagner Benevides. Uma recusa ao servir:
processos de libertacdo na ética de Spinoza. Revista Conatus — Filosofia de Spinoza,
Fortaleza, v. 12, n. 22, p. 31-44, 2023. Disponivel em:
https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/10735. Acesso em: 22 mar. 2024.



109

SILVA, Henrique. Serviddo humana e imanéncia na filosofia de Benedictus de Spinoza.
Revista Conatus — Filosofia de Spinoza, Fortaleza, v. 9, n. 17, p. 43-52, 2023. Disponivel em:
https://revistas.uece.br/index.php/conatus/article/view/12140. Acesso em: 22 mar. 2024.

SPINOZA, Baruch. Etica. Tradugio do Grupo de Estudos Espinosanos; Marilena Chaui
(coord.). Sao Paulo: Edusp, 2018.

SPINOZA, Baruch. Tratado politico. Tradugao, introducao e notas Diogo Pires Aurélio;
revisdo da tradu¢do Homero Santiago. Sao Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2009.

YOVEL, Yirmiyahu. Espinosa e outros hereges. Lisboa: Impresa Nacional; Casa da Moeda,
1993.



