Lucien Nzamba

L’OBEISSANCE MISE A L’EPREUVE
LA MISSION D’EVANGELISATION DES PREMIERS JESUITES AUX ROYAUMES
KONGO ET ANGOLA (1548-1615)

Dissertagdo de Mestrado em Teologia

Orientador: Prof. Dr. Jaldemir Vitorio

Apoio CAPES

Belo Horizonte
FAJE — Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia
2025



Lucien Nzamba

L’OBEISSANCE MISE A L’EPREUVE
LA MISSION D’EVANGELISATION DES PREMIERS JESUITES AUX ROYAUMES
KONGO ET ANGOLA (1548-1615)

Dissertacdao apresentada ao Programa de Pds-Graduagao
em Teologia da Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia,
como requisito parcial para obtengdo do titulo de Mestre
em Teologia.

Area de concentragdo: Teologia da Praxis Crista

Linha de Pesquisa: Espiritualidade Cristd e Pluralismo
Cultural e Religioso

Orientador: Prof. Dr. Jaldemir Vitorio

Belo Horizonte
FAJE — Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia
2025



FICHA CATALOGRAFICA

N9990

Nzamba, Lucien

L’obéissance mise a I’épreuve: la mission d’évangélisation
des premiers jésuites aux royaumes Kongo et Angola (1548-
1615) / Lucien Nzamba. - Belo Horizonte, 2025.

196 p.

Orientador: Prof. Dr. Jaldemir Vitorio.
Dissertagdo (Mestrado) — Faculdade Jesuita de Filosofia e
Teologia, Departamento de Teologia.

1. Jesuitas. 2. Evangelizacdo. 3. Missdo. 4. Obediéncia. 5.
Reino do Congo e Angola. 1. Vitorio, Jaldemir. II. Faculdade
Jesuita de Filosofia e Teologia. Departamento de Teologia. III.
Titulo.

CDU 271.5

Elaborada por Zita Mendes Rocha — Bibliotecaria — CRB-6/1697




Lucien Nzamba

L’OBEISSANCE MISE A L’EPREUVE

LA MISSION D’EVANGELISATION DES PREMIERS JESUITES AUX
ROYAUMES KONGO ET ANGOLA (1548-1615)

Esta Dissertacdo foi julgada adequada a
obtengdo do titulo de Mestre em Teologia e
aprovada em sua forma final pelo Curso de
Mestrado em Teologia da Faculdade Jesuita de
Filosofia e Teologia.

Belo Horizonte, 12 de novembro de 2025.

COMISSAO EXAMINADORA:

Laldimon, Ut

Proﬁ Dr. Jaldemir Vitorio / FAJE (Orientador)

™y

)/ ‘?..«"' T —

Prof. Dr. Francys Silvestrini Addo / FAJE

/,,;? / Prof. Dr. Credmenes Tenorio Maciel / UNICAP (Visitante)




REMERCIEMENTS

« Primum vivere, deinde philosophari »
D’abord vivre, ensuite philosopher

S’il est vrai qu’il faut d’abord vivre avant de philosopher, nous devons beaucoup a nos
parents ainsi qu’a toute la famille pour le don et le partage fraternel de la vie.

S’il est vrai que la vie précede la philosophie, notre profonde gratitude s’adresse a la
Province jésuite d’ Afrique centrale (ACE), qui nous a donné I’opportunité d’étudier pour mieux
servir, et la Provincia dos Jesuitas do Brasil (BRA), pour son accueil généreux et sa constante
sollicitude. Qu’elles trouvent ici, par le truchement de leurs Provinciaux respectifs, les
Révérends Péres Rigobert Kyungu et Mieczyslaw Smyda, ’expression de notre filiale
reconnaissance.

S’il est vrai qu’il faut subvenir aux besoins vitaux avant de se consacrer a la réflexion,
nous remercions les collaboratrices de nos communautés, dont les soins dévoués et attentifs
ont préservé notre santé et nous ont permis de travailler sereinement.

S’il est vrai que la vie précede la réflexion, a tous les compagnons jésuites avec lesquels
nous avons partagé la vie au Brésil — particuliérement Elio Gasda et Donizetti Tadeu ; ceux de
la Residéncia Malagrida (Célio, Daniel, Guilherme, Henrique, Luciano, Maynard, Paulo,
Tanaka e Vanderlei ), ceux de I’ACE (Bertrand, Bodrick, Erick et Arnold) — qu’ils trouvent en
la personne des Péres Jair Barbosa, Alexandre Raimundo et Marcos Vinicius, notre
reconnaissance incommensurable.

« Acceptum beneficium ne obliviscaris ».
N’oublie jamais un bienfait regu.
Publilius Syrus

A la communauté paroissiale de la Paréquia Sdo Francisco Xavier, 3 Belo Horizonte,
merci pour nous avoir permis de concilier vie académique et engagement pastoral.

Nos sinceres remerciements s’étendent a I’ensemble du personnel de la FAJE : a ceux
et a celles qui assurent 1’accueil a I’entrée et a la réception, a ceux et a celles qui ceuvrent dans
les différents secteurs (spécialement Rosilene, pour son professionnalisme et sa patience, ainsi
que Viviane, Sandro et Gilda pour leur amiti¢), sans omettre ceux et celles qui entretiennent
la cour et tous les locaux, rendant ainsi toute I’ Institution agréable a vivre.

A toute I’équipe de la bibliothéque — Vanda, Zita, Aldair, Crislaine, Gabriel, Miguel,

Welther, Ailla, Reginaldo et Keli — nous exprimons toute notre gratitude pour votre constante



disponibilité et pour nous avoir permis un acces privilégié durant les travaux de
réfection de la bibliotheque.
Quelques documents non moins précieux nous sont parvenus de I’étranger grace a
certains compagnons jésuites notamment Adolphe Mubiala, Simon Nsielanga, Claudio Paul,
Mauro Brunello, Fulgence Ntieni, Stanislas Kambashi, Anicet N’teba et Willy Mayuma. Pour

tous les services rendus, nous vous savons un gré profond.

« Ce que vous avez appris et recu,

ce que vous avez vu et entendu de moi,
mettez-le en pratique ».

(Ph4,9)

A tout le corps professoral de la FAJE, notre Alma Mater, nous exprimons notre
gratitude sincére et respectueuse. Mention spéciale au Prof. Dr. Jaldemir Vitorio, SJ, pour

son accompagnement empreint de patience et de sagesse.

« Si tu veux aller vite, marche seul ;
si tu veux aller loin, marche ensemble ».
(Proverbe africain)

A mes compagnons d’étude — en particulier Alba, Julia, Lambert, Marcelo, Miriam,

Pepe, Rodrigo et Walace — merci pour le savoir partagé et les moments de confraternizagdo.

« En tout temps et a tout propos,
rendez grace a Dieu le Pére,
au nom de notre Seigneur Jésus Christ ».
(Ep 5,20)
Nous ne pouvons terminer que par le commencement : en rendant grace a Dieu pour
avoir tout rendu possible.

Ce travail a été réalisé avec le soutien de la Coordination pour I’Amélioration du

Personnel de I’Enseignement Supérieur — Brésil (CAPES) — Code de Financement 001.



DEDICATION

A vous qui lisez ce travail.

« Un jésuite heureux n’est rien moins qu’un jésuite obéissant ».

“A alianca com o poder leva este tipo de missdo a ter um discurso de redencio e uma
pratica de sujeicao”.

José Augusto Duarte Leitdo, SVD



RESUME

La premiere évangélisation du royaume Kongo débuta officiellement avec le baptéme
du Roi Nzinga Nkuwu, le 3 mai 1491, l'année de naissance d'Ignace de Loyola. Les
missionnaires portugais y travaillaient déja. Avec la fondation de la Compagnie de Jésus, les
jésuites n'ont pas tardé a entrer dans la danse. Ce fut en 1548 que les premiers jésuites entrérent
dans le royaume Kongo. Cette premicre tentative dura jusqu'en 1553, avant d’entamer une
autre, cette fois-ci en Angola, a partir de 1559. Ici, commence une longue aventure qui durera
deux cents ans jusqu'a la suppression de la Compagnie de Jésus au Portugal et dans ses colonies
(en 1759). La mission jésuite de la premicre évangélisation de 1’Angola s'est effectivement
terminée en 1760.

Le gouvernement de la Compagnie de Jésus est un gouvernement spirituel, qui cherche
I’harmonie avec la volonté du Seigneur, accomplissant dans tout ce qui est le plus conforme au
plan salvifique de Dieu en faveur de I'humanité. Un des critéres pour qu'un jésuite soit sir de
ne pas accomplir sa propre mission, mais d'étre participant a la plus grande et unique mission,
celle du Christ, est de recevoir sa mission de son supérieur par l'obéissance. Cette dernicre,
selon saint Ignace de Loyola, est une vertu par excellence, non seulement nécessaire, mais aussi
essentielle dans la Compagnie de Jésus.

Pour évangéliser les peuples africains, les missionnaires jésuites en Angola s’étaient
impliqués dans le commerce d’esclaves. Lorsque le Pére Claudio Acquaviva (Supérieur
Général de 1581 a 1615), apprit cela, il leur écrivit avec une interdiction formelle de faire ce
type de commerce. Mais la réponse des missionnaires a été que sans ce commerce, la mission
ne se maintiendrait pas. Ici, I'obéissance est mise a 1’épreuve. Hormis cet enjeu économique
explicite, nous essayons de montrer qu’il y a d’autres motifs implicites qui justifient une telle
prise de position de la part des missionnaires vis-a-vis de leur Supérieur Général. En outre, face
a ce conflit entre 1I’obéissance et la mission concréte sur le terrain, nous proposons un chemin
de sortie qui n’est rien moins que 1’imitation de Jésus-Christ, venu non pas pour faire sa propre
volonté, mais celle du Pere. Et ce, avant de montrer en quoi cette page d’histoire missionnaire

peut nous illuminer dans le vécu de I’obéissance apostolique aujourd’hui.

MOTS-CLES : Obéissance. Mission. Evangélisation. Jésuites. Royaumes Kongo et Angola.

Jésus-Christ.



RESUMO

A primeira evangelizagdo do reino do Kongo comegou oficialmente com o batismo do
Rei Nzinga Nkuwu em 3 de maio de 1491, ano do nascimento de Inacio de Loyola. Missionarios
portugueses ja trabalhavam l4. Com a funda¢do da Companhia de Jesus, os jesuitas logo
seguiram seus passos. Os primeiros jesuitas entraram no reino do Kongo em 1548. Essa
primeira tentativa durou até 1553, antes de outra, desta vez em Angola, comecar em 1559. Isso
marcou o inicio de uma longa aventura que duraria duzentos anos até a supressao da Companhia
de Jesus em Portugal e suas colonias (em 1759). A missdo jesuita da primeira evangelizagdo de
Angola efetivamente terminou em 1760.

O governo da Companhia de Jesus € um governo espiritual, que busca a harmonia com
a vontade do Senhor, cumprindo em tudo o que € mais conforme ao plano salvifico de Deus
para a humanidade. Um dos critérios para um jesuita ter certeza de que ndo esta cumprindo sua
propria missdo, mas participando da maior e unica missdo, a de Cristo, consiste em receber sua
missao de seu superior por meio da obediéncia. Esta tultima, segundo Santo Inacio de Loyola,
¢ uma virtude por exceléncia, ndo apenas necessaria, mas também essencial na Companhia de
Jesus.

Para evangelizar os povos africanos, os missiondrios jesuitas em Angola se envolveram
no trafico de escravos. Quando o Padre Claudio Acquaviva (Superior Geral de 1581 a 1615)
soube disso, escreveu-lhes proibindo-os formalmente de se envolverem nesse tipo de comércio.
Mas a resposta dos missionarios foi que, sem esse comércio, a missao nao se sustentaria. Aqui,
a obediéncia € posta a prova. Além dessa questdo econdmica explicita, tentamos mostrar que
existem outras razdes implicitas que justificam tal postura dos missionarios em relagdo ao seu
Superior Geral. Além disso, diante deste conflito entre obediéncia e a realidade concreta no
campo da missdo, propomos uma saida que nao ¢ nada menos do que a imitacao de Jesus Cristo,
que nao veio para fazer a sua propria vontade, mas a do Pai. E isso, antes de mostrar como esta

pagina da histdria missiondria pode nos iluminar na vivéncia da obediéncia apostolica hoje.

PALAVRAS-CHAVE: Obediéncia. Missdo. Evangelizacdo. Jesuitas. Reinos do Kongo e

Angola. Jesus Cristo.



ABSTRACT

The first evangelization of the Kongo kingdom officially began with the baptism of King
Nzinga Nkuwu on May 3, 1491, the year Ignatius of Loyola was born. Portuguese missionaries
were already working there. With the founding of the Society of Jesus, the Jesuits soon joined
the fray. The first Jesuits entered the Kongo kingdom in 1548. This first attempt lasted until
1553, before another, this time in Angola, began in 1559. This marked the beginning of a long
adventure that would last two hundred years until the suppression of the Society of Jesus in
Portugal and its colonies (in 1759). The Jesuit mission of the first evangelization of Angola
effectively ended in 1760.

The government of the Society of Jesus is a spiritual government, which seeks harmony
with the will of the Lord, fulfilling in all that is most in conformity with God's salvific plan for
humanity. One of the criteria for a Jesuit to be sure that he is not fulfilling his own mission, but
rather participating in the greatest and only mission, that of Christ, is to receive his mission
from his superior through obedience. The latter, according to Saint Ignatius of Loyola, is a
virtue par excellence, not only necessary but also essential in the Society of Jesus.

To evangelize the African peoples, the Jesuit missionaries in Angola became involved
in the slave trade. When Father Claudio Acquaviva (Superior General from 1581 to 1615)
learned of this, he wrote to them formally prohibiting them from engaging in this type of trade.
But the missionaries' response was that without this trade, the mission would not be sustained.
Here, obedience is put to the test. Aside from this explicit economic issue, we attempt to show
that there are other implicit motives that justify such a stance on the part of the missionaries
vis-a-vis their Superior General. Furthermore, faced with this conflict between obedience and
concrete mission on the ground, we propose a way out that is nothing less than the imitation of
Jesus Christ, who came not to do his own will, but that of the Father. This is before showing
how this page of missionary history can enlighten us in the experience of apostolic obedience

today.

KEYWORDS: Obedience. Mission. Evangelization. Jesuits. Kingdoms of Kongo and Angola.
Jesus Christ.



SIGLES ET ABREVIATIONS

Ac = Actes des Apdtres

Ap = Apocalypse

ARSI = Archivum Romanum Societatis Iesu (Archives romaines de la Compagnie de
Jésus)

AT = Ancien Testament

CCC = Christianisme, Colonisation et Commerce

CG XXXI  =31°Congrégation Générale de la Compagnie de Jésus

CG 35 = 35¢ Congrégation Générale de la Compagnie de Jésus
Co/Cor = Epitre aux Corinthiens

Col = Epitre aux Colossiens

Const. = Constitutions de la Compagnie de Jésus

D. = Dom/Don

Dec. = Decreto/Décret

Dn = Livre de Daniel

Dt = Livre de Deutéronome

EN = Evangelii Nuntiandi (Exhortation apostolique de Sa Sainteté le Pape Paul VI)
Ep = Epitre aux Ephésiens

Et alii = Et d’autres

Ex = Livre d’Exode

Ex. Sp. = Exercices Spirituels de saint Ignace de Loyola (livre)
Ga = Epitre aux Galates

Gn = Livre de la Genese

Is = Livre d’Isaie

Jb = Livre de Job

Jg = Livre des Juges

1Jn = Premiére Epitre de Jean

Jn = Evangile de Jean

Lc = Evangile de Luc

Lv = Livre de Lévitique

Mc = Evangile de Marc



Mgr

MMM

Mt

NT

1P
Ph
Phm
Ps
2Rs

S.a.

S¥/s.j.

s.l.
2Sm
ss
SVD
1Th
2Th
V.P.

V.R.
VD

= Monseigneur

= Missionnaires, Militaires et Marchands
= Evangile de Matthieu

= Numeéro

= Livre des Nombres

= Nouveau Testament

= Padre/Pere

= Premiére Epitre de Pierre

= Epitre aux Philippiens

= Epitre a Philémon

= Psaume

= Second Livre des Rois

= Sans auteur

= Societas Iesu (Compagnie de Jésus)
= Sans date

= Sans lieu

= Second Livre de Samuel

= Et suivants

= Societas Verbi Divini (Congrégation du Verbe Divin)

= Premiére Epitre aux Thessaloniciens

Seconde Epitre aux Thessaloniciens

= Votre Paternité
= Votre Révérence

= Verbum Domini (Exhortation post-synodale du Pape Benoit XVI)



SOMMAIRE

INTRODUCTION ...ttt ettt ettt et sttt et e bt estess e e st ente e st enseeneesseanseeneens 15
1 LES ROYAUMES KONGO ET ANGOLA ......ooiiiieeeieeeeeeee et 21
1.1 Contexte historique et gE0graphiqUe .........ccueevuieiiieiiieieee e 22
1.2 Organisation politique et admMiniSTratiVe ..........cocueeiiieriieiiieiie e 28
|8 B B T F 1 () 7 10 L (< PSRRI 28
1.2.2 DU CONSEIl Q'ELAL wovovveireeiraeisise sttt 29
1.2.3  Du corps adminiStratif ...........cocueeriiiriiiiiieiie et 29
1.3 Organisation sociale et ECONOMIQUE ........c.eevurerrreriierieeiieniieeieerteeeteeseeeeaeessaeeseenseens 30
1.3.1 De P’agriculture et de I'€leVage ........cceeviiriieiiieiieecie et 30
[0 0 B T 1503 0] ) & [ SRS 31
1.3.3  Des voies de COMMUNICALION ....ccueiriiertiiiiieiienieeite et ettt sbeesiteebeesite e bt e eabeeneeesaneas 31
1.3.4 DU COMIMEICE ....veiniiiiiiiiieeiieeeit ettt ettt ettt ettt ettt et et e e ebteeebbeeeebeeesbeeenane 32
1.3.5 D 1a fISCALIEE ..o 32
1.3.6 De I’artisanat, de la technologie et de la culture matérielle ...........coccoeveniriininicnnnnn. 33
1.3.7 DS habDItations ......cccveeeiuiieeiiieeiiieeeieeeeieeeeteeesiteeeseeeeteeesteeesbaeessaeesasaeessseeesseeensseeanns 33
1.3.8  De "habillement .........ccccuiiiiiiiiiiiieiieetee ettt 34
1.3.9 Des instruments de MUSIQUE ......ccueeeruieeeiuieeeirieeetieeereeesreeeseeeeteeesreeesseeessseeessseeensnens 34
L4 ESCIAVAZE .oouviiiiieieece ettt ettt ettt eebe e naeebe e aaeenne 34
141  DEfiNItion €t OTIZINE ...cvvevuvieiieeiiieiieiieeteeste et esieeeteesteeseaeebeesseessseesseeeseesseessseenseesnsens 35
1.4.2 Ombre de la Servitude TOMAINE ........cccuevieriieiiiiieiieieeie ettt 36
1.43 L’esclavage en AfTiqUe NOITE ......ccvieiieeiieiieeieeieeeie ettt et enaeesaeeaneas 37
1.4.4 Le commerce négrier aux royaumes Kongo et Angola ........cccceevveeeviievcieeniieceieeenee, 39
1.5  Dudroit de patronage ou JUus PAtFONALUS .............ceeveeeceeeeiieeeiieeeieeeeieeeeeeeeeeeeeaaeens 42
1.6 Des premiers contacts entre le Portugal et le Kongo ..........cccccveeiiieiiiiiniiieniieciees 44
1.7 Du début de I’évangélisation du royaume Kongo ..........ccceeevvienciiienieeeniieeieeeeeeeee 49
1.7.1 Du premier baptéme royal au royaume Kongo .........ccccveeviiieeiieeniiieeniieesieeeie e 49
1.7.2  Du Roi Afonso I¥, véritable apotre de son peuple .........cooceeeveieiiiiiiienieniiiiieeieeee 52
1.8  Reprise synthétique du premier Chapitre ..........cooceeverieriiieniinieieneeeeeee e 57
2 L’OBEISSANCE ET LA MISSION DANS LA COMPAGNIE DE JESUS .............. 59
2.1 L ObEISSANCE NOUS 11 ...veieieiiiiiiieeiieeeie ettt e eeaaee e 60
2.2 L’ 0DbE&ISSANCE NOUS GUIAEC ..c.vveeuiieiiieiieiieeiieite ettt e eite et e seeeebeesteeenseesseeseseeseessseensaens 69
2.2.1  Facteur d’INTEEIAtION .....cc.eeeiieriieeieeiiesie ettt e seeete et e esbeesteesebeebeessseeseessseenseensnas 69
2.2.2  Modulatrice des engagements apOStOLIQUES .......ccceevveeruieriieriienieeieenie e 74
2.2.3 Condition sine qua non de la croissance spirituelle ............cccceeveiieiienieeniienienieeeene, 75



2.3 Ce qui fonde PODEISSANCE ......eevueieuiiiiiiiiieiie ettt ettt e 78

2.4 Pratiquer PODEISSANCE. .......eoiiiiiiieiiieiie ettt ettt ettt e enes 81
2.4. 1 LES SUPCIICULS ..eeecuvieiiiieeeiieeeieeesieeesiteeeiteeesteesseeessseeessseeessseeasseesnsseesnseesssseesnsseesnssens 82
2.4.2 LS INTEIIEULS ...eiiuiiiiiiiiiieie ettt ettt st 86
2.5  Reprise synthétique du deuxi€me chapitre ..........c.cccceevieeiiienieeiiierie e 90
3 LA MISSION D’EVANGELISATION DES PREMIERS JESUITES AUX

ROYAUMES KONGO ET ANGOLA ....cooiiiiieiieteeceeee et 93
3.1 Mission de quatre pionniers jésuites au royaume Kongo (1547-1553) ..cccvvvvevveeennnenn. 94
3.2 Nouvelle expédition jésuite au royaume Kongo (1553-1555) .evevciieeiiiiciiieeieeeiens 99
33 Poursuite de I’aventure MiSSIONNAITE ...........cccueeeeivererieeerreeeseeeeseeeesseeesseeessseeesseeanns 100
3.4  Deuxieéme expédition jésuite €n ANZOLa .......ccccvreeriiieriiiieeiie e 102
3.5 L7@VANGEISALION ...eeiuiiiiiiieiieeiieeiie ettt ettt ettt e ettt enb e et snteebeeeneas 103
3.5.1  L’évangeélisation des INOITS .....ccueeeiieriieeiieiie et eiie et eieeeveetteete et esnteebeessaeenseesneeens 105
3.5.1.1 Lamission aupres des NOITS PATENS .....c.ueerueeriieiiieeiiienieeiiesiie et esiee e siee e 105
3.5.1.1.1 LA SOUMISSION «evtutiiiiiieiieiiiesieete ettt sttt ettt ettt b ettt 106
3.5.1.1.2 L endOCIIINEIMENT ...c.vvvieiiiiieiieeciieeciee et et e et eeeaeeeevaeeebeeeseseeeaseeesaeesnseeeenneeas 108
3.5.1.1.3 L@ COMVETSION uutiiniiiiiiieiieeiie ettt ettt ettt et e eh e et e st s bt et e st e e e e sateenneeeaee 110
R TR O B B 1 o T3] 1< 30 L RS SPPR 112
3.5.1.1.4.1 Le baptéme en ENEIal .........ccoocuiiiiiiiiiiiieiiie et 112
3.5.1.1.4.2 Le baptéme des personnes en danger de Mort ............cceeveeeieereeeieereenveerneennnnn 113
3.5.1.1.4.3 Le bapteme des €SCIAVES ......ccocuviiiiiiieeiieeciie ettt e ve e e 113
3.5.1.1.4.4 Le baptéme des chefs soumis et condamnés A Mort ..........ccceeeevveerciieercieeerveeennenn. 114
3.5.1.2 Lamission aupres des NOIrs Chrétiens. ........eevcureeriiieeiiieeiie e 116
3.5.1.2.1 L CONSETVALION ...euutiiiiiiiiieiie ettt ettt ettt ettt et st e bt e et e e bt e eateeneeeaee 116
3.5.1.2.2 L’endOCtIINEIMENL .....eoviiiiiiiiiieieeiieeitet ettt ettt 116
3.5.1.2.3 La consolidation des SACTEMENLS .........ccerueriieriirienieeieniieieere sttt 117
3.5.2 L’évangélisation des POrtUZAIS .......cc.eevuiiiiieiiieiiieiie et 118
3.5.2.1 Me¢éthodologie missionnaire aupres des Portugais ..........cceeeeveerieviiienienieeniecieeene 119
3.5.2.1.1 Assurer le culte et 1es SACIEMENLTS .......coceiiiiiiiiiriiiiieiceeeee e 119
3.5.2.1.2 PIECRET it 120
3.5.3 Les incursions missionnaires au royaume Kongo ..........cccccveeviieniiieniieeniieeenieeenneenn 120
3.6 Autres activités des MISSIONNAITES ....c..evueerueeuirrierieeieetenteeteeteseeeteseenseeeeseeneeeeeenees 122
3.6.1 Lecollege de Luanda ..........cceoeiiiiiiieiiiieciie et 122

3.6.2 LS GUVIES A€ CHATILE ...t e e e e e e e e e e eereaaeeaeaees 122



3.6.3 Auservice de 1a CONQUELE .......ccuieiuiiiiiiiieeieeee ettt 123

3.6.3.1 Lesretombées du Service patriotiqUe .........cccueerueerieeriienieeiienieeieeiee e eiee e 125
3.6.3.2 Les relations tendues avec le nouveau GOUVEINEUT ........cccveerueeerieeerieeeniieeeeeeeennenn 126
3.7  Lesdifficultés inhérentes @ 1a MISSION ......ceevuieriirieriiiieiieieeieeee e 127
3.7.1 LamOTtAlIte ....ooueieiieiieie ettt ettt eaean 127
3.7.2 L’ignorance de la langue 10Cale ..........coovveiiiiiiiiiiiiiiiieeeeee e 128
3.7.3 Manque de biens MAtEriCls ........c.eeevuieiiiieeiieeeiie ettt e e e 128
374 LLES GUECTTES ..vvveeeeiiieeeeeiiee e ettt e e et ee e e ettt ee e et e e e snaaaeeeessbeeeeanssaeeeannssaeesennsaeeeeannsseeeans 128
3.7.5 Lacondition et [a nature des INAIZENES ......c.eeevvieeiiiieiiieeieeeee e 129
3.8 Les moyens de survie des MiSSIONNAITES .......ececvreervreerreeesrreeiereeseeeesseeesseeessseessseens 130
3.8.1 Vassalité et tributs des SODAS .......occveruiiiiiiiiiiiieieeeeee e 130
3.8.2 Pension annuUEILE ..........cocueiiiiiiiiiiiiiee e 130
3.8.3  Mise €N VAlCUT @ tRITES .....eeuviruiiiiiiiiiieie ettt 131
3814 ESCIAVES ..euiiiiiiiieee et 131
3.9  Reprise synthétique du troisi€me chapitre ..........cccccceeeviieeiieeniieecieceeeeee e, 131
4 L’OBEISSANCE MISE A L’EPREUVE ......coovtiiiiiiiieioeeisseeisesessseseeesssesseesn 133
4.1 AU SETVICE AU PTOCRAIN ....eiiiiieeiiie et eeeaeeeaaee s 134
4.2 Lesjésuites et ’esclavage en ANgola .........cccveieiiiieiiiiiiiieeieeeeeee e 136
4.2.1 Quelques extraits du rapport de Pedro Rodrigues ...........cocceeveeiiiiiieiieniiiiecieeee 138
4.2.2 Réaction de Jeronimo Cardoso au Portugal ............ccceeeviieeiiiiiiieecieeecee e 140
4.2.3 Opinion de Baltasar Barreira depuis I’ Angola ..........ccccocvveeiiieniieeciieecee e 141
4.2.4 Le patriotiSIME POTTUZALS ...eeevuvreerrrreeirreeeitreesiteeesreeessreeessreesssseessseeesseeessseesssseesssseesnsees 143
4.2.5 LS PIEJUZES TACIAUX .uveeeurieeiieeiieriieeiieatteeteestteeseesseeeseeseessseenseessseasseessseenseesssessseenns 145
4.2.6 Les missionnaires jésuites en Angola, fils de leur temps .........cccceeveieriiiciienieniieenen. 146
4.3 Quelques jésuites au Brésil contre ’esclavage .........c.cocveeieeiiieniiniiieniecieeeeeeeee 149
4.4  Certaines raisons pouvant entraver 1’0bEiSSANCe ..........cceevveeeruierieriiierieeieesiie e 154
4.5  Au-dela de ’aspect ECONOMIQUE ......ccueeruiieiiieriiieiieniieeieeiee et esteeeteeaeesreenseesaeeeneeens 156
4.5.1 Auservice de deux MATIIES? .......ooiuiiiiiiiiieiii ettt 156
4.5.2 Quelle conception de I’homme NOIT? ........ceevviieiiiiriieeiiieeeiee e 157
4.5.3 Lerésultat apostolique ImmeEdIat? ..........ccceeevuieeiiiiieiiiieeieeee e 157
4.6 Jésus, le modele de I’ob€isSance reliZiCUSE .......cccueerrvreiiieruieeiieriieeieeiie e eseee e e e 158
4.60.1  DICU QUI SAUVE .eeeuvvieeieiieeiiiieeiiteeeiteeesiteeesteeesteeessseeesseesssaessseesssseessseeesssaeessseesssseesnsees 159
4.6.2 Jésus accomplit la volonté du Pére au cours de sa miSSION ........cceeeveereverieeeeeneennenn. 160
4.6.2.1 Jésus nous révele la volonté de SON PEre .........ccouvveeiiiiiiiiiciecce e 163

4.6.2.2 Jésus-Christ, le modele par eXCelIeNCe ........c.eeevvieeeiiiieiiiecie e 164



4.6.3 Laconformité ala volonté du Pére au soir de lamission de JESUS .....uveueneeeeeeeeeennn. 166

4.6.3.1 A GEUISEMANI ....oovvvvererniiriercie ettt 167
4.7  Quel chemin pour I’obéissance aujourd’hui? ..........ccceeeviieeiieeniieeneeee e 170
4.7.1 Vision ignatienne de [’0béissance parfaite ..........c.ecvveevierieeiiienieeiieeeie e 172
4.8  Reprise synthétique du quatrieme Chapitre ..........cccoocveeeiieriieiierieeie e 175
CONCLUSION ...ttt ettt ettt ettt e bt et st e s bt e sesat e bt eneeebeenbeensenseenneentes 177

BIBLIOGRAPHIE ......oooiiiiiie et 183



15

INTRODUCTION

La mission est la raison d’étre de la Compagnie de Jésus. Elle se regoit par obéissance.
Pour saint Ignace de Loyola, fondateur de la Compagnie de Jésus, il va sans dire qu’il n’y a pas
— dans la Compagnie de Jésus — de vertu aussi nécessaire, aussi essentielle que 1’obéissance.
Par conséquent, il est attendu du jésuite non seulement le respect et la révérence, mais aussi
I’obéissance parfaite envers les supérieurs qui tiennent la place du Christ notre Seigneur. Mais
quand les premiers missionnaires jésuites en Angola recoivent I’ordre du Supérieur Général de
la Compagnie de Jésus de ne pas s’impliquer dans le commerce d’esclaves, ils lui répondent
que ce commerce est vital pour la survie de la Mission, sans quoi celle-ci ne peut tenir. Partant,
I’accomplissement de la mission met a I’épreuve le vécu de 1I’obéissance. Pourtant, 1’obéissance
et la mission sont interdépendantes dans la Compagnie de Jésus. Elles sont li¢es 1’'une a ’autre.
Disons méme qu’elles sont inséparables. Cependant, quand 1’accomplissement de la mission
entre en conflit direct avec I’obéissance, quel chemin suivre pour y remédier ?

Cette étude prétend illuminer tant soit peu la question qui, bien que s’appuyant sur un
cas qui remonte au premier demi-siécle de la Compagnie de Jésus, ne garde pas moins son
actualité avec acuité prés d’un demi-millénaire apres la fondation de la Compagnie de Jésus.
En effet, dans sa lettre de mars 2023 accompagnant le status (destinations pour de nouvelles
missions), le Pére Provincial de la Province jésuite d’Afrique centrale (ACE) exprime sa
désolation de constater que plus on avance dans la Compagnie, moins on devient disponible.
Cela étant, au-dela des raisons économiques avancées par les premiers jésuites de la Mission
d’Angola pour ne pas obéir a I’ordre de leur Supérieur Général, y a-t-il d’autres motifs qui
justifieraient une telle posture de la part de ces missionnaires ? Quelle voie d’issue pour une
tension pareille ? En quoi cela pourrait nous aider aujourd’hui pour éviter les erreurs du passé
et accomplir la mission qui nous est confiée en harmonie avec I’obéissance ?

La littérature sur I’obéissance dans la Compagnie de Jésus abonde. Pour ne pas divaguer,
nous avons limité notre recherche — relative au Status quaestionis — sur le plan temporel en
partant de 2008, année a laquelle fut publié, par la 35° Congrégation Générale, le dernier Décret
sur ’obéissance dans la Compagnie de Jésus. Sur le plan thématique, nous avons encore
restreint notre champ d’investigation en nous attelant sur les publications qui abordent
explicitement I’obéissance et la mission. Partant, nous avons eu pour point d'ancrage la Revue
de Spiritualité Ignatienne, dont le 120° numéro porte justement sur « Obéissance et Mission ».

Nous reprenons tel quel, in extenso, le résumé des articles qui y sont publiés.



16

L'article L'union mystique avec Dieu-agissant de Joseph Tetlow, s.j., nous aide a
comprendre L'Instruction sur Le service de l'autorité et I'obéissance de la Congrégation pour
les Instituts de Vie Consacrée et les Sociétés de Vie Apostolique de mai 2008, a la lumiere de
l'obéissance vécue dans la spiritualité et dans la tradition de la Compagnie de Jésus telle qu'elle
est exposée en particulier dans le Décret 4 (2008) de la CG 35. Nous comprenons mieux ainsi
non seulement ces deux documents, mais aussi la spécificité et la grace de l'obéissance jésuite.

Mark Rotsaert, s.j., commente et éclaire le Décret 4, CG 35 (2008) sur L'obéissance
dans la vie de la Compagnie de Jeésus. Il nous y présente la vision de saint Ignace, qui part de
'obéissance ascétique pour arriver a l'obéissance apostolique et a l'obéissance apostolique
active aujourd'hui, ainsi qu'au quatriéme veeu d'obéissance au Pape. Il y développe en outre le
rapport entre obéissance et mission.

Discernement et obéissance dans la Compagnie de Jésus, une réflexion théologique de
Francisco Lopez Rivera, s.j., nous parle de la recherche de la volonté de Dieu et du dynamisme
orienté vers la mission dans I'histoire et dans la tradition des jésuites. Les conditions et les
dispositions nécessaires a cet effet y sont également présentées.

Méme si nous connaissons tous les effets des cultures sur le sens et la pratique de
'obéissance dans la vie religieuse, nous prenons rarement au sérieux les défis qu'elles nous
posent aujourd'hui. Obéissance et diversité des cultures de Franz Meures, s.j., nous invite a le
faire, afin de grandir dans notre discernement spirituel. Cette réflexion est complétée par trois
histoires de vie de jésuites d'Inde, Espagne et Burkina Faso, respectivement Henry
Pattarumadathil, Diego Alonso Lasheras, et Paul Béré. Ils racontent comme (sic) I'obéissance
s'est enracinée pendant leurs années de formation a la spiritualité ignatienne et a la tradition de
la Compagnie de Jésus. En la vivant et en la pratiquant, 1'obéissance est devenue partie
intégrante et coeur de leur identité religieuse et de leur style de vie.

L'autorité comme service et I'obéissance comme acte de confiance ne sont possibles qu'a
la lumiére de la foi, et doivent étre redécouvertes et vécues a chaque étape de la vie. Nous
sommes appelés a devenir de meilleurs instruments entre les mains de Dieu en fonction du
moment, du lieu, des hommes et de la mission. Les sciences sociales nous fournissent des outils
pour exercer un meilleur leadership et gouvernement dans notre culture d'aujourd'hui. La Revue
a di publier le rapport et les recommandations du Conseil de I'Assemblée jésuite des Etats-Unis
du 22 mai 2008, approuvé par les Provinciaux d'Amérique du Nord en mars 2009, qui peut nous

inspirer et nous stimuler.



17

Toutefois, il convient de dire que de tous ces articles, aucun n’aborde directement ou
explicitement le conflit entre 1’obéissance et la mission tel que vécu par les missionnaires
jésuites en Angola entre la seconde moiti¢ du XVI° siecle et le début du siecle suivant.

La littérature a notre connaissance sur la premiére mission des jésuites aux royaumes
Kongo et Angola s’avére peu abondante. La rencontre avec I’Evangile au royaume Kongo avait
eu lieu par I’interposition du Portugal en 1491 avec, officiellement, le baptéme du Roi Nzinga
Nkuwu, le 03 mai 1491. A I’initiative des professeurs du Grand Séminaire de Mayidi, fut
organisé, du 21 au 28 juillet 1991, le Congrés de Kisantu, en République démocratique du
Congo, afin de commémorer : « Les cinq cents ans d’évangélisation et de rencontres des
cultures en pays Kongo ». Publiés cinq ans apres, les Actes de ce Congres abordent les domaines
aussi variés tels que I’évangélisation, le droit du patronage, 1’épineux probléme d’esclavage, la
gouvernance du royaume Kongo, le culte marial dans ce royaume, la pratique de la foi
chrétienne, le commerce et la traite négriere, la formation du futur clergé noir et nous en
passons. S’il y a des études qui touchent directement certaines congrégations comme les
missionnaires capucins ou rédemptoristes, nous sommes resté sur notre soif de n’y avoir pas vu
aborder directement et expressément la mission des premiers jésuites aux royaumes Kongo et
Angola. C’est d’autant plus curieux en sachant que ce Congres ait été¢ promu par une institution
fondée par la Compagnie de Jésus, bien que confiée au diocése par la suite.

Une étude plus importante qui touche en plein fouet la mission des premiers jésuites en
Angola est celle du Pére José Augusto Duarte Leitdo, SVD. Sa dissertation de Master en
Théologie avec comme point d’ancrage la Missiologie, défendue a Sao Paulo, en 1992, a la
Faculdade de Teologia Nossa Senhora da Assung¢do, a pour titre : “A guerra do céu e de Deus:
A missdo do P. Baltasar Barreira, SJ, na primeira evangelizagdo de Angola (1580-1592)”. Cette
ceuvre de plus de 300 pages, est née a partir d’une constatation quelque peu amere. Alors qu’en
1991, la Conférence Episcopale d’Angola et de Sio Tomé (CEAST) célébrait les 500 ans
d’évangélisation, pas grand-chose n’apparaissait sur la premiere période de cette
¢vangélisation. L auteur trouve que la sensibilité actuelle ne garde pas de cette premiére période
une bonne mémoire. Aussi se propose-t-il alors de raviver cette mémoire. Il cherche, comme
finalité de son travail, a comprendre ce que le Pere Baltasar a poursuivi comme objectifs de sa
mission en examinant ses écrits et les contextes socio-économiques, politiques, religieux et
idéologiques qui ont influencé ses choix pour comprendre les orientations qu'il a prises dans
'évangélisation des peuples non-chrétiens et sa position pastorale envers les personnes déja
baptisées. Cependant, il n’aborde pas explicitement la question épineuse de notre thématique

qui est le conflit entre I’obédience et la mission des premiers missionnaires jésuites en Angola.



18

Une autre étude est celle de Jacques Nzumbu, s.j., qui aborde la question dans son
mémoire de Master en spiritualité, défendu en 2015, a I’Université Pontificale Comillas de
Madrid en Espagne, portant comme titre : « Leadership et vision ignacienne du monde.
L’expérience des premiers jésuites au Congo-Belge ». Bien que son travail soit focalisé sur la
deuxieme évangélisation jésuite au Congo, plus précisément dans la période allant de 1893 a
1938, I’auteur ne remonte pas moins 1’histoire a la premiere évangélisation jésuite du royaume
Kongo (1548-1674), période qui nous intéresse. Sa problématique, étant de savoir le secret aussi
bien du leadership que de la réussite des premiers jésuites de la mission du Congo-Belge, la
mission jésuite du royaume Kongo — conscient d’ailleurs que les deux missions sont totalement
indépendantes — n’a d’intérét pour lui que dans la mesure ou il peut y déceler quelques
similitudes.

Une troisi¢éme étude sur la premiere mission des jésuites en Angola est celle de Valter
Jodo Cassamano, s.j. Sa dissertation de Master en Théologie spirituelle, soutenue en 2021, a
I’Université¢ Pontificale Comillas de Madrid en Espagne porte le titre suivant : « Génese e
desenvolvimento da primeira missdo jesuitica em Angola (1558-1565) : uma aproximagao
desde a correspondéncia entre jesuitas ». Partant d’un certain nombre de correspondances
littéraires entre jésuites relatives a la genese et au développement de la premiére mission jésuite
en Angola, cette étude tente d’en extraire quelques principes théologico-spirituels. Pour y
parvenir, il lui a fallu un travail de traduction, annotation et synthése.

La premiere évangélisation jésuite aux royaumes Kongo et Angola est une mine
d’informations d’une profondeur insoupgonnée qu’il faut exploiter. Si le travail de Leitdao
apporte un rayon lumineux sur une phase d’évangélisation desdits royaumes restée longtemps
dans 1’ombre, Nzumbu y trouve, dans leur maniére de procéder, le socle du leadership des
premiers jésuites au Congo alors que Cassamano, piochant dans la méme mine, découvre
quelques principes théologico-spirituels qui sous-tendent cette premiere mission jésuite en
Angola. Il nous revient d’explorer la méme mine pour en tirer autre chose.

Le premier chapitre se veut une description pré-européenne du royaume Kongo, incluant
aussi le Ndongo (futur Angola), alors vassal du Mani Kongo. Au XVT siécle, Ndongo, dirigé
par I’« Angola », dépendait encore du royaume Kongo. L’indépendance de 1’Angola fut
favorisée par la présence portugaise et le désir de traiter directement avec eux. Faute de sources
autochtones, d’alors, notre description du Kongo repose sur des récits européens influencés par
la vision portugaise, mais jugés globalement crédibles. Ce chapitre situe d’abord le royaume

Kongo dans son contexte historique et géographique. Il en décrit ensuite 1’organisation



19

politique, administrative, sociale et économique. La question de 1’esclavage y est abordée.
Enfin, il retrace les premiers contacts avec le Portugal et I’évangélisation qui s’ensuivit.

Le deuxieme chapitre aborde I’obéissance et la mission dans la Compagnie de Jésus.
Suivant le « oui » parfait du Christ au Pére, Ignace de Loyola et ses compagnons lient la mission
a l’obéissance, d’abord envers le Pape, puis envers le Supérieur Général choisi parmi eux. Celui
qui entre dans la Compagnie de Jésus découvre que celle-ci vise le salut des ames, non
seulement le sien, mais aussi celui du prochain. Pour y parvenir, les jésuites prononcent les
veeux de pauvreté, de chasteté et d’obéissance, ce dernier étant central et constituant une
condition vitale pour la vie de la Compagnie. L’obé¢issance est a la fois un lien et un chemin,
fondé¢ sur des bases spirituelles solides. Elle assure 1’unité fraternelle et I’efficacité missionnaire
de la Compagnie. Loin d’immobiliser, elle guide et dynamise son action apostolique. Ainsi,
I’obéissance rend possible un service généreux de Dieu a travers les autres.

Le troisiéme chapitre montre que la mission est au cceur de la Compagnie de Jésus, née
de I’¢lan apostolique d’Ignace de Loyola et de ses compagnons ¢tudiants a Paris, qui voulurent
se mettre au service du Pape pour étre envoyés partout ou Dieu les appellerait. Approuvée par
Paul III en 1540, la Compagnie s’est engagée par un quatrieme veeu d’obéissance spéciale au
Souverain Pontife pour les missions. A ’exemple de Frangois Xavier, les jésuites partirent
évangéliser I’ Asie, I’ Afrique et I’Amérique. Au Kongo, les premiéres tentatives missionnaires
(1548-1555) échoucrent rapidement. Une nouvelle mission en Angola, initiée en 1560, fut
interrompue par la méfiance du Roi Dembi, avant de reprendre a partir de 1575 et de prospérer
ensuite. Les méthodes d’évangélisation variaient en fonction des personnes a évangéliser : les
Noirs paiens, les Noirs chrétiens ou les Blancs. Les jésuites développérent aussi 1’éducation,
les ceuvres de charité et des incursions missionnaires au Kongo. Ce chapitre ne passe pas sous
silence les difficultés rencontrées par les missionnaires et leurs moyens de survie loin de
I’Europe.

Le quatriéme chapitre explore la notion d’obéissance apostolique dans la Compagnie de
Jésus, en partant d’une situation historique concréete, délimitée dans le temps et dans 1’espace.
I1 s’agit de la situation missionnaire des jésuites en Angola aux XVI°® et XVII® siecles illustrant
le dilemme entre I’obéissance aux ordres du Supérieur Général prohibant aux missionnaires de
pratiquer le commerce d’esclaves et la nécessité que revét le méme commerce sans lequel, aux
dires des missionnaires sur le terrain, la Mission ne survivrait point. Face a cette tension entre
'obéissance idéale et la réalité¢ concréte de la mission, ce chapitre rappelle que 1’obéissance

véritable s’inspire du Christ, venu accomplir non pas sa propre volonté, mais celle du Pére.



20

La méthodologie adoptée pour la réalisation du présent travail est la recherche
bibliographique. Bien que notre travail ne se focalise pas sur un auteur précis et que nous ayons,
pour cette raison, consulté une diversité de sources, il reste que certaines ont eu une importance
déterminante pour 1’élaboration de chaque chapitre. Aussi pouvons-nous citer Randles pour le
premier chapitre,! Thomas pour le deuxiéme,” Brasio® et Rodrigues pour le troisiéme,* Bonino,
Palmés et Rodrigues pour le dernier chapitre.’ D’autres sources transversales sont notamment
Ignace de Loyola et Leitdo.°

Quant a la délimitation du sujet, le présent travail va se focaliser sur les royaumes Kongo
et Angola. Il va s’étendre de 1548, date qui marque la premiere évangélisation jésuite dans le
royaume Kongo, jusqu’en 1615, la fin du généralat du Pere Claudio Acquaviva. En effet, ce fut
sous son mandat a la téte de la Compagnie de Jésus que les missionnaires jésuites en Angola
recurent I’ordre de ne pas s’impliquer dans le commerce d’esclaves.

En ce qui concerne la faisabilité de cette €tude, la période que nous étudions a da
nécessiter 1’acces a certains anciens documents de la Province jésuite du Portugal gardés
notamment aux Archives de la Compagnie de Jésus a Rome (ARSI). Ce qui n’a pas été du tout
facile vu la distance géographique qui nous sépare de cette ville. Mais pour y remédier, nous
avons recouru a certains compagnons jésuites qui nous y ont obtenu les documents nécessaires.
Le seul document d’une importance capitale que nous n’avons pas pu obtenir, c¢’était la lettre
du Pére Acquaviva adressée aux jésuites du Portugal prohibant la possession et le commerce
d’esclaves notamment aux missionnaires en Angola. Alors, nous nous sommes servi tout
simplement de certaines citations y relatives. Ceci ne diminue pas, a notre avis, la valeur du
présent travail et le sérieux que nous y avons mis non seulement pour la rigueur académique,

mais aussi, comme dirait Metena, par respect pour les personnes qui le liront.”

" RANDLES, William Graham Lister. L’ ancien royaume du Congo des origines a la fin du XIX* siécle. Paris :
EHESS, 2002.

2 THOMAS, Joseph. Un chemin vers Dieu : Les constitutions de la Compagnie de Jésus. Paris : Nouvelle Cité,
1989.

3 Comme cela apparaitra tout au long du texte, nous avons utilisé plus d’un volume de Monumenta Missionaria
Africana dont il est le compilateur.

4 RODRIGUES, Francisco. Histéria da Companhia de Jesus na Assisténcia de Portugal: Ac¢io crescente da
Provincia Portuguesa, 1560-1615. Nas Letras — Na Corte — Além-mar. Porto: Apostolado da Imprensa, 1938.

> BONINO, Serge-Thomas. Voici, je viens pour faire ta volonté : Entretiens sur la volonté de Dieu. Paris : Cerf,
2024 ; PALMES, Carlos. Del discernimiento a la obediencia ignaciana. Roma: Centrum Ignatianum
Spiritualitatis, 1988. Et aussi Rodrigues cité dans la note précédente.

¢ SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus I. Traduit par Frangois Courel. Paris : Desclée de
Brouwer, 1967a ; LEITAO, José Augusto Duarte. A guerra do céu e de Deus: A missdo do P. Baltasar Barreira,
SJ, na primeira evangelizacdo de Angola (1580-1592). 307 p. Dissertagao (Mestrado em Teologia) - Faculdade de
Teologia Nossa Senhora da Assuncao, Sao Paulo, 1992.

7 NTIMA, Nkanza. Préface. In. METENA M’NTEBA, Simon-Pierre. L'Afiique veut toujours devenir elle-
méme...: Pedro Arrupe et la Compagnie de Jésus en Afrique (1965-1983). Nairobi: Institut Historique Jésuite en
Afrique, 2021, p. 10.



21

1 LES ROYAUMES KONGO ET ANGOLA

D’entrée de jeu, disons que notre prétention est de présenter, ici, la description pré-
européenne du royaume Kongo.! En effet, 1’idéal serait de présenter non pas un seul, mais deux
royaumes : Kongo et Angola. Toutefois, il convient de signaler qu’avant de devenir le nom du
royaume, I’ Angola est en réalité le titre du Roi de Ndongo ou Dongo. Au XVI® siécle, Ndongo
est un petit royaume qui s’étend sur un territoire étroit entre la riviere Lucala et le fleuve Cuanza
(ou aussi Coanza, Quanza, Kwanza). Ce petit royaume est alors vassal du Mani Kongo, ou Roi
du royaume Kongo. En témoigne la correspondance de ce dernier au Pape Paul III datant du
21/02/1535.2 Dans cette lettre, le Roi Afonso I*" cite explicitement I’Angola comme I’une des
provinces de son royaume Kongo. Parlant justement de cette vassalité, disons que « la région
de la baie de Luanda n'est devenue une partie effective du territoire du royaume d'Angola que
dans la seconde moiti¢ du XVI° siecle. Jusqu'alors, elle faisait partie du territoire du royaume
du Congo, dont le royaume d'Angola [Ndongo] était a cette époque vassal ».> L’émancipation
du royaume de I’Angola de la tutelle du royaume Kongo ne tardera pas. Cette indépendance
angolaise serait influencée voire précipitée par la présence des Portugais* et le désir ardent du
Roi angolais de pouvoir traiter directement avec ces nouveaux venus, puissants et riches, sans
passer obligatoirement par le Mani Kongo. Cependant, eu égard a ce qui précéde, dans la
description qui suit, nous ne parlerons pas de deux royaumes différents. La raison en est que
I’Angola, étant vassal du Kongo, est considéré comme 1’une de ses provinces comme
susmentionné. Et ce qui est dit du royaume Kongo peut également s'appliquer, mutatis
mutandis, a celui de I'Angola.

Certes, il serait mieux de présenter le royaume Kongo dans son fonctionnement avant
son contact avec le monde européen. Néanmoins, la période pré-européenne, faute de sources
écrites disponibles, reste difficile a décrire en détails. Aussi beaucoup d’auteurs — nous ne
prétendons pas constituer une exception a la régle — se contentent-ils d’en donner quelques

lignes générales. En effet, les textes qui en parlent sont ceux produits apres les premiers contacts

! Beaucoup d’auteurs écrivent « Kongo » pour renvoyer a ’ancien royaume. C’est aussi notre option. Cependant,
dans des citations directes, nous respecterons le choix de ceux qui optent pour « Congo ».

2 CARTA do rei do Congo a Paulo III (21-2-1535). In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria
Africana: Africa ocidental (1532-1569). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 38.

3 “A 4rea da Baia de Luanda apenas se tornou uma parte efectiva do territorio do Reino de Angola na segunda
metade do século XVI. Até entdo, fizera parte do territorio do Reino do Congo, do qual o Reino de Angola era um
vassalo...” (CASSAMANO, Valter Jodo. Génese e desenvolvimento da primeira missdo jesuitica em Angola
(1558-1565): Uma aproximagdo desde a correspondéncia entre jesuitas. 155 p. Dissertacdo (Mestrado em
Teologia) — Universidad Pontificia Comillas, Madrid, 2021, p. 25, traduction notre).

# Mention particuliére de Paulo Dias de Novais, gouverneur de I'Angola, qui orchestrera I'émancipation en 1574.



22

entre ces deux mondes. Cela étant, il va sans dire que la description du royaume Kongo
contenue dans ces premiers textes porte en quelque sorte I’influence européenne et plus
particuliérement portugaise. Toutefois, cela ne nuit pas a la crédibilité de la description pré-
européenne qui en est faite méme si nous pouvons admettre que la perspective serait sans doute
différente si, d’une part, 1’écriture était connue dans le royaume Kongo avant 1’arrivée des
Européens et, d’autre part, les autochtones dudit royaume étaient les premiers auteurs a décrire
leur propre royaume.

Cela dit, le présent chapitre entend tout d’abord situer le royaume Kongo aussi bien
historiquement que géographiquement. Ensuite, nous en présenterons 1’organisation politique
et administrative puis 1’organisation sociale et économique avant d’aborder la question de
I’esclavage. Enfin, nous parlerons des premiers contacts établis entre le Portugal et le Kongo
par le truchement de navigateurs portugais. De ces premiers contacts, 1’évangélisation du

royaume fondé par Lukeni découle comme une conséquence directe.

1.1 Contexte historique et géographique

Les sources écrites sur le royaume Kongo, jusqu’ici disponibles, datent de 1’époque
européenne. Faute de fouilles archéologiques pouvant permettre de remonter 1’histoire du
royaume Kongo dans le temps, la période pré-européenne reste quasiment inconnue. Certaines
traditions orales collectées n'offrent pas d'indications pour établir I’origine de ce royaume. De
ces traditions orales, le nom qui sort du lot est celui de Lukeni. Prince de naissance et cadet
d’une famille nombreuse sans la moindre chance d’accéder au trone, il aurait quitté, suite a une
révolte, son royaume de Bungu en compagnie de ses nombreux partisans pour s’installer a
I’autre bord du fleuve et conquérir ce territoire. C’est le début du royaume Kongo dont il sera
fondateur. II s’installera successivement sur des monts : 8 Mongo wa Kaila®> puis 4 Nkumba a
Ngudi. Celui-ci deviendra Mbanza Kongo avant de s’appeler, avec 1’avénement du
christianisme, Kongo dia Ngunga (Kongo de la cloche). Ce n’est qu’a partir du 20 mai 1596
que Sao Salvador deviendra le nouveau nom de la capitale du royaume Kongo. Ne sachant pas
quand eut lieu la révolte de Lukeni, les sources divergent quant a la succession royale partant

du fondateur du royaume jusqu’au premier Roi chrétien, Nzinga Nkuwu. Selon toute

5 Ou Mongo Caila (Mont de la Répartition), ot Lukeni distribua a ses capitaines des provinces nouvellement
soumises. Voir RANDLES, William Graham Lister. L ancien royaume du Congo des origines a la fin du XIX*
siecle. Paris : EHESS, 2002, p. 18.



23

probabilité, la fondation du royaume Kongo remonterait au début du XIV® siecle. Lukeni prit
le titre de Ntinu Nimi® a Lukeni.

La population soumise occupant le territoire conquis se compose principalement des
Ambundu et des Mbaka (des nains).” Ils ne vivent pas, au moment de la conquéte, dans un Etat
centralisé, mais constitués en chefferies indépendantes les unes des autres. Ce sont ces derniéres
qui, une fois le royaume Kongo établi, vont se transformer en des provinces. Lorsque Lukeni
arriva dans le lieu qui deviendra plus tard la capitale de son royaume, il n’était pas inoccupé.
Bien au contraire, il y rencontra un potentat, une sorte de « Grand Prétre », nommé Mani-
Cabunga. « Il s’agit d’un ‘chef de terre’, faiseur de pluie et garant de la fécondité agricole. 1l

déterminait le moment des semailles et de la récolte ».%

Lukeni, apres avoir épousé lui-méme
la fille de Mani-Cabunga, donna I’ordre a ses hommes de prendre aussi pour épouses, les
femmes du pays tout en respectant I’ordre social. Les nobles se marient avec les nobles et les
plébéiens entre eux. Tous ces peuples de dominateurs et dominés appelés a vivre ensemble,
seront dorénavant reconnus comme les Moxicongos ou les Bakongo.

L’organisation et le groupement de tous les petits royaumes existants en un royaume
centralisé dirigé par un monarque supréme releévent du génie et de I’innovation du peuple
conquérant. Mbanza Kongo est établi comme capitale du royaume Kongo qui sera formé a
partir des provinces ci-apreés : Mpemba (ou se localise la capitale), Soyo, Mbamba, Nsundi,
Mpangu et Mbata. A cela, s’ajoutent deux autres provinces, Oembo et Oandu. Alors que toutes
se situent au sud du fleuve, seule la province de Nsundi a une partie qui s’étend au nord suite a
sa position a cheval sur le fleuve. Tandis que la nomination et la durée du mandat des
gouverneurs des provinces dépendaient du bon plaisir de Lukeni, seule la province de Mbata
faisait une exception. Ce sera la seule province sur laquelle Lukeni ne dominera pas
directement. Ce privilége reviendra a son oncle maternel qui, pour en étre conquérant, y
dominera de facon presque indépendante et ad vitam.

D'aprés une autre source, ce privilege découle du fait que cette province n'a pas été
conquise par les armes, mais a choisi de s'unir au peuple ou au Roi Kongo. « Pour cette raison,

le gouvernement de la province devenue domaine de Mani Umbata [ou Mani Mbata] resta

6 CARTA de um conego da Sé do Congo ao padre Manuel Rodrigues, S.J. (1624). In: BRASIO, Anténio (Comp.).
Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1622-1630). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1956. v.7,
p. 291.

7 Appelés aussi par d’autres écrivains de: Bakke Bakke ou Mimos (Dapper), Akka ou Batwa (Torday), Akkata
(Bernardo da Gallo). Présents notamment dans la région de Makuta, ils sont décrits comme des petits hommes a
grosse téte, ayant un ventre proéminent et des jambes courtes. IIs avaient de la peine a se relever une fois tombés.
Ils n’utilisaient pas d’instruments de fer et se servaient de pierres pour recouvrir leurs morts. Voir RANDLES,
2002, p. 19.

8 RANDLES, 2002, p. 20.



24

héréditaire et largement autonome, une province qui deviendra, grace a ses bons sols, dans la
vallée de I’Inkisi, la plus grande productrice d’aliments du royaume ».? Sous le régne d'Afonso
I¥, ce statut privilégié ne sera plus maintenu. En effet, sa lettre du 18 mars 1526 au Roi du
Portugal, ou il demande I'envoi de cinquante prétres pour évangéliser son royaume, révele
clairement que le gouverneur de la province de Mbata est nommé¢, comme tous les autres, par
le Roi.'? Deux autres provinces, Loango et Kakongo, les seules situées entiérement au nord du
fleuve et qui seraient fondées par des fils de Lukeni se trouvaient déja indépendantes avant
I’introduction du christianisme dans le royaume Kongo.

Quant a sa situation géographique, le royaume Kongo, localis¢ en Afrique centrale,
occupait des régions correspondant aujourd'hui au nord de I'Angola, y compris Cabinda, au sud
de la République du Congo, a I'extrémité occidentale de la République démocratique du Congo
et au sud-ouest du Gabon. A son apogée, il s'étendait de I'océan Atlantique jusqu'a I'ouest de la
riviére Kwango (ou Cuango) a I'est, et du fleuve Congo jusqu'au fleuve Loje au sud.!!

Concretement, au XVI© siecle, sa localisation se présente de la maniére suivante : au
nord, le royaume est limité par une ligne qui va de la ville de Loango jusqu’au Stanley Pool,
longeant ainsi la vallée du Cuilu-Niari. Cette frontiere atteint le paralléle situ¢ a 4° latitude nord.
Deux grands cours d’eau font une frontiére naturelle aussi bien a I’est qu’au sud.'? Il s’agit
respectivement de la riviere Cuango et du fleuve Cuanza. « Cette aire coincide avec celle de la
langue kikongo, sauf au sud d’une ligne joignant Luanda a Cahenda, ou le kikongo fait place
au kimbundu. Fait singulier, cette frontiére linguistique ne s’appuie sur aucun relief naturel ».!?
A I’ouest, le royaume est également limité par une frontiére naturelle qui n’est rien moins que
I’Océan Atlantique. Et donc la frontiére la plus stire qui longe toute la cote maritime depuis
I’embouchure du fleuve Congo jusqu’a I’ile de Luanda comprise.

Dans cet espace ainsi circonscrit, selon que la population habitait au centre ou aux
périphéries territoriales, I’autorité royale ne se faisait pas sentir de la méme manicre et avec la

méme efficacité. Comment fut alors administré ce royaume Kongo ? Parmi les zones

9 “Por isso, manteve-se hereditario e em grande parte autonomo o governo da provincia que viria a ser, gracas a
seus bons solos, no vale do Inquisi, a maior produtora de alimentos do reino” (COSTA e SILVA, Alberto da. 4
enxada e a lanca: A Africa antes dos Portugueses. 7.ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2021, v. 2, p. 95, traduction
notre).

10 Voir MANSO, Visconde de Paiva. Histéria do Congo. Lisboa: Tipografia da Academia, 1877, p. 50-52.

' ROYAUME du Kongo. In: Wikipédia : L’encyclopédie libre. Disponible sur : https://fr.wikipedia.org/wiki/
Royaume du Kongo. Consulté le 20 nov. 2024.

12 D’aprés un texte datant de 1607, le royaume Kongo s’étendait jusqu’a 13° latitude sud. Voir RELACAO do
reino do Congo. In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1600-1610).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1955. v.5, p. 384. Mais il s’agit 1a d’une extension exagérée si I’on s’en tient
a la premicre note de bas de page. Voir RANDLES, 2002, p. 21.

13 RANDLES, 2002, p. 21.




25

périphériques qui semblaient presque hors du contréle du pouvoir central, en maintenant un état
de dissidence constante, on peut mentionner les provinces suivantes.

La province de Loango. On ne saurait pas dire exactement si cette province échappa au
pouvoir central avant ou aprés 1’arrivée des Européens.!* Mais son indépendance est une
évidence au début du XVII® siécle. Dans une correspondance de 1606-1607 sur les affaires de
la Mission de 1’Angola, les provinces de Kakongo et Angoi apparaissent comme étant déja
indépendantes.'® Le royaume de Bungu, dont Lukeni fut prince et contre lequel il se révolta
avant de fonder plus tard le royaume Kongo, fut-il incorporé dans ce dernier ? Si ce fut le cas,
ce qui est siir est que pour avoir été envahi et vaincu par les Jagas en 1624, dés I’année suivante,
Bungu'® ne faisait plus partie du royaume fondé par Lukeni.

Quant a la province d’Anzica ou d’Anzicana, « habitée par les cannibales Bateke,
différents par la langue et I’ethnie des Bakongo »,!” si elle figurait encore dans les titres du Roi
Afonso I en 1535,'% il convient de mentionner qu’elle entra en guerre contre le royaume
Kongo entre la fin du XV° siécle et le début du siécle suivant. A en croire un texte de la fin du
XVI¢siecle parlant au sujet des Anzicos : « Le roi est plus puissant et le royaume est plus grand
que celui de Congo ou d’Angola. Il peut mettre en une heure quand il le veut, 40.000 hommes
en campagne. IIs sont tous agiles, forts, grands, amis de la guerre et ils ne font rien d’autre ».!
Qui plus est : « Des avant 1583, I’ Anzicana n’¢était plus connue sous ce nom ; elle est désignée,
dans les relations de I’époque, comme le ‘Royaume du Mucoco’, dont la capitale s’appellera
Monsol’».2

Contrairement a d’autres provinces, Ocanga et Mbata semblent ne pas vouloir se libérer
du pouvoir central. En 1583, dans les titres du Roi du royaume Kongo, figure la province de

Congo de Amulaga (Congo dia Nlasa). Une autre province qui apparait dans les titres royaux

14 Déja dans la premiére moitié du XVI¢siécle, comme on peut le lire dans la lettre du 21 février 1535 adressée par
Dom Afonso I au pape Paul III, Loango n’apparait plus dans les titres du roi. Voir CARTA do rei do Congo a
Paulo IIT (21-2-1535). In: BRASIO, Antonio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1532-
1569). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 38.

15 Voir GUERREIRO, Ferndo. Das coisas da missdo de Angola (1606-1607). In: BRASIO, Anténio (Comp.).
Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1600-1610). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1955. v.5,
p. 242.

16 Quant au nom de ce royaume, Visconde de Paiva Manso écrit Bango et non Bungu tout en soulignant que c’est
I’origine et le tronc des rois du royaume Kongo. Voir MANSO, 1877, p. 177.

7 RANDLES, 2002, p. 23.

'8 CARTA do rei do Congo a Paulo III (21-2-1535). In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria
Africana: Africa ocidental (1532-1569). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 38.

9 CUVELIER, Jean ; JADIN, Louis. L ’Ancien Congo d’aprés les archives romaines (1518 - 1640). Bruxelles :
Académie Royale des Sciences Coloniales, 1954, v.36, n. 2, p. 143.

20 RANDLES, 2002, p. 23.



26

du Roi Afonso 1,2 en 1535 et 1539, est celle de Musuco. « Au sud de I’Ocanga, le cours du
moyen Cuango forme la frontiére orientale du Congo. Entre le Cuango et le haut Lucala s’étend
la province du Matamba, apparemment vassale, en 1530, du roi du Congo, qui en regoit un
tribut... ».22 Mais un siécle aprés, c¢’est-a-dire vers 1630, la célebre Reine Jinga vaincra la Reine
Munongo Matamba et en fera son royaume. Avant d’étre annexée par la Reine Jinga a son
royaume, la province d’Oandu constituera la frontiere du royaume Kongo vers le sud-est
jusqu’en 1643. Au sud, la tragabilité des frontieres entre le royaume Kongo et celui d’Angola
ne semble pas facile.
La limite extréme de la domination congolaise vers le sud semble avoir atteint au moins le Cuanza,
(peut-étre méme I’avait-elle dépassé et englobé la « province » du Quisama, mentionnée parmi les
titres du roi du Congo en 1532). L’ Angola (qui est en réalité le titre du roi du Ndongo ou Dongo)
n’est, au XVI° siecle, qu’un petit territoire entre le Lucala et le Cuanza. Il est également cité parmi
les titres du roi du Congo en 1532 comme « province », mais il n’est pas certain qu’il y ait eu un
lien de vassalité a cette époque. Selon Pigafetta (1587), le roi d’ Angola avait coutume de payer tribut
au roi du Congo, mais depuis « un certain temps il est devenu seigneur absolu de son territoire » et

se tient pour « ami et non vassal » du roi du Congo, Iui envoyant de temps en temps un cadeau en
guise d’hommage.?

21'Voir CARTA do rei do Congo a Paulo ITI (21-2-1535). In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria
Africana: Africa ocidental (1532-1569). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 38. Et aussi CARTA de
procuragio do rei do Congo (12-2-1539). In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana:
Africa ocidental (1532-1569). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 70.

22 RANDLES, 2002, p. 24.

23 RANDLES, 2002, p. 24.



lle do Luanday L3¥é
vandd\Bengo

d T v I | T T T
L'ANCIEN ROYAUME DU CONGO
* (Provinces et régions adjacentes ™
XVI-XVlle Siecles)
o3 ANZICANA
[JASKS ol » ]
- ngalg
MY?pBE ) __" tanley Pool
o ™ 0CAMGA 4
Bl (o N\ g0 g * ¥
N W\ ¥ . . W
s ey 0 N "
r Vi % “ ¥ Nyal
V2 \ % ° nzo / I z % y/
it 0@\00\ K 4‘\ vt 17 1 E8
Cabindo™— == B P\ ;2
ANGOI /BUNGU Y ¢Bula Ngimbo Ambur: zaMbataj 2 M
/ - S r” [ il
= ) \ Cul d
] P ﬂgﬂ)\’““ sasdd“\MBATA‘
M ‘:u W \‘ % » 9 .v .\Klbcnoo
0
sovo 4 €y “\““"
-~ é \
/7 N 1N
4 N 'Bﬂ'l‘, = Bembe }}AHnu Mpem
I 7 o\ \
Akt MBAMBA _\ %, 5
Loge—"5. Josa dy’)" \~\ \
Ambeiz o Bumbe nc;" .Amgui '.'i‘,'.:':?".""
L %M«‘nul // \ .',.
AL

~
- Cllumbo_
ANGOLA An
Muxima \\,
oDembs "N ::;:L':"E'_ w”‘\“" 4
QUISAMA V™2
s i)
o, \ |
S \ SONGOS {
E L A A
i N
s Limite extréme de |'Ancien Royaume du Congo BENGU \_,/
wmomwn e Limite des provinces
“%% Frontisre linguistique kikongo-kimbundu |
0 T
> o s : ¥
1 L A 1 I

27

Carte disponible sur : https://books.openedition.org/editionsehess/327. Consulté le 11 jul. 2024.




28

1.2 Organisation politique et administrative

A I’absence de documents écrits d’avant 1’arrivée des Européens, il reste difficile de
reconstituer ce qu’a été I’organisation politique du royaume fondé par Lukeni. « A 1’exception
de quelques rares textes, tous les récits des Européens sont postérieurs a la révolution chrétienne
de 1506 et tendent donc a refléter une société plus ou moins modifiée par cet événement ».2*
Toutefois, dans son organisation politique, le royaume Kongo présente plusieurs traits de
ressemblance avec d’autres Etats ou royaumes africains a I’instar de « Monomotapa, 1’empire
Lunda, les royaumes interlacustres, le royaume des Jukun au Nigéria, le royaume de Cush (le
Méroé de I’ Antiquité), en somme, avec tous les Etats situés sur I’arc qui suit la lisiére de la forét

dense ».% Le royaume Kongo est composé essentiellement de deux peuples : les conquérants

étrangers (Essicongo ou Bakongo) et les autochtones assujettis (Akkata, Alumbu).?°

1.2.1 De la royauté

Le roi est le symbole vivant et visible de la royauté autour duquel se constitue et se
reconnait 1’identité collective du peuple. Les destins du roi et du peuple se trouvent par le fait
méme inéluctablement lié¢s. Il incombe a chaque roi la nécessité d’imiter le geste du héros-
fondateur et le remodelage du monde en suivant son exemple, d’imposer au Cosmos un ordre
naturel auquel le peuple doit se conformer et 1’assurer contre les forces du mal. Le roi, a qui
sont attribués trois aspects de la royauté sacrale, est a la fois chef du clan, charismatique et
thaumaturge de la prospérité agricole. En outre, il convient de souligner qu’une fois intronisé,
le roi vit en retrait de la société. La construction du palais royal, dont I’entrée est précédée de
beaucoup de palissades et de sentiers, semble favoriser cet isolement de la société. Le roi porte
le titre de Mani Kongo. Il « est seigneur absolu de tout son royaume sans que les autres puissent
s’immiscer en n’importe quelle affaire. Il commande comme il lui plait ; il n’est soumis a
aucune loi, sinon aux lois naturelles ».2” Toutefois, il convient de dire qu’il n’agit pas toujours
en despotique, car il se référe aussi au Conseil d’Etat pour des décisions importantes.

A la mort du roi, pour qu’il soit servi dans I’au-dela comme il ’a été sur la terre, une
coutume ancestrale veut qu’il ne soit pas enterré seul, mais avec douze jeunes filles vierges,

toutes vivantes.”® A I'époque, cette coutume, aujourd'hui jugée singuliére, était vue comme un

24 RANDLES, 2002, p. 27.

23 RANDLES, 2002, p. 27.

26 RANDLES, 2002, p. 57.

27 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 132.

28 DAPPER, Olfert. Description de I'Afrigue : contenant les noms, la situation et les confins de toutes ses parties,
leurs riviéres, leurs villes et leurs habitations, leurs plantes et leurs animaux ; les mceurs, les coutumes, la langue,
les richesses, la religion, le gouvernement de ses peuples... Amsterdam : Wolfgang, 1686, p. 353.



29

signe de distinction pour les jeunes filles concernées qui pouvaient compter sur le soutien
familial remarquable.?” D’aprés un auteur italien du X VI° siécle, certains ministres plus attachés
au défunt roi, n’hésitent pas de se donner volontairement la mort pour 1’accompagner dans
’autre monde.* Ils sont parfois contraints de le suivre par le despotisme du successeur du roi
défunt.®! 11 a fallu attendre le christianisme pour mettre un terme a cette coutume si cruelle.

Quand le roi meurt, il s’ensuit presque sans exception les interrégnes anarchiques et
sanglants. La succession au trone royal n’était pas héréditaire, mais ¢élective. Cette tache
incombait aux « grands » du royaume qui, sans s’en tenir a la régle de primogéniture,
choisissaient un membre de la famille royale comme successeur du défunt roi. Il y avait trois
principaux électeurs : le Mani Vunda, le gouverneur de Mbata et celui de Soyo. Cette élection
ne se déroulait pas toujours dans un climat de sérénité.

Les insignes de la souveraineté sont : le trone,* le couvre-chef (mpu), le collier (simba),
le chasse-mouches (nsesa), le bracelet (nlunga), le sceptre (ngwanda ou mvwal), le tambour

sacré (engoma simbo et busto) et la corbeille des ancétres (lukobi lubakulu).

1.2.2 Du Conseil d'Etat

11 serait composé de douze membres choisis parmi les anciens dont le réle dans le choix
du nouveau roi au moment de la succession s’avére important. Le roi recueille 1’avis de cet
organe avant de prendre des décisions importantes relatives a la vie du royaume telles que la
déclaration de la guerre, la nomination ou la déposition des nobles, 1I’ouverture ou la fermeture

des chemins a travers le royaume.

1.2.3 Du corps administratif

Le royaume était doté d’un corps administratif composé de fonctionnaires portant divers

titres honorifiques. Les gouverneurs de province portaient le titre de Mani,* les chefs du

2 DAPPER, 1686, p. 353-354.

30 Voir RANDLES, 2002, p. 63, ou il fait la critique & cet auteur italien en disant : « Bien que le fait soit
vraisemblable, la valeur de ce texte n’en est pas moins fragile, car il ressemble trop étroitement par le style au texte
de Diodore déja cité ; compte tenu du climat intellectuel de I’époque, il n’est pas impossible qu’il ait été simplement
emprunté a ’auteur grec ».

3 RANDLES, 2002, p. 63.

3211 s'agit d'un siége en ivoire orné de piéces en bois, superbement décoré dans le style autochtone. Voir BARROS,
Jodo de. Década primeira da Asia: Dos feitos que os portugueses fezerdo no descobrimento e conquista dos mares
e terras do Oriente. Dirigida ao senado da cdmara desta cidade de Lisboa. Lib. III, cap. IX, fol. 52. Lisboa : Iorge
Rodriguez, 1628, sans pagination.

33 Ce titre ne serait cependant pas I’apanage des gouverneurs. Le roi lui-méme s’appelle Mani Kongo comme nous
I’avons déja indiqué. Ainsi, comme nous pouvons le lire dans CUVELIER; JADIN, 1954, p. 134 : « Tous
s’appellent magni (mani). Ainsi celui qui a la charge de la province de Bamba, s’appelle Manibamba; et le chef
de n’importe quel village s’appelle Magni (mani) N. N. : et celui qui est capitaine du roi ou occupe quelque autre
fonction s’appelle Mani, de maniére que ce nom est générique, et ce qui le détermine est le peuple ou la fonctiony.



30

village, celui de Nkuluntu. Au nombre de fonctionnaires titrés de la cour, aux XVI® et XVII®
siécles, il convient de citer** ceux qui suivent: Mani-lumbu ( le majordome du roi. A ce titre, il
occupe la deuxieme position hiérarchique juste apres le roi), Vangu Vangu ou Bangu Bangu ou
encore Kibangubangu (le justicier supréme du roi), Mani-bembo (le collecteur ou receveur
d’impdts), Mani-pamba ou Mani-bamba ( le trésorier. A 1’époque chrétienne, il recoit les dimes
que le roi fait percevoir dans tout le royaume.),>> Mani-ssaba (c’est en quelque sorte le « chef
de police »). La garde royale est composée par les esclaves appartenant a d’ethnies étrangeres.

Ils sont chargés d’assurer la protection du roi et d’exécuter ses ordres.

1.3 Organisation sociale et économique

Les deux principaux peuples de ce royaume, les conquérants étrangers et les autochtones
assujettis, ne vécurent pas en ennemis sé€parés. Bien au contraire, ils s’étaient unis par le lien
de mariages. Lukeni lui-méme donna I’exemple en prenant pour épouse, la fille de Mani
Cabunga, chef de terre du territoire conquis. Il donna aussitot I’ordre a ses hommes de lui
emboiter les pas en épousant les femmes autochtones tout en tenant compte du rang social. Les
nobles se marient avec les femmes nobles tandis que les plébéiens prennent pour épouses des
plébéiennes. Appelés a vivre désormais ensemble, grace aux liens de mariages, ces conquérants
et leurs assujettis seront dorénavant reconnus comme les Moxicongos ou les Bakongo. Ils

exerceront différents métiers et pratiqueront diverses activités pour leur survie.

1.3.1 De P’agriculture® et de I’élevage

Elle est pratiquée avant 1’arrivée des Européens. Si les principaux travaux champétres
sont effectués par les femmes qui utilisent la houe, le défrichage et la brilure des champs sont

des taches qui reviennent aux hommes du commun et non a ceux de la caste dirigeante.’” « Le

3% Sur ces titres honorifiques, nous nous référons ici 8 RANDLES, 2002, p. 60. Le méme auteur cite le Mani-punzu
dont on ne connait pas la fonction. Il mentionne aussi d’autres titres qui apparaissent dans le texte du missionnaire
anglais Weeks a la fin du XIX® siécle. Ainsi, le Mani-bembo, collecteur d’imp06ts, s’appellera Mfutila. Un nouveau
titre est celui de Nemfilantu ou mfila-ntu, une sorte de Premier ministre. Nempangu ou Mpangu : ¢’est le messager
du roi auprés des gouverneurs de province. « Pour prouver qu’il était porteur des ordres du roi, il emportait le
mpangu, ou sceptre, d’ou son titre de Nempangu. Le Nembila avait pour fonction de convoquer les chefs devant
le roi. Quant au Nejinguzioka, ¢’était également un messager ». Voir RANDLES, 2002, p. 61. Rien ne permet de
savoir si ces fonctionnaires, dont les titres sont énumérés par Weeks, existaient déja aux XVI°® et XVII® siccles ; en
tout cas, on peut certainement admettre que les messagers royaux sont une institution ancienne.

35 ALVARO 1I (rei). Instrugdes dadas a D. Anténio Nigrita (29-6-1604). In: BRASIO, Antonio (Comp.).
Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1600-1610). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1955. v.5,
p. 115.

36 RANDLES, 2002, p. 65-67.

37 Dans un rapport du 7 septembre 1619, qu’un évéque du royaume Kongo fait au roi du Portugal et dans lequel il
décrit les coutumes, les rites et les abus qui y prédominent, soulignant qu’il n’y a pas dans ce peuple « de vertu,
de honte, de vérité, ni de constance, sauf dans le mal », I’auteur met en évidence le paradoxe entre la fécondité de



31

royaume de Congo est assez fertile et produit en abondance diverses plantes vivriéres ».°% Les
céréales cultivées sont le massambala ou sorgho, le massango ou millet a chandelle
(pennisetum) et le luco (eleusine coracana). 1ls s’alimentent aussi des ignames, des bananes,
dont la banane plantain (musa parasidiaca) appelée le maiongio ou mankonda ou encore
dihonjo et la banane (musa sapientum), le niceffo. lls connaissent aussi des légumineuses, la
canne a sucre, les palmiers dont ils tirent de I’huile et du vin (malafo), le safutier et une diversité
de cucurbitacées. A coté de 1’agriculture itinérante et de la rotation des cultures qu’ils
pratiquaient, ils recouraient également a la cueillette et a la chasse pour leur survie.

Parmi les animaux domestiques, on y rencontre des chiens, des beeufs, des moutons, des
chevres, des poules, des cochons et « des oiseaux de différentes especes. Les chevaux et les
anes qu’on y trouve viennent du Portugal ».*° La traction animale y est inconnue comme aussi

la fabrication du beurre ou du fromage.

1.3.2 De la propriété

La terre est tenue comme propriété du royaume et donc inaliénable par qui que ce soit.
Afin d’éviter toute accumulation de biens familiaux par 1’héritage générationnel, les biens du
défunt revenaient au roi ou aux autres chefs pour en disposer a leur bon plaisir. Le legs n’est
autorisé qu’avec 1’aval du roi ou d’un autre chef. Hormis la famille royale et les gouverneurs
de province : « Une pratique interdisait, selon Cavazzi, a un seul individu de posséder plus de
vingt cheévres, cochons ou moutons, et jamais plus d’une seule espéce a la fois ; s’il dépassait

13 . 4 ia? 40 : ] >

ce nombre, ‘il serait tué¢ par envie’ ».”° Ainsi, personne ne cherche a accumuler outre mesure

des richesses.

1.3.3 Des voies de communication

Il n’est attesté aucun type de vehicules ou béte de somme comme moyen de

transport dans le Kongo pré-chrétien. Par conséquent, le royaume est traversé de part en part

la terre et la faim de ses habitants due a leur paresse et insouciance : « Ils sont insouciants et paresseux, et pour
cette raison, ayant des terres trés vastes et excellentes, parce qu’ils n’ont que trés peu de provisions, ils périssent
de faim ». Dans le texte original: “N&o tem uertude, uergonha, uerdade, nem constangia, sendo em o mal” [...].
“Sdo folgasdes, e preguigosos, e por isso tendo terras larguissimas, e excelentes, por ndo samearem, sendo muy
poucos mantimentos, peressem 4 fome” (RELACAO do bispo do Congo a El-Rei (7-9-1619). In: BRASIO,
Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1611-1621). Lisboa: Agéncia Geral do
Ultramar, 1955. v.6, p. 375 et 378, traduction notre).

38 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 189.

39 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 197. A la méme page, I’auteur écrit dans la note de bas de page (1) ce qui suit :
« Il est probable qu’il y avait plus de gros bétail au Congo autrefois que de nos jours parmi les Noirs. Seuls le roi
et les manis (chefs) pouvaient posséder des vaches. A San Salvador méme et dans les environs, il y avait peu de
gros bétail. En général, il n’y avait au Congo que peu de bétail, gros ou menu ».

40 RANDLES, 2002, p. 68.



32

non pas par des routes, mais de simples sentiers. Quand il fallait recevoir des personnages
importants, les villageois s'attelaient a élargir les sentiers fréquemment obstrués par des
broussailles.*' Les habitants fabriquaient des cordages moyennant des branches et des racines
d’arbres qu’ils entrelagaient. Ces cordages, tendus d’une rive a I’autre, leur permettaient de s’y
accrocher tout en nageant le corps a demi immergé. C’est ainsi, faute de ponts adéquats, qu’ils
traversaient des rivieres qu’ils ne pouvaient pas franchir a gué. Lorsqu’il s’agissait de traverser
un grand fleuve, ils « se servaient de pirogues (/ungu) pouvant transporter selon Pigafetta
jusqu’a 200 personnes. Quant a la mer, il ne semble pas qu’ils se soient aventurés plus loin que
le trajet de Mombales a Kakongo, c’est-a-dire, pratiquement, d’un c6té¢ de I’embouchure du

Congo a I’autre ».%?

1.3.4 Du commerce

Le royaume Kongo connait deux types de marchés : particuliers locaux et généraux.
Ces derniers sont organisés a distance a certaines époques de I’année. L’ Afrique traditionnelle
ne connait pas le libre jeu du marché. Les prix fixés par le roi ne se discutent pas et ne varient
(presque) pas.* Le controle de ce commerce a distance revient soit au roi, soit aux gouverneurs
de province. Les échanges concernent « des régions d’écologie différente, n’ayant pas les
mémes produits. Ainsi le sel, provenant des salines et des mines de sel de la cote, transite vers
I’intérieur. Des régions de la forét dense dans I’intérieur, notamment autour de Stanley Pool,
des nattes de raphia partent vers la cote ».** La monnaie d’échange est le zimbu (olivancillaria
nana), un certain type de coquillage péché dans I’1le de Luanda. Cependant, si le zimbu avait
cours dans la capitale et dans certaines provinces (Soyo, Mpemba, Mbamba, Oembo et Oandu),
il n’en était pas le cas dans d’autres (Mbata, Mpangu, Nsundi, Ocanga ainsi que dans les régions

de Sanga et Mazinga) qui se servaient de nattes de raphia en guise de monnaie.

1.3.5 De la fiscalité

Un tribut est payé par des individus de la base au sommet de la hiérarchie. Il passe du
chef de village au gouverneur, de ce dernier au roi. Rien ne passe a chaque stade sans que le
responsable ne retienne un certain pourcentage pour son compte. « Le tribut était pay¢ tous les

trois ans (une fois I’an apres la révolution chrétienne de 1506, a la féte de saint Jacques, le 25

41 Voir RELACAO dos carmelitas descalgos (1584). In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria
Af¥icana: Africa ocidental (1469-1599). Suplemento aos séculos XV e XVI. Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar,
1954. v.4, p. 410.

42 RANDLES, 2002, p. 69.

4 Voir RANDLES, 2002, p. 70.

4“4 RANDLES, 2002, p. 71.



33

juillet). Il consistait en nattes de raphia, coquillages de zimbu, sorgho, bétail, cheévres, fruits,
vin de palme, ivoire, peaux d’animaux sauvages et esclaves ».* Rien ne semble indiquer si le

tribut ainsi percu servait a payer les travaux d’utilit¢ publique ou a constituer un fonds

d’assistance aux nécessiteux.

1.3.6 De Partisanat, de la technologie et de la culture matérielle

Il s’avére que la noblesse exercait les métiers tels que la forge*® et le tissage (des nattes
de raphia).*’ Outre le raphia, le royaume Kongo connait également le tissage du coton bien que
I’usage en soit modeste. Quant aux Ambundu de 1’Angola, ou le tissage du coton est plus

répandu, ils fabriquent des tissus de coton qui ressemblent a ceux du Portugal*®

au point de
n’avoir pas moins suscité « I’admiration des pionniers portugais ».*

Comme I’atteste un texte d’environ 1508, la métallurgie du cuivre n’est pas une réalité
méconnue dans le royaume Kongo.>® La poterie s’y pratique, mais jusqu’au XVII® siécle, les
potiers y méconnaissent le tour et le four. Pour la cuisson de leurs objets, ils les recouvrent de

152 « Leurs armes sont des arcs,

pailles auxquelles ils mettent du feu,' ou les cuisent au solei
des fleches, des épées larges, des poignards, des serpes, des hachettes, des javelots et des fers
comme nos lances ».°*> En rapport avec les outils, il y en a trés peu : la houe et une sorte

d’herminette. Cette derniére sert a couper le bois.

1.3.7 Des habitations

Elles sont décrites comme étant « de forme carrée (circulaire en Angola); les Noirs ‘les

construisaient facilement avec des pieux et des herbes’. La toiture était soit en chaume, soit en

4 RANDLES, 2002, p. 75.

4 Voir CUVELIER, Jean. Relations sur le Congo du Pére Laurent de Lucques (1700-1717) : Mémoire. Bruxelles:
LR.C.B, 1953, v.32, n. 2, p. 140.

47 Voir CUVELIER, 1953, p. 56.

48 Voir CARTA do padre Baltasar Afonso (3-10-1583). In: BRASIO, Antonio (Comp.). Monumenta Missionaria
Africana: Africa ocidental (1570-1599). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953. v.3, p. 248.

4 Voir BOXER, Charles Ralph. O império maritimo portugués: 1415-1825. Lisboa: Edi¢des 70, 2011, p. 106.

50 Sur les mines de cuivre, voir INFORMACAO de Ferndo de Sousa a El-Rei (7-12-1631). In: BRASIO, Anténio
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1631-1642). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar,
1960. v.8, p. 93. Ces mines, comme écrit RANDLES, 2002, p. 80-81 : « Elles feront I’objet de la convoitise des
Européens de Luanda, qui tenteront a plusieurs reprises de s’en assurer 1’exploitation, mais seront obstinément
repoussés par les Congolais. Les litiges qu’elles suscitérent devaient finalement conduire a la guerre et a
I’écrasement du royaume du Congo par les Conquistadores de I’ Angola ».

31 Voir RANDLES, 2002, p. 81.

52 Voir CUVELIER; JADIN, 1954, p. 120.

33 “As suas armas so, arcos, € frechas, e espadas largas, e adargas, poddes, machadinhas, azagayas, € hus [uns]
ferros ao modo das nossas langas” (RELACAO do bispo do Congo a El-Rei (7-9-1619). In: BRASIO, Anténio
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1611-1621). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar,
1955. v.6, p. 378, traduction notre).



34

feuilles de palmier. Elles étaient ornées de nattes peintes a I’intérieur, ‘avaient belle apparence’
et se révélaient ‘relativement confortables’ ».>* Quant au mobilier, il est simple et « consiste
en une ou deux nattes pour dormir, une paire de calebasses pour le vin de palme, un vase pour
cuire les aliments et un pot de terre, qu’ils ont fagonnés et ornés de dessins ».>> A propos du lit,
il est « fait de pieux et de branches entrelacées, placé a une palme et demie du sol ; sur ce lit,

on mettait une natte si finement tissée qu’elle semblait non pas une natte mais un tapis ».>°

1.3.8 De I’habillement

Anciennement, le roi et ses courtisans s habillaient d’étoffes faites de palmes. Les peaux
de béte, un petit bonnet et les chaussures (pour le roi et quelques grands) en maticre tirée des
palmes, faisaient aussi partie du décor vestimentaire. Les gens du commun utilisaient des
¢toffes plus grossicres. Les vétements portés par les femmes (bandes d’étoffe, corsage, bonnet,

cape) sont faits des mémes tissus de palme.

1.3.9 Des instruments de musique

Au nombre d’instruments de musique, il sied de noter entre autres : des calebasses avec
quelques cailloux a I’intérieur, le double gong, des tambours, des trompettes en bois et en ivoire,
des cordophones, des clochettes appelées longa et des xylophones.®’

Telle est, de fagon ramassée, la description que 1’on pourrait faire du royaume Kongo
dont celui de I’ Angola fut vassal, avant la rencontre avec les explorateurs portugais. L une des

conséquences majeures de cette rencontre®® entre les deux mondes sera la traite atlantique.

1.4 Esclavage

La question de I’esclavage en Afrique ne peut pas étre abordée ici sans impliquer
directement la participation extérieure de I’Orient et de I’Occident. En effet, loin d’étre

uniquement une réalité africaine interne, la traite négriere connut une ampleur sans précédent

34 RANDLES, 2002, p. 82.

35 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 120.

% ROMANO, Giovanni Francesco. Bréve Relation de la Fondation de la Mission des Fréres Mineurs Capucins...
au royaume de Congo, et des Particularités, Coutumes et Fagons de Vivre des Habitants de ce Royaume...
Louvain-Paris : Nauwelaerts, 1964, p. 114. Cité par RANDLES, 2002, p. 82.

ST RANDLES, 2002, p. 84.

%8 « Peut-on qualifier de rencontre ce face-a-face entre le conquérant agressif et la pauvreté radicale du dépossédé ?
Ne devrait-on pas plutot parler d’une ‘confrontation’ entre deux mondes ? » Ainsi s’interroge Dussel. *“ Esse face-
a-face entre o agressivo conquistador e a pobreza radical do despojado pode receber o nome de encontro? Nao
deveria ao contrario ser denominado ‘enfrentamento’ de dois mundos? ” (DUSSEL, Enrique. Do descobrimento
ao desencobrimento. In: SUESS, Paulo (Org.). Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento
de uma nova evangelizacdo. Petropolis: Vozes, 1988, p. 115, traduction notre).



35

suite a I’intervention de grandes puissances étrangéres. D’une part, dés le Moyen Age, le
commerce d’esclaves a destination du monde islamique fut organisé par les marchands arabes.
D’autre part, les puissances européennes organiserent plus tard la traite transatlantique pour
fournir une main d’ceuvre abondante aux colonies du Nouveau Monde. C’est dans cette
perspective, ou se conjuguent facteurs internes et influences externes, qu’il faut comprendre

I’histoire de I’esclavage africain. Aussi parait-il logique d'en donner un bref apercu historique.

1.4.1 Définition et origine

« L'esclavage est la négation de I'étre humain, dont le but est de le réduire a un état dans
lequel sa force de travail est exploitée ».%° Loin d’étre I’apanage d’une civilisation, d’une aire
géographique ou d’une époque déterminée, I’esclavage se révele depuis la nuit des temps
comme une des pratiques constantes de domination de ’homme par ’homme. Juridiquement
parlant, « I’esclavage transforme 1’individu en une chose entre les mains d’un maitre qui a le
controle souverain de son corps, de son travail et de ses biens ; de la méme maniére que pour
un animal, il peut étre vendu ou loué pour une certaine période et pour un prix déterminé ».%

D’ou vient I’esclavage ? L’opinion générale des analystes désigne la guerre comme
I’origine globale de I’esclavage.®' Ce sont généralement les étrangers qui sont réduits a la
condition d’esclaves.%? Cela est plus évident chez les Hébreux (Lv 25,44-46). Et les femmes
furent les premiéres victimes de I’esclavage. En effet, depuis des temps anciens, les conquérants
éliminaient les hommes® des peuples conquis et réduisaient les femmes a l'esclavage. La

soumission des hommes a I'esclavage est survenue aprés celle des femmes.*

39 “A escraviddo é a negac¢do do ser humano, cujo intuito consiste em reduzi-lo ao estado em que se explora sua
for¢a de trabalho” (DORIGNY, Marcel, GAINOT, Bernard. Atlas das escravidoes: Da Antiguidade até nossos
dias. Petropolis: Vozes, 2017, p. 10, traduction nétre).

60« . a escraviddo transforma o individuo em uma coisa nas mios de um senhor que dispde soberanamente de seu
corpo, de seu trabalho e de seus bens; a semelhanga do que ocorre com um animal, ele pode ser vendido ou
contratado por determinado tempo e por um prego estipulado” (DORIGNY; GAINOT, 2017, p. 10, traduction
notre).

%! Dans la Rome antique, I’origine des esclaves est liée : a la naissance, a la guerre et a la justice. « La naissance :
I’esclave de naissance s’appelle verna, mot étrusque ; la guerre : prisonniers vendus au profit des vainqueurs (jure
gentium) ; la justice : citoyens déchus, frappés de capitis deminutio maxima (rare) ». Voir HACQUARD, Georges ;
DAUTRY, Jean ; MAISANI, Olivier. Guide romain antique. 53¢ éd. Clamecy: Hachette Education, 2012, p. 19.
62 L’esclave se trouvait méme triplement étranger & Rome. « Idionyme socialement connoté, Advena renvoie a la
construction d’un ‘triple étranger’ : I’esclave qui provient réellement ou culturellement de contrées géographiques
¢loignées, 1’esclave né hors de la domus, 1’esclave étranger au droit ». Voir BERAUD, Marianne. Autour du
cognomen Advena (« I’étranger »). L’extranéité comme creuset d’une identité¢ servile dans 1’onomastique du
monde romain. Siecles, Clermont Auvergne, n. 44, sans pagination, 2018. DOI : 10.4000/siecles.3279. Disponible
sur : https://journals.openedition.org/siecles/3279. Consulté le 26 mai 2025.

63 Voir notamment COSTA e SILVA, Alberto da. A manilha e o libambo: A Africa e a Escraviddo de 1500 a 1700.
4.ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2022, v.1., p. 17.

% Voir LERNER, Gerda. 4 criagdo do patriarcado: Historia da opressdo das mulheres pelos homens. Sdo Paulo:
Cultrix, 2019, p. 262.




36

Les Grecs, pratiquant 1’esclavage, seront les premiers & en donner une justification
juridique. A en croire Aristote, il y a des hommes qui sont naturellement libres et ceux qui sont
naturellement esclaves.® Pour étre compléte, poursuit le philosophe, la famille doit comprendre
des esclaves et des individus libres.®® Aussi I’art de la guerre est-il « en quelque sorte un moyen
naturel d’acquérir ; car I’art de la chasse n’en est qu’une partie, celle dont il faut se servir contre
les bétes fauves, ou contre les hommes qui, destinés par la nature a obéir, refusent de se
soumettre, en sorte que la nature méme déclare qu’une telle guerre est juste ».%7

Et chez les Romains, cette conception d’esclaves n’est point étrangére. En effet : « La
principale distinction afférente au droit des personnes est que les hommes sont libres ou
esclaves ».°® En outre, avant la reconnaissance de son humanité : « Le droit romain pré-
classique et classique (du I* s. av. J.-C. au III° s. apr. J.-C.) traite I’esclave tour a tour comme
chose, comme animal, et comme étre humain ».*° Reconnu comme un étre humain justement
pour I’exécution des tAches qui incombent seulement a un homme ou a une femme’° et jamais
a un cheval ou a une vache. Et par conséquent, il est dénué¢ de droits devant la loi. « Les
Institutes de Justinien (533) fixent définitivement le statut 1égal de 1’esclavage. Ses lois forment

la base de la théorie juridique de la servitude au Moyen Age et a I’époque de la Renaissance ».”!

1.4.2 Ombre de la servitude romaine

Les différentes formes de servitude instituées par ’Empire romain d’Occident lui
survécurent apreés sa chute en 476. C’est ainsi que ’esclavage va se répandre dans toute
I’Europe jusqu’au début du XIII® siecle. Il y tient une place importante. Les quelques décisions
conciliaires qui vont tenter de freiner ce trafic n’interdiront que la vente des chrétiens a des non-

chrétiens.” Aux XI¢ et XII¢ siécles, il devient onéreux de posséder les esclaves suite aux grandes

% ARISTOTE. La politique. Traduit par Thurot. Paris : Garnier, [s.d.], p. 12.

% ARISTOTE, [s.d.], p. 7.

7 ARISTOTE, [s.d.], p. 19.

8 GAIUS. Institutes. 2e éd. Traduit par Julien Reinach. Paris : Les Belles Lettres, 1965, p. 2.

¢ AUBERT, Jean-Jacques. L’esclave en droit romain ou I’impossible réification de I"’homme. Cahiers de la
recherche sur les droits fondamentaux, Caen, v.10, p. 19-25, jan/déc. 2012. DOI : https://doi.org/10.4000/crdf.
5226. Disponible sur : http://journals.openedition.org/crdf/5226. Consulté le 08 mai 2025.

0 COSTA ¢ SILVA, 2022, p. 65.

"I RINCHON, Dieudonné. La Traite et I’Esclavage des Congolais par les Européens : Histoire de la déportation
de 13 millions 250.000 Noirs en Amérique. Wetteren : De Meester, 1929, p. 22.

72 Comme Vignaux 1’affirme dans son premier chapitre (La justification de I’esclavage et de la traite) : « L’Eglise
n’avait pas eu a se pencher, au cours de son histoire, sur le probléme éthique posé par I’esclavage, notamment des
Indiens ou des Noirs, puisque jusqu’alors cette pratique était immémoriale et universelle. On allait assister, a partir
de la fin du XVv© si¢cle, a la remise en question de cette institution d’un point de vue moral ». Voir VIGNAUX,
Héléne. L’Eglise et les Noirs dans [’audience du Nouveau Royaume de Grenade. [Montpellier] : Presses
universitaires de la Méditerranée, 2009, sans pagination. E-book. Disponible sur : https://doi.org/10.4000/ books
.pulm.496. Consulté le 08 mai 2025.




37

famines et aux maladies contagieuses. Au X V¢ siécle, en Europe centrale, posséder des esclaves
reste ’apanage de la noblesse et de riches marchands. Mais il en est tout autrement en Europe
méridionale ou se développe 1’esclavage notamment en Espagne et au Portugal en proie avec
I’islam. Les navigateurs et marchands italiens font aussi le commerce d’esclaves. En réalité :
« La traite des esclaves par les Européens est donc antérieure aux navigations des Portugais ».”*
Leurs grandes découvertes ne vont que développer la traite et 1’esclavage déja bien connus et
longtemps pratiqués.

Cet asservissement de I’homme par ’homme fut adopté par la majorité des théologiens
chrétiens. La position officielle de I’Eglise primitive a été celle de la conformité avec

17% ni les Péres de I’Eglise ne s’y opposent. Ces derniers trouvent

I’esclavage. Car ni saint Pau
leur justification dans la conception aristotélicienne. Plus tard, 1’esclavage des Noirs sera
justifi¢ a partir de la Bible (Gn 9,25-27). En effet : « Les théologiens prétendaient que les
Africains descendaient de Cham, le fils de No¢, maudit par son pére, qui avait dit que ses enfants
seraient esclaves ».” Il s’agit tout simplement d’un mythe religieux qui, comme des mythes

scientifiques, a été utilisé pour justifier I’asservissement des Noirs alors que partout, dans le

monde, les autres races étaient aussi esclavagées.

1.4.3 L’esclavage en Afrique noire

L’esclavage en Afrique remonte aux temps immémoriaux’® et connait une pluralité de
pratiques. La présence de grandes formations étatiques a travers les savanes, le grand nombre
des captifs victimes de guerre et d’invasions ainsi que la conquéte arabe sont les trois facteurs
qui, depuis le VI¢ siécle, semblent avoir favorisé I’esclavage en Afrique. A partir de 13 jusqu’au
XIX€ siecle, on y pratique non seulement le trafic interne en faveur des souverains africains,
mais aussi le trafic externe en partance pour 1’Orient dont le nombre des femmes captives
s’avére bien supérieur a celui des hommes.”” Entre le X¢ et le XV© siécles, il y a eu le

développement des Etats musulmans (Mali et Songhai) et des Etats haoussa. Ces Etats guerriers

73 RINCHON, 1929, p. 29.

4 Comme le dit Konings, en se référant a 1Co 7,20-23, Paul ne pensait pas encore a modifier la structure de
I’esclavage ; ou il ne le considérait pas comme trés important, en raison de la courte période de la Parousie. Voir
KONINGS, Johan. Espirito e mensagem da liturgia dominical: Subsidios para a liturgia, pregagdo e catequese
(Anos A, B e C). 2.ed. Petropolis: Vozes, 1986, p. 419.

75 “Teblogos afirmaram que os africanos descendiam de Cam, filho de Noé amaldigoado por seu pai, que disse que
seus filhos seriam escravos” (HARARI, Yuval Noah. Sapiens: Uma breve historia da humanidade. 25.ed. Porto
Alegre: L&PM, 2017, p. 148, traduction ndtre).

76 On en fait déja mention en Egypte, vers 2.680, avant notre ére. Voir COSTA e SILVA, 2022, p. 17.

77 La prédominance du nombre de femmes est un indicateur révélateur que l'esclavage domestique était la forme
la plus courante. Voir HAKEM, Ahmed Mohammed Ali. A civilizagdo de Napata e Méroe. In: MOKHTAR, Gamal
(Ed.). Historia Geral da Africa, II: Afiica antiga. 2.ed. Brasilia: UNESCO, 2010, p. 326.



38

capturaient et esclavageaient les gens. Cependant, I’Orient n’a pas été la seule destination des
esclaves noirs.

Les XV°© et XVI® siecles ont apporté un changement total dans 1’histoire générale de la
planéte : « En fait, une nouvelle ére commencait pour I’humanité : la caravelle 1égére avec ses
voiles maniables, sa poudre a canon et sa boussole donnait a I’Europe le contrdle de la mer et
de tout le systéme commercial du monde ».”® Néanmoins, au début du XV siécle, avec la
progression de I’empire turc, les commergants européens n’ont plus d’accés aux marchés
d’esclaves de 1’Asie centrale. Ils se tournent d’abord vers les iles Canaries et ensuite vers la
cote occidentale africaine. Les Portugais qui sont au courant du trafic transsaharien, veulent le
détourner en leur faveur. « Et ce fut aprés de longs et minutieux préparatifs. Jamais les
recherches des savants n’étaient intervenues aussi continiment pour guider 1’audace des
pionniers ».”° La prise de Ceuta en 1415, « voulant clairement faire du Maroc la téte de pont de
sa pénétration en Afrique »,*° marque le point de départ de leurs expéditions de découvertes
sous 1’égide du prince Henri le Navigateur. « Le 8 aolt 1444 un certain capitaine Lanzarote
débarque a Lagos deux cent trente-cinq esclaves qu’il vend a ses compatriotes. Cette date
marque le début de la traite des Noirs par les Européens. Le prince Henri encourage et
récompense le chef de I’expédition ».8! A partir de 1450, un grand nombre d’esclaves noirs
africains sont emportés vers la péninsule Ibérique. Un siécle plus tard, la donne change dans la
mesure ou le grand afflux d’esclaves se dirige désormais vers le Brésil. « Apres 1481, les
Portugais développerent un grand poste de traite des esclaves a Sdo Jorge da Mina ; et, apres
1486, 1'économie de plantation a S3o Tomé [...]. Depuis la seconde moiti¢ du XVI° siecle,
I'Angola était le grand vivier d'esclaves pour la traite négriére portugaise ».5> Comment

I’esclavage s’y pratiquait-il ?

78 “Na verdade, iniciava-se nova era para a humanidade: a caravela leve com suas velas manejaveis, a pélvora de
canhdo e a bussola proporcionaram a Europa o controle do mar e de todo o sistema comercial do mundo”
(SILVERIO, Valter Roberto (Ed.). Sintese da colecio Histéria Geral da Africa: Pré-historia ao século XVI.
Brasilia: UNESCO, MEC, UFSCar, 2013, p. 556, traduction nétre).

7 VAULX, Bernard de. En Afirigue: Cing mille ans d’exploration. Paris : Arthéme Fayard, 1960, p. 57.

80 «“Querendo nitidamente fazer do Marrocos a cabega-de-ponte para sua penetragio na Africa” (SILVERIO, 2013,
p. 557, traduction nétre). En parle aussi VAULX, 1960, p. 57.

81 RINCHON, 1929, p. 32.

82 «“Os portugueses desenvolveram, apds 1481, a grande feitoria de trafico de escravos, em Sdo Jorge da Mina; e,
depois de 1486, a economia de plantacdo em Sdo Tomé [...]. Desde a segunda metade do século XVI, Angola foi
o grande viveiro de escravos para o trafico portugués” (DORIGNY; GAINOT, 2017, p. 24-25, traduction ndtre).
Dans la méme optique : « C’est en Angola que se trouvait la plus grande concentration d’enclaves européennes
associées a la traite, les missionnaires, les marchands et les fonctionnaires Portugais (sic) y étaient tous
propriétaires d’esclaves depuis le XVI® siecle ». Voir LOVEJOY, Paul. Une histoire de [’esclavage en Afrique :
Mutations et transformations (XIV¢ — XX¢ si¢cles). Paris : Karthala/CIRESC, 2017, p. 203.



39

1.4.4 Le commerce négrier aux royaumes Kongo et Angola

Diogo Cao découvrit le royaume Kongo en 1482. Peu de temps apres, les colons de Sao
Tomé entament le commerce avec ce nouveau royaume et se procurent des esclaves. « En 1500,
ils obtiennent officiellement du roi lusitanien I’autorisation de trafiquer le long des rives du
Zaire. A Pinda, un facteur royal portugais percoit des taxes sur les marchandises. Pour échapper
a cette perception, les colons cabotent le long des cotes jusqu’a 1’ile de Loanda »®* pour acheter
des serviteurs noirs. En 1526, conscient des exactions que les traitants négriers commettent dans
son royaume, le Roi Afonso I* écrit au monarque portugais, Jodo III, pour s’en plaindre et lui
exprimer sa volonté de mettre fin & ce commerce d’esclaves au royaume Kongo.®* Il n’en sera
malheureusement pas le cas. Le pire viendra. La découverte du Nouveau Monde va constituer
un débouché aussi important que durable pour ce trafic négrier. Et puisque 1’esclavage des
Amérindiens y est catégoriquement interdit par la Couronne portugaise® en 1570, sauf en cas
de « guerre juste » ou chez les tribus cannibales, les Noirs africains — surtout du Kongo et de
I’ Angola a partir de la seconde moitié de XVI° siécle®” — iront substituer les Indiens apathiques
et peu engagés dans les travaux manuels.

L’¢évolution des civilisations dans cette contrée a faible densité du continent africain
semble avoir été pacifique durant de longues périodes marquées par des migrations, des
divisions ou fusions de groupes, des associations et des mariages. Ce n'est qu'avec l'apparition
des armes a feu et la traite des esclaves que les conflits majeurs et les dominations guerriéres
ont vu le jour.®® « Avant et en marge du commerce avec les Européens et les Arabes, I'esclave

était un captif, un étranger®

au groupe qui, bien que vaincu, conservait la dignit¢ d'une
personne. Il n’était pas un €tre méprisable, sans droits, ni un instrument pour des travaux

forcés ».”° Si I’esclavage en Afrique noire s’est converti en exploration, la cause en est

8 RINCHON, 1929, p. 37-38.

8 Voir MANSO, 1877, p. 53-54.

8 La défense de I’innocence des Amérindiens brésiliens — par le Provincial des jésuites d’alors, Manuel da
Nobrega, dans ses écrits aussi bien philosophiques que théologiques — fut déterminante au point d’influencer la
décision de la Couronne portugaise. Voir GOMES, Laurentino. Escraviddo: Do primeiro leildo de cativos em
Portugal até a morte de Zumbi dos Palmares. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019, p. 131.

8 Voir BOXER, 2011, p. 99. Et aussi HANSEN, Jodo Adolfo. A serviddo natural do selvagem e a guerra justa
contra o barbaro. In: NOVAES, Adauto (Org.). 4 descoberta do homem e do mundo. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 1998, p. 359.

87 Voir BOXER, 2011, p. 105.

8 Voir BERTAUX, Pierre. Africa: Desde la prehistoria hasta los Estados actuales. 3.ed. Madrid: Siglo Veintiuno,
1974, p. 108.

8 Cest le cas du peuple ashanti du Ghana dont le terme adonke désigne a la fois 1’esclave et 1’étranger. Voir
GOMES, 2019, p. 70.

%0 “Antes e a margem do trafico com os europeus e arabes, o escravo era um cativo, um estranho ao grupo que,
embora vencido, conservava a dignidade de pessoa. Nao era um ser desprezivel, sem direitos, nem um instrumento



40

I’influence arabe et européenne. « L’ esclavage, a des fins productives, n’existait pas en Afrique
noire. L’influence arabe et européenne a déformé et violé la douceur de cet esclavage
typique ».°! 1l y avait deux origines d’esclavage en Afrique noire : la guerre et les dettes
insolvables. Dans le premier cas, les prisonniers de guerre et de conquéte sont réduits a la
condition d’esclaves. Dans le second cas : « Le débiteur ou un membre de la famille devient la
propriété du créancier en tant qu’esclave. Ou bien, c'est une personne qui se donne a une autre
pour assurer sa propre subsistance et celle de sa famille. Cet esclavage temporaire est, en fin de
compte, un contrat d’hypothéque ou de travail ».”? Il était aussi d’usage de livrer une personne
comme otage en vue d’honorer un contrat ou de se livrer aux riches comme esclaves en cas
d’une extréme pauvreté. Le débiteur qui travaille pour purger sa dette ne perd pas sa dignité
humaine. Il a hypothéqué sa force de travail et non sa personne. De cette maniere, le créancier,
sans revendiquer aucun droit de propriété sur son débiteur, bénéficie uniquement de son travail.
Membre a part entiére de sa communauté, le débiteur doit étre traité par son créancier comme
ce dernier traite les autres membres de sa famille. La condition d’esclave de maison était
considérée comme une servitude adoucie® du fait de son intégration rapide au sein de la famille.
Une intégration, bien que sans droits claniques ou consanguins, mais au sens naturel et non au
sens romain®* du terme. « Considérés comme les enfants de la maison, ils mangeaient avec leur

maitre.”> Au Congo, le pére appelle I’esclave par le nom de ‘nvana’ (garcon, fils). Et ’ambiguité

para trabalhos forcados” (ALTUNA, Raul Ruiz de Asta. Cultura tradicional bantu. 2.ed. Prior Velho: Paulinas,
2014, p. 183-184, traduction noétre).

91 “A escravatura, com fins produtivos, nio existiu na Africa negra. A influéncia arabe e europeia desvirtuou e
violentou a suavidade desta escravatura tipica” (ALTUNA, 2014, p. 184, traduction notre).

92«0 devedor ou um membro da familia passa, como escravo, a pertencer ao credor. Ou entdo é uma pessoa que
se entrega a outra para assegurar a sua subsisténcia ¢ a da familia. Esta escravatura temporaria vem a ser, ao fim e
ao cabo, uma hipoteca ou contrato de trabalho” (ALTUNA, 2014, p. 184, traduction ndtre).

% Comme dans Rome antique, un esclave affecté aux mines partage peu de points communs avec celui qui sert de
grandes gens. Voir LANDREA, Cyrielle. La familia méconnue des Valerii Messallae (I s. av. — I s. ap. J.-C.).
In : DONDIN-PAYRE, Monique ; TRAN, Nicolas (Eds.). Esclaves et maitres dans le monde romain. Rome :
Publications de I’Ecole francaise de Rome, 2016, sans pagination. E-book. Disponible sur: https:/doi.
org/10.4000/books.efr.3203. Consulté le 19 mai 2025.

%Entendez : « Nul mystére donc que les esclaves fassent partie de la famille — au sens de groupe domestique. Mais
ils ne font certes pas partie de la famille au sens de groupe de parents. Ils ne sont assurément pas parents du maitre,
ni d’aucun autre citoyen. Ils n’ont pas les trois noms (nomen, praenomen, cognomen) qui caractérisent le citoyen
romain, étant sans nom (sans nom gentilice) et exclus de la cité (la Civitas, ensemble des citoyens) ». Toutefois,
le méme auteur trouve pareil I’esclavage africain : « Des données similaires valent pour I’esclavage africain, c’est-
a-dire ’esclavage qui a été pratiqué entre peuples africains en méme temps que la traite et la colonisation, et trés
probablement avant. C’est I’exclusion de la parenté, et plus précisément du lignage, qui caractérise la conception
africaine — tandis que dans la conception antique, 1’exclusion de la parenté n’est qu’un aspect particulier de
I’exclusion de la cité (civitas a Rome, polis en Gréce) ». Voir TESTART, Alain. De la fidélité servile. In :
GRENOUILLEAU, Olivier (Ed.). Esclaves : Une humanité en sursis. Rennes : Presses universitaires de Rennes,
2012, p. 113-137. E-book. Disponible sur : https://doi.org/10.4000/books.pur.114552. Consulté le 28 mai 2025.
% Pour un Romain, maitre d’esclaves, I’idée de manger avec eux lui est intolérable. C’est ce que souligne la Lettre
47,8 : « 1l croirait attenter a sa propre grandeur, si la méme table le recevait, lui et son esclave ». Voir SENEQUE.
Lettres a Luculius,11: Livres V-VII. Traduit par Henri Noblot. Paris : Les Belles Lettres, 1963, p. 18.




41

est telle que, pour signifier le vrai fils, on I’appelle ‘fils du ventre’».”® Ainsi, les esclaves
n'étaient pas des personnes dignes de mépris. « Avant et indépendamment de ’influence arabe
et européenne, ils ne pouvaient pas étre vendus, mais €taient transmis en héritage. Bien qu’ils
fussent des membres inférieurs de la famille, ils étaient bien traités, car ils maintenaient la
dignité de la famille et du clan auquel ils appartenaient ».°” Ce sont généralement des captifs de
guerre ou de raids qui devenaient, apres deux ou trois générations, des captifs de maison. Et
I’esclavage domestique s’avere le type le plus dominant ou le plus pratiqué dans ce royaume
qui ne connaissait pas de classe d’esclaves avant le contact avec les Portugais.”® Ces étrangers
— captifs de raids ou prisonniers de guerre, criminels proscrits ou dépourvus de la protection de
leurs familiers — bien qu’esclaves, constituaient un groupe servile transitoire dont la
descendance devenait des hommes libres. Néanmoins, ils représentaient une sous-branche au
sein de la lignée de I’ancien propriétaire.”® Par contre, les captifs achetés ou acquis par le droit
de conquéte constituent la sous-caste des captifs de commerce, les plus malheureux. Les
esclaves ¢étaient séverement punis dans les cas ou ils manquaient gravement a I’obéissance, ils
se rebellaient ou interféraient de fagon perturbatrice dans la famille ou la magie. IIs étaient alors
fouettés, et méme tués.'® Dans ce dernier cas, sans droit & la sépulture, leurs cadavres étaient
abandonnés a la merci des bétes sauvages. En outre, lorsqu’il y avait des sacrifices humains ou
nécessité de satisfaire les caprices des chefs sanguinaires, les victimes en étaient des esclaves.

11 était de coutume dans certains cas d’enterrer les grands chefs avec leurs esclaves pour qu’ils

% “Considerados filhos da casa, comiam com o seu dono. No Congo, o pai chama o escravo pelo nome de ‘nvana’
(menino, filho). E a ambiguidade ¢ tal que, para significar o verdadeiro filho, se lhe chama ‘filho de ventre’”
(ALTUNA, 2014, p. 186, traduction notre).

97 “Anterior e independentemente da influéncia arabe e europeia, ndo podiam ser vendidos, mas passavam em
heranga. Embora membros inferiores, da familia, eram bem tratados, pois conservavam a dignidade da familia e
cla a que pertenciam” (ALTUNA, 2014, p. 186-187, traduction notre).

% L'Afrique dans sa forme traditionnelle est typiquement dépourvue de classes sociales, tout simplement parce
qu'il n'y a pas de véritable base économique qui puisse soutenir une telle structure. Cette affirmation vient de
FERKISS, Victor Christopher. Afiica : Um continente a procura de seu destino. Rio de Janeiro : Edi¢des G.R.D.,
1967, p. 39. L’inexistence de classe d’esclaves est aussi signalée par LOVEJOY, 2017, p. 39.

9 Voir COSTA e SILVA, 2022, p. 249.

100 3 sévérité de la punition nous raméne 4 Rome antique et elle n’est pas sans rappeler la cruauté dont furent
victimes des centaines d’esclaves suite a I’assassinat nocturne de Lucius Pedanius Secundus, alors préfet de Rome,
par un de ses quatre cents esclaves en 1’an 61. Puisque les autres esclaves ne ’avaient pas défendu, le Sénat porté
notamment par Caius Cassius Longinus — malgré I’opposition du peuple appelant a la clémence de tant d’innocents
— décida en conformité avec la tradition antique, d’exécuter tous les autres esclaves. Ni le nombre de ceux-ci, ni
leur age, ni leur sexe ne put modifier la décision du Sénat qui en appelait a la sécurité comme intérét général. Voir
TACITE. Annales : Livres XIII-XVI. Traduit par Henri Goelzer. Paris : Les Belles lettres, 1925, p. 437-440. Plus
bouleversant encore fut la crucifixion de six mille esclaves suite a la grande révolte menée par Spartacus : « En
mars 71, "armée des esclaves est vaincue. Les six mille survivants sont mis en croix le long des deux cents
kilometres de la voie Appienne, de Rome a Capoue. L’esclave qui les conduisait est mort au combat. Il s’appelait
Spartacus, et il était gladiateur ». voir PIEILLER, Evelyne. Spartacus, la gloire des vaincus. Le monde
diplomatique, n. 754, p. 26, janvier 2017. Disponible sur: https://www.monde-diplomatique.fr/2017/01
/pieiller/56994. Consulté le 21 mai 2025.




42

continuent a les servir dans I’au-dela comme ils I’ont fait sur la terre. Un esclave pouvait étre
affranchi en payant une rangon, versée par lui-méme ou par sa famille.!"!

S’il est vrai que la collaboration des chefs noirs avec ’esclavage arabe et européen a
entaché indélébilement leurs chefferies, il est également vrai que I’initiative ne venait pas d’eux.
« L’initiative n’était pas indigene, mais 1’égoisme et I’arrogance des chefs ont facilité la traite
des esclaves. Les guerres tribales et les déprédations cruelles — de véritables chasses a I’homme
— sont devenues monnaie courante, surtout a partir du XVII® siécle ».!%2 L'Afrique est désormais
un marché pour le trafic d'étres humains, générant des profits considérables pour les trafiquants.
Elle va cependant souffrir de graves conséquences irréversibles : la haine, la terreur, la
débilitation de 1’autorité, la désintégration de la vie communautaire, le bafouement du respect
sacré de la personne humaine, la réduction a I’insignifiance de beaucoup de groupes ethniques...
Si les chefs noirs, par leur collaboration avec les esclavagistes, n’avaient pas prété le flanc aux
trafiquants berberes, arabes et européens, quelle destinée aurait été celle de 1’ Afrique noire ?
Difficile de le savoir. Il reste non moins vrai que « l’avidité, la coercition, la ruse et
I’éblouissement du puissant étranger ont empéché les chefs noirs de former une alliance,

d’unifier leur force militaire et d’utiliser leur prestige pour s’opposer ».'%

1.5 Du droit de patronage ou Jus patronatus

Parler du jus patronatus dont jouissait alors le Portugal est une condition sine qua non
pour comprendre comment le christianisme est arrivé au dernier quart du XV° siécle au royaume
Kongo. « Le Droit de Patronage, Jus patronatus, est I’ensemble de faveurs et priviléges
reconnus par I’Eglise aux fondateurs d’une église, d’une chapelle, d’un monastére ou de toute
autre ceuvre pieuse, en contre-partie de leur bienfait ».'* Dans I’Eglise, bien que juridiquement
parlant, ce droit remonte au V¢ siécle, il a fallu attendre plusieurs siécles pour qu’il soit

définitivement formulé. En effet : « Evoqué durant le concordat de Worms puis confirmé a la

101 Ceci rappelle, mutatis mutandis, I’un des devoirs du go el de racheter celui qui était réduit en esclavage par
nécessité. Voir VITORIO, Jaldemir. “Com amor eterno, tenho misericordia de ti” (Is 54,8). O Deus goel: Teologia
da misericordia no Déutero-Isaias. Studium, Varzea Grande, ano 2, n. 2, abril 2016, p. 15.

102 “A iniciativa ndo foi indigena, mas o egoismo e a prepoténcia dos chefes facilitaram o comércio de escravos.
As guerras tribais e as cruéis depredagdes — autenticas cagadas humanas — tornaram-se espetaculo comum,
sobretudo a partir do século XVII” (ALTUNA, 2014, p. 187, traduction notre).

103 “A gandncia, a coacgdo, a astlicia e o encandeamento do estrangeiro poderoso impediram que os chefes negros
se aliassem, unificassem a sua for¢a militar e empregassem o seu prestigio para se oporem” (ALTUNA, 2014, p.
188, traduction notre).

104 Nous nous référons a la note de bas de page (11), dans MENO, Kikokula. Le christianisme dans la mystique
des grandes découvertes : le cas de 1’ancien Kongo. In : ACTES DU CONGRES DE KISANTU 21-28 JUILLET
1991. 500 ans d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre Pastoral
de Kisantu, 1996, p. 22.



43

fin du XII° siécle par le pape Alexandre III (1159-1181), le droit de patronage ne trouva sa
formulation définitive qu’aux alentours de 1227, par une décrétale de Grégoire IX ».!% I
reposait sur un cadre de droits et de devoirs.

La prétention au droit de patronage €tait soumise a certaines conditions. Lorsque le
patron (patronus) prouvait que le terrain sur lequel se trouvait I’église (possessio) lui
appartenait, qu’il avait joué¢ un réle actif dans sa construction (constructio) ou qu’il 1’avait
soutenue financierement (locupletio), ces trois conditions pouvant étre réunies, il pouvait alors
en revendiquer le droit de patronage. Le patronage pouvait étre dit ecclésiastique, laic ou mixte
selon qu’il était respectivement exercé par un évéque (et son chapitre cathédral ou par une
communauté réguliére a laquelle revient la fondation, la construction et/ou la dotation d’une
église), par un seigneur local (ou par I’ensemble des fideles d’une paroisse), ou par un laic a
I’origine puis aumdné a un ecclésiastique ou a une communauté réguli¢re. Par rapport a une
église, outre une place d’honneur qu’ils occupaient dans la nef en jouissant souvent du droit d’y
étre enterrés, les patrons avaient la responsabilité de s'assurer que les biens de ladite église
soient correctement préservés et protégés. En plus, ’entretien du clerc chargé de desservir ladite
¢église incombait aussi aux patrons. En vertu de leur droit de présentation, ils étaient autorisés a
choisir un clerc, a le proposer a I’évéque qui a son tour devait I’investir canoniquement du
bénéfice paroissial. Toutefois : « Seul un privilége apostolique peut accorder la présentation
aux dignités épiscopales, aux prélatures des églises collégiales et conventuelles. L’Ordinaire ne
peut refuser I’investiture a la présentation conforme au droit canonique ».'%

Eu égard a ce qui précede, le jus patronatus est de loin antérieur a la grande époque des
conquétes portugaises. « Le Patronage portugais fut I’accumulation de doits et privileges
successifs concédés par la papauté a I'Ordre du Christ'”” dans son ceuvre d’expansion

ultramarine ».'%® Comme le dit Manuel Severim de Faria en 1622 :

105 VUILLEMIN, Pascal. La prise en main des paroisses par les fidéles. In : CEVINS, Marie-Madeleine de ;
MATZ, Jean-Michel (Dir.). Structures et dynamiques religieuses dans les sociétés de I’Occident latin (1179-1449).
Rennes : Presses universitaires de Rennes, 2010. E-book. Disponible sur : https://books.openedition.Org/pur/
131223%?]lang=en. Consulté le 11 nov. 2024.

106 HERMANN, Christian. L Eglise d’Espagne sous le Patronage Royal (1476-1834) : Essai d’ecclésiologie
politique. Madrid : Casa de Velazquez, 1988. E-book. Disponible sur : https://books.openedition.org/cvz/1986.
Consulté le 12 nov. 2024.

197 Fondé au Portugal en 1319 par Don Dinis et approuvé par le Pape Jean XXII, cet Ordre militaire a hérité les
biens de 1’Ordre des Templiers supprimé en 1312 par le Pape Clément V, sous la pression du Roi frangais Philippe
le Bel. Basé a Tomar, sa principale tche fut la lutte contre les Maures. Voir LEITAO, José Augusto Duarte. 4
guerra do céu e de Deus: A missdo do P. Baltasar Barreira, SJ, na primeira evangelizacdo de Angola (1580-1592).
307 p. Dissertag@o (Mestrado em Teologia) - Faculdade de Teologia Nossa Senhora da Assungdo, Sao Paulo, 1992,
p. 167, note (12). 1l faut ajouter qu’évangéliser et administrer le spirituel des territoires conquis par le Portugal, ce
fut le r6le de cet Ordre militaire du Christ pendant la période des navigations. Voir MENO, 1996, p. 21, note (6).
18 LEITAO, 1992, p. 167.




44

La seigneurie qu'ont les Rois de ce Royaume en Guinée (qui comprend les Etats du Cap-Vert, Mina,
S. Tomé, Angola et une partie du Congo) fut premi¢rement accordée aux Rois du Portugal par une
bulle du Pape Martin V, puis par d'autres : d” Eugene IV, de Nicolas V, de Sixte [V et de Léon X,
dans lesquelles, disent les Souverains Pontifes, qu’ils donnent le contrdle de ces terres a cette
Couronne, avec la condition selon laquelle les Rois y pourvoiront de prétres et de ministres de
1’Evangile qui baptisent et enseignent notre Sainte Foi aux natifs de la terre...'?

Si, avec cette expansion ultramarine, les Papes concéderent successivement des droits
et des priviléges au patronage portugais, c'est surtout avec la Bulle Dum Diversas du 18/06/1452
du Pape Nicolas V que le Portugal recut la légitimité dans la possession des terres tant
découvertes que conquises. Et, du méme Pontife, la Bulle Romanus Pontifex du 01/08/1455
accorda au monarque portugais, Dom Afonso V, et a ses successeurs, toute 1’administration et
la juridiction spirituelle sur toutes les conquétes passées, présentes ou futures des infideles
hostiles a la religion chrétienne.!'? Ainsi, a la découverte du royaume Kongo dont I'Angola était

vassal, le Portugal s' y imposa comme un conquérant investi de la mission d’évangélisation.

1.6 Des premiers contacts entre le Portugal et le Kongo

Tout remonte a I’an 1482 avec le navigateur Diogo Cao qui, en partance du Portugal,
n’a pourtant pas pour destination le royaume Kongo. Il s’agit d’un « chainon supplémentaire
dans cette série de tentatives pour entrer en relations avec le lointain empire chrétien de
I’ Afrique orientale, par-dela la barriére des états musulmans de I’ Afrique du Nord ».'!! En effet,

son but principal n’est rien moins que 1’accés au royaume chrétien du Prétre Jean.!'? Pour y

109 Q) Senhorio que os Reys deste Reyno tem em Guiné (em que se incluem os Estados do Cabo Verde, Mina, S.
Thomé, Angola, e parte de Congo) foi primeiramente concedido aos Reys de Portugal por hua Bulla do Papa Mar-
tinho 5°, e depois por outras de Eugenio 4°, Niculao 5°, Sixto 4° e Ledo X°, nas quaes dizem os Summos Pontifices
que dad o dominio daquellas terras a esta Coroa, com con-di¢ad que os Reys della proueiad de Sacerdotes, e
Ministros do Euangelho que bautizem, e ensinem nossa Santa Fee aos naturaes da terra...” (APONTAMENTOS
de Manuel Severim de Faria sobre a Fundagio de Seminérios para a Guiné (Janeiro-1622). In: BRASIO, Anténio
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1600-1622). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar,
1968. v.4, p. 667, traduction ndtre).

10 LEITAO, 1992, p. 169.

" WITTE, Charles-Martial de. Les bulles pontificales et ’expansion portugaise au XV siécle (suite). Revue
d’Histoire Ecclésiastique, Louvain, v. 51, n. 2-3, p. 453, 1956.

12 « La légende du Prétre Jean s'est répandue en Europe lors de la premiére Croisade, a la fin du XI¢ siécle. Le
besoin d'alliés favorisait la croyance, chez les croisés, qu'ils recevraient l'aide d'un souverain trés puissant, venu
d'Asie, et qui attaquerait 1'Islam par-derriére. Or, un message commengait a circuler, adressé a l'empereur Manuel
Comenius, de Byzance, qui nourrissait tant d'espoir. C'était une lettre envoyée par quelqu'un dont la grandeur
assumait deux dimensions : 'une sacrée, liée au divin, 1'autre séculi¢re, en conjonction avec la plus haute puissance
de la terre - le Prétre Jean était un roi - un prétre chrétien, un souverain mystérieux, suzerain de plusieurs des
dizaines de vassaux. Si mystérieux, que son royaume se situa successivement en Mésopotamie, en Chine, aux
Indes, en Arabie, en Afrique de I'Ouest et enfin en Ethiopie. A cette époque, les connaissances géographiques
étaient encore tres insuffisantes ». VILHENA, Maria da Concei¢do. O Preste Jodo: mito, literatura e historia.
Disponible sur: https://repositorio.uac.pt/bitstream/10400.3/357/1/Maria_Vilhena p627-649.pdf. Consulté le 27
juin 2024. “A lenda do Preste Joao foi divulgada na Europa no tempo da 1? cruzada, em finais do séc. XI. A
necessidade de aliados favoreceu a crenca, entre os cruzados, de que iriam receber o auxilio de um poderosissimo
soberano, vindo da Asia, e que atacaria o Isldo pelas costas. Ora comegara entio a circular uma mensagem dirigida




45

parvenir, ne pouvant pas passer par le nord de I’ Afrique qui est sous la domination musulmane,
il entreprend de naviguer le long de la cote ouest-africaine dans 1’espoir de trouver un détroit
qui le conduirait a destination. Il navigua non sans difficultés dans I’hémisphere sud pour
atteindre 1’embouchure de ’actuel fleuve Congo. La vue de ce fleuve laissa ces explorateurs
portugais d’autant plus pantois qu’ils n’avaient encore rien vu de pareil. Un fleuve de loin plus
majestueux que ceux du Sénégal et de la Gambie qui les avaient antérieurement impressionneés.
Cet immense fleuve « se jetait dans 1’ Atlantique a une vitesse de huit a neuf nceuds [14 a 16
km/h]. Le courant était si fort qu’il s’avangait dans I’océan pour environ quatre-vingts
kilométres ».!1

Diogo Cao remonta le cours du fleuve afin de s’enquérir du genre d’hommes qui en
peuplaient les rives. Il trouva alors « le pays si densément peuplé que ¢a dépassait tous les
calculs. Une foule de Noirs aux cheveux bouclés sortit en courant des huttes couvertes de
feuilles de palmier et se rassembla sur la rive du fleuve, regardant avec étonnement le chateau
flottant avec des hommes blancs a I’intérieur ».''* Si I’apparence de ces Noirs ne les distinguait
pas de ceux que les Portugais avaient déja rencontrés ¢a et 1a en Afrique, la grande différence
¢tait la langue parlée qu’aucun interpréte en compagnie des Portugais ne pouvait comprendre.
Le recours aux signes et pantomimes servit tant bien que mal de communication.

Ayant appris que c’est I’entrée du royaume Kongo dont la capitale se trouve a 50 lieues
dans I’intérieur du continent, les navigateurs portugais prennent 1’initiative d’entrer en contact
avec le roi. Il s’appelle Nzinga Nkuwu. « Le roi du Portugal souhaitait entretenir des relations

d’amiti¢ avec tous les potentats d’Afrique. Diogo Cao était prét a jouer son réle. Un riche

ao imperador Manuel Coménio, de Bizancio, que alimentava tal esperan¢a. Era uma carta enviada por alguém cuja
grandeza assumia duas dimensdes: uma sagrada, relacionada com o divino, a outra secular, em conjugacdo com o
mais alto poder na terra - o Preste Jodo era um rei - sacerdote cristdo, um misterioso soberano, suserano de muitas
dezenas de vassalos. Tao misterioso, que o seu reino se situara sucessivamente na Mesopotamia, na China, nas
Indias, na Arabia, na Africa Ocidental e, finalmente, na Etiopia. Nesses tempos, os conhecimentos geogréficos
eram ainda muito deficientes”. Traduction ndtre. Parlant de ce méme royaume : « Dés le début du XIV* siécle, on
le place aux sources du Nil : le Prétre Jean tend a s'identifier a I'empereur d'Ethiopie, personnage bien connu des
Latins qui voudraient obtenir son aide contre le sultan d'Egypte. Les premiers Occidentaux  atteindre le Niger,
vers 1440, considérent son royaume comme accessible en faisant le tour de 1'Afrique par le Sud, ce qui encourage
les Portugais a tenter la circumnavigation du continent africain ; celle-ci permet enfin aux Occidentaux d'atteindre
le pays du Prétre Jean, a temps pour aider les Ethiopiens a résister a la conquéte musulmane. Le nom du Prétre
Jean commence alors a ne plus étre employé que par les littérateurs, et a étre abandonné par les géographes et par
les narrateurs ». RICHARD, Jean. Prétre Jean. Disponible sur : https://www. universalis.fr/encyclopedie/pretre-
jean/. Consulté le 27 juin 2024.

113 < Desembocava no Atlantico a uma velocidade de oito a nove nos. A correnteza era tdo forte que avangava no
oceano por cerca de oitenta quilémetros” (MEREDITH, Martin. O destino da Africa: Cinco mil anos de riquezas,
ganancia e desafios. Rio de Janeiro: Zahar, 2017, p. 118, traduction ndtre).

114 “Achou a terra tdo densamente povoada, que ultrapassava todos os célculos. Uma multiddo de negros de cabelo
encarapinhado surgiu correndo das chogas cobertas de folhas de palmeira e juntou-se na margem do rio a olhar
espantada para o castelo flutuante com homens brancos dentro” (SANCEAU, Elaine. D. Jodo II. 2.ed. Porto:
Civilizagdo, 1959, p. 240, traduction ndtre).




46

cadeau de diverses choses a été préparé pour offrir a la majesté noire ».''> Une ambassade
portugaise constituée de quatre missionnaires (franciscains ?) se rend a la capitale pour lui
apporter un message de paix et d’amitié¢ sans omettre un riche cadeau. Cependant, resté¢ dans
I’entre-temps a la cote, Diego Cao a beau attendre le retour de ses compatriotes, sans que
personne ne revienne sur ses pas. Les a-t-on fait prisonniers ? Sont-ils morts ? Difficile de le
savoir. Le vaillant navigateur décide donc de repartir pour le Portugal tout en emportant « en
guise d’otages, plusieurs Noirs, chefs locaux de la province congolaise du Soyo, qui avaient
pris I’habitude de visiter le bateau sans méfiance ».!'® Une fois arrivés au Portugal, ces Noirs
seront bien traités aussi bien par le roi que par les nobles de son royaume.

A en croire Boxer, vouloir prendre le contrdle politique du royaume Kongo ou le
conquérir par la force des armes n’était nullement ce que cherchaient les rois portugais de la
Maison d’Avis a partir de ce premier contact en 1483. Par contre, ils se contentaient sans doute
de « reconnaitre les rois du Congo comme leurs freres d’armes, de les traiter en alliés et non
en vassaux, et de tenter de les convertir ainsi que leurs sujets en envoyant des missionnaires au
Congo et en les éduquant auprés des minorités choisies de jeunes congolais a Lisbonne ».!!”
Aussi les premicres flottes portugaises en partance pour le royaume Kongo transportaient-elles
des missionnaires, des artisans, dont des macons, des domestiques, des forgerons, des ouvriers
agricoles, etc.

Deux ans plus tard, en 1485, le voila de retour. Diogo Cao n’est pas uniquement en
compagnie de ses compatriotes comme lors du premier voyage. En effet, cette fois-ci, il ramene
avec lui ceux qu’il avait pris en otage lors de son précédent voyage. Grands admirateurs de la
civilisation européenne dont ils ont été témoins au Portugal, ces anciens otages briilent d’un
grand désir de s’en faire les hérauts propagandistes dans leur terre natale. Diogo Cao qui doit
proposer au Roi Nzinga Nkuwu d’embrasser le christianisme, lui apporte aussi de riches
cadeaux. Il ’invitera a renoncer aux idoles et a la sorcellerie tout en appliquant la tolérance zéro

a quiconque dans son royaume croirait encore a ses pratiques paiennes.

115 <0 rei de Portugal desejava manter relagdes de amizade com todos os potentados da Africa. Diogo Céo estava
pronto a desempenhar o seu papel. Preparou-se um rico presente de varias coisas para oferecer a majestade negra”
(SANCEAU, 1959, p. 240, traduction notre).

116 RANDLES, 2002, p. 90. Une autre opinion diverge quant au nombre d’otages. SANCEAU, 1959, p. 241, parle
de quatre otages que Diogo Cao aurait emportés. Bien traités par ce vaillant navigateur a la fois comme des hotes
d’honneur et de distingués disciples, les quatre Noirs apprirent les bribes de la langue de Camdes tout au long de
la traversée au point que, en arrivant a la métropole, ils étaient déja a méme de répondre a beaucoup de questions
que le roi voudrait leur poser.

117 “Reconhecer os reis do Congo como seus irmdos de armas, trati-los como aliados € ndo como vassalos e tentar
converté-los, a eles e aos seus subditos, através do envio de missionarios ao Congo e da educagdo de minorias
escolhidas de jovens congoleses em Lisboa” (BOXER, 2011, p. 107, traduction nétre).



47

En arrivant a I’embouchure de 1’actuel fleuve Congo, contrairement au premier voyage
ou il resta a la cote, cette fois-ci, Diogo Cao décida d’en remonter le cours « sur une distance
de 140 km, jusqu’aux chutes de Yelala. Ne pouvant aller plus loin, il laisse sur les rochers du
rivage une inscription que I’on peut encore voir aujourd’hui ».!'® Le retour des otages coupa la
chique aux sujets du Roi Nzinga Nkuwu qui n’en revenaient pas. Quelle euphorie, quelle
émotion causée par le fait non seulement de revoir les leurs de retour aprés deux ans passés
comme otages, mais aussi et surtout de les voir bien requinqués et sapés comme des milords !
Le Roi lui-méme ne pouvait pas en étre moins ravi, loin de 1a. Aussi convoqua-t-il les grands
du royaume et ses vassaux pour qu’ils écoutassent a I’envi le récit sur le Portugal notamment a
propos de la foi en Jésus-Christ. Captivé par ce récit, le Roi en éprouva une telle envie qu’il ne
voulut point laisser partir ses hotes pour les écouter a maintes reprises. En effet : « Chacun
recouvra les siens : le Roi, ses sujets qui avaient passé presque deux ans au Portugal, et Cao,
ses quatre franciscains. La longue histoire du Portugal dans I’Afrique du Sud-Ouest avait
commencé ».'"?

Cependant, il était temps pour Diogo Cao de retourner au Portugal. Le Roi Nzinga
Nkuwu lui confie son ambassadeur auprés du Roi du Portugal. L’ambassadeur est muni de
cadeaux « d’ivoire et de nattes de raphia finement tissées » destinés au Roi portugais. Il est en
compagnie de quelques jeunes envoyés par le Roi au Portugal non seulement pour y devenir
chrétiens, mais aussi pour y apprendre a lire et a écrire. Ces derniers serviraient sans doute de
traducteurs ou interprétes au moment opportun. Dans son message adressé a son homologue
portugais, Nzinga Nkuwu manifeste son désir ardent d’adhérer a la foi chrétienne tout en
demandant que le baptéme lui soit immédiatement accordé. Par ailleurs, il a besoin d’une aide
technique considérable. Aussi sollicite-t-il un certain nombre des personnes —a méme d’édifier
des églises et d’autres maisons de priere — telles que des maitres charpentiers et de magons sans
oublier « des paysans pour domestiquer des beeufs et lui enseigner a cultiver la terre et a en tirer
profit. Et qu’il lui envoie encore quelques femmes pour apprendre a celles de son royaume a
pétrir la farine ».'?° Demande exaucée dans ce dernier aspect surtout si I’on doit considérer que
« plusieurs femmes portugaises ont été¢ envoyées pour enseigner aux dames congolaises 1’art de

I’économie domestique telle qu’elle était pratiquée au Portugal ».!?!

18 RANDLES, 2002, p. 87.

119 DAVIDSON Basil. Meére Afiique : Les années d’épreuve de I’ Afrique. Paris : Presses Universitaires de France,
1965, p.112.

120 RANDLES, 2002, p. 91. L’auteur lui-méme cite PINA, Rui de. Croniqua del Rey Dom Joham II. Coimbre :
Alberto Martins de Carvalho, 1950, cap. LVIII. Sans pagination.

121 «Vgrias mulheres portuguesas foram enviadas para ensinar as senhoras congolesas a arte da economia doméstica
tal como era praticada em Portugal” (BOXER, 2011, p. 107, traduction notre).



48

Si on ne peut pas démentir que le zele pour la religion était une caractéristique propre
des rois portugais, le Roi régnant, Dom Jodo II, n’en était nullement une exception, loin s’en
faut. Fort de ce z¢le, il ne tarde pas a donner satisfaction a la demande du Roi Nzinga Nkuwu.
Pour la conversion de ce dernier et de son royaume, une mission (de franciscains ?) ad hoc fut
minutieusement préparée. Outre des jeunes africains amenés auparavant au Portugal, font partie
de cette expédition « des missionnaires, soldats et artisans — le fer de lance de la fameuse Trinité
coloniale (MMM : Missionnaires, Militaires et Marchands, ou CCC : Christianisme,
Colonisation et Commerce). Devait s’y embarquer aussi Jodo de Sousa, nommé ambassadeur
du Portugal au Kongo ».'??> La charge de commandant de la flotte fut accordée a Gongalo de
Sousa.!?® Partie du port de Lisbonne le 19 décembre 1490, une flotte de trois navires conduit
cette expédition avec son premier groupe de missionnaires'?* portugais au royaume Kongo. Le
29 mars 1491, les trois navires jettent I’ancre au port de Mpinda, dans la province du Soyo.
Aprés un petit séjour qui occasionne, le 03 avril 1491, le baptéme de Mani-Soyo'?* ou
gouverneur de Soyo, désormais Dom Manuel, oncle'?® du roi, I’expédition portugaise poursuit
sa marche lente, mais non moins sire, vers Mbanza Kongo, la capitale du royaume Kongo. «
Accompagné de 200 porteurs de bagages, Ruy de Sousa, commandant de ’expédition et
ambassadeur au Congo, laissa, a Mpinda, sa flottille sous la garde de quelques-uns de ses

hommes et de dom Manuel, et se mit en route avec les autres, Missionnaires et artisans ».'%’

122NGOMA, Ngambu Ferdinand. Discours du président du C.A. de ’'UNIBAZ : V¢ Centenaire de I’évangélisation
du Kongo. In : ACTES DU CONGRES DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans d’évangélisation et de
rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre Pastoral de Kisantu, 1996, p. 11.

123 Cependant, ni I’ambassadeur ni le commandant n’arriveront a destination, les deux étant morts de peste au Cap-
Vert ou ils firent escale. D’aprés NGOMA, 1996, p. 11 : « On les y enterra et I’expédition continua sa route mais
comme les capitaines des navires (Ferndo de Avellar et Afonso de Moura), soutenus par leurs pilotes (Pero de
Alquer et Pero Escovar) se disputaient le commandement supréme, a I’escale de I’ile Saint-Jacques, le gouverneur
de cette ile trancha le différend en confiant le commandement et la mission d’ambassadeur a Ruy de Sousa, neveu
de feu Gongalo et ancien chargé de missions diplomatiques en Castille et en Angleterre ».

124 De quelle famille religieuse étaient-ils ? Les historiens sont loin d’étre unanimes a ce propos. Les Dominicains,
les Franciscains, les Prétres de la congrégation de Saint-Jean I’Evangéliste, les Fréres de I’Ordre tertiaire de Saint-
Frangois, etc. Tous revendiquent la gloire d’avoir évangélisé en premier le royaume Kongo. Voir a ce propos
FELNER, Alfredo de Albuquerque. Angola: Apontamentos sdbre a ocupacdo ¢ inicio do estabelecimento dos
portugueses no Congo, Angola e Benguela. Extraidos de documentos histdricos. Coimbra: Imprensa da
universidade, 1933, p. 36. En parle également la note de bas de page de RODRIGUES, Francisco. Historia da
Companhia de Jesus na Assisténcia de Portugal: A Fundag@o da Provincia Portuguesa 1540-1560. Tribulagdes —
Colégios — Missdes. Porto: Apostolado da Imprensa, 1931, v.1, n. 2, p. 542-543. Et aussi CUVELIER ; JADIN,
1954, p. 62. A en croire RANDLES, 2002, p. 91, il s’agirait des Franciscains.

125 A propos de ce baptéme, consulter les pages 103-104 dans NZAMBA, Lucien. Batismo no reino do Kongo:
promessa de salvagdo ou de prosperidade? Pensar-Revista Eletronica da FAJE, Belo Horizonte, v.15, n.1, p.100-
111, ago. 2024. DOI: 10.20911/21799024v15n1p100/2024. Disponible sur : https://www.faje.edu.br/periodicos
/index.php/pensar/article/view/5713/5264. Consulté le 13 nov. 2024. Voir aussi RANDLES, 2002, p. 92-93.

126 En principe, personne ne peut s’arroger le privilége d’étre baptisé avant le roi. Si le Mani Soyo I’a fait, ¢’est
puisqu’il est ’oncle du roi et, vu son age, il craint de mourir avant le retour des missionnaires a la cote.
27NGOMA, 1966, p. 12.




49

1.7 Du début de I’évangélisation du royaume Kongo

Une fois arrivés a Mbanza Kongo, la capitale du royaume, les missionnaires furent
chaleureusement accueillis aussi bien par le Roi lui-méme que par toute la population réunie.
Face a cet enthousiasme et a ce climat favorable, les missionnaires ne perdirent point beaucoup
de temps. IIs commenceérent sans délai les préparatifs d'un événement fondateur : le baptéme

royal. Ce dernier était destiné a ouvrir la voie a la christianisation du royaume Kongo.

1.7.1 Du premier baptéme royal au royaume Kongo

La construction d’une église en pierre est en cours. « Mille Noirs commencerent a réunir
les pierres nécessaires, ‘tout en chantant de joie’. Mais le roi demanda a recevoir le baptéme
avant qu’elle ne fiit achevée, car une révolte des tribus Bateke, a la frontiére nord-est, I’obligeait
a partir pour la guerre ».!2® Eu égard a la situation urgente a laquelle il fallait faire face, on s’en
tint donc a la volonté du Roi pour anticiper son baptéme.

En vertu de son baptéme recu le 3 mai 1491,'* le Roi Nzinga Nkuwu s’appelle
dorénavant Dom Jodo I" « par alliance a son frére Jodo II du Portugal. La reine Nzinga N’lasa
fut baptisée sous le nom de la reine du Portugal : Dona Eleonora. Le prince héritier Mvemba
Nzinga sous le nom de Dom Affonso ».'*° Disons que ces trois baptémes n’eurent pas lieu le
méme jour. Toutefois, il convient de signaler que certains auteurs laissent entendre que le

t13! alors que d’autres différent le baptéme

baptéme du couple royal eut lieu au méme momen
de la reine'*? pour le faire coincider avec celui du prince héritier, Mvemba Nzinga. Ce dernier,
alors gouverneur de la province de Nsundi, fut baigné dans les eaux baptismales par le frei
Antonio le 4 juin 1491, sous le nom d’Afonso'* en référence au prince, fils du Roi Jodo II du

Portugal. Quelques nobles du royaume se firent aussi baptiser.

12 RANDLES, 2002, p. 95.

129 Selon Resende, Nzinga Nkuwu ne fut pas baptisé seul, mais avec six grands nobles de son royaume qui prirent
les noms suivants: Dom Francisco, Dom Gongalo, Dom Jorge, Dom Lopo, Dom Diogo et Dom Rodrigo. Voir
RESENDE, Garcia de. Chronica de El-Rei D. Joao II: Contendo a interessantissima Miscellania conforme a edi¢ao
de 1622. Lisboa : Escriptorio, 1902, v. 3, p. 10.

130 NZINGA, Makitu Germain. Le baptéme de Mani Nzinga Nkuwu : Une analyse critique et prospective. In :
ACTES DU CONGRES DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans d’évangélisation et de rencontres des
cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre Pastoral de Kisantu, 1996, p. 44.

31 RODRIGUES, Francisco, 1931, p. 543.

132 Nzinga Makitu Germain soutient qu’elle était baptisée avec le prince, le 04 juin 1491. Mais la référence qu’il
donne n’évoque a cette date que le baptéme du prince. Voir CUVELIER ; JADIN, 1954, p. 16. Un autre auteur
qui affirme la méme chose, ¢c’est GONCALVES, Antonio Custodio. A ac¢do evangelizadora e cultural de Portugal
no Congo (SECS. XV-XVII). Brotéria, Braga, v. 134, n. 5-6, mai/jun. 1992, p. 484. Une autre opinion, sans
évoquer le baptéme du prince héritier a la méme date, affirme cependant que la reine était effectivement baptisée
le 4 juin 1491 par le fiei Antonio. Voir RESENDE, 1902, p. 14.

133 Certains écrivent : “Affonso”. Graphie a garder dans une citation directe ot le nom apparait tel quel.



50

Parti en expédition militaire a la frontiére nord-est pour braver la révolte des Bateke, le
Roi Jodo I* recoit également I’appui des Portugais qui I’y accompagnent. Il reviendra victorieux
de cette guerre qui anticipa son baptéme. Pour ses hdtes, il était temps de regagner le Portugal.
Mais avant de repartir pour la métropole, ils prirent soin de laisser derriére eux, a Mbanza
Kongo « quatre moines pour continuer 1’évangélisation, un Noir lettré pour enseigner les
enfants du roi et des nobles, et quelques Portugais, qui devaient découvrir la route des terres du
Prétre Jean ».!3*

L’histoire antique nous renseigne que sans étre baptisé, paradoxalement, I’empereur
Constantin pratiquait ouvertement la religion chrétienne : « L'évolution subjective et le degré
de conviction et de conscience de la conversion de Constantin sont encore entourés de mystere
ou de controverse. Mais il ne fait aucun doute que c’était réel aux fins de tout recensement ».'*>
Dans la méme optique, bien que la conversion du Roi Jodo I fit long feu, il reste que dans
I’histoire du royaume Kongo, la date du 3 mai 1491 fut marquée d’une pierre blanche comme
¢tant le début historique et effectif de sa premiere évangélisation.

Néanmoins, ces premiéres conversions rapides ressemblérent a la semence que le
semeur jeta et tomba successivement au bord du chemin, sur les pierres et dans les épines (Mt
13,4-7). Cela étant, il ne fallait certainement pas en attendre grand-chose. La preuve, qui n’est
nullement la moindre, en est que la foi chrétienne du premier roi chrétien du royaume Kongo
ne résista pas a I’épreuve du temps. En effet, il apostasia deux ou trois ans apres. Pourquoi le
roi apostasia-t-il aussi vite ? Si pour les uns la raison principale en est la polygamie africaine,
radicalement incompatible avec la morale chrétienne,'*® pour les autres, il faut imputer cet
échec au nombre trés réduit des prétres que les maladies tropicales rongeaient et emportaient

rapidement. '’

Qui plus est, I’influence négative que son fils Panso a Nzinga (ou Panso
Aquitima selon Cavazzi) exerca sur lui n’est pas négligeable. Ce prince, pour avoir gardé une
grande aversion pour le christianisme, « travailla avec tant d’adresse et d’assiduité a pervertir
le Roi son pére, qu’il en vint a bout ».!*® Mais puisque le prince Afonso ne consentit pas a

I’apostasie, le roi, pour I’en punir, ne trouva pas mieux que de le déchoir de son droit de

134 RANDLES, 2002, p. 95-96.

135 “Ainda fica envolta em mistério, ou na polémica, qual tenha sido a evolugdo subjetiva e o grau de
convencimento ¢ consciéncia da conversdo de Constantino. Mas, indubitavelmente, foi real para os efeitos de
qualquer censo” (SEGUNDO, Juan Luis. O dogma que liberta: Fé, Revelagdo e Magistério dogmatico. 2.ed. Séo
Paulo: Paulinas, 2000, p. 238, traduction ndtre).

136 RANDLES, 2002, p. 96.

137 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 16.

133 CAVAZZI, Giovanni Antonio. Relation historique de I’Ethiopie occidentale : Contenant la Description des
Royaumes de Congo, Angolle, et Matamba, traduite de I’Italien du P. Cavazzi, et augmentée de plusieurs Relations
Portugaises, des Cartes Géographiques, et un grand nombre de Figures en Taille-douce. Par le R.P. J.B. LABAT
de I’Ordre des Freres Précheurs. Paris : Charles-Jean-Baptiste Delespine, 1732, v. 2, p. 372.



51

succession au trone, de 1’exiler de la cour et de désigner son frere cadet, le prince Panso a
Nzinga justement, comme héritier de la couronne.

Revenons-en, un tout petit peu, a la fameuse polygamie africaine considérée comme la
principale raison pouvant justifier I’apostasie du Roi Jodo I*". Il semble que la polygamie, qui a
émergé apres l'instauration de la monogamie, ait acquis une certaine renommée publique en
raison de divers facteurs sociaux, économiques, démographiques et physiologiques, sans
oublier I'influence des croyances magiques. « L’une des motivations les plus profondes provient
du désir d’avoir une progéniture nombreuse. Dans ces sociétés natalistes, la mortalité infantile
peut atteindre 70 a 80 % des enfants. Par conséquent, il est nécessaire d’engendrer de nombreux
enfants pour qu’il y en ait qui survive ».!** Mais plus que la simple question de la survie, la
polygamie avait beaucoup a dire dans la société africaine.

Il n’est de vraie richesse que d’hommes, et la fameuse polygamie africaine n’est surtout qu’une
manicre d’arriver au plus vite a cette richesse fondamentale, créatrice et protectrice de toutes les
autres. Une large progéniture, c’était en effet une force de travail garantie dans des régions du monde
ou le travail salarié n’existait pas ou peu; c’était aussi une assurance maladie doublée d’une
assurance vieillesse, car les enfants auront plus tard le devoir de s’occuper de leurs parents et de
veiller a leurs derniers jours avec un respect sacré. C’était aussi une occasion de tisser de nouvelles

alliances, a travers le mariage. C’était enfin les attributs de la puissance militaire face aux autres
familles et ethnies.'*

Un autre aspect qui mérite d’étre souligné ici est le role que joue la polygamie dans les
alliances socio-politiques. D’aucuns justifient la volte-face de Jodo I*"a Nzinga Nkuwu comme
¢tant probablement la volonté de ce dernier de préserver ces alliances utiles pour 1’équilibre de
la société et de son pouvoir. Il lui était impossible de répudier ses épouses sans offenser leurs
lignées d’origine. « Par le mariage, il avait noué, avant de devenir roi, les alliances qui I’ont
amené au pouvoir, et c’est grace a elles qu’il y est resté. Face a ’insistance pour qu’il n’y ait
qu’une seule reine, il a été contraint de s’¢loigner des pratiques catholiques, méme s’il n’y a
pas de signes qu’il y ait apostasié ».!!

Néanmoins, on ne peut pas affirmer que toute la semence jetée en ce début de
I’évangélisation du royaume Kongo ne tomba qu’au bord de la route, sur le sol rocailleux et

dans les épines. Comme nous 1’enseigne ’histoire d’Israél, il y a toujours un petit reste, un petit

139 “Uma das mais profundas motivagdes brota do desejo duma prole numerosa. Nestas sociedades natalistas, a
mortalidade infantil pode atingir os 70-80% de criangas. Por isso, é preciso gerar muitos filhos para que algum
sobreviva” (ALTUNA, 2014, p. 344, traduction notre).

140 BOILLOT, Jean-Joseph; IDRISSA, Rahmane. L 'Afiique pour les nuls. Paris : First, 2015, p. 146.

141 «“pelo matrimonio, forjara, antes de ser rei, as aliangas que o levaram ao poder, € era gragas a elas que nele
permanecia. Diante da insisténcia em que tivesse uma so rainha, viu-se obrigado a afastar-se das praticas catélicas,
ainda que ndo haja sinais de que haja apostatado” (COSTA e SILVA, 2022, p. 247, traduction nétre).



52

nombre pour faire exception.!*? Il s’agit du prince Afonso qui demeura fidéle au christianisme,
et avec lui, quelques partisans. Afonso deviendra, aprés la mort de son pére apostat, non
seulement successeur au trone, mais aussi la référence de la propagation de la foi chrétienne

dans son royaume.

1.7.2 Du Roi Afonso I**, véritable apotre de son peuple

S’il est vrai que Nzinga Nkuwu était baptisé comme étant le premier roi chrétien du
royaume Kongo, il n’est pas faux non plus d’affirmer qu’il mourut cependant comme un apostat
en 1506.!43 Son fils ainé, le prince héritier Mvemba Nzinga qui recut, comme déja mentionné,
le nom d’Afonso au baptéme, lui succéda au trone.'** Son régne s’étendra sur une longue
période, de 1506 a 1543.'% En effet : « Le premier contact entre le Portugal et le Kongo
commenca sous d’heureux auspices, et le long régne du roi chrétien Dom Affonso (1506-1543)
marque le début en méme temps que I’apogée d’une collaboration entre les deux pays, qui fut
sincére et loyale au début ».'46 Son avénement au trone fut considéré par certains comme, d’une
part, I’époque de I’établissement du christianisme et, d’autre part, celle de 1I’établissement des
Portugais dans le royaume Kongo « parce que le Roi Alphonse premier du nom, travailla
toujours et de toutes ses forces, a faire connaitre le vrai Dieu dans tous ses Etats, et que pour
marquer aux Portugais sa reconnaissance, il les protégea d’une maniére toute particuliére ».'4’

Par son incontestable zéle combien admirable et sa fervente piété, le vertueux Roi
Afonso I* « se transforma en apotre de son peuple pour I’amener au sein et a la pratique de la
véritable religion ».'** Ce qui lui a valu 1’estime de beaucoup de gens. A en croire plus d’un :
« S’1l avait vécu au Moyen Age et en Europe, Alphonse I elit sans doute été canonisé. Les

témoignages concordent sur sa dévotion et sa science théologique ».'* Dans la méme optique,

142 « Méme aprés les chatiments ordonnés par Dieu — le Déluge, la destruction du Royaume du nord et du sud -, il
subsiste toujours un ‘reste’, un reliquat d’individus grace auquel 1’espérance renait ». Voir la quatrieme de
couverture de VOGELS, Walter. Le petit reste : Dans la Bible et de 1’Eglise aujourd’hui. Paris : Cerf, 2018.

143 Les sources sont divergentes a propos de cette date. C’est le cas de I’auteur anonyme de Histéria do Reino do
Congo qui évoque I’année 1500 comme celle de la mort du Roi Jodo I

144 11 convient de souligner qu’il ne s’agit pas d’une succession paisible d’autant plus qu’il dut se battre contre
Mpanzu Nzinga (ou Panso a Nzinga) qui serait un fils batard, mais élu par les grands du royaume au titre de
successeur du roi en alléguant son droit fictif de primogéniture. Voir RANDLES, 2002, p. 97.

145 Par ailleurs, il est dit que le Roi Afonso I°" régna pendant plus de cinquante ans et mourut a ’dge de quatre-
vingt-cing ans. Voir BARROS, Jodo de. Década primeira da Asia: Dos feitos que os portugueses fezerdo [sic] no
descobrimento e conquista dos mares ¢ terras do Oriente. Dirigida ao senado da camara desta cidade de Lisboa.
Lib. III, cap. X, fol. 55. Lisboa : Torge Rodriguez, 1628. Sans pagination.

146 CROEGAERT Luc. Premiéres Afriques : Histoire et découvertes d’un continent. Bruxelles : Didier Hatier,
1985, p. 157.

4T CAVAZZI, 1732, p. 374.

14 RODRIGUES, 1931, p. 544.

149 L ECRIVAIN, Philippe. Pour une plus grande gloire de Dieu : Les missions jésuites. [s.l.] : Gallimard, 1991,
p. 32.



53

son travail au profit de la propagation de la foi au vrai Dieu lui a valu, de la part de son
contemporain et historien Jodo de Barros, un témoignage on ne peut plus élogieux. Barros dit
de lui qu’il fit
preuve non seulement des vertus d’un prince chrétien, mais joua le réle d’un apotre, évangélisant et
convertissant lui-méme une grande partie de son peuple [...] Et pour mieux exercer cet office de
prédicateur, il apprit a lire notre langue ; et il étudiait la vie du Christ et ses Evangiles, les vies des
saints et autres doctrines catholiques qu’il pouvait apprendre avec I’aide de nos prétres, et il
expliquait tout cela a ce peuple barbare. Il envoya aussi au Portugal ses fils, ses petits-fils, ses neveux

et quelques jeunes nobles, pour y apprendre a lire et écrire non seulement le portugais, mais aussi le
latin et les textes sacrés.'>

Il va sans dire que le Roi Afonso I*', non seulement était digne d’un grand prince chrétien
par ses vertus, mais aussi se déploya non sans éclat a la tiche de ramener un grand nombre de
ses sujets a la foi chrétienne. Pour y parvenir, il pensa d’abord a sa propre formation. « Lui-
méme montra I’exemple en s’imposant un programme d’instruction ».'>! C’est ainsi qu’il se
mit lui-méme a I’école des prétres dont il apprit la doctrine chrétienne. Et ce, non pas tout
simplement pour son propre salut, mais aussi pour celui de ses sujets. En effet, il leur
transmettait ce que lui-méme avait appris des missionnaires. Il est obvie qu’il ne voulait pas se
limiter 1a, en se contentant de son propre travail de convertir ses sujets. Il visait plus loin. Le
souci de pouvoir perpétuer I’enseignement de la foi chrétienne dans son royaume se traduit sans
doute par sa vision pour I’éducation de la jeunesse dont il envoya un bon nombre au Portugal
en vue d’une formation de qualité. Il pourrait donc compter sur cette jeunesse bien formée
comme des futurs évangélisateurs de son peuple.

Si réver plus grand n’a jamais été un péché, il va de soi que le Roi Afonso I, également,
n’en commit pas un en misant plus haut. A en croire Damido de Gois, nous sommes en droit de
dire qu’il ne s’était pas trompé d’avoir révé si grand. En effet, ces jeunes que le roi envoya pour
une meilleure formation en Europe butérent, au début de leur séjour européen, a beaucoup de
difficultés liées aux études. Cette situation difficile, a laquelle ils étaient confrontés, risquait de
compromettre sérieusement tout espoir mis en eux. Néanmoins, ils parvinrent — non sans

I’intervention vigoureuse du roi resté en Afrique!>> — a surmonter les obstacles et, finalement,

150 RANDLES, 2002, p. 100.

SENDAYWEL ¢ NZIEM, Isidore. Histoire du Zaire : De ’héritage ancien a ’Age contemporain. Louvain-la-
Neuve : Duculot, 1997, p. 87.

152 Voici I’intervention du Roi Afonso If et son résultat : « Au Portugal, I’éducation des Congolais ne va pas non
plus sans mal. Le 27 mai 1517, D. Afonso écrit au roi de Portugal pour répondre a une lettre de ce dernier, ou il
lui faisait savoir que les jeunes parents qu’il avait envoyés se faire instruire ne faisaient aucun progres et qu’il ne
fallait pas en envoyer d’autres. D. Afonso se déclare trés peiné et recommande qu’ils soient ‘sévérement chatiés’.
Ce serait pour lui ‘une trés grande honte’ qu’ils n’aient plus la possibilité d’aller s’instruire au Portugal. Il répéte
‘qu’ils doivent étre chatiés et corrigés, car c’est par le travail qu’on atteint le royaume des cieux’. Il demande qu’ils
soient dispersés a travers le Portugal, pour qu’ils ne restent pas ensemble. La cour de Lisbonne semble s’étre laissé



54

porter du fruit escompté. Et ce, dans la mesure ou « beaucoup sortirent lettrés [des couvents et
des maisons de personnes savantes et pieuses chargées de leur instruction] et tels que, par la
suite, ils firent un travail trés fructueux dans leur pays, y préchant la foi catholique ».'*3

Parmi ces jeunes gens que le roi envoya pour étudier au Portugal, on compte son propre
fils, le prince Henrique qui « fut sacré évéque d’Utique'** sur la demande du Roi Manuel du
Portugal »'> en devenant, ipso facto, le premier évéque noir du royaume Kongo en 1518. Quant
a sa formation, ce natif de Mbanza-Nsundi, alors 4gé de 11 ans, partit de sa terre natale en 1506
bravant et traversant 1’Océan Atlantique pour la premiére fois en vue d’étudier au Portugal. 11
y « entreprit ses études d’humanités, puis de théologie sous la direction des chanoines
missionnaires ».'%® La réussite de ses études lui valut les éloges du roi portugais Manuel.

Recommandé pour une prélature des le projet d’ambassade a Rome en 1513, il fut promu évéque
d’Utique au consistoire du 5 mai 1518, avant méme d’étre ordonné prétre. Il dit sa premiére messe,
fin 1519 ou début de 1520, d’apres la lettre du Roi Manuel a son ambassadeur, a Rome en décembre
1520. Le Roi obtint la bulle avec la dispense d’age pour la consécration épiscopale et éventuellement
pour I’empéchement de légitimité. Mgr Cuvelier estime cependant que Henrique était de naissance
1égitime.'’

Bien que dans sa constitution Supernae dispositionis du 5 mai 1514, Léon X elit renforcé
les conditions d’age pour promouvoir quelqu’un a I’épiscopat, cela ne I’empécha nullement de
concéder les dispenses nécessaires pour celui qui deviendra le premier évéque noir du royaume
Kongo. Apres son sacre a Rome, passant par le Portugal, il regagnera sa terre natale en 1521 en
sa qualité d’évéque « d’Utique et auxiliaire de I’évéque de Funchal ».!3® 11 était accompagné de
quatre chanoines de Saint Eloi en qualité de théologiens. Pour I’exercice de son ministére, il fut
doté du duché de Mpangu tout en résidant a Sao Salvador. En 1529, le Roi Joao III invita Dom
Henrique au Portugal en vue d’échanger sur 1’organisation ecclésiastique du royaume Kongo.
A partir de 1526, le Roi Afonso I°" souhaitait que son neveu Afonso, qui avait passé beaucoup
d’années d’études au Portugal, devint également évéque et que son royaume fiit érigé comme

un évéché indépendant.

quelque peu fléchir par cette plaidoirie, car le roi D. Jodo III écrira en 1529 qu’il acceptera jusqu’a douze jeunes
Congolais, dont il assurera I’instruction ». Voir RANDLES, 2002, p. 101.

153 RANDLES, 2002, p. 101.

154 Diocese situé pres de I’ancienne ville de Carthage, dans I’actuelle Tunisie. Précision de GOMES, 2019, p. 199.
155 MBWAKI, Nsokila Alphonse Marie. La faillite d’une rencontre : Une mission et une civilisation. In : ACTES
DU CONGRES DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans d’évangélisation et de rencontres des cultures en
pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre Pastoral de Kisantu, 1996, p. 73.

156 CUVILIER ; JADIN, 1954, p. 16.

157 CUVILIER ; JADIN, 1954, p. 38.

138 CUVILIER ; JADIN, 1954, p. 18.



55

Comment Mgr Henrique exerca-t-il son ministére épiscopal dans son pays d’origine et
pendant combien de temps ? Les documents en notre possession ne nous en disent pas grand-
chose. Toutefois, « il était décédé le 25 mars 1539 d’apres une lettre &’ AFFONSO. Dans les
pourparlers concernant 1’érection de 1’évéché de S. Tomé en 1534, on rappelle que le prince
Henrique, fils du roi, était évéque au Congo ».!> Outre ce premier évéque noir du royaume
Kongo qui réussit bien ses études en Europe, il y en eut d’autres. Il convient de signaler, par
exemple, la réussite d’un autre de ses fréres dont il est dit qu’il resta a Lisbonne ou il devint
professeur d’humanités.

Comme nous I’avons déja dit, le 3 mai 1491, date mémorable du baptéme du Roi Nzinga
Nkuwu devenu par le fait méme Dom Jodo I, marque le début de la premicre évangélisation
de son royaume. D¢s lors, beaucoup de missionnaires appartenant a des familles religieuses et
a des nationalités différentes (principalement des Portugais, mais aussi des Espagnols, des
Italiens, etc.), par vagues successives et jamais en nombre suffisant, y déployérent leur zéle
apostolique non sans fruit.

Pour le bien des ames de son royaume, le Roi Afonso I ne cessa jamais d’importuner
son homologue portugais d’envoyer des prétres au royaume Kongo. Dans sa lettre du 18 mars
1526, adressée au monarque portugais Dom Jodo II1, il fit une demande expresse de cinquante
prétres pour I’instruction et la sauvegarde de tant d’ames qui se perdaient dans 1’idolatrie par
manque de prétres.'® Cependant, le triste constat fut que ni la ferveur incontestable du Roi
Afonso I ni le z¢le apostolique de quelques vaillants missionnaires ne permirent effectivement
le progres et I’approfondissement escomptés du christianisme dans le chef de son peuple. « Il
¢tait difficile de persuader efficacement ces indigeénes de vaincre des passions déréglées, et a
exercer avec persévérance des vertus chrétiennes aussi élevées sur les inclinations de la nature
corrompue ».'! Aussi, de nombreux indigénes retournaient-ils aux pratiques anciennes.
L’exemple le plus ¢éloquent, disons-le une fois de plus, fut paradoxalement celui de Joao 1%,
premier roi chrétien du royaume Kongo. Il apostasia.

Cette régression, serait-elle imputable, comme le souligne Francisco Rodrigues,
seulement a la nature inconstante, vicieuse et aux coutumes invétérées des peuples noirs ?
Certainement pas. En effet, le méme auteur reconnait aussi clairement que « les missionnaires,

religieux ou clergé séculier, ont malheureusement mis un terme au progres de la religion

139 CUVILIER ; JADIN, 1954, p. 39.

160 MANSO, 1877, p. 50. Voir également CARTA do rei do Congo a D. Jodo III (18-3-1526). In: BRASIO, Antdnio
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1472-1531). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar,
1952. v.1, p. 460.

16l RODRIGUES, 1931, p. 544.



56

chrétienne. Tous ne correspondaient pas a l'attente qu'on s'était justement formée d'eux, ni aux
obligations d'étre envoyés par Dieu ».'®> Les mauvaises habitudes voire les scandales causés
par certains missionnaires auxquels s’ajoutent les vexations et la dépravation des mceurs de la
part des colons ne pouvaient pas ne pas constituer une pierre d’achoppement au progrés de
I’évangélisation. En effet :
Ce peuple resta chrétien tant que les ecclésiastiques qui gouvernaient leurs consciences se
montrérent dignes du sacerdoce. Mais peu a peu les pasteurs devinrent loups : 1’oisiveté engendra
les vices ; de sordides cupidités ou de coupables passions produisirent des scandales de toutes sortes.

La Foi s’éteignit alors au cceur des Noirs, et il n’eut plus, dans la colonie si admirablement fondée
par les Dominicains, trace de civilisation ou vestige de pudeur.'®

Dans la méme optique, il est dit que « beaucoup de missionnaires qui arrivaient, avaient
un caractére indifférent, sans aucun véritable sens de la vocation, car la moralité cléricale au
Portugal de cette époque était extrémement élémentaire, comme c’était le cas, d’ailleurs, dans
le reste de I’Europe ».'%* Ceux qui étaient censés étre maitres pour guider les autres, se
méconduisaient lamentablement. « Cependant, comme toujours, on ne peut donner de legons a
quiconque que si on les observe d’abord soi-méme ».'% Eu égard a ce qui précéde, il va sans
dire que I’état de la chrétienté dégringolait tellement qu’il fallait — d’aprés le jugement de
Gongalo Nunes Coelho dans sa lettre adressée au Roi Jodo III du Portugal, le 20 avril 1539 —
un remede approprié :

En vérité, je dis a Votre Altesse qu'il sera trés profitable au divin et a I'nhnumain de vider ce royaume
de tous les hommes blancs qui s'y trouvent, tant ecclésiastiques que séculiers, et de le faire réformer

avec de nouvelles et bonnes personnes, car, si I'envie, I'avarice et la cupidité régnent dans le monde,
en ceux d'entre nous qui sont dans cet état, elles en font leur demeure et leur siége perpétuel. '

Voila le contexte qui prévaut dans ce royaume prés d’un demi-siecle apres I’introduction
du christianisme. L’auteur de la lettre précitée ne voit nullement en ces hommes blancs qui

peuplent le royaume Kongo la possibilité d’un changement positif. Obnubilés par I’envie, mus

1©2 RODRIGUES, 1931, p. 545.

163 CRETINEAU-JOLY, Jacques. Histoire religieuse, politique et littéraire de la Compagnie de Jésus : Composée
sur des documents inédits et authentiques. 3¢ éd. Paris : Poussielgue-Rusand, 1851, v.1, p. 397.

164 « Muitos dos missionarios que chegavam possuiam um caracter indiferente, sem qualquer verdadeiro sentido
de vocagdo, porque a moralidade clerical no Portugal desse tempo era extremamente elementar, como acontecia,
alias, em todo o resto da Europa” (BOXER, 2011, p. 108, traduction notre).

165 VALADIER, Paul. Bienheureux sommes-nous d’étre minoritaires | Du catholicisme en France. Paris : Mame,
2023, p. 105.

166 “Em verdade diguo A vossa Alteza que coussa muy proveitosa seram pera o diuino e vmano despelarsse este
Reynno de todollos homeens bramcos que nelle estam asy eclesiasticos como seculares, e tornallo a rreformar de
gente nova e boa, por que sse a emvelJa avareza e cobica no mundo rreynam em 0s que neste este ora estamos faz
sua morada e perpetu Asemto” (MANSO, 1877, p. 73, traduction notre).



57

par I’avarice et sous l'emprise de la cupidité, aucun remede ne semble efficace pour les en
guérir. L unique solution aux yeux de Gongalo Nunes Coelho pour sauver le royaume du mal
qui le ronge sérieusement n’est rien moins que s’en prendre a la cause : le vider des hommes
qui le conduisent au gouffre. Le Portugal — ni Rome d’ailleurs — ne restera pas silencieux a ce

cri d’alarme comme nous le verrons dans la suite.

1.8 Reprise synthétique du premier chapitre

Dans ce premier chapitre, notre objectif a été celui de décrire le royaume Kongo. Il nous
a paru non seulement logique, mais aussi important de présenter d’abord le contexte général
dans lequel se trouvait le royaume fond¢é par Lukeni sinon avant la présence européenne, du
moins pendant les premiers moments ou ces deux mondes totalement différents entrérent en
contact. Pour y parvenir, nous avons commencé par brosser laconiquement I’apercu historique
et situer géographiquement le royaume Kongo.

Fondé par Lukeni, un prince qui s’est révolté contre son royaume de Bungu, le royaume
Kongo fut constitué par deux peuples : les conquérants étrangers venus de Bungu et les
autochtones assujettis qui, par les liens de mariages, finirent par ne devenir qu’un seul peuple
connu comme les Bakongo. Avant la conquéte de Lukeni, la population soumise vit en des
chefferies indépendantes les unes des autres. Réorganiser ces chefferies en provinces d’un Etat
centralisé¢ dirigé par un monarque supréme se doit au génie du peuple conquérant. Mbanza
Kongo en est la capitale qui, plus tard et sous I’influence portugaise, deviendra Sao Salvador.
La royauté, le Conseil d’Etat et le corps administratif constituent les organes du gouvernement.
La propriété, le commerce et la fiscalité sont connus et pratiqués dans le royaume Kongo. Pour
sa survie la population pratique entre autres 1’agriculture, 1’¢levage, la chasse et la cueillette.
Les métiers tels que celui de forgeron, de tisserand (le tissage du raphia et du coton) ou de potier
sont exercés pour produire les objets utiles a la vie quotidienne, sans oublier les armes pour la
guerre. Les habitations modestement meublées sont construites avec des pieux et des herbes, la
toiture €tant en chaume ou en feuilles de palmier. C’est plus au moins dans un tel décor que la
vie suit son cours au royaume Kongo avant la rencontre avec les premiers Portugais.

Ces derniers, alors maitres de la navigation maritime, se lancent dans 1’aventure de
I’exploration et de la conquéte des territoires outre-mer. Le christianisme, la colonisation et le
commerce qui constituent ce qui fut appelé le fer de lance de la trinité coloniale sont
inséparables des expéditions maritimes portugaises. C’est ainsi qu’une fois arrivés au royaume
Kongo, et aprés avoir établi un lien d’amitié entre les rois du Portugal et ceux du Kongo, ils se

déployérent pour son évangélisation. Apres le baptéme du Roi Nzinga Nkuwu, devenu par le



58

fait méme Jodo I*, I’espoir de convertir son royaume vola vite en éclats quand, peu de temps
apres, le monarque apostasia. L’enthousiasme renait toutefois quand, apres sa mort, le prince
Mvemba Nzinga, alors Afonso par son baptéme, lui succéda au trone. Comme un apodtre
infatigable, celui-ci travailla avec bec et ongles pour la conversion de son peuple. Dans cette
optique, il envoya les siens étudier au Portugal et son fils, le prince Henrique, en reviendra
comme le premier évéque noir de son royaume.

En outre, le Roi Afonso I* ne cessa d’importuner son homologue portugais pour lui
envoyer, entre autres, des prétres pour évangéliser le royaume Kongo. A c6té de missionnaires,
beaucoup d’autres Portugais vivaient au royaume Kongo. Vint un moment ou leurs meeurs
laissaient a désirer au point que Gongalo Nunes Coelho adressa une lettre au monarque
portugais, Jodo III, lui recommanda de purger le royaume Kongo de tous les hommes blancs
qui y vivaient. En effet : « Le Souverain-Pontife et le roi de Portugal concurent la pensée de
tirer de la barbarie cette nation, qui avait eu des jours si heureux ».'%” Et ¢’est donc en vue de
sauver le royaume Kongo de la dépravation des meeurs des hommes blancs qui s’y trouvent et
de les remplacer par de « nouvelles et bonnes personnes » que le roi portugais va recourir a la
Compagnie de Jésus naissante, qui jouit alors d’une trés bonne réputation, pour trouver un
remede adéquat aux maux qui rongent le royaume du vertueux Roi Afonso I*.

Néanmoins, les premiers jésuites seront-ils a la hauteur des attentes si élevées placées
en eux pour ¢vangéliser le royaume du vertueux Roi Afonso I ? La suite nous en dira long.
C’est qui est siir est que, par obéissance a leurs supérieurs, ils répondront avec promptitude et
diligence a I’appel du monarque portugais pour accomplir non sans enthousiasme la mission
leur confiée. D'ou la nécessité d'aborder maintenant cette obéissance en vertu de laquelle les

jésuites se rendent 1a ou la mission les appelle.

167 CRETINEAU-JOLY, 1851, p. 397.



59

2 L’OBEISSANCE ET LA MISSION DANS LA COMPAGNIE DE JESUS

Dans le présent chapitre, notre prétention est de parler de 1I’obéissance et de la mission
dans la Compagnie de Jésus. « Considérant que le Christ, dans sa vie et dans ses ceuvres, a été
I'amen (cf. Ap 3,14), le oui (cf. 2 Cor 1,20) parfait dit au Pere, et que de dire oui signifie tout
simplement obéir, il est impossible de concevoir la mission, si ce n'est en relation avec
l'obéissance ».! Il n’en est pas autrement pour Ignace de Loyola. Et ce, dans la mesure ou « la
spécificité du veeu d’obéissance chez Ignace est liée a la mission — la mission du jésuite
individuel et celle de la Compagnie tout entiére ».> C’est ce qu’lgnace et ses premiers
compagnons feront en se liant au Pape par obé€issance pour que ce dernier les envoie missionner
la ou il jugerait opportun. C’est ce que les premiers compagnons feront également, lors de la
premiére Délibération,® en promettant ’obéissance a 1’un d’entre eux, qui sera comme le
suppléant du Pape. Car ils en ont pleinement conscience, ils comprennent que compte tenu de
ses responsabilités, le Souverain Pontife ne peut pas intervenir sur tous les fronts ni suivre
chaque détail de maniére exhaustive.

A la suite de ces premiers compagnons, le candidat qui entre dans la Compagnie de
Jésus découvre la fin pour laquelle cette derniere a été créée : « La fin de la Compagnie n’est

* mais,

pas seulement de s’occuper, avec la grace divine, au salut et a la perfection de nos ames,
avec cette méme grace, de travailler intensément a aider au salut et a la perfection de celles du
prochain » (Const. n. 3). En effet : « Pour mieux atteindre cette fin, on y fait les trois veeux,
d’obéissance, de pauvreté et de chasteté » (Const. n. 4).

Il ne serait pas superflu de dire que, comme 1’indique si bien le titre du chapitre en cours,

nous nous focaliserons tout simplement sur le veeu d’obéissance. Et ce, tout en nous inspirant

! CONGREGATION POUR LES INSTITUTS DE VIE CONSACREE ET LES SOCIETES DE VIE
APOSTOLIQUE. Le service de I'autorité et I'obéissance, 2008. Disponible sur : https://www.vatican.va/ro
man_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc_20080511 autorita-obbedienza fr.html.
Consulté le 02 jan. 2025.

2 ROTSAERT, Mark. L’obéissance dans la vie de la Compagnie de Jésus : Décret 4, CG 35, 2008. Revue de
Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 29-40, 1/2009.

3 MORI, Geraldo Luiz de ; TAPIA, José Federico Castillo. La conversion espiritual en Ignacio de Loyola y en las
fuentes de la espiritualidad ignaciana. In: MAZINI, Maria Marcela; SOLER, Fernando (Eds.). Teologia de la
conversacion en el Espiritu: Una exploracion interdisciplinar. Ciudad Auténoma de Buenos Aires: Agape Libros,
2024, p. 115-116. Voir surtout THOMAS, Joseph. Un chemin vers Dieu : Les constitutions de la Compagnie de
Jésus. Paris : Nouvelle Cité, 1989, p. 105.

4 Dans les Constitutions de la Compagnie de Jésus : « L’*ame’ est parfois opposée au ‘corps’, mais trés souvent le
mot désigne I’homme tout entier, avec toutes ses facultés, non seulement surnaturelles, mais aussi naturelles : le
ceeur, 1’esprit, la force pour agir [...]. C’est ainsi tout I’homme qui est appelé au salut. Trés souvent aussi le mot
‘ame’ est lié au mot ‘aider’ : le travail de I’homme est ‘d’aider les ames’, et pour cela il doit ‘s’aider lui-méme’,
c’est-a-dire s’ouvrir a la force divine qui, a la fois, le conduit a la perfection et fait de lui un apotre actif et efficace ».
Voir SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus I. Traduit par Francois Courel. Paris : Desclée de
Brouwer, 1967a, p. 14, note 1.




60

fondamentalement et en suivant de pres la lecture que le jésuite Joseph Thomas fait des
Constitutions de la Compagnie de Jésus.® L’obéissance est un lien, 1’obéissance est un chemin
et ’obéissance dans la Compagnie de Jésus a ses fondements. Avec tout ceci en filigrane, on
peut mieux comprendre la pratique de 1’obéissance dans la Compagnie de Jésus.

Pour Ignace de Loyola, s'engager pleinement envers Dieu notre Seigneur et faire preuve
de générosité a son égard, c'est se dévouer entiérement et sans retour a son service. Comme
corps de la Compagnie de Jésus, pour accomplir notre mission de servir Dieu a travers les autres
de facon plus efficace, une union fraternelle, fondée sur I’amour et la charité, est indispensable.
Et la subsistance de ce corps au service divin n’est possible que par le lien et la force de
I’obéissance. Qui et comment 1’obéissance lie-t-elle ?

S’il est vrai que 1’obéissance lie le corps de la Compagnie de Jésus, il est aussi vrai
qu’elle ne I’'immobilise point. Bien au contraire, elle se réveéle comme un chemin a parcourir.
Elle guide. Comment guide-t-elle la Compagnie de Jésus ? Et quels sont les fondements sur
lesquels I’obéissance tire non seulement sa valeur, mais également son efficacité spirituelle
dans la Compagnie de Jésus ? Ce sont ces questions qui baliseront le chemin au développement

a suivre, avant de boucler avec la pratique de 1’obéissance dans la Compagnie de Jésus.

2.1 L’obéissance nous lie

Pour saint Ignace de Loyola, le fait d’étre li¢ a Dieu notre Seigneur et de lui étre
généreux nous dispose non seulement a le trouver généreux envers nous, mais aussi a « recevoir
de jour en jour des graces et des dons spirituels plus grands » (Const., n. 282). Et au fondateur
de la Compagnie de Jésus de continuer : « Se lier davantage a Dieu notre Seigneur et se montrer
généreux envers lui, c’est se consacrer entierement et irrévocablement a son service, comme le
font ceux qui s’attachent a lui par le veeu » (Const., n. 283). Par ailleurs, il insiste sur ’'union
mutuelle de tous par le lien de charité fraternelle afin de « mieux et plus efficacement travailler
au service de Dieu et a I’aide du prochain » (Const., n. 273). En effet : « Le corps, consacré a
Dieu, uni par la charité fraternelle ne pourra subsister que par la force de I’obéissance ».°

L’importance que saint Ignace accorde a I’obéissance est incommensurable dans la
mesure ou le service de Dieu et I’aide au prochain passent par elle. « Elle est une condition
vitale. Sans elle tout se perd. Il n’y a plus de Compagnie de Jésus. Car I’obéissance doit étre sa

marque propre. Sa perfection sera ‘la perfection de I’obéissance’ (547), idéal proposé a ‘nous

5 Nous avons déja indiqué ce livre a la deuxiéme note de I’ « INTRODUCTION ».
® THOMAS, 1989, p. 93.



61

tous’ ».” Qui plus est, au vu de la structure méme de la Compagnie de Jésus, 1’obéissance en
est, a en croire Joseph Thomas, une pi¢ce maitresse. Comparée a la pauvreté, il en résulte que
«si les formes concretes de pauvreté ont donné lieu a des hésitations, amené a revoir des
positions déja prises, il n’en est pas de méme avec 1’obéissance. La voie choisie en 1539 restera

toujours la méme ».}

De quoi s’agissait-il en évoquant I’année 1539 ? De la grande
Délibération. Pour comprendre ce que c’est, il convient de rappeler que « La Compagnie de
Jésus n’est pas sortie d’un coup de I’esprit de son fondateur, Ignace de Loyola. C’est plutot une
gestation lente et commune qui amena un groupe de prétres réformés a se constituer en une
société d’amis. Un certain nombre d’étapes clés jalonnent cependant cette maturation ».’

Sept étudiants parisiens, réunis autour d’Ignace de Loyola, se qualifient eux-mémes
d’amis dans le Seigneur. Lors d’une messe célébrée le 15 aolit 1534, a Montmartre, par Pierre
Favre, alors le seul prétre du groupe, font le veeu « de se rendre ensemble en Terre Sainte pour
séjourner, au moins pour quelque temps, 1a ou Jésus a vécu, et pour y travailler ‘au bien des
ames’ ».!% Au cas ou la traversée se révélerait impossible a cause des perturbations politiques
autour de la Méditerranée, ils se mettraient a la disposition du Pape pour des missions qu’il leur
confierait. « Si exalté que 1’on soit par I’immense projet oriental, on en forme un autre, en
contrebas, pour que 1’échec du premier ne soit pas I’échec tout court. Savoir doser le réve, et
I’espérance, en leurs modalités... ».!! Comme ils se destinent tous a la prétrise pour vivre la
chasteté dans le célibat, ils en ont déja fait la promesse. La pauvreté également. Quand, le 15
novembre 1536, ils quittent Paris pour Venise ou ils arrivent le 8 janvier de I’année suivante,

ils sont dix, car trois autres membres ont rejoint le groupe.'? C’est justement a Venise que « le

24 juin 1537, six parmi eux, dont Ignace, furent ordonnés prétres »,'* par I’'imposition des mains

"THOMAS, 1989, p. 94.

8§ THOMAS, 1989, p. 96-97.

% RAVIER, André. Les premiers compagnons. In: CHAUVIN, Charles (Ed.). Les Jésuites. Paris : Desclée de
Brouwer, 1996, p. 19.

10 O’MALLEY, William John. Une histoire des jésuites : D’Ignace de Loyola a nos jours. Bruxelles : Lessius,
2014, p. 9-10.

"' LACOUTURE, Jean. Jésuites : Une multibiographie. Les conquérants. Paris : Seuil, 1991, p. 78.

12 11 s’agit respectivement de Claude Jay et Paschase Broét qui rejoignirent le groupe en 1535, et Jean-Baptiste
Codur qui s’y ajouta en 1536.

13 «... on 24 June 1537, six of them, including Ignatius, were ordained to the priesthood » (O’ MALLEY, William
John. The First Jesuits. Cambridge : Harvard University Press, 1993, p. 33, traduction nétre). Signalons que la
traduction espagnole du méme livre que nous avons précédemment consultée avant de tomber sur I’original, parle
de sept au lieu de six qui furent ordonnés prétres, dont Igance : « El 24 de junio de 1537, siete de ellos, incluido
Ignacio, fueron ordenados sacerdotes ». Voir O’MALLEY, William John. Los primeros jesuitas. Bilbao:
Mensajero; Santander: Sal terrae, 1993, p. 51. Et si nous avons cherché I’original anglais, ¢’est puisqu’il y avait
une divergence entre la version espagnole et la version portugaise : « em 24 de junho de 1537, seis deles, inclusive
Inécio, foram ordenados sacerdotes ». Voir O'MALLEY, William John. Os primeiros jesuitas. Sdo Leopoldo:
Unisinos; Bauru: EDUSC, 2004, p. 59.



62

de « Mgr. Vincent Negusanti, évéque d'Arbe ou Rab, sur I'ile la plus septentrionale de l'archipel
vénitien ».'4

IIs se déploient alors a la prédication et a d’autres ministeres en attendant
I’embarquement pour la Terre Sainte. Pour le bien et le service des ames, ils se répartissent. Les
uns se trouvent au nord, les autres au centre de I’Italie. Ils s’identifient comme membres de la
« Compagnie de Jésus » a la question de savoir qui ils sont. « A mesure que les mois passent et
deviennent des années, ils prennent conscience que les tensions politiques rendent impossible
le voyage en Terre Sainte ».!> Pas de succés pour ce projet oriental qui n’aura finalement pas
lieu. Le réve de Jérusalem n’étant pas devenu réalité, leurs yeux sont désormais braqués vers
Rome.

En 1539, les premiers compagnons de Jésus se réunirent pour débattre sur deux points
importants intimement liés dont dépendait leur avenir. A ce stade, le Pape a déja décidé
« d’envoyer les premiers compagnons dans plusieurs missions qui impliqueraient une
séparation les uns des autres » (CG 35, dec. 4, n. 4).! Devant I’imminence de la dispersion dans
la vigne du Seigneur, ils se poserent deux questions fondamentales : faudrait-il rester unis dans
la dispersion en formant un corps ? Faudrait-il faire un veeu d’obéissance a I’un d’entre eux ?
Pour y répondre, ils débattent. Ils sont « réunis a Rome a la maison d’ Antonio Frangipani, pres
de la tour de Melangolo ».!” C’est le printemps 4 Rome. « Pendant trois mois, ils se rencontrent
presque tous les jours afin d’envisager 1’avenir ».!® Si la réponse a la premiére question fut
rapide et unanime, il n’en était nullement le cas pour la seconde. Et ce, pour deux raisons.
D’abord, le lien de la charité fraternelle qui les unissait semblait suffire pour assurer la cohésion
du groupe, mieux du corps. Ensuite, ils s’étaient déja engagés a se consacrer totalement a la
disposition du Pape. « Une personne humaine ne peut faire veeu d’obéissance, au sens plein du
terme, qu’a Dieu seul. Ainsi, militant sous la banniére de la croix, la Compagnie sert son unique

Seigneur et I'Eglise son épouse sous le Pontife Romain Vicaire du Christ sur terre »."

4 Nous nous référons ici a la 16° note de bas de page ot CARDOSO Armando écrit : “ O bispo que os ordenou
com imensa consolagdo foi Mons. Vicente Negusanti, bispo de Arbe ou Rab, na ilha mais setentrional do
arquipélago veneziano” (LOYOLA, Inacio de. Autobiografia. Traduzido por Armando Cardoso. 3.ed. Sdo Paulo:
Loyola, 1987, p. 106, traduction nétre).

S O’MALLEY, 2014, p. 10.

16 “Enviar os primeiros companheiros em diversas missdes que implicariam a separagdo uns dos outros” (CG 35,
dec. 4, n. 4, traduction notre).

7 LECRIVAIN, Philippe. Les premiers siécles jésuites : Jalons pour une histoire (1540-1814). Namur : Lessius,
2016, p. 38.

8 O'MALLEY, 2014, p. 11.

19 “Una persona humana no puede hacer voto de obediencia, en el pleno sentido de la palabra, mas que a Dios solo.
De esta forma, militando bajo la bandera de la cruz, la Campaiiia sirve a sua tnico Sefior y a la Iglesia su esposa
bajo el romano Pontifice Vicario de Cristo en la tierra” (KOLVENBACH, Peter-Hans. Seleccion de escritos del



63

Les trois mois consacrés a la Délibération ne sont pas de tout repos. « Ce fut une
délibération longue et difficile de trois mois, des échanges fraternels, des doutes pénibles et une
profonde joie dans I'unanimité du résultat ».2° Aprés avoir prié, débattu et pesé les arguments
en faveur et contre le voeu d’obéir a 1’un d’entre eux, ils débouchérent a une conclusion heureuse
et unanime : la nécessité d’obéir a I’'un d’entre eux. Une triple raison pour justifier cette
décision : pour accomplir en tout la volont¢é de Dieu, pour conserver plus sirement la
Compagnie et pour pourvoir correctement au besoin spirituel ou temporel que peut survenir a
chacun. Notons que « lorsque le premier groupe commence a vivre comme un corps uni a
Ignace, ils ne reconnaissent que le Seigneur Jésus comme chef et supérieur. Notre nom en
témoigne aussi : les compagnons sont appelés la Compagnie de Jésus précis€ément parce que
c'est lui seul qu'ils veulent servir ».2! Mais ces compagnons vont découvrir au fur et & mesure
« comment le Vicaire du Christ et un Supérieur Général sont introduits dans leur obéissance a
Jésus seul, mais ils ne changent pas d'avis. Le Saint-Pére sera entendu comme Vicaire de Jésus
sur terre et supérieur ‘a la place du Christ’ ».??

Si en se mettant a la disposition du Pape par le veeu de 1’obéissance les premiers
Compagnons se disposaient, ipso facto, a la dispersion missionnaire, obéir a I’un d’entre eux
¢tait un moyen fondamental pour rassembler tout le corps ainsi dispersé. L option que ces tout
premiers compagnons font de promettre I’obéissance a 1I’un d’entre eux balise déja le chemin
de ce que sera I’Institut de la Compagnie de Jésus. Tout d’abord, en vertu du veeu d’obéissance
au Pape, ils pourront aller partout ou ce dernier jugerait bon qu’ils missionnent pour apporter
’aide au prochain dans la vigne du Seigneur sans restriction que ce soit dans une région occupée
par les fideles comme dans celle peuplée par les infideles. Ensuite, c’est de cette obéissance au
Pape que découle et s’inscrit I’obéissance a un supérieur choisi parmi eux.?? L’importance de
la premiere Délibération, qui n’est pas moins fondatrice, se mesure par le fait que « Des 1539

on trouve donc dans les premiers documents tout ce qui sera repris dans le texte ultime des

P. Peter-Hans Kolvenbach: 1991-2007. [Madrid]: Curia del Provincial de Espafia de la Compaiiia de Jests, 2007,
p. 214, traduction notre).

20 “Fyue una deliberacion larga y dificil de tres meses de duracion, de intercambio fraterno, de dudas angustiosas y
de profundo gozo en la unanimidade del resultado” (PALMES, Carlos. Del discernimiento a la obediencia
ignaciana. Roma : Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 1988, p. 27, traduction notre).

2l “Cuando el primer grupo comienza a vivir como cuerpo unido a Ignacio, s6lo reconoce al Sefior Jestis como
cabeza y superior. También nuestro nombre es testimonio de ello: los compaifieros se llaman la Compaiiia de Jesus
precisamente porque es a ¢l solo a quien ellos quieren servir” (KOLVENBACH, 2007, p. 214, traduction notre).
22 “como el Vicario de Cristo y un Superior general se van introduciendo en su obediéncia a Jests solo, pero ellos
no cambian de idea. El Santo Padre sera escuchado en cuanto Vicario de Jesus en la tierra y el superior ‘en lugar
de Cristo’” (KOLVENBACH, 2007, p. 214, traduction ndtre).

23 Ainsi, donc, si obéir au Vicaire du Christ pour les missions est un veeu qui disperse les compagnons, par contre,
le veeu d'obéissance & I'un d'entre eux les rassemble. Voir DHOTEL, Jean-Claude. Les jésuites de France : Chemins
actuels d'une tradition sans rivage. Paris : Desclée de Brouwer, 1987, p. 152.



64

constitutions. Méme conception de 1’obéissance. Mémes arguments en sa faveur. Mémes
justifications apostoliques et spirituelles ».2* On y trouve également I’affirmation selon laquelle
le supérieur doit étre considéré comme celui qui tient la place de Jésus-Christ. Par ailleurs, « on
voit que la promesse faite a Dieu d’obéir au Pontife Romain en matiére de missions est devenue
‘notre principe et notre fondement principal’ » (CG XXXI, dec. 1, n. 4).

Au regard de ce texte qui parle d’obéir et d’aller 1a ou le Souverain Pontife les enverrait,
il n’y a pas mieux a dire sinon : « Une illumination soudaine : la découverte de 1’obéissance
apostolique. Depuis lors, nulle variante sur le fond. Pour la réalisation de sa fin. Pour la cohésion
du corps. Pour le bien des membres enfin, pas de Compagnie de Jésus sans 1’obéissance ».2¢
L’obéissance au Pape est premicre. Et dans ce sens, la Compagnie de Jésus ne peut étre
comprise autrement sinon comme un corps dans I’Eglise et au service de I’Eglise. Et cela passe
par le truchement du vceeu d’obéissance au Pape. Quelle est la nature du lien qui lie la
Compagnie de Jésus au Souverain Pontife ?

Lorsqu’Ignace et ses premiers compagnons prononcent les veeux le 15 aout 1534, a
Montmartre, commence déja, peut-on affirmer, la Compagnie de Jésus qui sera juridiquement
inscrite en juin 1539, 4 Rome. Le 27 septembre 1540, le Pape Paul III édicte la Bulle Regimini
militantis Ecclesiae. L’ autorisation y est donnée au Préposé Général de la Compagnie de Jésus,
d’en établir les Constitutions originales. Par le fait méme, ce nouvel Ordre religieux acquiert
son identification et sa certification par I’autorité supréme de I’Eglise. La méme Bulle contient
la Formule de I’Institut qui stipule que la Compagnie est appelée a militer pour Dieu sous
I’étendard de la croix au service du seul Seigneur et du Pontife romain qui est son Vicaire sur
terre. Le méme document poursuit : « Cette Compagnie et chacun de ses membres combattent
pour Dieu dans I’obéissance fidele au trés saint Seigneur le pape et aux autres pontifes romains
ses successeurs ».>’ Par ailleurs, nous retrouvons la méme formule quelque peu modifiée dans
la Bulle Exposcit debitum, de Jules 111, édictée en 1550 : « Servir le seul Seigneur et I’Eglise
son épouse sous le Pontife Romain, Vicaire du Christ sur la terre ».2® Cette derniére Bulle
développe le veeu d’obéissance au Pape plus que dans les documents antérieurs.

Tous ceux qui font profession dans cette Compagnie, non seulement savent en professant, mais se
souviennent aussi ensuite, tout au long de leur vie, que la Compagnie tout enticére et chacun de ceux

2 THOMAS, 1989, p. 98-99.

25 “Daqui se vé que a promessa feita a Deus de obedecer ao Romano Pontifice acerca das missdes, se tornou ‘nosso
principio e principal fundamento’” (CG XXXI, dec. 1, n. 4, traduction nétre).

26 THOMAS, 1989, p. 99.

27 THOMAS, 1989, p. 100.

28 «“Servir solo al Sefior y a la Iglesia su Esposa bajo el Romano Pontifice, Vicario de Cristo en la tierra”
(ALDAMA, Antonio M. de. Notas para un comentario a : La formula del Instituto de la Compaiiia de Jesus.
Roma: Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 1981, p. 13, traduction nétre).



65

qui y font profession combattent pour Dieu sous 1’obéissance fidéle de notre trés saint seigneur, le
pape Paul III, et des autres Pontifes Romains, ses successeurs. Et bien que nous sachions par
1’Evangile et par la foi orthodoxe et croyons fermement que tous les fidéles chrétiens sont soumis
au Pontife Romain comme a celui qui est le chef et le Vicaire de Jésus-Christ, néanmoins, pour un
plus grand dévouement a 1’obéissance du Siége Apostolique et un plus grand renoncement a nos
volontés et pour une direction plus stre de 1I’Esprit Saint, nous avons jugé extrémement commode
que chacun de nous et tous ceux qui font désormais la méme profession, en plus d'étre liés par le
lien commun des trois veeux, soient liés par un veeu spécial, en vertu duquel nous nous engageons a
exécuter, sans subterfuge ni aucune excuse, immédiatement (pour autant que cela dépende de
nous)...” « tout ce que commande le Souverain Pontife, en quelque lieu qu’il envoie » (Const. n.
529).

Le combat pour Dieu que meéne la Compagnie de Jésus tout entiére et tous ceux qui y
font la profession, n’est pas un combat en ordre dispersé ou chacun fait ce que bon lui semble.
Loin s’en faut. C’est en conformité avec 1’ordre papal actuel et futur. Que tous les fideles
chrétiens soient soumis au Pontife Romain en tant que chef de I’Eglise et Vicaire du Christ,
c’est une évidence. Et les premiers compagnons n’en disconviennent pas. Le sens de leur
engagement par un veeu spécial au Pape est justifié par leur grande dévotion pour I’obéissance
au Saint-Siége, par une plus grande abnégation de leurs volontés et par leur certitude d’étre
ainsi guidés par le Saint-Esprit. Ainsi convaincus, ils peuvent se laisser conduire ou que ce soit,
suivant la volonté du Pape, aussi bien chez les fideles que chez les infidéles. « L’intention de
ce quatrieme veeu d’obéissance au Pape portait et porte encore entiérement sur les missions. Et
c’est en ce sens qu’il faut entendre les Bulles ou il est question de cette obéissance : en tout ce
que commande le Souverain Pontife, en quelque lieu qu’il envoie, etc. » (Const. n. 529).

Pour Ignace de Loyola et ses premiers compagnons, le chemin que la Compagnie de
Jésus doit emprunter pour atteindre le but pour lequel elle fut créée passe nécessairement par
I’obéissance au Pape. Indéniablement : « La Compagnie de Jésus n’est pas faite, en effet, pour
un lieu déterminé, mais pour étre répandue a travers le monde, en différentes régions et en
différents pays, avec le désir, pour y mieux réussir, de laisser au Souverain Pontife le soin de la
répartition » (Const. n. 603). Joseph Thomas fait une observation intéressante en montrant
comment le Souverain Pontife va jouer le réle du « souverain et vrai capitaine, qui est le Christ

notre Seigneur » (Ex. Sp. 143), de la méditation de deux étendards. Ainsi, comme le Christ,

2 “Todos los que hagan la profesion en esta Companfiia, no sé6lo sepan al profesar sino se acuerden después,
durante toda su vida, que la Compaiiia entera y cada uno de los que en ella hacen la profesion guerrean por Dios
bajo la fiel obediencia de nuestro santisimo sefor el papa Paulo III y de los otros Romanos Pontifices, sus
sucessores. Y aunque conozcamos por el evangelio y sepamos por fe ortodoxa y creamos firmemente que todos
los fieles cristianos estan sometidos al Romano Pontifice como a quien es la cabeza y el Vicario de Jesucristo, con
todo, por una mayor devocion a la obediencia de la Sede Apostélica y mayor abnegacion de nuestras voluntades
y por una mas segura direccion del Espiritu Santo, hemos juzgado conveniente en sumo grado que cada uno de
nosotros y cuantos en adelante hagan la misma profesion, ademas de estar ligados por el vinculo comtin de los trés
votos, lo estemos con voto especial, en virtude del cual nos obligamos a ejecutar, sin subterfugio ni excusa alguna,
imediatamente, (en cuanto de nosotros dependa)...” (ALDAMA, 1981, p. 15-16, traduction nétre).



66

« Seigneur du monde entier choisit un si grand nombre de personnes, apotres, disciples, etc., et
les envoie dans le monde entier répandre sa sainte doctrine parmi les hommes de tout état et de
toute condition » (Ex. Sp. 145), tenant la place du Christ, le Pontife Romain fait la méme chose
en envoyant les jésuites en mission a travers le monde.

Lors de leurs veeux a Montmartre, comme nous 1’avons déja dit, les premiers amis dans
le Seigneur, de la future Compagnie de Jésus, ont pour objectif de se rendre a Jérusalem et y
exercer 1’apostolat. Le réve cher a Ignace, Jérusalem, « est devenu le réve de tous. Mais dans
I’incertitude ou ils sont de pouvoir s’y établir, les compagnons prévoient une clause qui les
soumet par avance aux conduites de Dieu. Jérusalem, ou, s’il est impossible d’y aller ou d’y
rester, Rome qui apparait désormais a leur horizon ».*

IIs ne ferment pas la porte a la possibilité de recourir au Pape au cas ou le projet de
Jérusalem n’aurait pas lieu. En effet, « si, arrivés a Venise, les compagnons ne pouvaient pas
aller dans ’année en Palestine, ils se présenteraient a Sa Sainteté afin qu’elle les envoyat
travailler au bien des Ames partout ou elle le jugerait bon pour la plus grande gloire de Dieu ».>!
Ce recours au Pape qui est une éventualité, presque un pis-aller au dire de Joseph Thomas, va
finalement devenir une condition sine qua non pour la réalisation de la mission de ces premiers
compagnons. Le petit groupe qui constitue le premier noyau de la Compagnie de Jésus est
composé d’hommes venus de diverses provinces et de différents royaumes.>’> Dans quel
territoire doivent-ils aller en mission ? Ils sont incertains quant aux terrains sur lesquels jeter
leur dévolu pour la réalisation de leur mission. Ils refusent par ailleurs de se lier a quelque
territoire bien déterminé. Pour rester libre de ces préoccupations, la Compagnie se lie au Pape
qui, Vicaire souverain du Christ, a recu le mandat et les moyens nécessaires pour veiller au bien
de I'Eglise universelle. 11 est donc la référence la plus sire, la personne la mieux placée pour
connaitre les besoins de I’Eglise universelle. « Pour ne pas errer dans la voie du Seigneur, ils
firent donc cette promesse ou ce veeu, afin de laisser le Saint Pére les répartir lui-méme, pour
une plus grande gloire divine, conformément a leur projet de parcourir le monde » (Const. n.
605). Vu le contexte, en se remettant entierement entre les mains du Pape, Paul III recut et

accepta cette offrande, les premiers compagnons, comme une manne du ciel. « Le génie de Paul

30 DUMEIGE, Gervais. La genése de 1’obéissance ignatienne. Christus, Paris, n. 7, p. 314-331, juil/sept. 1955, p.
318-319.

3 LETURIA, Pedro de. Aux sources de la « Romanité » de la Compagnie de Jésus. Christus, Paris, n. 5, p. 81-
100, jan/mars. 1955, p. 83.

32 A Ignace de Loyola s’ajoutent : “Pierre Favre, Berger de Savoie, Frangois Xavier, gentilhomme navarrais, Simon
Rodriguez, le Portugais, Diego (Jacques) Laynez, descendant de juifs convertis, Alphonse Salmeron, benjamin du
groupe, Nicolas Bobadilla, orateur-né, Claude Jay, Savoyard comme Favre, le Picard Paschase Broét, Jean-
Baptiste Codur, fils d’un notaire provencal. Et Diego Hocez, ralli¢ en 1537, mais mort avant 1539 ». Voir
LEBRUN, Frangois ; ANTEBI, Elizabeth. Les Jésuites ou la gloire de Dieu. Milano: Stock, 1990, p. 21.



67

III était de s’entourer d’hommes qui I’aideraient effectivement dans la réforme de I’Eglise. Il
connaissait ces prétres qui, pauvres comme le demandait I’Evangile, chastes, voulaient étre
apotres au service de 1’Eglise. 11 les utilisa immédiatement ».>

Libre spirituellement et engagée envers le Saint Pére par le veeu d’obéissance, la
Compagnie de Jésus devient un corps a sa disposition. A lui de la mouvoir a sa guise pour la
plus grande gloire de Dieu et le salut des ames. Quant aux membres de cette Compagnie, ils se
disposent a lui obéir totalement. « En particulier, nous appliquerons toutes nos forces a la vertu
d’obéissance : obéissance au Souverain Pontife d’abord, et ensuite aux supérieurs de la
Compagnie » (Const. n. 507). L’obéissance au Pape est le « principe et fondement » dont
découle I’obéissance due aux supérieurs. Certes, « les supérieurs de la Compagnie pourront,
selon la faculté qui leur a été accordée par le Souverain Pontife, envoyer 1a ou ils le jugeront
plus utile un sujet quelconque de la Compagnie, celui-ci restant, ou qu’il se trouve, a la
disposition du Saint Pére » (Const. n. 618). Pour Ignace, il va sans dire que « I’obéissance
apostolique ne peut se fonder que sur I’obéissance pontificale. Les supérieurs sont les
‘représentants’ du Christ. Le pape en est ‘le Vicaire souverain’. Le réve de 1’‘expédition’
planétaire de la méditation des deux étendards peut devenir réalité ».>*

En parlant des supérieurs comme ‘représentants’ du Christ, on voit d’abord le Général
qui est la téte du corps de la Compagnie de Jésus. Si pour les premiers compagnons, le Pape est
pris pour leur véritable supérieur, pourquoi vouer 1’obéissance a I’un d’entre eux qui serait le
Supérieur Général ? Il faut recourir a la Délibération de 1539 dont les conclusions a cette
question restent claires : « Tant pour le bon fonctionnement interne de la Compagnie dans son
organisation que pour la réalisation de son désir premier de ‘chercher et trouver’ la volonté de
Dieu dans sa vie, il vaut mieux assumer l'obéissance ».*> De fagon beaucoup plus précise, le
choix d’obéir a I’un d’entre eux s’explique en ces termes : « Nous avons déja fait veeu d’obéir
au pape. C’est lui notre vrai supérieur. Mais il ne peut pas tout faire, tout suivre. Nous avons
donc besoin d’un supérieur général qui soit comme son suppléant. Il ne le remplacera pas,

certes, mais il tirera de lui son autorité et parlera en son nom ».%¢ La logique du raisonnement

33 DUMEIGE, 1955, p. 320. Ajoutons qu’aprés avoir regu favorablement l'oblation des premiers compagnons de
Jésus en novembre 1538, Paul III leur offrit Rome comme leur premier champ apostolique. Ils étaient, au méme
moment, voulus par Charles Quint pour les Indes espagnoles, par Jean III pour les Indes portugaises, par les
évéques et par les princes du nord de I'ltalie pour leurs régions respectives. Voir RAVIER, André. Ignace de
Loyola fonde la Compagnie de Jésus. Paris : Desclée de Brouwer, 1974, p. 81.

3 THOMAS, 1989, p. 105.

35 « Las conclusiones dejan ver claramente el sentido apostolico de la decision tomada. Tanto para el buen
funcionamiento interior de la Compaiiia en su organizacién como para el cumplimiento de su primer deseo de
‘buscar y encontrar’ la voluntad de Dios en su vida, es mejor asumir la obediencia” (SALVAT, Ignasi. Servir en
mision universal. Bilbao: Mensajero, 2002, p. 84, traduction notre).

3¢ THOMAS, 1989, p. 105.



68

est claire et cohérente dans la mesure ou le Pape ne peut pas s'occuper de tout ni rester attentif
a tout ce qui se passe. D’ou la nécessité de vouer I’obéissance a « I’un d’entre nous » qui soit
le supérieur général. « Il est nécessaire qu’il y ait quelqu’un qui soit responsable de tout le corps
de la Compagnie, et dont la tiche soit le bon gouvernement, le maintien et le développement de
tout ce corps ; et c’est le supérieur général » (Const. n. 719).

Assurément, la dissémination a travers le monde rend difficile I’'union des membres avec
la téte et entre eux. Il faudra travailler a tout prix a la consolidation de ladite union. Cette
derniére est d’autant plus importante que « la Compagnie ne peut, en effet, étre maintenue ni
dirigée, ni par conséquent atteindre la fin qu’elle poursuit pour une plus grande gloire divine,
si ses membres ne sont pas unis entre eux et avec leur téte » (Const. n. 655). De la part du
Général, ses qualités personnelles sont un atout pour aider a cette union. De lui émanent
I’autorité des provinciaux, celle des supérieurs locaux et celle des individus. Cela étant, a la
vertu d’obéissance qui réalise grandement I’union des membres « se rattache la subordination
bien gardée des supérieurs les uns par rapport aux autres, et des inférieurs par rapport aux
supérieurs [...]. Car, ainsi gardée, la subordination maintiendra ’union, qui se réalise en premier
lieu par elle, moyennant la grace de Dieu notre Seigneur » (Const. n. 662).

« La fin de la Compagnie doit étre la passion de tous les membres de ce corps. Si le
corps peut et doit étre fermement articulé par 1’obéissance, cela présuppose une communion
plus profonde dans la poursuite du bien proposé : la gloire de Dieu et le salut des 4mes ».%” Et
la structuration du corps de la Compagnie de Jésus découle du Général qui en est la téte. Il en
est de méme du pouvoir auquel participent les autres membres de la Compagnie. « Quant aux
autres sujets de la Compagnie, chacun participe a ce pouvoir dans la mesure ou il lui est
communiqué par la téte. Mais il est bon qu’il soit communiqué largement aux supérieurs
provinciaux et, dans une juste proportion, aux supérieurs locaux ou aux recteurs, a qui on jugera
devoir le faire » (Const. n. 206). Quant a rester unis comme membres d’un seul corps, s’il est
vrai que I’amour et la charité, ’échange des nouvelles, la communication fréquente des uns
avec les autres, la profession d’une méme doctrine et, dans la mesure du possible, la pratique
de Iuniformité en tout sont une aide considérable, il n’est pas faux que le veeu de 1’obéissance
joue un role prépondérant (Const. n. 821). Effectivement, pour unir les membres de la
Compagnie de Jésus non seulement entre eux, mais aussi avec leur téte « ce qui servira en

premier lieu sera le lien de I’obéissance qui unit les sujets a leur supérieur et entre eux, les

37 THOMAS, 1989, p. 107.



69

supérieurs locaux a leurs provinciaux, et les uns et les autres au général, de fagon a ce que soit
respectée soigneusement la subordination des uns par rapport aux autres » (Const. n. 821).
Ainsi, donc, I’obéissance s’avere nécessaire pour garder uni le corps de la Compagnie
de Jésus. Dans la vision d’Ignace de Loyola, cette obéissance se veut hiérarchisée dans une
Compagnie de Jésus pyramidalement structurée. « Une fois €lu, le général concentre entre ses
mains tous les pouvoirs. Mais ces pouvoirs sont avant tout des charges, des responsabilités.
Responsabilité de I'union a maintenir. Responsabilité plus encore du dynamisme du corps
entier. Il porte le souci du bien universel de la Compagnie ».3® Autrement dit, il lui incombe
d’assurer la bonne gouvernance de la Compagnie de Jésus, de la conserver et de 1’augmenter
(Const. n. 719). Mais tout cela n’est possible qu’avec le concours de tous les membres ou qu’ils
soient, mus par la méme volonté de chercher en tout et toujours la plus grande gloire de Dieu

et le salut des ames.

2.2 L’obéissance nous guide

Le 27 septembre 1540, date de la publication de la Bulle Rigimini militantis Ecclesiae,
marque la fondation de la Compagnie de Jésus. Si en 1’occasion de I’approbation de I’Institut
de la Compagnie de Jésus, le Pape Paul III le présente comme « un chemin vers Dieu », il
convient de dire que ce chemin n’est rien moins que celui de 1’obéissance. « Pour Ignace et le
jésuite, I’obéissance est a la fois grace et don. C’est un chemin vers lequel nous sommes appelés
par le Seigneur et c’est le Seigneur lui-méme qui nous permet de suivre ce chemin dans son
service » (CG 35, dec. 4, n. 29).%° En outre : « L’obéissance, structure qui assure au corps sa
cohésion et son dynamisme, doit €tre vécue, intérioris€ée, par chacun des membres. Plus
exactement, c’est elle qui peut et doit les faire vivre. La spiritualité propre a la Compagnie est

la spiritualité de 1’obéissance ».** Comment I’ obéissance se présente-t-elle comme un chemin ?

2.2.1 Facteur d’intégration

L’entrée dans la Compagnie de Jésus commence lorsque I’on vit sous son obéissance
(Const. n. 216, 258, 511, 565, 633, 682, 693). Celui qui y entre aura alors tout un chemin a
parcourir avant de devenir définitivement membre du corps de la Compagnie de Jésus. « Et le

chemin que décrivent les constitutions jusqu’a I’admission définitive, est jalonné d’appels a

38 THOMAS, 1989, p. 108.

39 “Para Inacio e para o jesuita a obediéncia é, a0 mesmo tempo, graca ¢ dom. E um caminho para o qual somos
chamados pelo Senhor e ¢ o proprio Senhor quem nos concede seguir esse caminho no seu servico” (CG 35, dec.
4, n. 29, traduction nétre).

40 THOMAS, 1989, p. 109.



70

découvrir toute la valeur de I’obéissance ».*' Le nouveau venu devra vouloir « obéir, s’humilier
et gagner la vie éternelle » (Const. n. 102). Cela étant, a partir du temps de la premiere
probation, il apprendra a obéir au cuisinier.*? Il appartiendra a ce dernier de ne pas exhorter,
mais de commander a ceux qui viennent travailler ou aider a la cuisine. L’obéissance due au
cuisinier en tout ce qui concerne son office requiert beaucoup d’humilité de la part de celui qui
recoit 1’ordre. Ne pas lui obéir totalement ne donne aucune garantie, parait-il, d’obéir aux
supérieurs. « Car la véritable obéissance ne regarde pas a qui elle est rendue, mais pour qui elle
est rendue ; et si elle est rendue pour notre seul Créateur et Seigneur, c’est lui, le Seigneur de
tous, qui est obéi » (Const. n. 84). Il serait alors inutile de chercher a savoir si c’est le cuisinier
ou le supérieur qui commande « car, a sainement comprendre les choses, on n’obéit ni a eux ni
pour eux, mais seulement a Dieu et seulement pour Dieu, notre Créateur et Seigneur » (Const.
n. 84).

En outre, les Constitutions décrivent I’attitude qui doit étre celle du cuisinier a 1’égard
de son aide : « Il vaut donc mieux que le cuisinier ne prie pas son aide de faire ceci ou cela,
mais qu’il lui commande avec modestie, en disant : ‘Faites ceci ou cela’. Car s’il le prie, il aura
plutdt ’air de parler en tant qu’homme a un autre homme » (Const. n. 85). Et pourtant, il devra
parler comme le Christ parlant & un homme. Or, en se référant au temps d’Ignace de Loyola,
sachant que beaucoup de candidats a la Compagnie de Jésus venaient d’un milieu social aisé
tel que les cours princieres ou ecclésiastiques, il ne semble cependant ni approprié ni juste qu'un
cuisinier demande a un prétre de laver les marmites ou d'effectuer des taches similaires.
Toutefois, s'il ordonne des actions en disant de faire ceci ou cela, il mettra en évidence qu'il
s'adresse a quelqu'un comme le Christ, étant donné que c'est en son nom qu'il exerce son
autorité. « De la sorte, celui qui obéit doit considérer et apprécier les paroles qui sortent de la
bouche du cuisinier, ou de toute autre personne qui est son supérieur, comme si elles sortaient
de la bouche du Christ notre Seigneur, pour étre pleinement agréable a la divine Majesté »
(Const. n. 85).

Si les Constitutions reconnaissent que « prier et commander » sont deux choses bonnes,
elles privilégient pourtant, au début de la formation, d’ordonner plutot que de prier. « Dans les

débuts, cependant, par un ordre on aidera davantage que par une priere » (Const. n. 86). C’est

‘' THOMAS, 1989, p. 109.

42 L’obéissance due au cuisinier doit étre parfaite (Const. n. 84). Et elle « est prise en exemple pour souligner
I’aspect religieux d’une obéissance qui ne se soumet pas a I’homme en tant que tel, parce qu’il serait meilleur ou
plus puissant qu’un autre, mais qui ne se soumet qu’a Dieu, de qui vient toute autorité. Cf. [85, 286, 765, etc.].
Saint Benoit avait déja utilisé cet exemple (Régle, chap. 35, cf. chap. 5, § 15) ». Nous reprenons ici la note de bas
de page. Voir SAINT IGNACE, 1967a, p. 38.



71

ce que dit Bertrand en d’autres termes : « De nécessité pédagogique, il faut commencer par
I’obéissance qui oblige, par ou I’on se rend vertueux, et ce d’autant plus que 1’on pressent ou
éprouve mieux le prix de I’obéissance qui permet de mieux réussir dans et pour le Royaume ».**
En plus : « Cela s’entendra aussi des travaux bas de tout genre, quand on doit y aider, et cela
vaudra de méme a 1’égard des chargés d’offices subalternes,** qui gouvernent la maison en
vertu d’une autorité recue du supérieur » (Const. n. 87). Il en va de méme de I’obéissance aux
médecins et aux infirmiers qui requiert beaucoup d’humilité (Const. n. 89). De surcroit, une
fois terminée la premiére probation, autrement dit, les deux ans du noviciat, I’un des critéres
décisifs pour admettre quelqu’un aux veeux, montrant ainsi le sérieux de sa vocation, est de
savoir « s’il s’est toujours montré ob¢issant ». Autrement, il serait contradictoire. En effet :
« Etre jésuite et ne pas étre obéissant est une véritable contradiction, c'est nier sa propre
vocation, car d'une part on s'abandonne a Dieu pour chercher et suivre sa volonté en toutes
choses a travers le Supérieur ; et d’un autre coté, on refuse de le reconnaitre et de s’y
conformer ».%

La troisieéme partie des Constitutions, intitulée : « La conservation et le progrés de ceux
qui sont en probation », traite largement de 1’obéissance. « Il est trés important pour leur
progres, et absolument nécessaire, que tous se donnent a une enticre obéissance, en
reconnaissant que le supérieur, quel qu’il soit, tient la place du Christ notre Seigneur, et en lui
portant intérieurement révérence et amour » (Const. n. 284). Il est attendu de ceux qui sont
conservés dans la Compagnie non pas qu’ils stagnent ou qu’ils reculent, mais qu’ils

progressent,*®

qu’ils avancent « en esprit et en vertus dans la voie du service divin » (Const. n.
243). Et ce progres exige 1’obéissance au supérieur en qui il faut voir le Christ qui commande.
Il ne suffit pas d’exécuter extérieurement les tdches qui sont commandées, de se soumettre
entierement et promptement a obéir non sans courage et humilité, ne laissant la place ni a
I’excuse ni aux murmures méme si les choses a exécuter sont difficiles et répugnantes a la
sensibilité (Const. n. 284). Il y a plus. Encore faut-il « faire effort intérieurement pour acquérir

la résignation et 1’abnégation véritables de leur volonté et de leur jugement propre, en

4 BERTRAND, Dominique. Un corps pour [’Esprit: Essai sur 1’expérience communautaire selon les
Constitutions de la Compagnie de Jésus. Paris : Desclée de Brouwer, 1974, p. 152.

# « Tels sont en général le ministre, le sous-ministre, ou ceux qui, dans les colléges, ont une fonction équivalente »
(Const. n. 88).

45 “Ser jesuita y no ser obediente es una verdadera contradiccion, es negar la propia vocacion, pues por una parte
se entrega uno a Dios para buscar y seguir en todo su voluntad por medio del Superior; y por outra se niega a
reconocerla y cumplirla” (PALMES, 1988, p. 104, traduction nétre).

46 Si les novices doivent progresser en esprit et en vertus, disons que « ‘Progresser’ est un mot caractéristique des
Constitutions et de la pensée ignatienne. Comme dans le cas de ‘aider les autres, s’aider soi-méme’ [...], le mot ne
s’applique pas seulement au progres personnel, il désigne souvent aussi le ‘profit’ que I’on obtient chez les autres,
le “fruit’ et I’efficacité de I’action apostolique ». Voir SAINT IGNACE, 1967a, p. 87. Note (2) de bas de page.



72

conformant totalement leur vouloir et leur sentiment avec ce que le supérieur veut et sent »
(Const. n. 284). La suite du texte est intéressante et trés importante en ajoutant que « partout ou
I’on ne voit pas de péché, et en prenant la volonté et le jugement de leur supérieur pour reégle
des leurs propres, afin de se conformer de plus pres a la premiére et souveraine régle de toute
bonne volonté et de tout bon jugement : la Bonté et la Sagesse éternelle » (Const. n. 284). En
toute logique : « Le progres spirituel est le progrés dans 1’obéissance. Dans le texte que nous
venons de lire [Const. n. 284], celle-ci apparait dans toute sa dimension spirituelle. Elle est
indiquée comme voie de 1’union a Dieu, ‘Bonté et Sagesse éternelle’ ».4’

La sixiéme partie des Constitutions, qui se détend sur « Ce qui concerne la vie
personnelle des sujets admis ou incorporés dans la Compagnie », réserve un long
développement a I’obéissance. Parlant de la sainte obéissance : « Tous doivent bien se disposer
a I’observer et a s’y distinguer, non seulement dans ce qui est obligatoire, mais aussi dans le
reste, méme sans ordre expres, sur un simple signe de la volonté du supérieur » (Const. n. 547).
Ce n’est plus I’obéissance du novice, ou commander est plus préférable que prier, dans la
mesure ou on ’aidera davantage en donnant des ordres plutot qu’en I’exhortant. Ici, un simple
signe de la volonté du supérieur suffit pour passer a I’exécution. C’est justement ce que dit Luis
Gongalves da Camara, un compagnon des premieres heures de la Compagnie de Jésus, qui
distingue trois manieres d'obéir :

Il y a trois maniéres d’obéir : la premiére, lorsque I’on me commande en vertu de 'obéissance, et
que c'est bien ; la deuxiéme, quand on m'ordonne de faire ceci ou cela, et cela est mieux ; la troisiéme,

quand je fais ceci ou cela, je ressens un signal du supérieur, méme s'il ne me commande pas ou ne
m'ordonne pas, et cela est bien plus parfait.*3

En sus : « Ils auront devant les yeux Dieu notre Créateur et Seigneur, pour lequel on
obéit, et ils s’efforceront d’agir avec un esprit d’amour et non avec le trouble de la crainte »
(Const. n. 547). Celui qui obéit ne doit pas regarder la personne du supérieur dont il regoit
’ordre, mais a travers lui, voir le Seigneur Dieu pour qui on obéit véritablement. Aussi I’esprit
d’amour doit-il accompagner ’exécution de ’ordre regu en lieu et place du trouble et de la
crainte. Car I’amour, et nullement la crainte, sous-tend I’obéissance parfaite. « Non pas la

crainte de contrevenir a la justice et de Iéser le bien commun. Mais I’amour d’accomplir toute

7 THOMAS, 1989, p. 112.

48« Hay tres maneras de obedecer: una, cuando me mandan por virtud de obediencia, y es buena; segunda, cuando
me ordenan que haga esto o aquello, y ésta es mejor; terceira, cuando hago esto o aquello sintiendo alguna sefial
del superior, aunque no me mande ni ordene, y ésta es mucho mas perfecta” (HERNANDEZ MONTES, Benigno.
Recuerdos ignacianos: Memorial de Luis Gongalves da Camara. Bilbao: Mensajero; Santander: Sal Terrae, 1991,
p. 103, traduction notre).



73

justice, en acquiesg¢ant a des requétes parfois aussi absurdes apparemment que pour Jean-
Baptiste la demande de baptéme de Jésus ! ».*

Par conséquent, tous viseront la perfection, non seulement dans 'accomplissement des
Constitutions, mais également dans leur conduite envers notre Seigneur. Et ce, tout en
appliquant particuliérement toutes les forces a la vertu d’obéissance due au Pape d’abord, et
aux supérieurs de la Compagnie ensuite.

En quelque domaine ou, avec la charité, I’obéissance appelle, le jésuite doit lui exprimer
sa disponibilité comme si cette voix venait du Christ lui-méme, devant « laisser sans la finir la
lettre — ou toute autre chose — que nous avons commencée, et appliquer toute I’intention et
toutes les forces que nous avons dans le Seigneur de tous, a ce que la sainte obéissance soit
toujours et en tout parfaite, dans notre action, dans notre volonté, dans notre intelligence... »*°
(Const. n. 547). Dans la maniére de faire ce qui lui est commandé, il est attendu du jésuite : la
promptitude, la joie spirituelle, la persévérance, la négation par obéissance aveugle de toute
opinion et jugement personnels opposés a la volonté du supérieur et tout cela, bien sir, lorsque
rien ne conduit a une espece de péché. Les Constitutions vont plus loin.

Pensons que quiconque vit dans 1’obéissance doit laisser la divine Providence le mener et le diriger
par le moyen du supérieur, comme un cadavre qui se laisse mener n’importe ou et traiter comme on
veut, ou comme un baton de vieillard qui sert n’importe ou et pour n’importe quoi, selon I’aide que
demandera celui qui le tient dans la main. Car ¢’est ainsi que 1’obéissant doit s’employer allégrement
a tout ce que le supérieur veut lui confier pour aider tout le corps de 1’Ordre, en tenant pour certain

qu’il se conforme par 1a a la volonté divine, plus que par tout ce qu’il pourrait faire d’autre s’il
suivait sa propre volonté et son propre jugement dans un sens différent » (Const. n. 547).

La divine Providence dirige I’obéissant par le truchement du supérieur. Et pour montrer
comment celui-la doit se laisser guider, les deux images utilisées — un cadavre et un baton de
vieillard — sont d’une expressivité on ne peut plus forte, ¢loquente. Il s’agit 1a, pour celui qui
obéit, de moyen de se conformer avec certitude a la volonté divine. Par ailleurs, ceux qui sont
incorporés dans la Compagnie de Jésus doivent respecter et aimer leurs supérieurs comme des
peres dans le méme Christ. « Ainsi agiront-ils en tout par esprit de charité, sans rien leur tenir
caché de leur vie extérieure ou intérieure, avec le désir que les supérieurs soient au courant de
tout et puissent ainsi mieux les diriger en tout dans la voie du salut et de la perfection » (Const.

n. 551). D’ou I'importance du compte de conscience pour le bon gouvernement de la

4 TANDONNET, Roger. L’obéissance religieuse, obéissance parfaite. Christus, Paris, v. 2, n. 7, p. 332-348,
juil/sept. 1955, p. 348.

30 « 11y a obéissance dans I’action, quand on exécute I’ordre donné ; dans la volonté, quand celui qui obéit veut la
méme chose que celui qui commande ; dans ’intelligence, quand il sent comme lui et qu’il trouve bon I’ordre
donné. Et I’obéissance est imparfaite quand 1’exécution n’est pas accompagnée par cette conformité de vouloir et
de sentiment entre celui qui commande et celui qui obéit » (Const. n. 550).



74

Compagnie de Jésus. Autre chose, la référence au supérieur est tellement importante qu’ils
doivent se tourner vers lui pour toute nécessité. Sans son autorisation, aucune grace ne peut étre
sollicitée, pour soi ou pour autrui, directement ou indirectement soit au Souverain Pontife soit
a un non-jésuite.

Eu égard a ce qui précede — en parlant de I’obéissance au début de la formation puis a
I’incorporation définitive en passant par ceux qui sont conservés dans la Compagnie de Jésus —
c’est incontestable pour Ignace de Loyola que « I’obéissance est un chemin au long duquel on
peut toujours avancer. C’est le lieu d’un combat spirituel jamais achevé. Il n’y aura jamais,
malgré les fortes incitations a ne pas s’arréter, d’obéissance parfaite. Tout sera toujours ou
pourra toujours étre remis en question ».°! Cela ne peut étre autrement sachant que 1’obéissance
engage toujours la liberté qui cherche a se reprendre. Le chemin de I’obéissance ainsi parcouru

tend vers une perspective apostolique.

2.2.2 Modulatrice des engagements apostoliques

Loin d’étre centrée sur elle-méme, la Compagnie de Jésus est au cceur du monde ou se
déploie le zele apostolique de ses membres. Le jésuite est fait pour étre envoyé. « Le travail
apostolique n’est pas quelque chose que I’on ajoute a 1’étre jésuite. Nous ne sommes pas
d’abord jésuites, et ensuite envoyés en mission. Au contraire, étre jésuite, ¢’est Etre en mission,
c’est étre envoyé ».>2 C’est aller par obéissance travailler dans la vigne du Seigneur.

Il est indéniable que, dans la Compagnie de Jésus, 1'obéissance est particulierement
associ¢e aux missions. « C’est la forme majeure de désappropriation commune a [’attitude
d’obéissance. On ne choisit pas sa mission. On n’en est pas propriétaire. On la regoit. Elle ne
nous appartient pas. Celui qui envoie peut toujours rappeler ».>> Il n’appartient ni au concerné
ni a une tierce personne d’interférer sur la décision de partir 1a-bas ou de rester ici. « Celui qui
est envoyé¢ devra laisser la pleine et tres libre disposition de lui-méme au supérieur qui le conduit
a la place du Christ notre Seigneur dans la voie de son plus grand service et de sa plus grande
louange » (Const. n. 618). Ainsi, afin que chaque membre contribue aux travaux du corps tout
entier, il reviendra au Général de donner la mission a chacun conformément aux talents qu’il
lui reconnait pour le service de Dieu et le bien des dames. Vu I’importance de la mission dans la
Compagnie de Jésus, la responsabilité d’assigner une tache apostolique a quelqu’un est

I’apanage des supérieurs. « Les individus eux-mémes trouveront plus de sécurité¢ dans

ST THOMAS, 1989, p. 115.

52 JAER, André de. Faire corps pour la mission : Une lecture sapientielle des Constitutions de la Compagnie de
Jésus. Bruxelles : Lessius, 1998, p. 142.

53 THOMAS, 1989, p. 116.



75

I’obéissance a leurs supérieurs que s’ils partaient de leur propre initiative (méme dans le cas ou
ce serait possible), sans étre envoyés par celui qui a la charge de les conduire a la place du
Christ notre Seigneur comme interprete de sa divine volonté » (Const. n. 619). La sécurité que
I’obéissance assure aux individus les préserve de toute errance dans la voie du Seigneur. Car
grand est le risque de « chercher a accomplir sa propre volonté en prétendant vouloir faire celle
de Dieu. L’obéissance garantit, a tout ministére ainsi regu, sa valeur effective de moyen de
s’unir au vouloir méme de Dieu. On est ‘plus stir’ alors de faire sa volonté ».°* Cela étant : « Le
supérieur pourra 1’envoyer partout ou il jugera bon, soit chez les fidéles, méme aux Indes, soit
chez les infidéles [...]. Mais I’inférieur devra toujours accepter sa mission avec un cceur joyeux
comme de la main de Dieu notre Seigneur » (Const. n. 621). Aussi, apprend-il a s’unir a Dieu,

par obé¢issance, moyen de croissance spirituelle de chaque jésuite.

2.2.3 Condition sine qua non de la croissance spirituelle

A en croire Joseph Thomas, les exercices spirituels sont la source a laquelle s’alimente
la spiritualité de 1’obéissant telle que développée dans les Constitutions. « Humilité, abnégation,
union a Dieu, tels sont les traits sous lesquels nous apparaitra cette spiritualit¢ de 1’obéissant,
de celui qui a fait de I’obéissance son chemin personnel ».>° Il est curieux de constater que mise
a part une mention furtive pour ne pas comparer les vivants et les morts (Ex. Sp. n. 364), Ignace
de Loyola ne parle jamais de sainteté dans les Exercices Spirituels. Il en est de méme dans les
Constitutions. A la place de la sainteté, I"humilité est son mot de prédilection. C’est la juste
attitude a tenir devant Dieu. Le chemin pour y parvenir véritablement est parsemé
d’humiliations et de mépris comme on peut le voir dans la méditation des deux étendards.>®

La plus grande humilité est 1’idéal qu’Ignace de Loyola propose dans les Constitutions.
Les candidats a la Compagnie de Jésus en sont informés des I’Examen Général, ceux qui sont
conservés dans 1’Ordre sont appelés a s’y maintenir (Const. n. 250), elle constitue le but du

troisiéme an>’ (Const. n. 516), elle est I'une des qualités attendues du Général (Const. n. 725)

3 THOMAS, 1989, p. 117-118.

53> THOMAS, 1989, p. 118.

3 THOMAS, 1989, p. 119.

57 Avant son admission aux derniers veeux, tout jésuite, prétre ou frére, accomplit un temps de conclusion de
formation établi par saint Ignace de Loyola. Ce temps revét plusieurs noms : second noviciat, troisiéme an du
noviciat ou, selon la perspective réelle d’Ignace, la troisiéme probation (puisque la premiére est proposée au
candidat des son entrée dans la Compagnie et le noviciat constitue la deuxiéme). Cette troisiéme probation prépare
le jésuite a la pleine intégration dans le corps apostolique de la Compagnie de Jésus et devrait lui proportionner la
possibilité d'atteindre, au terme de sa formation, 1’unité spirituelle a laquelle il est appelé par sa vocation. Voir
JURADO, Manuel Ruiz. La formacion de los jesuitas durante el generalato de Mercuriano. In: McCOOG, Thomas
M. (Ed.). Mercuriano: La cultura jesuitica (1573-1580). Santander: Sal Terrae, 2017, p. 200. Et aussi
KOLVENBACH, Peter-Hans. La formacion del jesuita. Roma: Curia General de la Compaiia de Jests, 2003, p.
121-123.



76

et caractérise le travail des jésuites. En effet: « Chacun essaiera de servir les ames
conformément a notre profession faite d’humilité et d’abaissement » (Const. n. 817). Alors que
I’humilité renvoie ici a reconnaitre ce que 1’on est, sa juste place sans se surestimer ni se sous-
estimer, I’abaissement appelle a occuper la derniére place au lieu de la place due. Pendant que
la séduction du prestige peut mettre publiquement a nu I’incompétence des uns, I’humilité peut
enterrer les talents des autres. Toutefois, une véritable humilité ne peut en aucun cas porter
atteinte a la gloire de Dieu ni compromettre le salut des &mes. Ainsi : « Au cours des Exercices,
le directeur peut jouer le role de régulateur et ramener le retraitant a prendre une bonne décision.
La bonne décision est celle qui respecte davantage et intégre la vérité personnelle de qui la
prend, avec ses forces et ses faiblesses, ses ressources et ses blessures ».>®

L’obéissance régule le véritable chemin d’humilité. Les deux vont ensemble. On entre
dans la Compagnie ou on « veut obéir, s’humilier et gagner la béatitude éternelle » (Const. n.
102). « L’obéissance est donc tout a la fois I’expression concrete de 1’humilité et la voie qui
conduit a I’humilité authentique ».> Cette attitude d’humilité, & en croire le tout premier prétre
de la Compagnie de Jésus, ne doit pas étre tenue seulement envers les supérieurs, mais
¢galement envers toutes les créatures. C’est le sentiment qui I’anima le jour de la Visitation de
Notre-Dame, un certain 2 juillet 1542 : « J’ai eu un bon sentiment de I’humilité que nous
devons a nos supérieurs et il convient de 1’avoir envers toutes les créatures, par amour pour
Notre-Dame, qui est allée servir sa cousine sainte Elisabeth et s’est humiliée devant elle, parce
qu’elle est la mére du Précurseur du Christ Notre Seigneur ».%

Outre I’humilité, il convient de mentionner 1’abnégation.®! « Le plus grand et le plus
grave devoir de chacun doit étre de chercher, en notre Seigneur, une plus grande abnégation et
une mortification continuelle en tout ce qui est possible » (Const. n. 103). Il s’agit plus
précisément de I’abnégation de tout amour-propre (Const. n. 258), de toute volonté et de tout
jugement propre (Const. n. 516). L’abnégation et I’obéissance sont liées. Dans 1’obéissance,
comme le dit si bien Joseph Thomas, I’abnégation du jugement et de la volonté propre ouvre la
voie a I’action divine et dispose a recevoir les dons divins.®? C’est ce que dit le paragraphe qui

suit.

8 THOMAS, 1989, p. 120.

5 THOMAS, 1989, p. 121.

60 “Tive um sentimento bom a propdsito da humildade que devemos aos nossos Superiores € convém té-la para
com todas as criaturas, por amor a Nossa Senhora, que foi servir sua prima Santa Isabel e se humilhou diante dela,
por ser a mae do Precursor de Cristo Nosso Senhor” (FABRO, Pedro. Memorial de sdo Pedro Fabro. 2.ed. Sdo
Paulo: Loyola, 2014, p. 40, traduction notre).

6! Pour son fondement biblique, on peut se référer 8 Mt 16,24 ; Mc 8, 34 ; Lc 9, 23.

2 THOMAS, 1989, p. 121-122.



77

Ils doivent encore faire effort intérieurement pour acquérir la résignation et I’abnégation véritables
de leur volonté et de leur jugement propre, en conformant totalement leur vouloir et leur sentiment
avec ce que le supérieur veut et sent partout ot 1’on ne voit pas de péché, et en prenant la volonté et
le jugement de leur supérieur pour régle des leurs propres, afin de se conformer de plus pres a la
premicre et souveraine régle de toute bonne volonté et de tout bon jugement : la Bonté et la Sagesse
éternelle » (Const. n. 284).

L’amour de soi, nuisible a I’'union et au bien universel (Const. n. 671), est souvent
couvert par le jugement et la volonté propres. L’incapacité d’y abnéguer est une évidence qu’un
candidat n’est pas fait pour la Compagnie de Jésus. « D¢s lors tel est bien 1’objet de I’abnégation
requise car telle est la condition de I’obéissance véritable ».%° Pour Ignace de Loyola, le progrés
spirituel est conditionné par I’abnégation de I’amour, la volonté et I’intérét propres. « Chacun
doit penser qu’il progressera d’autant plus en toutes choses spirituelles qu’il sortira de son
amour, de son vouloir et de ses intéréts propres » (Ex. Sp. 189). Ces trois éléments : amour,
volonté et intérét propres constituent une cloture qui renferme ’homme sur soi. Il s’agit des
liens dont il faut se défaire, de la prison dont il faut sortir si [’on veut s’ouvrir aussi bien au
monde qu’a Dieu. « C’est dans cette ligne de I’ouverture a Dieu que 1’abnégation demandée
prend tout son sens. Car 1’obéissance véritable est le chemin vers [’union a Dieu et la familiarité
avec lui. Cette union, Ignace 1’a toujours vue comme 1’intégration du désir de I’homme au désir
de Dieu ».% Comment découvrir cette volonté de Dieu ?

Une évidence fulgurante, comme 1’appel de saint Paul (Ac 2,1-12 ; 26,1-23), n’est pas
donnée a tout le monde pour connaitre la volonté de Dieu. D’ou, pour Ignace de Loyola, le
recours a I’obéissance. 11 s’agit de s’abandonner tout entier entre les mains de Dieu en laissant
au supérieur et a ses ministres de s’occuper de tout le reste. Celui qui procede de cette maniere
tient « pour certain qu’il se conforme par l1a a la volonté divine, plus que par tout ce qu’il
pourrait faire d’autre s’il suivait sa propre volonté et son propre jugement dans un sens
différent » (Const. n. 547). Il en est de méme pour le choix des taches apostoliques. Il y aura
plus de sécurité pour les individus « dans I’obéissance a leurs supérieurs que s’ils partaient de
leur propre initiative (mé€me dans le cas ou ce serait possible), sans étre envoyés par celui qui a
la charge de les conduire a la place du Christ notre Seigneur comme interpréte de sa divine
volonté » (Const. n. 619). Interprétes de la volonté divine, les supérieurs le sont vraiment « s’ils
sont capables d’agir comme auxiliaires de la Divine Providence et s’ils se donnent totalement

a ce qu’ils font et au corps de la Compagnie de Jésus, comme ‘chemin vers Dieu’ ».%° Trouver

6 THOMAS, 1989, p. 122.

% THOMAS, 1989, p. 123.

65 ALONSO-LASHERAS, Diego. Comment j’ai vécu la formation a I’obéissance dans la Compagnie de Jésus.
Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 93-101, 1/2009, p. 100.



78

la volonté de Dieu, il est vrai, n’est pas une matiere a 1’abri de I’infaillibilité. Toutefois : « De
’accord de nos volontés avec la volonté divine naissent la paix, la joie et I’allégresse. C’est 1a,
en nous, le signe de 1’accroissement de ‘I’espérance, de la foi et de la charité’ (Ex. Sp. 316).
Nous sommes alors vraiment dans la mouvance de Dieu et de son Esprit ».°° On comprend alors
pourquoi les Constitutions convient a accepter joyeusement sa mission. « Mais I’inférieur devra
toujours accepter sa mission avec un coeur joyeux comme de la main de Dieu notre Seigneur »
(Const. n. 621). Il en résulte que sera heureux celui qui recoit sa mission avec joie. Ignace de
Loyola ne vise pas autre chose que la joie dans 1’obéissance. Un jésuite heureux n’est rien moins
qu’un jésuite obéissant. C’est un idéal de perfection pour le premier Général de la Compagnie
de Jésus. « Il se garde bien toutefois de I’'imposer comme une exigence préalable a laquelle on
devrait étre parvenu du premier coup. Il le propose constamment comme un terme vers lequel
on chemine ».°” Autrement dit, I’obéissance est pour lui une voie que tous ne parcourent pas au
méme rythme ou a la méme vitesse. C’est un long chemin, non sans épreuves, que 1’on apprend
a parcourir. En mentionnant le quatrieme évangéliste, Joseph Thomas questionne si
véritablement 1'obéissance n'est pas réservée aux personnes d’un grand age : « Quand tu seras
vieux, tu étendras les mains, et c’est un autre qui te mettra ta ceinture, pour t’emmener la ou tu

ne voudrais pas aller » (Jn 21,18).

2.3 Ce qui fonde I’obéissance

Pour Joseph Thomas, il ne fait I’ombre d’aucun doute que pour trouver les fondements
dont I’obéissance, dans la Compagnie de Jésus, tire sa valeur et son efficacité spirituelle, il faut
recourir aux Exercices Spirituels. Bien que les mots « obéissance et obéir » n’y apparaissent
que onze fois, les Exercices Spirituels illuminent la triple dimension de 1’obéissance telle que
développée dans les Constitutions. Ainsi, I'obéissance y est comprise dans une perspective
théologique, christologique et ecclésiale.

Lors des exercices spirituels, sans aucun intermédiaire, le retraitant dialogue seul avec
Dieu. Celui-ci se donne gratuitement comme Bonté infinie et souveraine, quitte a celui-la de
répondre a ce don gratuit. Pour y parvenir, il faudra tout d’abord sortir de la prison dont I’amour-
propre, sa propre volonté et ses intéréts propres (Ex. Sp. 189) constituent des murs. Cela
facilitera ensuite, pour celui qui regoit les exercices, un abandon total a Dieu dans la mesure ou
« il est tres profitable d’y entrer de grand cceur et avec générosité envers son Créateur et

Seigneur, lui offrant tout son vouloir et toute sa liberté pour que sa divine Majesté se serve aussi

6 THOMAS, 1989, p. 124-125.
7 THOMAS, 1989, p. 125.



79

bien de sa personne que de tout ce qu’il possede, conformément a sa trés sainte volonté » (Ex.
Sp. 5). C’est dans cette attitude que le retraitant est appelé a entrer dans les exercices spirituels.
« Au terme, la méme offrande sera le fruit d’un long miirissement : ‘Prenez, Seigneur et recevez
toute ma liberté’ (234). Que notre vouloir soit comme absorbé dans la plénitude du vouloir
divin ».%8

Par le fait d’adhérer et de consentir ainsi librement a la volonté du Pére, il s’agit 1a de
I’obéissance premiere qui est celle de la foi. « La est le fondement ultime de 1’obéissance
religieuse. Sans cette dimension théologale, elle ne serait ni légitime, ni vivable. L’obéissance
doit étre avant tout I’expression de la foi ».% C’est ce qu’affirment les Constitutions lorsqu’elles
disent a propos de la véritable obéissance qui, loin de regarder a qui elle est rendue — étant
donné que « le manque de qualités humaines de celui qui gouverne ne doit pas retenir toute
Iattention de celui qui est gouverné »’° — voit plutét « pour qui elle est rendue; et si elle est
rendue pour notre seul Créateur et Seigneur, c’est lui, le Seigneur de tous, qui est obéi [...]. Car,
a sainement comprendre les choses, on n’obéit ni a eux ni pour eux, mais seulement a Dieu et
seulement pour Dieu, notre Créateur et Seigneur » (Const. n. 84). Si ce passage contenu dans
I’Examen Général concerne directement le candidat qui vient frapper a la porte de la Compagnie
de Jésus, par ailleurs, le fondement théologal de I’obéissance n’est pas absent de la sixieme
partie des Constitutions relative a ceux qui sont incorporés dans la Compagnie de Jésus : « Ils
auront devant les yeux Dieu notre Créateur et Seigneur, pour lequel on obéit, et ils s’efforceront
d’agir avec un esprit d’amour et non avec le trouble de la crainte » (Const. n. 547)."!
L’obéissance reste pour le jésuite le moyen par lequel il conforme sa volonté a celle de Dieu.
Cette volonté divine se manifestera et s’exprimera aussi a travers la volonté de I’homme Jésus.
Cette derniere se concrétise dans la méditation du Regne et celle des deux étendards ou, pour
sauver I’humanité tout entiere, le Christ appelle a lui « le monde tout entier ainsi que chacun en
particulier » (Ex. Sp. 95), et chacun étant invité a ne pas étre « sourd a son appel, mais prompt
et diligent pour accomplir sa tres sainte volonté » (Ex. Sp. 91). Qui n’est pas sourd a la voix du
Christ lui obéit : « Je veux et je désire, et c’est ma décision délibérée pourvu que ce soit votre
plus grand service et votre plus grande louange, vous imiter... » (Ex. Sp. 98). Sans aucun doute :

« Nous retrouvons ici la dimension proprement christologique de 1’obéissance. Elle fait partie

%8 THOMAS, 1989, p. 128.

% THOMAS, 1989, p. 129.

7 TONDONNET, 1955, p. 333.

71 Ce passage fait écho a la premicére Lettre de Jean : « Il n’y a pas de crainte dans I’amour, I’amour parfait bannit
la crainte ; car la crainte implique un chatiment, et celui qui reste dans la crainte n’a pas atteint la perfection de
I’amour » (1 Jn 4, 18).



80

de la foi chrétienne, elle est la foi chrétienne. Elle est un autre nom de la foi. Paul décrit son
combat missionnaire comme une lutte ‘pour amener toute intelligence a obéir au Christ’ (2 Co
10, 5) ».7* L’obéissance religieuse implique 1’adhésion au Christ, la foi au Christ. Ainsi, ¢’est a
lui et pour lui qu’on obéit a travers 1’obéissance due aux supérieurs voire au cuisinier dans la
Compagnie de Jésus. Bien que celle-ci soit un corps, elle fait pourtant partie d’un corps
beaucoup plus grand qui est I’Eglise. Par le fait méme, son obéissance ne peut pas ne pas avoir
une dimension ecclésiale.

Ici, une fois de plus, le recours aux Exercices Spirituels s’avére nécessaire pour
comprendre cette dimension ecclésiale de I’obéissance. En effet, pour avoir le sens vrai dans
I’Eglise militante, écrit Ignace de Loyola : « Laissant tout jugement, nous devons avoir 1’esprit
disposé et prompt a obéir en tout a la véritable Epouse du Christ notre Seigneur, qui est notre
sainte Mére I’Eglise hiérarchique » (Ex. Sp. 353). Dans les Constitutions, peu éloquentes sur la
mention de I’Eglise, abondent plutét les titres de la hiérarchie ecclésiale tels que Souverain
Pontife, Vicaire du Christ, Souverain vicaire du Christ, etc. Ce dernier est le « lieutenant », le
représentant du Christ. Lui obéir dans I’Eglise signifie obéir au Christ qui est la téte de I’Eglise
(Col 1,18). Cela étant : « La Compagnie soumet entierement son jugement et son vouloir au
Christ notre Seigneur et a son Vicaire » (Const. n. 606). Ainsi donc, I’autorit¢ dans la
Compagnie de Jésus découle de celle du Vicaire du Christ dans I’Eglise. Si les supérieurs
doivent étre respectés et obéis dans la Compagnie de Jésus, c’est puisqu’ils tiennent la place du
Christ. Hors de la perspective ecclésiale, le sens de I’obéissance religieuse se dilue. « Vécue en
Eglise I’obéissance n’est donc possible et ne peut prendre sens que si elle est d’abord un
engagement personnel envers le Christ, le Christ vivant, toujours actuel qu’évoque la méditation
du Régne dans les Exercices ».”> Il n’y a donc pas d’obéissance sans obéissance de la foi.

Plus qu’une simple exécution d’un ordre donné comme on I’entendrait aujourd’hui,
obéir dans la Compagnie de Jésus va plus loin et implique d’autres dimensions : action, volonté
et intelligence.

Il y a obéissance dans I’action, quand on exécute 1’ordre donné ; dans la volonté, quand celui qui
obéit veut la méme chose que celui qui commande ; dans I’intelligence, quand il sent comme lui et
qu’il trouve bon l’ordre donné. Et I’obéissance est imparfaite quand [’exécution n’est pas

accompagnée par cette conformité de vouloir et de sentiment entre celui qui commande et celui qui
obéit (Const. n. 550).

72 THOMAS, 1989, p. 131.
73 THOMAS, 1989, p. 135.



81

Dans le cadre d’une obéissance parfaite, celui qui commande et celui qui obéit veulent
et sentent la méme chose grace a leur ouverture, leur accueil et leur attention a la parole de
Dieu. Dans la Bible: «Le terme méme: ‘obéir’, garde toujours son sens originel,
étymologique. En grec comme en hébreu, obéir c’est écouter une parole qui vient d’en haut.
C’est répondre a un appel, faire librement crédit a la parole regue d’ailleurs. Désobéir sera donc
refuser d’écouter ou d’entendre ».”* Ce n’est pas, bien entendu, a n’importe quelle parole il faut
faire crédit. Il s’agit d’une parole juste. De la parole de Dieu a qui, en derniére instance, on
obéit lorsqu’on doit I’obéissance a une autorité.

Qui dit autorité dans la Compagnie de Jésus, dit presque d’une fagon exclusive le
Général. Les autres supérieurs n’exercent leur autorité que par sa délégation. Responsable de
tout le corps de la Compagnie de Jésus, la tiche qui incombe au Général est « le bon
gouvernement, le maintien et le développement de tout ce corps » (Const. n. 719). Son autorité
est a la fois au service du bien commun et a celui du bien des personnes. En vertu de son autorité,
« 1l doit pouvoir commander a tous au nom de I’obéissance, en tout ce qu’ils font pour la fin
que la Compagnie poursuit, c’est-a-dire pour la perfection et I’aide du prochain en vue de la
gloire divine » (Const. n. 765). Dans ses prises de décisions, le bien universel doit primer sur le
bien particulier. Notamment en ce qui concerne 1’admission (Const. n. 144), le renvoi (Const.
n. 204), I’incorporation (Const. n. 510) dans le corps de la Compagnie de Jésus ou I’envoi en
mission (618). Ainsi, donc, tous, ayant accepté de vouer toute leur vie dans la Compagnie de

Jésus, vivent sous I’obéissance du Général. Comment cela se passe-t-il concrétement ?

2.4 Pratiquer I’obéissance

L’obéissance dans la Compagnie de Jésus, il ne pouvait en étre autrement, n’est possible
que dans la mesure ou il y a d’un c6té les supérieurs qui commandent et, de 1’autre, les inférieurs
qui obéissent. Lorsque les inférieurs comprennent mieux qu’ils dépendent de leurs supérieurs
immédiats et que c’est une nécessité pour eux de leur étre soumis en tout pour le Christ notre
Seigneur, alors la subordination de la sainte obéissance sera mieux gardée (Const. n. 206).

L’union du corps tout entier est conditionnée tout d’abord par cette subordination. Oui, « ce qui

7* THOMAS, 1989, p. 137-138. Dans la méme optique, dit un jésuite au sujet de I’obéissance dans son expérience
au début de sa vie religieuse : « Faire ce que 1’autorit¢ demande me semblait tout a fait ‘normal’, car mon peuple
est organis¢ selon un systéme politique monarchique. Obéir a ’autorité est donc fondamental dans notre systéme
social, dont la notion d’obéissance est liée a 1’écoute. Un enfant obéissant, entend-on dire, ‘écoute’ ; il ‘entend’ ce
qu’on lui dit. D’un adulte qui se comporte de maniére répréhensible, on dit souvent: ‘Il n’écoute pas les
anciens ! ». Voir BERE, Paul. « Entrer dans ’obéissance ». Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120,
p. 103, 1/20009.



82

servira en premier lieu sera le lien de I’obéissance qui unit les sujets a leur supérieur et entre
eux, les supérieurs locaux a leurs provinciaux, et les uns et les autres au général, de fagon a ce
que soit respectée soigneusement la subordination des uns par rapport aux autres » (Const. n.
821).

Si en les parcourant de part en part les Constitutions présentent des €léments relatifs a
la mission et a I’exercice du pouvoir di au supérieur, c’est surtout le numéro 424 relatif au
recteur de collége et ceux consacrés aux qualités attendues du Général (723-735) qui tracent le
portrait du supérieur idéal. De quelle maniére, dans quels domaines et sous quelles conditions

les supérieurs exercent-ils leur autorité ?

2.4.1 Les supérieurs

Méme si les modéles gouvernementaux de la société peuvent influencer Ie
gouvernement de la vie religieuse, ce dernier se veut différent. « Pour Ignace, 1’exercice de
I’autorité passe par d’autres voies et a d’autres motivations. Il s'agit d'un ‘gouvernement
spirituel’ qui vise uniquement a plaire au Seigneur en accomplissant tout ce qui semble le plus
conforme a son Plan de salut intégral pour I'nomme ».”> Puisque tout homme, particuliérement
dans la vie religieuse, est appelé a accomplir tout ce qui est en conformité avec ce plan
salvifique ou cette volonté de Dieu, il incombe aux supérieurs « d’aider tous et chacun a
découvrir cette volonté ».”® L’exercice de leur autorité ne peut étre compris qu’a partir du
Général dont ils regoivent la délégation du pouvoir. Sa charge n’est rien moins que, par rapport
a tous les membres de la Compagnie, d’étre « la téte de qui descend I’impulsion nécessaire pour
la fin que la Compagnie poursuit. Du Général, comme de la téte, doit ainsi émaner toute
I’autorité des provinciaux, puis des provinciaux celle des supérieurs locaux, et des supérieurs
locaux celle des individus » (Const. n. 666). L autorité dont il est question dans les différentes
parties des Constitutions renvoie a celle du Général ou a celle de ses délégués.

De¢s le départ, I’Examen Général se présente comme la prise de contact entre le candidat
et la Compagnie de Jésus. Celle-ci expose a celui-la non seulement ce qu’elle est, mais aussi ce
qui est attendu du candidat s’il veut obéir, s’humilier et gagner la vie éternelle en entrant dans
la Compagnie de Jésus (Const. n. 102). Il devra s’y engager inconditionnellement et se remettre
entre les mains du supérieur. A ce dernier, par délégation du Général, incombe entre autres la

tache d’admettre le candidat en probation (Const. n. 138) ou de le renvoyer (Const. n. 206), de

75 “Para Ignacio el ejercicio de la autoridad va por outros caminos y tiene otros méviles. Se trata de un ‘gobierno
espiritual’ que no pretende sino agradar al Sefior cumpliendo en todo lo que parece estar mas de acuerdo con su
Plan de salvacion integral del hombre” (PALMES, 1988, p. 61, traduction notre).

76 “De ayudar a todos y cada uno a descubrir y a seguir esta voluntad” (PALMES, 1988, p. 61, traduction ndtre).



83

décider du lieu de formation (Const. n. 245), du rythme de vie de la maison (Const. n. 295) et
de la pratique des exercices spirituels (Const. n. 279). Tout en faisant appliquer les normes
générales, le supérieur peut aussi dispenser de certains points (Const. n. 248, 267, 301, 304), en
tenant compte des personnes, des lieux, des temps et des autres circonstances.

Quant aux études, il revient au Général d’y appliquer les sujets qu’il lui semblera, de les
rappeler ou les transférer d’un endroit a I’autre pour le bien universel de la Compagnie (Const.
n. 739). Les délégués y jouent aussi leur role : « A celui qui aura ce qu’il faut pour étre instruit,
on demandera s’il accepte de se laisser guider, dans le choix, le régime et la durée des études,
par I’avis de la Compagnie ou de son supérieur, ou du supérieur du collége ou il doit étudier »
(Const. n. 124). Pendant cette période des études, I’autorité du recteur semble omniprésente.”’
Il veille aussi bien sur la vie scolaire qu’extra-scolaire de ses étudiants. Il doit notamment porter
tout le college par sa priere, veiller sur tous avec beaucoup d’attention, les faire progresser en
vertu et en science (Const. n. 424).

Pour ce qui est de I’incorporation dans la Compagnie de Jésus,”® le pouvoir d’admission
est I’apanage du Général qui, toutefois, peut le déléguer (Const. n. 512), spécialement aux
supérieurs provinciaux (Const. n. 513). En ce qui concerne leurs désirs : « Tous doivent avoir
recours aux supérieurs pour les choses qu’ils pourraient désirer » (Const. n. 552). Les missions,
sur lesquelles le Général a une entiere autorité, mettent particuliérement en relief le vrai pouvoir
des supérieurs. Ceux-ci, étant donné que les missions pontificales viennent en premier lieu
(Const. n. 603), « pourront, selon la faculté¢ qui leur a été¢ accordée par le Souverain Pontife,
envoyer la ou ils le jugeront plus utile un sujet quelconque de la Compagnie, celui-ci restant,
ou qu’il se trouve, a la disposition du Saint Pére » (Const. n. 618).

Une fois la mission donnée, le supérieur doit instruire 1’envoyé sur la fagon dont il doit
s’en acquitter en vue du but poursuivi. « A celui qu’il envoie ici ou 13, le supérieur donnera,
habituellement par écrit, des instructions complétes sur la facon d’agir et les moyens qu’il désire
voir employés pour atteindre le but visé » (Const. n. 629). En outre, une étroite correspondance
¢épistolaire entre le supérieur et I’envoyé est nécessaire afin que celui-ci, en informant celui-1a

du déroulement de sa mission, en recoive des conseils adéquats pour le bon service de Dieu.

7 Certains numéros des Constitutions y relatifs sont : 341-343, 355, 357, 367-368, 370, 377, 391.

8 Ceux qui entrent dans la Compagnie de Jésus, recus en probation, en sont membres au sens large, par le fait
méme de vivre sous l'obéissance du Supérieur Général. « S'il est opportun qu'ils demeurent dans la Compagnie
pour un plus grand service et une plus grande gloire de Dieu notre Seigneur, ceux qui y ont été suffisamment
éprouvés, pendant une période assez longue pour qu'il y ait connaissance de part et d'autre, doivent étre admis, non
plus en probation comme auparavant, mais d'une fagon plus intrinséque, en tant que membre d'un méme corps, qui
est la Compagnie » (Const. n. 510). Cette admission définitive comme membre du corps de la Compagnie se fait
lors des derniers veeux. C’est ce qu’il faut, en bref, entendre par 1’incorporation dans la Compagnie de Jésus.



84

L’autorité des supérieurs s’exerce sur les divers ministéres possibles et aucun domaine n’y
¢chappe. Pour ce faire, le bon supérieur — allusion faite surtout au Général et au recteur de
college — doit étre un homme spirituel (Const. n. 423, 471, 723, 729), aimant la Compagnie de
Jésus et le prochain (Const. n. 667, 725, 727, 735), un homme de discernement (Const. n. 209,
217,219, 363, etc.), un homme d’obéissance (Const. n. 434, 659). C’est le supérieur ainsi décrit,
bien que pas complétement ici, qui commande et décide dans la Compagnie de Jésus. Comment
décident-ils pour ne pas tomber dans 1’arbitraire ?

IIs doivent décider en conformité avec les Constitutions dont la fin est « le plus grand
service divin et le plus grand bien de ceux qui vivent dans I’Institut » (Const. n. 746). Pour y
parvenir, la bonne connaissance des personnes et des situations est requise. Car, en considérant
les choses dans le Seigneur, « il nous est apparu de la plus haute importance, en sa divine
Majesté, que les supérieurs aient une entiére connaissance de leurs inférieurs, afin de pouvoir
mieux par la les diriger et les gouverner et, tenant compte de ce qu’ils sont, les mieux conduire
dans la voie du Seigneur » (Const. n. 91). D’ou la nécessité¢ du compte de conscience qui rend
unique 1’obéissance vécue dans la Compagnie de Jésus. « C’est pourquoi quiconque voudra
suivre la Compagnie, en notre Seigneur [...], devra ouvrir sa conscience avec beaucoup
d’humilité, de pureté et de charité, sans rien cacher de ce qui aurait offensé le Seigneur de tous »
(Const. n. 93). Pas seulement pour les candidats, le compte de conscience vaut également son
pesant d’or pour les jésuites formés (Const. n. 97).

Le compte de conscience se justifie dans la perspective missionnaire. Plus le supérieur
connait ses sujets, mieux il leur assignera des taches apostoliques la ou ils peuvent produire
plus de fruits pour la gloire et le service divins (Const. n. 603, 622). « Le supérieur aura en effet
a répondre devant Dieu des richesses dont il est la source en chacun des membres et qu’il serait
criminel de laisser inutilisées ».”” Suivant cette logique : « Le supérieur général, ou celui qui en
aura regu de lui le pouvoir, doit beaucoup réfléchir lorsqu’il envoie en mission, afin que le choix
du lieu, du résultat, des personnes, des modalités, de la durée assure toujours un plus grand
service divin et un bien plus universel » (Const. n. 618).

Toujours dans le contexte des missions, le supérieur doit avoir non seulement la
connaissance des personnes, mais aussi celle des possibilités qui se présentent et des obstacles
qui apparaissent sur le terrain apostolique. « Pour qu’on se rende compte de tout cela, il sera
bon que ceux qui sont envoyés mettent fréquemment leur supérieur au courant du fruit qu’ils

obtiennent » (Const. n. 626). Pour ce faire, la liaison épistolaire entre le supérieur et le

 THOMAS, 1989, p. 161.



85

missionnaire est on ne peut plus nécessaire®® afin de faciliter le commandement du supérieur.
Cela étant : « Nous devons en effet nous persuader que les ordres donnés par notre supérieur,
une fois informé, seront les plus opportuns pour le service divin et pour notre plus grand bien
en notre Seigneur » (Const. n. 292).

Le plus grand service divin est le critere ultime qui doit dicter non seulement 1’agir, mais
aussi la prise des décisions du supérieur. La gloire de Dieu d’abord : que ce soit dans le
gouvernement des colléges (Const. n. 437), dans 1’envoi en mission (Const. n. 618, 625), ou
dans I’assignation des ministéres dans les résidences (Const. n. 645). Il en va de méme quand,
au nom de I’obéissance, le Général doit commander a tous (Const. n. 765), quand il doit
accorder des dispenses (Const. n. 746) ou quand il doit envoyer ou rappeler de la mission
(Const. n. 749). Toutes ces décisions doivent étre prises a la lumiere ou a I’inspiration de
I’Esprit Saint en recourant a la pri¢re. C’est le cas du renvoi (Const. n. 211, 219, 220), de I’envoi
en mission (Const. n. 624), des décisions collectives prises dans les Congrégations Générales
engageant ainsi I’avenir de la Compagnie de Jésus (Const. n. 693, 694, 698, 701, 711). En sus,
le fruit de I’oraison donnera au supérieur de sentir quelle est la volonté divine (Const. n. 211,
437, 624, 749). 11 s’agit 1a, selon Joseph Thomas qui se référe aux Exercices Spirituels, du
deuxieme temps pour faire une saine et bonne €élection, moment ou « on regoit suffisamment de
lumiére et de connaissance par I’expérience des consolations et des désolations, et par
I’expérience du discernement des divers esprits » (Ex. Sp. 176). Dans la prise des décisions du
supérieur, il y a aussi la référence au troisieme temps pour faire une saine et bonne élection :
« Considérant d’abord pourquoi ’homme est né, ¢’est-a-dire pour louer Dieu notre Seigneur et
sauver son ame, et désirant cela, on choisit, comme moyen, une vie ou un état qui se situe a
Iintérieur de I’Eglise, afin d’y trouver une aide pour le service de son Seigneur et le salut de
son ame » (Ex. Sp. 177). La prise de décision s’y référe lorsque le supérieur est appelé a
réfléchir.®! Assurément : « Le supérieur général, ou celui qui en aura regu de lui le pouvoir, doit
beaucoup réfléchir lorsqu’il envoie en mission, afin que le choix du lieu, du résultat, des
personnes, des modalités, de la durée assure toujours un plus grand service divin et un bien plus
universel » (Const. n. 618).

Bien que la décision finale soit la prérogative du supérieur, les Constitutions ne lui

ferment nullement la porte a la possibilité de consulter,®? loin s’en faut. En effet :

80 Pour le role essentiel de la correspondance, voir surtout les numéros suivants des Constitutions : 673-676.

81 D’autres numéros des Constitutions qui font allusion a I’'usage de la raison : 222, 321, 357, 437.

82 Lorsqu’il faut renvoyer (211, 219, 221), fonder un nouveau collége (321), une nouvelle université (441, 442),
ou le conseil dont le recteur est entouré (460, 466, 490, 492, 504, 505, 507). Il y a également les personnes de bon
conseil qui entourent le Général (667).



86

Les supérieurs provinciaux, les recteurs de colleges ou les supérieurs de chaque maison doivent, eux
aussi, avoir des aides, en nombre plus ou moins grand suivant les exigences et I’importance des
affaires qui leur sont confiées. Ils doivent en particulier avoir des hommes pour les conseiller, avec
lesquels ils s’entretiennent des questions importantes qui se présentent. Mais, aprés avoir entendu le
conseil, c’est a eux que revient la décision (Const. n. 810).

« Confiance totale en I’Esprit Saint, mais aussi prudence et modestie, ¢’est dans un tel climat
que les décisions des supérieurs doivent étre prises ».2* Si tel est le devoir de commandement

dans la Compagnie de Jésus, qu’en est-il des inférieurs qui doivent obéir ?

2.4.2 Les inférieurs

Pour signifier le martyre par lequel Pierre devrait glorifier Dieu au terme de sa mission
terrestre, Jésus lui dit : « En vérité, en vérité, je te le dis, quand tu étais jeune, tu mettais toi-
méme ta ceinture, et tu allais ou tu voulais ; quand tu auras vieilli, tu étendras les mains, et un
autre te ceindra et te menera ou tu ne voudrais pas » (Jn 21,18). C’est encore Jésus : « ‘Un autre
te ceindra’, répéte-t-il au religieux qui prononce le veeu d’obéissance : un homme, qui sera ton
Supérieur, assignera a ta liberté les limites dans lesquelles elle s’exercera ; plus encore, il sera,
au cceur de toi-méme, le principe et la régle de tes désirs et de tes gofits ».3*

Du point de vue des inférieurs, la structure dialogale du compte de conscience est le
fondement de la relation obéissance-autorité. « Dans la personne du supérieur et de 1’inférieur,
deux libertés fraternelles se parlent afin d’éprouver justement I’une par I’autre la valeur réelle
et sire de leurs intentions. A la mesure de cette confrontation et des directives qui ne manquent
pas de la ponctuer »,% I’inférieur évitera de se dérober de la régle de vie qui le concerne. En
toute liberté, les sujets partagent avec le supérieur leurs inclinations et leurs motions « ainsi que
des défauts ou des péchés auxquels ils ont été ou sont encore plus portés et plus enclins. Il
pourra ainsi en tenir compte pour mieux les diriger, sans les exposer, au-dela de leurs forces, a
des dangers ou a des fatigues plus grands que ceux qu’ils pourraient porter avec amour en notre
Seigneur » (Const. n. 92). Il est aussi attendu de I’inférieur que « quand une chose lui apparaitra
avec persistance comme devant contribuer a une plus grande gloire de Dieu notre Seigneur, il
pourra, aprés avoir prié, la proposer simplement au supérieur, et la remettre entierement a son
jugement, sans prétendre ensuite a rien de plus » (Const. n. 130). Tout en laissant la pleine
décision au supérieur, il n’est cependant pas nié a I’inférieur la liberté de la parole, le droit voire

le devoir de faire des propositions.

83 THOMAS, 1989, p. 168.
8 GIULIANI, Maurice. Nuit et lumiére de I’obéissance. Christus, Paris, n. 7, p. 350, juil/sept. 1955.
85 PAIRAULT, Claude. L obéissant tient-il parole ? Christus, Paris, n. 7, p. 393, juil/sept. 1955.



87

Autant les subordonnés ont non seulement le droit, mais aussi le devoir de soumettre a
leurs supérieurs des propositions qui, selon eux, pourraient contribuer a une plus grande gloire
de Dieu, autant les Constitutions leur garantissent le droit et le devoir de représentation. « C’est
pourquoi ceux qui sentent qu’une chose leur est nuisible ou qu’une autre leur est nécessaire,
pour leur nourriture, leur vétement, leur logement, leur fonction ou leur travail, ainsi que pour
le reste, doivent en avertir le supérieur ou celui qu’il a désigné » (Const. n. 292). Le méme
numéro des Constitutions détermine la maniére d’adresser cette représentation. Celle-ci, tout
d’abord, ne peut étre adressée au supérieur sans que le concerné ait prié au préalable. Passer a
I’acte sera alors dicté comme le fruit de la priere. Ensuite, aprés en avoir informé le supérieur
oralement ou par écrit et prét a accepter sa décision comme la meilleure, I'inférieur lui
abandonnera, sans discussion ni insistance, toute la latitude de décider en faveur ou contre.

Il en est de méme lorsqu’il s’agit de I’envoi en mission. Il est vrai que « les sujets de la
Compagnie doivent €tre préts a tout instant a parcourir les diverses parties du monde ou ils
seront envoyés par le Souverain Pontife ou par leurs supérieurs » (Const. n. 588). Il est plus
sécurisant pour eux d’obéir aux directives de leurs supérieurs que d'agir de leur propre chef,
méme dans les circonstances ou cela serait envisageable. Cependant : « Cela n’empéche pas
qu’on ne puisse exposer les motions intérieures et les réflexions qui iraient contre 1’ordre recu,
en soumettant entierement son sentiment et son vouloir au sentiment et au vouloir du supérieur
qui tient la place du Christ notre Seigneur » (Const. n. 627). Et a Joseph Thomas de faire une
observation on ne peut plus pertinente. Le dernier mot ne revient pas a n’importe quel
supérieur, mais a celui qui, informé, « doit entendre les représentations qui lui sont faites. Il ne
régne pas sur un troupeau de moutons bélants. Il dirige un corps composé d’hommes libres et
responsables, capables d’initiatives. L’obéissance serait pervertie si la parole libre était interdite
dans ce corps ».%¢ D’ailleurs, il n’est pas toujours évident que le supérieur soit en tout meilleur
que l’inférieur. « Quand le plus haut en dignité aura compris cela, il ne s'enflera pas d'orgueil,
parce qu'il est supérieur, mais saura ainsi que le soumis peut €tre meilleur que lui, tout comme
Jésus était aussi soumis a Joseph ».8” Dans cette optique, d’aprés Pierre Favre, il est important
que les inférieurs adoptent une conduite spécifique devant des supérieurs peu recommandables,
afin que leur obéissance n’en patisse pas. Son tres grand désir est que « ceux qui sont en quelque

sorte dans 1'obéissance s'exercent jusqu'a atteindre une humilité et une charité parfaites, pour

8 THOMAS, 1989, p. 169.

87 “Quando o mais elevado em dignidade tiver compreendido isso, ele ndo se inchara de soberba, por ser superior,
mas sabera, assim, que o submisso pode ser melhor que ele, como Jesus também foi sujeito a Jos¢” (ORIGENES.
Homilias sobre o Evangelho de Lucas. Sdo Paulo: Paulus, 2016, p. 70, traduction nétre).



88

supporter et honorer leurs supérieurs, bons et mauvais ; pour ce faire, ils se concentreraient
uniquement sur leurs qualités sans regarder leurs défauts » .5

Une fois formés, les jésuites, méme étant inférieurs, jouissent d’une grande confiance et
liberté que leur reconnait la Compagnie de Jésus. Elle les considére comme des hommes
spirituels et partant, responsables. Ainsi, donc : « Pour tout ce qui concerne la pricre, la
méditation et 1’étude, ainsi que la pratique matérielle des jelines, des veilles et des diverses
austérités ou pénitences, il n’y aura donc pas, semble-t-il, a leur donner d’autre régle que celle
qui leur sera dictée par leur charité pleine de discernement » (Const. n. 582). La méme liberté
est de mise en matiére de mission. A ceux qui sont envoyés par le Saint Pére ou par leur
supérieur, toute intervention directe ou indirecte dans les missions est interdite. « Toutefois,
quand on est envoyé dans un pays étendu, tel que les Indes ou d’autres provinces, et qu’aucun
champ d’action n’est spécialement assigné, on peut rester plus ou moins dans un endroit ou
dans un autre... » (Const. n. 633). Il sied de noter que le choix du lieu en question doit étre
guidé par le discernement, I’indifférence et la priere pour la gloire de Dieu notre Seigneur. Et
cette gloire de Dieu que tout jésuite est instamment et constamment appelé a poursuivre en toute
chose, n’est rien moins que « le ressort intérieur qui appelle a la fois les plus grandes entreprises
et les plus humbles efforts. C’est ’expression du dynamisme apostolique d’Ignace, 1’idée
directrice qui a fait naitre 1’Institut et qui commande, jusqu’au dernier détail, le caractere
essentiellement missionnaire ».*’

Quand, dans le méme contexte d’étre envoyé dans un pays étendu sans assignation
spécifique du champ d’action, il faut choisir le moyen, a quoi s’en tenir ? « Ou qu’il se trouve,
si aucun moyen ne lui est assigné, par exemple I’enseignement ou la prédication, le sujet pourra
utiliser celui qu’il jugera le plus opportun parmi les moyens dont se sert la Compagnie [...], il
¢vitera ce qu’il y est prescrit d’éviter, pour un plus grand service divin » (Const. n. 634). Ainsi :
« Le compagnon ne perd pas sa personnalité propre ni ses qualités parce qu’il a regu une mission
du supérieur. Mission qu’il est invité a accomplir le mieux possible. Mais cette obéissance
missionnaire appelle Dinitiative ».°° Et Ignace en est bien conscient. « Dans le cadre de la

mission confiée, Ignace fait pleine confiance a ses freres et les invite a une liberté d’initiative.

88 «__.quantos estdo de algum modo em obediéncia, se exercitassem até alcangar nela uma perfeita humildade e

caridade, para suportar e honrar seus Superiores bons e maus; para isso, pusessem vista e afetos somente nas
qualidades deles sem olhar seus defeitos” (FABRO, 2014, p. 40, traduction ndtre).

$ LECRIVAIN, 2016, p. 80.

% JAER, 1998, p. 154.



89

Afin de les aider dans leurs choix apostoliques, il leur donne une maniére de procéder pour le
discernement de ces missions ».”!

En outre, sans s’accaparer de la mission regue ni en €tre accaparé, 1’ouverture a d’autres
opportunités reste toujours possible. Dans ce sens, sans abandonner ni négliger la mission
principale, on peut et on doit méme « voir a quelles autres ceuvres on pourrait s’employer, qui
soient pour la gloire de Dieu notre Seigneur et pour le bien des ames. On ne laissera pas passer
I’occasion que Dieu en fournirait, dans la mesure ou, en lui, cela paraitra utile » (Const. n. 616).
La référence au supérieur par rapport a I’ceuvre a entreprendre reste la meilleure option. Mais
cela n’empéche nullement, vu les opportunités qui se présentent et pour ne pas les laisser
s’échapper, d’oser prendre le risque. « Le pire, en matiére d’obéissance dans la Compagnie,
serait la bétise et la peur. Rien de la mentalité d’un fonctionnaire. Rien non plus de la passivité
paresseuse de celui qui, ayant fait ce qu’on lui a commandé jouit d’une bonne conscience ».%>

Eu égard a ce qui précede, force est de constater que les Constitutions dépeignent le
portrait du supérieur comme celui qui commande et décide, non sans avoir au préalable consulté
qui de droit, prié et réfléchi. En outre, s’il est vrai que « la volonté de Dieu arrive a chaque
personne & travers des médiations »°* et le supérieur étant justement « interpréte et médiateur »
de la volonté divine,’* pour une bonne prise de décisions, il lui faut la vraie connaissance de
diverses situations, mais aussi et surtout la connaissance réelle et profonde de chacun des
membres sous sa responsabilité. Le supérieur doit étre un homme passionné : qui aime Dieu, la
Compagnie de Jésus et chacun de ceux qui vivent sous son obéissance. Ouvert a I’Esprit Saint,
fidéle a la Compagnie de Jésus et passionné de I’Eglise, il doit étre un homme d’une profonde
vie d’intimité avec Dieu. Quant aux inférieurs, il est attendu d’eux une obéissance responsable,
un dialogue permanent, I’ouverture a I’Esprit Saint et aussi la passion pour la gloire de Dieu et
pour ’Eglise. Ainsi présentés, les deux portraits seraient susceptibles de favoriser les liens entre
les supérieurs et les inférieurs. Mais mettent-ils les deux parties a I’abri de tout conflit ?
Certainement pas.

C’est ainsi qu’en cas de scrupule, de toute difficulté d’ordre spirituel ou de tout autre
ordre, le concerné se remettra au jugement d’autres jésuites ayant science et vertu (Const. n.
48). Le choix de ces derniers reviendra au supérieur ; mais le concerné pourra aussi les choisir

avec I’approbation du supérieur. Dans le cas ou le recours a des personnes étrangéres a la

91 JAER, 1998, p. 149.

2 THOMAS, 1989, p. 171.

% TETLOW, Joseph. L union mystique avec Dieu-agissant : Une Instruction du Vatican et un Décret jésuite. Revue
de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 9-28, 1/2009, p. 12.

% PALMES, 1988, p. 61.



90

Compagnie serait utile, la tache de les choisir ou de les approuver incombera au supérieur. En
revanche, si les difficultés touchent la personne du supérieur en elle-méme, le choix ou
'approbation devra étre confi¢ aux Consulteurs (Const. n. 49). En cas des crises plus graves
relatives a I’obéissance, les Constitutions reconnaissent la clause sur 1’objection de conscience.
11 s’agit, partout ou I’on ne voit pas de péché, d’obéir entiérement a celui qui tient la place du
Christ notre Seigneur (Const. n. 284, 549). Il échoit donc a celui qui obéit de juger la moralité
de I’ordre qu’il recoit. Sa conscience devient I’ultime instance décisive. « L’obéissance ne peut
rien contre. Le devoir d’obéir entre en conflit avec le devoir de désobéir. Quelle sera 1’issue
d’un tel conflit ? Les constitutions sont muettes sur ce point [...]. Il faudra attendre la 32°

congrégation générale pour donner un statut reconnu a 1’objection de conscience ».%°

2.5 Reprise synthétique du deuxiéme chapitre

Dans ce chapitre, notre étude a cherché a éclairer le role de 1I’obéissance comme lien et
comme guide, en en précisant les fondements et en analysant ses modalités de mise en ceuvre
dans la Compagnie de Jésus. L’obéissance est un lien. Comme lien, elle lie les jésuites, et
partant, la Compagnie de Jésus tout entiere au Pape par un veeu spécial. Ainsi, ils peuvent se
dévouer au Siege Apostolique, renoncer a leurs propres volontés et étre siirs, par le fait méme,
d’étre guidés par I’Esprit Saint. En vertu de ce veeu spécial au Pape, la Compagnie de Jésus
s’engage a exécuter — immédiatement, sans aucune échappatoire ni justification, dans la mesure
de ses capacités — tout ce que le Souverain Pontife ordonne, quel que soit I'endroit ou il ’envoie
missionner. Pour mener a bien I’accomplissement des missions papales de servir Dieu en aidant
les ames, il est crucial, en tant que corps de la Compagnie de Jésus, de former une union
fraternelle ancrée dans l'amour et la charité. Evidemment, 'union des membres de la
Compagnie de Jésus non seulement entre eux, mais aussi avec leur téte se réalise
primordialement par « le lien de I’obéissance qui unit les sujets a leur supérieur et entre eux, les
supérieurs locaux a leurs provinciaux, et les uns et les autres au général, de facon a ce que soit
respectée soigneusement la subordination des uns par rapport aux autres » (Const. n. 821).

S’il est vrai que 1’obéissance lie le corps de la Compagnie de Jésus, il est aussi vrai
qu’elle ne I’'immobilise point. Bien au contraire, elle se révele comme un chemin a parcourir.
Elle guide. Comment guide-t-elle la Compagnie de Jésus ?

L'obéissance est un chemin. Si la Compagnie de Jésus est vue par le Pape Paul III

comme « un chemin vers Dieu », ce chemin est bel et bien celui de 1’obéissance. L'entrée dans

9% THOMAS, 1989, p. 173.



91

la Compagnie de Jésus s'initie par la vie en obéissance suivant ses Constitutions. Celui qui y
entre aura alors tout un chemin a parcourir, qui appelle a la découverte de toute la valeur de
I’obéissance, avant de devenir définitivement membre du corps de la Compagnie de Jésus. Le
nouveau venu, des le départ, devra vouloir obéir, sans regarder a qui, mais pour qui cette
obéissance est rendue, s’humilier et gagner la vie éternelle. D’ou I’obéissance au cuisinier, aux
chargés d’offices subalternes, aux médecins et aux infirmiers. Au terme de la premiére
probation, le vécu de 1’obéissance sera un des criteres déterminants pour I’admission aux veeux.
Pour la conservation et le progrés de ceux qui sont en probation, 1’observation d’une entiére
obéissance au supérieur est requise. Une obé€issance avec courage et humilité, sans excuse ni
murmures, en se conformant totalement, partout ou il n’y a pas motif de péché, au vouloir et au
sentiment du supérieur. Et ce dernier, quel qu’il soit, doit étre reconnu comme tenant la place
du Christ notre Seigneur. Il y a davantage : une fois incorporé dans le corps de la Compagnie
de Jésus, le jésuite doit se distinguer dans I’observation de 1’obéissance — plus qu’un novice a
qui I’on commande — dans ce qui est obligatoire ou sur un simple signe de la volonté du
supérieur. C’est dans cet esprit qu’il est appelé a réaliser sa mission.

Une telle obéissance a ses fondements. Ils se trouvent dans les Exercices Spirituels de
saint Ignace de Loyola. Ce sont eux qui mettent en lumiere les trois aspects de 1'obéissance au
sein de la Compagnie de Jésus, tels qu'exposés dans ses Constitutions. Ainsi, on considére
l'obéissance a travers le prisme théologique, christologique et ecclésiale. Compte tenu de ce qui
précede, on peut alors comprendre le vécu de 1’obéissance dans la Compagnie de Jésus.

Au sein de la Compagnie de Jésus, 1'obéissance ne peut exister que grace a la dynamique
entre les supérieurs qui commandent et les inférieurs qui obéissent. Pour Ignace, I’exercice de
I’autorité¢ dans la vie religieuse est différent du mode de gouverner la société. C'est un
« gouvernement spirituel » dont le but est uniquement de plaire au Seigneur, en réalisant tout
ce qui est en accord avec son Plan de salut total pour 'homme. En vertu de cela, le supérieur
doit étre, entre autres, un homme spirituel, passionné de la Compagnie de Jésus et du prochain,
un homme de discernement, un homme d’obéissance, fidele a la Compagnie de Jésus et
passionné pour I’Eglise. Ses décisions doivent étre en conformité avec les Constitutions, qui
visent le plus grand service divin et le plus grand bien de ses compagnons. Il doit bien connaitre
ceux dont il a la charge, leurs qualités et leurs défauts, pour leur assigner la mission qui puisse
porter du fruit escompté. D’ou la nécessité¢ du compte de conscience. Celui-ci fonde, du point
de vue de I’inférieur, la relation obéissance-autorité. En toute liberté, I’inférieur partage avec le
supérieur tout ce qu’il vit intérieurement et extérieurement. Il a le droit et le devoir de soumettre

ses propositions au supérieur comme aussi de faire des représentations. Un jésuite formé, pour



92

inférieur qu’il soit, jouit d’une grande confiance et de liberté dans la mesure ou la Compagnie
voit en lui un homme spirituel, responsable et capable d’initiatives. Il doit étre également un
homme d’une obéissance responsable, d’un dialogue permanent, ouvert a I’Esprit Saint et aussi
passionné pour la gloire de Dieu et pour I’Eglise. C'est en vertu de I'obéissance ainsi décrite que
le supérieur peut envoyer les inférieurs en mission pour un plus grand service divin et un bien
plus universel. Comment répondront les premiers missionnaires jésuites envoyés pour

évangéliser les royaumes Kongo et Angola ?



93

3 LA MISSION D’EVANGELISATION DES PREMIERS JESUITES AUX

ROYAUMES KONGO ET ANGOLA

La mission est la raison d’étre de la Compagnie de Jésus. Ignace et ses premiers
compagnons alors étudiants a Paris, avant méme de penser a fonder une congrégation religieuse,
¢taient déja épris d’un élan missionnaire. « Leur seule ambition était de travailler pour la gloire
de Dieu, comme un petit groupe de fréres, et de servir ‘toute cause qui toucherait au plus grand
service de Dieu’ ».! Ils élurent Jérusalem comme lieu de leur apostolat avec option de se tourner
vers Rome et se mettre a la disposition du pape pour les envoyer missionner ou il voudrait si la
traversée, ce qui arrivera effectivement, vers la Palestine s’avérait impossible. « La Compagnie
de Jésus, née de cet esprit missionnaire, approuvée comme Ordre régulier par Paul III le 27
septembre 1540, est liée au S. Siege par un quatrieme veeu solennel de spéciale obéissance au
Souverain Pontife quand il s’agit des Missions ».> A I’instar de Frangois Xavier, premier
missionnaire de la Compagnie de Jésus, qu’Ignace de Loyola envoya pour les Indes en 1541,
sans tarder, « de nombreux imitateurs suivaient les traces du grand apotre des Indes et du Japon,
atteignant jusqu’a I’impénétrable royaume de Chine, les immenses régions du Brésil, de
I’Ethiopie, du Congo et de I’Angola recevaient des missionnaires formés a 1’école d’Ignace ».’

S’agissant de ces deux derniers lieux cités, un premier groupe de quatre jésuites arrivera
au royaume Kongo en 1548 et leur aventure missionnaire prendra rapidement fin en 1553. Deux
jésuites prendront la reléve, mais pour une durée plus courte encore, de 1553 a 1555. lls n’y
produiront pas de fruits escomptés. Cing ans plus tard, pour poursuivre cette aventure
missionnaire dans la méme région, quatre jésuites entrent dans le royaume voisin d’Angola, qui
tend a s’affranchir de la vassalit¢ du royaume Kongo. Le Roi Dembi, dont le défunt
prédécesseur avait invité les missionnaires, ne se montre pas pressé pour les recevoir dans sa
capitale. Le bon accueil qu’il va finalement leur réserver ne durera que peu de temps. Toujours
méfiant, il ne tardera pas a expulser les Portugais de son royaume et d’en garder d’autres,
captifs, dont le Pére Francisco de Gouveia, marquant ainsi la fin de la premiére mission jésuite
dans sa terre. Il faudra attendre jusqu’en 1575 pour avoir une autre entrée des jésuites en
Angola. C’est a partir de cette deuxiéme arrivée que la mission d’évangélisation se poursuivra

et prospérera effectivement.

! BRODRICK, James. Origines et expansion des jésuites. Paris : Sfelt, 1950, v.1, p. 45.

2 MISSIONS de la Compagnie de Jésus parmi les infidéles : Quelques notes historiques et statistiques. Torino :
Baravalle e Falconieri, 1925, p. 6.

3 MISSIONS, 1925, p. 6.



94

Pour évangéliser le royaume angolais, les missionnaires vont adopter deux approches
différentes selon que leur cible sont des Noirs ou des Blancs. Dans le premier cas, il faut
distinguer ceux qui sont paiens de ceux qui sont dé¢ja chrétiens. La méthode d’évangélisation
des Noirs non-chrétiens suit la logique suivante : la soumission, I’endoctrinement, la conversion
et le baptéme. Quand il s’agit des Noirs chrétiens, la méthode s’avére la suivante : la
conservation, I’endoctrinement et la consolidation des sacrements. Dans le second cas, lorsqu’il
est question des Blancs, la méthode d’évangélisation adoptée par les missionnaires est d’assurer
le culte et les sacrements en plus de la prédication. En outre, les missionnaires font des
incursions d’évangglisation dans le royaume Kongo, assument un collége pour 1’éducation des
enfants, les ceuvres de charité et sont au service de la conquéte. A coté des difficultés auxquelles
ils seront confrontés, nous mentionnerons ¢galement les moyens de survie dont ils se serviront

loin de la métropole. Tous ces différents points constituent la teneur du présent chapitre.

3.1 Mission de quatre pionniers jésuites au royaume Kongo (1547-1553)

Le terme mission tire son origine du latin missio-nis, de mittere qui signifie envoyer. Ce
qui suppose inévitablement des composantes suivantes : la personne qui envoie, la personne
envoyée, le but poursuivi, le lieu de la mission, la personne ou le peuple cible, etc. Le terme
mission peut revétir plusieurs sens dont deux nous intéressent ici : « Au sens théologique, on
peut voir que la rédemption du monde s’est accomplie par la mission de la Seconde Personne
de la Sainte Trinité, envoyée par la Premiére ».* Et au sens juridique, conformément au droit
canonique, la mission proprement dite, et « selon Pie XII et Jean XXIII, est I’ceuvre de la
fondation et de I’implantation de I’Eglise ».”> Dans la méme optique : « La mission dans la
Compagnie de Jésus est 1’acte juridique par lequel le Souverain Pontife — ou le Supérieur
général, selon sa concession — envoie quelqu’un de la Compagnie pour réaliser une intention
spécifique, au service de I’Eglise universelle ».© C’est cette mission rédemptrice initiée par le

Christ, embrassée par les apotres et leurs successeurs, que les missionnaires jésuites vont

4“No sentido teoldgico, verifica-se que a reden¢do do mundo se consumou por meio da missdo da Segunda Pessoa
da Santissima Trindade, enviada pela Primeira” (REGO, Antonio Da Silva. Li¢ées de missionologia. Lisboa: Junta
de Investigagdes do Ultramar, 1961, p. 2-3, traduction nétre).

5« .segundo Pio XII e Jodo XXIII, ¢ a obra da fundagdo e da plantagio da Igreja” (REGO, 1961, p. 3, traduction
notre).

6« _.la mision en la Compafiia de Jesus es aquel acto juridico por el cual el sumo pontifice — o el prepdsito general,
segun la concesion de aquel — envia a alguno de la Compaiiia para realizar una intencidén determinada, en servicio
de la Iglesia universal” (SALVAT, Ignacio. Servir en mision: Aportacion al estidio del carisma de Ignacio y de
las Constituciones. Roma: Centrum Ignatianum, 1972, p. 96, traduction nétre).



95

poursuivre aux royaumes Kongo et Angola ou, mutatis mutandis, ils fonderont et implanteront
I’Eglise.

Dans I’entre-temps, avant d’évoquer 1’arrivée des premiers jésuites au royaume Kongo,
le Roi Afonso I¥, infatigable défenseur de la foi chrétienne dans son royaume comme déja vu
au premier chapitre, meurt’ en 1541. Don Pedro lui succédera au trone, puis Don Francisco. Un
dominicain nommé évéque de Sao Tomé, dont dépendait alors le royaume Kongo, étant au
courant de la vie licencieuse que menaient plusieurs clercs a So Salvador, s’y rendit lui-méme
pour y remédier. « Soutenu par don Diégo [Diogo], le nouveau roi du Congo, il fit arréter
quelques prétres indignes ; d’autres se retirérent volontairement avec ce qu’ils possédaient ».3
Ce nouveau roi, petit-fils du regretté Don Afonso I¥, fut intronisé en 1546. De chrétien, il
n’avait quasiment que le nom. Toutefois, en accord avec 1’évéque, il envoya a la cour du
Portugal un ambassadeur en la personne du prétre Diogo Gomes. De parents portugais, il naquit
au royaume Kongo. Ce fut un prétre exemplaire et trés z€l¢€ au point d’avoir été admis par le roi
comme son confesseur et chapelain. Parmi ses charges aupreés de la Couronne portugaise,
figurent notamment deux points saillants : le renouvellement du traité de 1517 qui prohibait aux
bateaux d’accéder a d’autres ports si ce n’est celui de Mpinda ; et la nécessité d’envoyer les
missionnaires pour sauver la situation de la chrétienté dans le royaume Kongo. Pour répondre
favorablement a cette seconde requéte, Dom Joao III appelle alors Maitre Simao Rodrigues et
sollicite quelques missionnaires jésuites pour sauver et soutenir la foi dont la méche faiblit déja
au royaume Kongo. Cela tombe bien : « Paul III avait agréé 1’ordre des Jésuites parce qu’il
comprenait la nécessité de porter le Christianisme dans les pays nouvellement découverts. Le
roi Jean III de Portugal demandait des missionnaires ».° Cet appel du roi temporel ne tomba
pas dans I’oreille d’un sourd. Y répondre n’est rien moins qu’une fagon de répondre a 1’appel
du Roi Eternel "’

Maitre Simao Rodrigues, Provincial de la naissante Province du Portugal, et fille ainée
des Provinces de la Compagnie de Jésus, adressa une lettre au Pére Luis Gongalves da Camara,
alors Recteur de la fameuse université de Coimbra, lui ordonnant de choisir les premiers

missionnaires destinés a la Mission du royaume Kongo. Recue le 26 juillet 1547, la lettre du

"1l n’y a pas d’'unanimité quant a la date de sa mort qui varie, selon les auteurs, entre 1541 et 1546.

8 BAESTEN, Vincent. Les anciens jésuites au Congo (1548-1648) : Extrait des Précis historiques 1893-1896.
Bruxelles : Alfred Vromant & C'¢, 1898, p. 20.

9 LORTZ, Joseph. Histoire de I’Eglise. Paris : Payot, 1962, p. 266.

10Voir DECLOUX, Simon. L’Esprit de la Compagnie dans la décision de commencer la Mission du Kwango. In :
LA COMPAGNIE de Jésus et I'évangélisation en Afrique Centrale : Esprit, histoire et perspectives. Actes du
Colloque tenu du 1°" au 4 Décembre 1993 a la Faculté Saint Pierre Canisius, Kimwenza. Kinshasa : Loyola, 1994,
p. 353-354.



96

Provincial fut lue devant toute la communauté réunie dans la chapelle domestique. Suspendus
aux lévres du Recteur, tous ne brilaient que d’un seul désir : étre choisis pour cette mission
combien difficile ou le verbe mourir, par naufrage ou par maladies et quelques fois aussi par le
fer des Negres, se conjugue a tous les temps et a tous les modes. « Ces naufrages et ces trépas,
que I’on calcule d’avance, ne compriment point 1’élan qui pousse les Péres de I’Ordre de Jésus
vers ces cOtes néfastes ».!! Il faut avouer que I’exemple de saint Francois Xavier inspira
généreusement beaucoup de vocations missionnaires. Quand il embarqua pour les Indes,
pendant son séjour au Mozambique, il écrivit, le 01/01/1542, a ses compagnons résidant a Rome
en ces termes : « S’il y avait la-bas des gens trés désireux de servir Dieu Notre Seigneur,
beaucoup de fruits suivraient si vous en envoyiez au Portugal, car du Portugal, dans 1’armada
qui en vient chaque année, ils viendraient en Inde ».'? Par ailleurs, quand ce méme grand
missionnaire jésuite écrit au Roi du Portugal d’alors, Jodo III, le 20/01/1545, a partir de Cochin,
il décrit, entre autres, la situation déplorable dans laquelle vivent ces paiens — qui se
disposeraient a suivre le bon chemin, mais se plongent et se perdent dans 1’obscurité — faute de
maitres pour les en tirer. Par conséquent, ce futur premier saint de la Compagnie de Jésus
demandera au roi, a la fin de la méme lettre, I’envoi aux Indes de nombreux jésuites et
suffisants, « non seulement pour baptiser et instruire dans la doctrine chrétienne tant de
personnes qui se sentent poussées a embrasser la foi en Jésus-Christ dans ces régions, mais
aussi d’en envoyer a Malacca et dans les régions environnantes, ou il y en a beaucoup qui
deviennent chrétiens ».!* Sa demande tombait bien a propos dans la mesure ou : « Au collége
de Coimbra, fondé¢ par Jean III surtout en vue des Indes, I’ambition de tous les jeunes Jésuites

était d’aller se sacrifier jusqu’au sang pour les infidéles ».!*

' CRETINEAU-JOLY, Jacques. Histoire religieuse, politique et littéraire de la Compagnie de Jésus : Composée
sur des documents inédits et authentiques. v.5. 3e éd. Paris : Poussielgue-Rusand, 1851, p. 106.

12 “Se ai houvesse algumas pessoas muito desejosas de servir a Deus Nosso Senhor, muito fruto se seguiria se
mandasseis algumas a Portugal, porque de Portugal, na armada que de 14 vem todos os anos, viriam para a india”
(FRANCISCO XAVIER, Santo. Obras completas. Braga: Apostolado da oragao; Sao Paulo: Loyola, 2006, p. 97,
traduction notre).

13 “ndo s6 para baptizar e instruir na doutrina cristd tantas pessoas que se sentem movidas a abragar a fé em Jesus
Cristo nestas paragens, mas também para enviar alguns a Malaca e regides circunvizinhas, onde sdo muitissimos
os que se fazem cristdos” (FRANCISCO XAVIER, 2006, p. 213, traduction notre).

4 BRUCKER, Joseph. La Compagnie de Jésus : Esquisse de son institut et de son histoire (1521-1773). 2e¢ éd.
Paris : Gabriel Beauchesne, 1919, p. 111. Disons en outre que ce collége formait les jésuites pour la disponibilité
universelle et se constitua en pépiniére de missionnaires destinés en Amérique, en Afrique et en Asie. Voir
GONCALVES, Nuno da Silva. Prefacio. In: SIMOES, Carlota; MIRANDA, Margarida; CASALEIRO, Pedro.
Visto de Coimbra: O Colégio de Jesus entre Portugal e o mundo. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra,
2020, p. 10-11.



97

Néanmoins, comme choisir, c’est aussi €écarter, les heureux ¢lus en furent quatre: le Pére
Jorge Vaz, supérieur,'® le Pére Cristovao Ribeiro,'¢ le Pére Jacome Dias!” et le scolastique
Diogo do Soveral.'® Sans tarder, le Recteur leur demanda de préparer le voyage et de se rendre
a Lisbonne. La, Diogo Gomes, prétre et ambassadeur du roi du royaume Kongo, aborda le
supérieur nommé de la Mission du Kongo, lui avoua son désir de quitter les vanités du monde
et d’entrer dans la Compagnie de Jésus. Mais le Pere Jorge Vaz lui demanda de rentrer d’abord
au royaume Kongo avec ses honneurs d’ambassadeur du roi. Ensuite, il pourrait alors donner
satisfaction a ses hautes aspirations.

Conduits par Maitre Simao Rodrigues, le 16 septembre 1547, pour une entrevue avec le
Roi Joao III du Portugal, les quatre vaillants missionnaires ne partiront du Portugal que vers la
fin du méme mois. La recommandation royale fut claire « dans la joyeuse affabilité avec
laquelle il les recevait, que dans ces royaumes ils ne prétendent rien d'autre que la paix et la
tranquillité de tous et le service de Dieu »."

En partance pour le royaume Kongo, en passant par Sdo Tomé ou ils séjournerent et se
traitérent de quelques fievres contractées le long du voyage, ils ne jetteront I’ancre au port de
Mpinda, a la marge gauche du fleuve Congo, que le 18 mars 1548. Ils y resteront en attendant
I’invitation royale a rejoindre la capitale. C’est finalement le 20 mai, jour de la Pentecote, qu’ils
fouleront le sol de la capitale, accueillis en pompe par la population. Le Roi Diogo I qui
attendait a I’entrée de la cité, refusa que les missionnaires lui baisassent la main. Cependant, il
la tendit seulement au scolastique Diogo do Soveral parce qu’il n’était pas encore prétre.

La premiere rencontre avec le roi donna une bonne impression aux quatre missionnaires.
Profitant de la bonne disposition royale, ils se mirent a 1’ceuvre sans attendre. Ne connaissant
pas encore la langue du peuple, ils recouraient au service d’un interpréte pour déployer leur zele
apostolique. Les trois prétres, avec un grand zele, s’occupaient « d’endoctriner les néophytes,
cherchant, comme [’écrivait Jorge Vaz, a leur faire connaitre Dieu le Créateur, s’¢élevant des
choses visibles aux choses invisibles, et a corriger I’erreur de ceux qui les avaient baptisés sans

I’instruction nécessaire ».2° Qui plus est, quatre mois aprés leur arrivée dans cette terre

1511 entra dans la Compagnie de Jésus le 19 décembre 1545.

16 Entré dans la Compagnie de Jésus le 20 aofit 1543.

17 Fut ordonné prétre en cette méme année de 1547.

18 Entré dans la Compagnie de Jésus le 11 juillet 1546.

19« _na afabilidade alegre com que os recebeu, que naqueles reinos ndo pretendessem outra coisa sendo a paz e
quietacdo de todos e o servigo de Deus” (RODRIGUES, Francisco. Historia da Companhia de Jesus na Assisténcia
de Portugal: A Fundag¢do da Provincia Portuguesa 1540-1560. Tribulagdes — Colégios — Missdes. Porto:
Apostolado da Imprensa, 1931, t.1, v.2, p. 548, traduction notre).

20 « ...de doutrinar os nedfitos procurando, como escreveu Jorge Vaz, dar-lhes a conhecer a Deus Criador subindo
das coisas visiveis as invisiveis, e emendar o érro dos que os haviam baptizado sem a necessaria instru¢ao”
(RODRIGUES, 1931, t.1, v.2, p. 549, traduction noétre).



98

africaine, le Pére Cristovao Ribeiro comptait 1.700 indigénes baptisés de ses mains, le Pere
Jacome Dias, 400 et le Pere Jorge Vaz, 2.700 car il faisait aussi I’itinérance apostolique aux
environs de Sdo Salvador.?! On lui doit aussi 1’édification de trois églises dédiées a Sdo
Salvador, a Notre Dame de Secours et a Saint Jean-Baptiste. Comme scolastique, la tache qui
incombait a Diogo do Soveral fut principalement 1’enseignement et 1’éducation des enfants. Il
en réunit quelque six cents, repartis en diverses écoles sous 1’autorité de certains maitres que
lui-méme dirigeait. Si le travail était bien exigeant, il ne montrait pas moins combien élevé était
le degré de sa charité et sa patience chrétienne. « C'est ainsi que travaillaient les ouvriers dans
l'espoir d'augmenter les fruits ; mais le champ était trop sauvage. Bient6t, les pierres apparurent
et les épines poussérent ».2?

La grande difficulté leur venait du propre Roi Diogo I qui n’avait de chrétien que le
fait d’avoir été baptisé. Vivant a couteau tiré avec le clergé, particulierement les missionnaires
jésuites, il lui arriva méme a les faire descendre de la chaire et a les faire sortir de 1’église tout
simplement puisqu’ils stigmatisaient les maux du peuple.?® Au jugement des jésuites, il fallait
bien, dans ce royaume Kongo, discipliner le christianisme « qui était alors fort ambigu. Le roi
lui-méme n’était pas épargné par leurs reproches a cause de sa vie licencieuse. Aussi décida-t-
il de les expulser car il préférait s’entendre avec le clergé régulier [plutot séculier], plus
accommodant a 1’égard des mceurs du pays ».>* Vu la situation déplorable dans laquelle se
plongeait le christianisme, ’ambassadeur Diogo Gomes se rendit au Portugal pour en informer
le Roi Joao III. Embarqua avec lui, en ce mois de février 1549, le scolastique Diogo do Soveral
laissant derriere lui les trois prétres. Cependant, rongé par la maladie, le Pére Jorge Vaz,
supérieur de la Mission, fut obligé par les deux autres compagnons jésuites de regagner
Lisbonne pour les soins appropriés. Il y mourra, malheureusement, en 1551.

La situation fut malheureuse, voire scandaleuse pour les deux jésuites restés sans leur
supérieur. « Découragés et oubliant pratiquement la perfection de leur Institut, ils suivirent les
mauvais exemples d'autres clercs et commencérent a négocier des échanges commerciaux ».2°

Apres avoir passé€ quelque temps dans cette vie peu édifiante, le Pére Cristovao Ribeiro se rendit

21 11 s’agit de la capitale Mbanza Kongo qui fut débaptisée Sdo Salvador ou comme en témoignent beaucoup
d’écrits anciens, San Salvador, sa variante espagnole. Cette appellation existait déja en 1569. Voir CUVELIER,
Jean ; JADIN, Louis. L 'Ancien Congo d’apreés les archives romaines (1518 - 1640). Bruxelles : Académie Royale
des Sciences Coloniales, 1954, p. 22.

22 “Assim trabalhavam os operarios com esperanga de fruto crescente; mas o campo era demasiadamente bravio.
De-pressa apareceram as pedras e brotaram os espinhos” (RODRIGUES, 1931, t.1, v.2, p. 549, traduction ndtre).
B PAIVA, 1877, p. 93.

22 NDAYWEL ¢ NZIEM, Isidore. Histoire du Zaire : De I’héritage ancien a I’Age contemporain. Louvain-la-
Neuve : Duculot, 1997, p. 89.

2 “Descorogoados € esquécidos praticamente da perfeigdo de seu Instituto, seguiram os maus exemplos dos outros
clérigos e deram-se a negocia¢des de comércio” (RODRIGUES, 1931, t.1, v.2, p. 551, traduction notre).



99

a Sao Tomé avant d’étre suivi peu de temps apres par Jacome Dias. Malade, ce dernier regagna
le Portugal vers la fin de 1552. De Coimbra, ses supérieurs 1’envoyerent s’occuper de sa santé
diminuée dans sa terre natale aux alentours de Braga.

Plongé dans son commerce, le Pére Cristovao Ribeiro continuait sa vie a Sio Tomé. Ses
nouvelles, qui parvenaient au Portugal, étaient moins édifiantes. Les supérieurs se chargerent
donc d’y remédier en le punissant. Cette tache échut a Diogo Gomes, ancien ambassadeur et
confesseur du roi du Kongo, maintenant membre de la Compagnie de Jésus depuis le 23 aoit
1949 et ayant changé pour cela de prénom. Il s’agit désormais du Pére Cornélio Gomes. Une
fois a Sao Tomé, il s’informa de la situation, fit arréter I’ancien missionnaire, prit et remit tout
son argent a I’hopital de la Miséricorde suivant les recommandations regues de ses supérieurs.
Néanmoins, face a la non-résistance et a I’humilité dont témoigna Cristovao Ribeiro se disant
méme prét a faire n’importe quelle pénitence publique s’il en était besoin, le Pére Cornélio
Gomes I’envoya captif a Lisbonne tout en ayant soin d’écrire une lettre fraternelle de
recommandation a ses supérieurs. Il fut bien regu au collége Santo Antdo de Lisbonne ou il
arriva vers la fin de 1553. Envoyé ensuite a sa terre natale, il fut renvoyé de la Compagnie de

Jésus. Ainsi se termina 1’ceuvre de la premicre expédition jésuite au royaume Kongo.

3.2 Nouvelle expédition jésuite au royaume Kongo (1553-1555)

Toutefois, le Roi Jodo III et le cardinal infant Henrique I tenaient mordicus a la poursuite
de la mission d’évangélisation jésuite au royaume Kongo. Eu égard a leur ténacité, le Provincial
désigna le Pere Cornélio Gomes et le Pére Frutuoso Nogueira pour cette seconde expédition
missionnaire. A eux, s’ajoutaient trois jeunes gens du collége des Orphelins. Ils débarqueront
au port de Mpinda en juin 1553. Ils y resteront quelques semaines pour refaire les forces avant
de poursuivre le voyage vers la capitale du royaume ou ils arriveront en septembre. Pendant ce
temps, I’ambassadeur envoy¢ par Dom Joado III a la cour du royaume Kongo et en compagnie
duquel ils ont entrepris le voyage, a pieusement trépassé dans le trongon entre Mpinda et la
capitale. Le Roi Diogo leur réserva un accueil tres froid. En effet, il avait appris que son ancien
ambassadeur avait dit a son homologue, au Portugal, que s’il ne rentrait pas au Kongo, le roi et
ses vassaux retourneraient aux anciennes pratiques idolatriques. Ce que Cornélio qualifiait de
calomnie. Dans ce climat de malentendu, les deux missionnaires et deux jeunes orphelins
tombérent malades. Le Pére Frutuoso Nogueira succomba a sa maladie un certain samedi 21
octobre 1553. Le Pére Cornélio continua avec zéle sa mission, mais la vie scandaleuse des
autres Européens et clercs, non seulement le contrariait, mais aussi et surtout favorisait la vie

licencieuse du roi et de ses vassaux. Devant cette mission combien difficile, le Pere Cornélio



100

Gomes sollicita au Portugal un renfort missionnaire. Le Pére Pedro Dias et le Freére Gaspar
Calaca furent désignés pour aller en février 1555 travailler dans un collége que I’on ouvrirait
pour I’éducation des enfants et les préserver ainsi de la corruption ou ils seraient inévitablement
perdus s'ils n'étaient pas aidés.

En attendant, la situation s’empirait de plus en plus. Le roi interdit la fondation du
collége. Le Pére Cornélio décida de rentrer au Portugal. Une fois arrivé au port de Mpinda, il
regut les lettres du Roi Jodo III du Portugal, avec la recommandation de ne pas quitter le Kongo
avant ’arrivée de 1’ambassadeur qu’il enverrait. Le missionnaire fit demi-tour. Interdit
d’exercer les ministeéres de la Compagnie de Jésus, il attendit tout de méme pendant dix mois,
mais en vain I’arrivée de I’ambassadeur. Il regagna de nouveau Mpinda. Don Diogo émit un
décret qui ordonnait a tous les Blancs qui s’y trouvaient d’évacuer Mpinda pour le Portugal. Le
Pére Cornélio s’embarqua accompagné de deux orphelins, le troisiéme étant décédé. L’escale
de preés d’un mois a Sao Tomé lui permit d’exercer avec zele et édification son apostolat. Ils
arrivérent a Lisbonne le 15 aott 1555. Les deux orphelins, ses intrépides compagnons de lutte
en terre de missions, furent admis dans la Compagnie de Jésus. Ce fut la fin, non espérée, de la

premiere mission jésuite au royaume Kongo riche en épines.

3.3 Poursuite de I’aventure missionnaire

A peine deux ans aprés la fin de la mission kongolaise, ce fut le tour du Ngola, le roi de
I’Angola, d’envoyer trois ambassadeurs a la cour du Portugal solliciter les missionnaires pour
I’évangélisation de son royaume. Le Roi Jodo III étant mort le 11 juin 1557, les trois
ambassadeurs furent recus par la reine régente Catherine. Celle-ci demanda au Pére Inacio de
Azevedo, alors vice-Provincial de la Province jésuite du Portugal, de lui choisir quelques
missionnaires jésuites pour I’Angola. Mais avant de s’y rendre, la nouvelle de la mort du roi
angolais parvint a Lisbonne entre aolt et septembre 1558. Ne sachant pas ’intention du
nouveau roi en rapport avec le christianisme, le voyage fut reporté. Le 22 décembre 1559, quatre
missionnaires jésuites s’embarquerent pour I’Angola: le Pere Francisco de Gouveia, le Pere
Agostinho de Lacerda, le Frére Anténio Mendes et le Frére Manuel Pinto. Ils étaient dans
une flotte de trois navires avec I’ambassadeur du Portugal pour I’ Angola, Paulo Dias de Novais.
Ils passerent par le Cap-Vert, Sdo Tomé et le port de Mpinda avant d’atteindre celui de Kwanza
le 03 mai 1560.

Ce nouveau roi, qui n’avait nullement d’intérét pour 1’évangélisation, les laissa trainer
pendant six mois avant de les autoriser a rejoindre sa capitale. Pendant cette période d’attente,

le Pére Agostinho de Lacerda fut frappé par des fievres et, sans y résister, il en mourut. Une



101

fois & Dongo ou Ndongo, la capitale du royaume angolais, le roi réserva un bon accueil a ses
hotes portugais. Puisque I'échange de cadeaux est réputé pour étre une marque nécessaire de
I'hospitalité africaine, ils procédérent ensuite a cette cérémonie sans délai. Vu les bonnes
dispositions du roi, le Pére Gouveia en profite pour lui demander la permission d’initier sa
mission d’évangélisation et I’instruction des enfants. Le Roi Dembi accepte favorablement sa
demande et lui confie des jeunes gens a instruire.

Dans I’entre-temps, le Roi Diego, régnant au royaume Kongo, ne voyait pas de bon ceil
I’admission des Portugais dans la capitale de son ancien vassal angolais. « Il redoutait de perdre
les avantages du commerce qu’il entretenait avec les Portugais, en voyant que ceux-ci nouaient
des relations politiques avec les autres chefs noirs ses voisins. Aussi n’elt-il rien de plus
empressé que de détourner ce danger ».2° Dans sa diplomatie, il entreprit d’informer
secrétement son homologue angolais du danger qu’il encourait pour avoir admis des Portugais
dans sa capitale. Ces derniers, argumentait-il, avaient pour objectif de s’emparer non seulement
de ses richesses, mais ¢également de son royaume. Et les missionnaires €taient des espions. Ne
pas prendre des mesures €nergiques a présent contre eux serait s’exposer a des périls qu’il ne
pourrait point conjurer dans le futur.

Cette influence extérieure planait dorénavant sur le Roi Dembi. Et puisque les
missionnaires ne réussirent pas a le convertir, il resta trop méfiant envers la religion chrétienne.
Une année apres 1’arrivée de 1’ambassadeur accompagné des missionnaires, il ordonna aux
Portugais — pris pour traitres et conspirateurs — de quitter son royaume. Le Frére Manuel Pinto?’
recoit la permission d’accompagner les expulsés. Toutefois, sont pris en otage I’ambassadeur
Paulo Dias de Novais, le Pére Francisco de Gouveia puis le Frére Antonio Mendes. A ce dernier,
fut donné peu de temps apres 1’ordre de quitter I’ Angola. En 1565, vint le tour de I’ambassadeur.
Seul le Pere Francisco de Gouveia, interdit d’enseigner la doctrine chrétienne, restera en
captivité jusqu’a sa mort le 19 juin 1575. « Cette captivité du P. de Gouvea dura quatorze ans,
sans qu’il lui fat permis d’exercer d’autre apostolat que celui de la pénitence et de la priere,
pour obtenir de Dieu le salut de ces pauvres noirs, et sans qu’il elit méme la consolation de
célébrer le saint sacrifice, faute de farine et de vin ».?® La florissante Mission d’Angola, dont

nous allons parler incessamment, sera 1’ceuvre des années et des missionnaires postérieurs.

26 BAESTEN, 1898, p. 90-91.

27 1l n’arrivera pas au Portugal. Il meurt dans I’ile de Sdo Tomé au début de 1562 et sera enterré dans 1’église des
Confreres de la Miséricorde.

2 GUILHERMY, Elesban de. Ménologe de la Compagnie de Jésus: Assistance de Portugal comprenant les
provinces et missions du Japon, de la Chine, du Brésil, des Indes orientales, de I’Ethiopie et de la Guinée. Poitiers :
Henri Oudin, 1867, p. 547.



102

3.4 Deuxieme expédition jésuite en Angola

Une fois libéré de sa captivité angolaise, Paulo Dias de Novais retourne au Portugal en
1565. 11 sollicite et obtient du monarque portugais, Sebastido, la faveur de rentrer au Kongo
afin d’y établir une colonie militaire. Ainsi assurerait-il la protection des Portugais et de leurs
intéréts commerciaux. Entre cette sollicitation et sa réalisation, beaucoup d’années s’écoulérent.
Finalement, le Roi Sebastido signa une ordonnance le 12 avril 1574 dans laquelle Paulo Dias
de Novais fut nommé, comme le rapporte Baesten, capitaine général, gouverneur et fondateur
de la future colonie. A tous les soldats qui s’engageaient a cette entreprise, furent accordées les
lettres de noblesse et des terres transmissibles a leurs descendants. Quand Paulo Dias
s’embarque le 23 septembre 1574%° pour retourner en Afrique, il est pourvu d’une flotte de sept
vaisseaux avec 700 soldats a bord. Quatre jésuites font partie de I’expédition : les Péres Garcia
Simdes, supérieur, et Baltasar Afonso ainsi que deux Fréres, Cosme Gomes et Constantino
Rodrigues. Vertueux, ils y sont envoyés comme fondateurs de la Mission de 1’Angola. Ils
arrivent a I’1le de Luanda le 11 février 1575 et s’y établissent. Les précautions étant prises et
les préparatifs faits, le Pere Garcia Simdes « célébra la sainte messe et le gouverneur général
prit solennellement possession de la contrée au nom du roi de Portugal ».’* L’année suivante,
convaincus que le site choisi n’offre pas les atouts escomptés, Paulo Dias et son escorte se
déplacent pour s’établir sur le continent. Par le fait méme, sont lancés les fondements de la
future ville Saint-Paul de Luanda qui se développera rapidement.

Les quatre missionnaires jésuites y résident également et, des leur arrivée, sont au
courant que le Pére Francisco de Gouveia est en vie, bien que toujours en captivité¢ a Dongo. Ils
recoivent méme la lettre de ce dernier datée du 19 mai, un mois avant sa mort. Il y décrit la
situation déplorable du christianisme en Angola. Quand le gouverneur de Luanda et le Pére
Garcia Simdes écrivirent a leur compatriote captif pour lui demander comment ils pouvaient le
délivrer de sa captivité, le Pére Gouveia répondit qu’il ne fallait pas entreprendre une guerre
pour ne pas mettre en danger aussi bien sa vie que celle des autres Portugais.

Dans ces vastes terres africaines, la vigne du Seigneur exigeait de nombreux ouvriers,
car il y avait beaucoup a faire pour les missionnaires. Cependant, leur nombre n’était jamais
suffisant. « Cette pénurie les obligeait a ne pas s’absenter aussi facilement de Luanda, le centre

de la Mission, ni former des missions stables dans 1’arriére-pays et les terres plus intérieures de

2 BAESTEN, 1898, p. 96-97, dit que la flotte partit de Lisbonne le 23 octobre et fut en vue de I’ile de Luanda le
20 février 1575.
30 BAESTEN, 1898, p. 98.



103

ces vastes régions ».°>! Les renforts en missionnaires de la Mission d’Angola se révélérent
sporadiques. Cing ans apres 1’arrivée de ces quatre pionniers, la Mission fut renforcée par deux
jésuites, arrivés le 23 février 1580. Ce sont le Pere Baltasar Barreira et le Frere Frutuoso
Ribeiro. Quatre ans apres, la Mission d’Angola regut quatre nouveaux jésuites en provenance
de Belém au Brésil. IIs foulerent le sol de Luanda le 25 janvier 1584. Il s’agit des Péres Jorge
Pereira et Diogo da Costa, accompagnés des Freéres Simao Mendes et Joao Ribeiro. I a fallu
attendre quasiment dix ans pour que de Lisbonne partent d’autres jésuites pour I’Angola.
Signalons d’abord I’arrivée du Pére Anténio Pais vers 1592. Ensuite, ils sont six qui arrivent
le 11 mars 1593 a Luanda. Parmi eux, quatre sont prétres : le Visiteur Pedro Rodrigues, Aires
Botelho, Joao Lopes et Pedro Barreira ; deux sont fréres : Antonio de Sequeira et Gregorio
de Oliveira. Mais trois d’entre eux ne resteront dans ce royaume angolais que durant une année
et quatre mois. Car le 11 juillet 1594, non seulement le Visiteur, mais aussi le Pére Pedro
Barreira et le Frere Antoénio Gongalves quittent la Mission angolaise en partance pour le Brésil.

En 1602, il y a douze missionnaires jésuites en Angola €quitablement répartis entre
prétres et freres. En juillet 1606, trois jésuites entrent en Angola : les Péres Francisco de Gois
et Duarte Vaz accompagnés du Frére Antonio de Barros. Deux autres missionnaires seront
recus en 1615 : les Peres Jeronimo Vogado, supérieur et Visiteur, ainsi que Miguel Afonso.
Cette année marque a la fois la fin du long généralat du Pére Claudio Acquaviva (1581-1615)
et le terme de la limite temporelle du présent travail de recherche. C’est avec un si petit nombre
d’ouvriers, malgré le travail apostolique laborieux a Luanda, que la Compagnie de Jésus put
apporter sa contribution a I’évangélisation de I’ Angola aussi bien dans les prisons,*? dans les

campagnes militaires que dans certaines excursions a travers le pays et au-dela.

3.5 L’évangélisation

Comme 1’a si bien défini Paul VI : « Evangéliser, pour I’Eglise, c’est porter la Bonne
Nouvelle dans tous les milieux de I’humanité et, par son impact, transformer du dedans, rendre
neuve I’humanité elle-méme » (EN, n. 18). Il ne s’agit pas de n’importe quelle transformation,

mais d’une « transformation ‘de I’intérieur’, résultat de la réception de la Bonne Nouvelle, une

31 “Essa mingua os obrigava a ndo se ausentar tdo facilmente de Luanda, centro da missdo, nem os deixava formar
missoes estaveis no sertdo e terras mais interiores daquelas vastas regides” (RODRIGUES, Francisco. Historia da
Companhia de Jesus na Assisténcia de Portugal: Acgao crescente da Provincia Portuguesa, 1560-1615. Nas Letras
— Na Corte — Além-mar. Porto: Apostolado da Imprensa, 1938, p. 520, traduction nbtre).

32 Nous pensons ici a titre illustratif a la pastorale du Pére Gaspar de Azevedo réalisée dans des prisons de
Mochima, Massangano et Cambembe. Voir GUERREIRO, Ferndo. Rela¢do anual das coisas que fizeram os
padres da Companhia de Jesus nas suas missoes ... nos anos de 1600 a 1609; e do processo da conversdo e
cristandade daquelas partes: Tirada das cartas que os missionarios de 14 escreveram: 1604 a 1606. Coimbra:
Imprensa da Universidade, 1931, p. 415.



104

transformation qui se produit dans chaque croyant et dans chaque communauté, qui a son tour
agit comme un levain dans la société, la transformant de I’intérieur ».*>* Cependant, en parlant
de I’évangélisation, nous 1’entendons ici dans son acception pré-conciliaire (Vatican II), qui
« s’était principalement concentrée sur la diffusion de I’Evangile dans des pays étrangers ou il
n’avait jamais été préché auparavant ».>*

Sans perdre le temps, les quatre premiers missionnaires de la deuxiéme expédition en
Angola (1575) se mettent a 1’ ceuvre dés les tous premiers jours de leur arrivée. Dans leurs
activités apostoliques, ils préchaient les dimanches et écoutaient des confessions. Mais avant
tout cela, il convient de signaler que le Pére Garcia Simdes, qui a vu naitre la ville Saint-Paul
de Luanda, est considéré comme « le premier apotre des Negres dans cette importante colonie,
qui devait étre, durant deux siécles, le centre des missions africaines d’Angola ».>°> Quand il
foule pour la premicre fois ce sol africain en 1575, il se confronte aux Européens comme pierre
d’achoppement a 1’évanggélisation de cette contrée. Car la vie qu’ils meénent a Luanda, d’apres
un auteur portugais, est celle des gens « sans loi, sans roi, sans crainte de Dieu, et ne
connaissaient, ajoute-t-il, ni jeline ou abstinence, ni repos ou messe de dimanche, ni communion
annuelle, ni confession ».>¢ Devant ce tableau sombre de la vie de ses compatriotes, le vaillant
missionnaire s’engage a les convertir avant de déployer son zele apostolique en faveur des
Noirs. Toutefois, il se plonge déja dans I’apprentissage de la langue de ceux-ci. Son apostolat
aupres de ses compatriotes « était d’autant plus difficile, que les mieux disposés déclaraient
hautement I’observance des lois de I’Eglise incompatible avec les intempéries d’un si dévorant
climat ».3” Ce début de ministére auprés des Blancs avant de s’adonner a la conversion des
Noirs va étre déterminant dans la mesure ou il donnera par la suite le ton a la division
méthodologique adoptée par les missionnaires. En effet, la mission d’évangélisation des jésuites
en Angola se démarque par deux approches méthodologiques différentes, selon qu’il s’agit des
Noirs ou des Blancs a évangéliser. José de Acosta distingue trois méthodes de précher la foi

parmi les barbares :

33« _transformacion ‘desde dentro’, como resultado de la recepcion de la Buena Nueva, transformacién que se da

en cada creyente y en cada comunidad, que a su vez opera como um fermento en la sociedad, transforméandola
también desde dentro” (AMENGUAL, Gabriel. La evangelizacion como forma de vida. In: CANALS, Manuel
Reus (Ed.). Evangelizacion y mision : Retos actuales del suefio inacabado de San Francisco Javier. Bilbao:
Universidad de Deusto, 20006, p. 152, traduction nétre).

34 «__se habia enfocado primordialmente en llevar al evangelio a tierras extranjeras en las que nunca antes se habia
predicado” (SCHREITER, Robert ;Qué significa evangelizar hoy? La nueva evangelizacion. In : CANALS,
Manuel Reus (Ed.). Evangelizacion y mision : Retos actuales del suefio inacabado de San Francisco Javier. Bilbao:
Universidad de Deusto, 20006, p. 129, traduction notre).

35 GUILHERMY, 1867, p. 439.

36 GUILHERMY, 1867, p. 439.

37 GUILHERMY, 1867, p. 439.



105

La premiére est que, a la maniére et selon le plan des Apotres, les prédicateurs vont vers les Gentils,
confiants dans la grace de Dieu, et préchent I’Evangile sans étre accompagnés d’aucun appareil
militaire. La deuxiéme est qu’ils ne doivent pas aller vers de nouveaux peuples, mais vers ceux qui
— a juste titre ou injustement — sont déja soumis aux princes chrétiens, et c’est a eux seuls que les
ministres de la Parole de Dieu doivent consacrer leurs soins. La troisiéme est qu’ils aillent, oui, et
préchent le Christ 1a ou il n’a pas encore été annoncé, mais avec des troupes et la protection de
soldats pour défendre leurs vies.*

Ces trois méthodes, selon les cas, seront appliquées par les missionnaires jésuites établis

en Angola.

3.5.1 L’évangélisation des Noirs

Aupres des Noirs, la méthodologie de I’évangélisation n’était pas la méme. On

approchait différemment les chrétiens de ceux qui ne 1’étaient pas.

3.5.1.1 La mission auprés des Noirs paiens

Nous sommes pendant I’époque ou domine la conception selon laquelle personne, qu’il
soit paien ou juif, hérétique ou schismatique, ne peut parvenir au salut en dehors de I’Eglise
catholique.* Il incombait donc a I’Eglise de sauver de la condamnation éternelle le plus grand
nombre possible de peuples. Et la porte d’entrée au salut passait par le baptéme. Et puisque
I’ Afrique subsaharienne d’alors, particulierement la région qui fait I’objet de notre étude, ne
connaissait pas encore le christianisme, d’ou ceux qui peuplaient cette vaste partie du continent
étaient-ils considérés comme condamnés, car ils vivaient hors de I’Eglise. « En raison de la
conception anthropologique que I'on avait de ces peuples et du systéme de Patronage, la mission
parmi eux présupposait le passage préalable par quatre étapes : la soumission politique par la

force, 'endoctrinement, la conversion et, enfin, le baptéme ».*

38 « Bl primero es que, a la manera y de acuerdo con el plan de los Apéstoles, vayan los predicadores a los gentiles,
confiados en la gracia de Dios, y prediquen el Evangelio sin ir acompanhados de ninglin aparato militar. El segundo
es que no vayan a nuevos pueblos, sino a los que — justa ou injustamente — ya estdn sometidos a los principes
cristianos y solamente a ellos consagren sus desvelos los ministros de la palavra de Dios. El terceiro es que vayan,
si, y prediquen a Cristo donde todavia no ha sido anunciado, pero con tropas y proteccion de soldados para defender
sus vidas” (ACOSTA, José de. De Procuranda Indorum Salute: Pacificacion y Colonizacion. Madrid: Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas, 1984, v.1, p. 303, traduction notre).

3 Voir BULA “Cantate Domino”, sobre a uniio com os coptas e os etiopes, 4 fev. 1442 (1441 segundo a data
florentina): Decreto para os jacobitas, n. 1351. In: DENZINGER, Heinrich; HUNERMANN, Peter (Orgs.).
Compéndio dos simbolos, definigoes e declaracoes de fé e moral. Sdo Paulo: Paulinas/Loyola, 2007, p. 372.

40 “Devido ao conceito antropoldgico que se tinha destes povos e o sistema do Padroado, a missdo junto deles
pressupunha a passagem prévia por quatro estadios: a sujei¢do politica pela forga, a doutrinagdo, a conversao e,
por fim, o batismo” (LEITAO, José Augusto Duarte. 4 guerra do céu e de Deus: A missdo do P. Baltasar Barreira,
SJ, na primeira evangelizacdo de Angola (1580-1592). 307 p. Dissertagdo (Mestrado em Teologia) - Faculdade de
Teologia Nossa Senhora da Assungdo, Sdo Paulo, 1992, p. 122, traduction nétre).



106

3.5.1.1.1 La soumission

Dans sa conquéte du royaume de I’ Angola, le Portugal poursuivait deux objectifs : la
domination commerciale et religieuse. Dans le premier cas, il voulait s’accaparer des mines
d’argent et s’imposer sur le commerce d’esclaves ; dans le second cas, assujettir politiquement
ce royaume pour s’assurer le caractére permanent de la conversion. C’est sur une force
temporelle-spirituelle que s’appuyait la conquéte. Car, si les conquérants pouvaient compter sur
la supériorité de leurs armes a feu et 'usage des chevaux pour la soumission des autochtones,
ils ne comptaient pas moins sur le secours céleste. Ce dernier se manifestait par les prieres en
invoquant Dieu, par I’intercession de Notre Dame et des saints, par la vénération des reliques
sans oublier la présence assidue des prétres qui accompagnaient les différentes campagnes
militaires. Tout ceci constituait une garantie de victoire pour les conquérants portugais. Aussi
ne pouvaient-ils pas, aux dires du Pére Diogo da Costa, supporter certaines situations n’elit été
I’aide de Dieu.*!

Au Portugal, I’idée d’asservir militairement 1’Angola afin de le christianiser était en
vogue. En témoigne une lettre du Pére Mauricio Serpe au Général de la Compagnie de Jésus,
Francois de Borja, en se référant a la captivité du Pére Francisco de Gouveia par le roi angolais
Ngola Mbandi : « Et parce qu'il est bien compris ici, par cette expérience et par bien d'autres,
que le christianisme ne peut pas étre bien fondé parmi les peuples barbares, ni étre conservé
sans soumission, — ce qui n'arrive pas parmi les peuples polis, tels que les Chinois et les Japonais
—»,* d’ou la décision de soumettre les Angolais. Et les jésuites appuyaient cette soumission
militaire de 1’Angola contre la politique de pénétration lente et pacifique soutenue par Paulo
Dias de Novais au début de son gouvernorat. En s’appuyant sur le gouverneur du Kongo,
Francisco de Gouveia, le proviseur André Diaz et le capitaine de Sdo Tomé Diogo Calema, le
Pére Garcia Simdes affirme que « presque tous sont convaincus que la conversion de ces

Barbares ne se fera pas par amour, sauf aprés qu’ils auront été asservis et vassaux de Notre

41 Voir CARTA do padre Diogo da Costa (20-7-1585). In BRASIO, Antonio (Comp.). Monumenta Missionaria
Africana: Africa ocidental (1570-1599). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953, v. 3, p. 319.

42 “E porque se tem de ca mui bem entendido por esta e por outras muitas experiéncias, que a cristandade em gente
barbara nao se pode bem fundar nem se pode conservar sem sujei¢ao, — o que nao acontece em gente polida, como
sdo chineses e japdes— (RODRIGUES, 1938, p. 506, traduction notre). José de Acosta distingue trois catégories
de barbares ou infidéles : ceux qui connaissent les lois, les lettres, les arts, le gouvernement propre, le commerce
et donc sont civilisés ; ceux dépourvus de lettres et d’écriture, mais se gouvernent eux-mémes ; ceux qui vivent
sine rege sive lege, semblables aux animaux supérieurs. Les Chinois et les Japonais relévent de la premiére
catégorie dont 1’évangélisation ne recourt point aux armes contrairement a la troisiéme catégorie. Voir REGO,
1961, p. 102-103.



107

Seigneur le Roi ».** Cette position jésuite a un autre motif : « Le fait que le roi ait insisté pour
laisser le pere Gouveia en otage a intensifié¢ le désir de vengeance des jésuites par des moyens
violents ».** Mais il fallait trouver des raisons pour justifier ce recours a la violence. Comme
I’affirmait le Pére José de Acosta, si les barbares sont humainement et généreusement traités,
mais se montrent périlleux envers les Notres en tentant de saccager leurs biens ou de leur causer
tout autre type de préjudice, « il sera non seulement légitime aux Notres de se défendre et de se
protéger, mais encore de réparer ces préjudices et de venger I’insulte regue et, s’il le faut, d’agir
énergiquement et de faire valoir leur droit par la guerre ».*> Et puisque le roi angolais coupait
unilatéralement les bonnes relations qu’il entretenait avec le gouverneur et s’en prenait aux
commergants portugais en les attaquant, son comportement fut jugé par le gouverneur et les
jésuites comme une trahison et un motif probant pour justifier la légalité d’une « guerre
juste ».*® En effet : « Avec cette trahison et cette audace barbare, le Roi d'Angola a donné un
titre clair de guerre juste a la couronne du Portugal, afin que ses vassaux soient captivés, la terre
conquise et lui, dépossédé du Royaume... ».*” En réalité, pour avoir la vie sauve, les peuples
assujettis n’avaient pas d’autres choix que leur adhésion a la religion du plus fort. « Les peuples
dominés n’avaient donc pas d’autre alternative : soit accepter la domination politique et
religieuse proposée par les Espagnols ou les Portugais, soit tre combattus et éliminés comme
ennemis de la foi et de I’empire, ¢’est-a-dire comme ennemis du christianisme ».*%

Le gouverneur s’engagea donc dans une lutte armée avec le soutien indéfectible des
missionnaires jésuites. Ces derniers étaient convaincus qu’il s’agissait d’une étape nécessaire
qui baliserait ensuite le chemin de la chrétienté. Pour eux, la fin justifiait les moyens : la foi

catholique, jugée si noble, était pergue comme un motif valable pour recourir a des actes de

43 “Quasi todos tem por averiguado que a conversdo destes Barbaros nio se alcangara por amor, senio despois que

por armas forem sogeitos e vassallos delRei Nosso Senhor” (CARTA do Padre Garcia Simdes para o provincial
(20-10-1575). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 142, traduction nétre).

4«0 fato de o Rei teimar em deixar o P. Gouveia como refém, intensificou nos jesuitas o desejo de vinganga por
meios violentos” (LEITAO, 1992, p. 124, traduction notre).

45 “No so6lo sera licito a los nuestros defenderse y protegerse, sino ademads resarcirse de esos dafios y vengar la
afrenta recibida y, si fuese preciso, actuar con energia y reivindicar su derecho por la guerra” (ACOSTA, 1984,
v.1, p. 355, traduction nbtre).

4 Voir LEITAO, 1992, p. 124.

47 “Com esta trai¢io e barbaro atrevimento deu o Rey de Angola claro titulo de iusta guerra 4 coroa de Portugal,
pera serem seus vagalos cativos, a terra conquistada e elle desapossado do Reyno...” (HISTORIA da Residéncia
dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-1594). In: BRASIO, Anténio
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1469-1599). Suplemento aos séculos XV e XVI.
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1954, v. 4, p. 573, traduction nétre).

48 «“Aos povos dominados ndo se deixava, portanto, outra alternativa: ou aceitar a dominagio politica e religiosa
proposta pelos espanhois ou pelos portugueses, ou ser combatidos e eliminados como inimigos da fé e do império,
ou seja, como inimigos da Cristandade” (AZZI, Riolando. Método Missiondrio e Pratica de Conversdo na
Colonizagdo. In: SUES, Paulo (Org.). Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento de uma
nova evangelizacao. Petropolis: Vozes, 1988, p. 93, traduction nétre).



108

violence afin de lI'implanter. Ainsi, pour nos missionnaires, avant de conquérir spirituellement
et culturellement I’Angola, il fallait d’abord se lancer dans une « conquéte politico-militaire
pour pouvoir réaliser une conquéte culturelle et une stratégie pédagogique qui mettrait fin aux
soutiens de la tradition — anciens et prétres — et réformerait de z€éro cette gentilité a travers de
nouvelles institutions de formation ».** Des jésuites, a 1’instar du Pére Baltasar Barreira,
n’hésitérent pas de prendre les initiatives pour la réussite de la conquéte. Pour secourir le
gouverneur Paulo Dias de Novais dans ses compagnes militaires, le Pére Barreira ne perd pas
de temps pour requérir I’appui militaire du Roi du Kongo, confie & son compagnon jésuite
Baltasar Afonso la mission de procéder de la méme fagon a Sao Tomé, met en route le
recrutement de soldats a Luanda et tente de remonter le moral des combattants en priant pour
eux sur les champs de bataille, etc. Les fruits escomptés de la conquéte apparaissent au fur et a
mesure de I’avancement des opérations militaires. Car beaucoup de sobas — « qui sont seigneurs
des terres comme comtes, marquis ou ducs, et de leurs districts comme évéchés, et ils sont
seigneurs absolus de leurs vassaux, puisqu'ils sont soumis au roi d'Angola »°° — se soumettaient
alors aux conquérants portugais soit par la force d’armes, soit par les accords politiques. Et le
baptéme des premiers grands sobas en Angola se doit au fait d’avoir été préalablement
assujettis. Ainsi : « Songa, son fils ainé et son frere s’étaient faits chrétiens ; au fils, on donna
le nom de D. Constantino, a son frére, D. Thomé, a I'un pour étre le premier noble baptisé en
Angola, a l'autre pour le saint du jour auquel il a été baptisé ».°! Ainsi s’ouvre la voie a la

deuxiéme ¢Etape.

3.5.1.1.2 L’endoctrinement

11 était généralement question d’enseignement en vue du baptéme. Un enseignement qui
non seulement annongait, mais aussi dénongait. Dans le premier cas, I’endoctrinement versait

sur les « prieres, cantiques et doctrine sur les sacrements, les commandements, sur Dieu et les

49 «_. conquista politico-militar para poder realizar uma conquista cultural e uma estratégica pedagdgica (sic) que

acabasse com os suportes da tradicdo — os velhos e os sacerdotes — e reformasse de raiz esta gentilidade por meio
de novas institui¢des formativas” (LEITAO, 1992, p. 125, traduction notre).

30 .que sdo senhores de terras como condes, marqueses ou duques, € seus distritos como bispados, e éles senhores
absolutos de seus vassalos, pdsto-que sujeitos ao Rei de Angola” (GUERREIRO, Ferndo. Relagdo anual das coisas
que fizeram os padres da Companhia de Jesus nas suas missoes ... nos anos de 1600 a 1609; e do processo da
conversdo e cristandade daquelas partes: Tirada das cartas que os missionarios de 14 escreveram: 1600 a 1603.
Coimbra: Imprensa da Universidade, 1930, p. 395, traduction notre).

1 “Songa, seu filho morgado e hi seu irmdo se fizerdo christdos, ao filho poserdo nome D. Constantino, ao Irméo
D. Thomé, a hu por ser o primeiro fidalgo que se bautizava em Angola, ao outro polo santo em cujo dia se
bautizava” (CARTA do Padre Baltasar Barreira para o Padre Sebastido de Morais (31-1-1582). In: BRASIO, 1953,
v. 3, p. 209, traduction ndtre).



109

saints ».°2 Dans le second cas, il visait la fausseté de la religion et des prétres traditionnels au
caractere diabolique. « Il s’agissait d’une catéchése apologétique-agressive et non-dialogique
qui partait d’une position de supériorité et classait toutes les expressions et croyances
religieuses du peuple Umbundu comme négatives et diaboliques ».>* Pour avoir 1’idée sur le
contenu de cet endoctrinement, il nous semble juste — méme au prix d’extrapoler un tout petit
peu la limite temporelle (1547-1615) que le présent travail s’est fixée — de recourir au
catéchisme du Pére Mateus Cardoso. Ce dernier, comme nous le verrons, lors de son incursion
apostolique au Kongo en 1619, entreprit la traduction du catéchisme portugais de Jorge et
Martinz en kikongo. Publié le 9 mars 1624 au Portugal, ce catéchisme en kikongo, divisé en
douze chapitres, aura une autre édition en 1650 qui connaitra un grand succés au royaume
Kongo et ailleurs.

En suivant de prés le résumé qu’en fait Ntedika, nous en donnons ici 1’ossature. La
pédagogie, la doctrine et 1’orientation pastorale qui s’en dégagent ne montrent pas moins le
sérieux avec lequel I’ouvrage a été congu et le souci d’une formation soutenue des destinataires.
Pédagogiquement parlant, le catéchiste recourt a certaines stratégies pour que les catéchumenes
restent attentifs a la lecon en cours. Ainsi, par exemple, celui qui est désigné pour répondre aux
questions est mis en exergue, occupant un endroit €levé pour que tout le monde le voie et
I’entende bien. Entonner un chant évoquant les vérités a transmettre et a expliquer, réciter une
priere, exécuter un geste, effectuer un rite et se servir des images des saints qui décorent I’église
comme matériel didactique, sont autant de stratégies pédagogiques que le maitre utilise pendant
la catéchése. « Il recourt aussi a la répétition des mémes vérités pour les mieux incruster dans
la mémoire de ses jeunes auditeurs (c.I-II surtout). Il termine de temps en temps sur une
exhortation (c.II), un conseil ou une legon pratique (c. VII, VIII) ».>*

Doctrinalement et pastoralement parlant, que la priere, [’esprit de foi, la pratique de la
vertu et la fuite du mal deviennent une habitude et un mode de vie de ses auditeurs, c’est
I’objectif poursuivi par le maitre. En suivant les legons de leur maitre, il est attendu des disciples
— pour bien croire, pour bien prier et pour bien agir — de cultiver respectivement les vertus

théologales : la foi, I’espérance et la charité.

52« oragdes, canticos e doutrina sobre os sacramentos, os mandamentos, sobre Deus e os santos” (LEITAO, 1992,

p. 127, traduction notre).

33 “Era uma catequese apologético-agressiva ¢ ndo dialogante que partia de uma posi¢do de superioridade e
classificava de negativo e diabolico todas as expressdes e crencas religiosas dos povos umbundos” (LEITAO,
1992, p. 127, traduction nbtre).

34 BONTINCK, Frangois. Le catéchisme kikongo de 1624 : Réédition critique. Bruxelles : Académie Royale des
Sciences d’Outre-Mer, 1978. Recension par : NTEDIKA, Konde. Le catéchisme kikongo de 1624 et la recherche
d’une terminologie chrétienne en Afrique. Revue de Théologie Africaine, Kinshasa, v. 3, n. 5, p. 111, avril, 1979.



110

Du chapitre III au chapitre V, sont abordées des prieres a dire notamment le Notre Pére,
I’Ave Maria, le Salve Regina que le maitre s’évertue a enseigner et a expliquer par questions
et réponses. Quant aux chapitres VI et VII, ils « sont consacrés au Credo et a tous les articles
de foi qu’il contient (vérités a croire) ; les chapitres VIII a X traitent successivement des
commandements de Dieu et de I’Eglise (lois a observer) et des péchés capitaux (les péchés a
éviter et les vertus a y opposer) ».>

Puisque la grace de Dieu est nécessaire pour vivre les vertus théologiques, et étant donné
que cette grace est principalement recue a travers les sacrements, aussi le maitre explique-t-il
les sept sacrements au chapitre XI. Et ce, avant de s’attarder au dernier chapitre « a expliquer
minutieusement la pratique des ceuvres de miséricorde, les vertus théologales et cardinales, les
dons du Saint-Esprit, les béatitudes, la confession générale et la préparation a la mort par la
pensée des fins derniéres ».%° Tel a été également, sommes-nous en droit de le croire, le contenu

de la doctrine que les mémes missionnaires enseignaient en Angola en vue de la conversion.

3.5.1.1.3 La conversion

Parler de la conversion signifie pour les autochtones la rupture totale avec leur religion
traditionnelle et leur culture. Il s’agit, pour reprendre I’image agricole combien éloquente
qu’utilise Paulo Suess, de « briilage et semence ».°” Il faut d’abord briler les idoles. Barreira
cite I’exemple d’un grand noble, Quicunguela, devenu Don Luis aprés son baptéme, qui a aidé
un missionnaire pour briler les idoles. Ainsi, « pendant que les préparatifs du baptéme se
faisaient, un Pére se rendit dans son domaine et brila toutes les idoles qui s'y trouvaient, le
méme noble marchant avec lui en lui montrant les lieux et les maisons ou elles se trouvaient ».%8

Une fois les idoles calcinées, vient ensuite la bonne semence qui n’est rien moins que celle de

33 NTEDIKA, 1979, p. 111.

S¢ NTEDIKA, 1979, p. 112.

57 Par ce fait, dit Suess, les missionnaires étaient persuadés de rendre service a Dieu et aux hommes, aussi se
sacrifiaient-ils sans compter. Toutefois : « Dans la soi-disant pré-évangélisation qui s’est concentrée sur le brilage
— sur le briilage du passé religicux et culturel — et non sur le dialogue, beaucoup de blé a été confondu avec ’ivraie
et arraché par erreur ; et la semence, I’annonce de la Bonne Nouvelle, a ét¢ endommagée dans sa fertilité, son
efficacité et sa crédibilité. Dans la méthodologie missionnaire de Jésus, le brilage, qui exige un discernement
définitif entre le blé et l'ivraie, est reporté au moment de la moisson (Mt 13, 30). “ Na chamada pré-evangelizagdo
que apostou na queimada — na queimada do passado religioso e cultural — ¢ ndo no didlogo, muito trigo foi
confundido com joio ¢ arrancado por engano; ¢ a semeadura, o anuncio da Boa-Nova, ficou prejudicada em sua
fertilidade, eficacia e credibilidade. Na metodologia missiondria de Jesus, a queimadura, que exige um
discernimento definitivo entre trigo e joio, ¢ adiada até o tempo da colheita (Mt 13,30)” (SUESS, Paulo.
Introdugdo. In: SUESS, Paulo (Org.). Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento de uma
nova evangelizagdo. Petropolis: Vozes, 1988, p. 10, traduction ndtre).

58 «__.emquanto se aparelhavdo as cousas para o bautismo, foi hii P.€a sua terra e lhe queimou todos os idolos que
nella avia, andando o mesmo fidalgo em sua companhia amostrado os lugares e casas onde estavao” (CARTA do
Padre Baltasar Barreira para o provincial (20-11-1583). In: BRASIO, 1953, v. 3, p- 256, traduction noétre).



111

croix. C’est ce qui arriva apres le baptéme de Songa, déja mentionné, de son fils ainé et du frére
de Songa. « A cette époque, de nombreuses croix furent érigées [...], et de nombreuses idoles
furent briilées ».°>° Un autre exemple qu’il convient de mentionner est celui de Manicorimba
dans les terres et en compagnie duquel le Pére Garcia Simdes planta des croix en lieu et place
des idoles qu’il avait briilées. Ainsi, « le Pére qui a échappé a la maladie, que, semble-t-il, Dieu
a laissé pour cette entreprise, parcourut, en compagnie du méme noble, toutes ses terres, brilant
et détruisant toutes les idoles, et laissant a leur place des croix hissées ».°* Sinon la tentation
serait grande pour les autochtones d’avoir les idoles en vue et a portée de la main sans en user.
Ce fut une des difficultés pour les indigénes en Amérique de se maintenir dans la nouvelle foi
tout en étant quotidiennement au contact de leurs anciens objets de culte : « Les montagnes, les
rivieres, les arbres, les pierres, les animaux, en un mot, tout ce qui avait été I'objet de leur
animisme, ¢étaient tant de choses que méme si les missionnaires préchaient contre elles, ils ne
pouvaient les enlever de leurs yeux ».%! Tout cela ne représentait pas moins, pour les peuples
autochtones, une tentation continue.

Vu par les missionnaires, le fait de remplacer les idoles par les croix dans le processus
de conversion extirpait dans le chef des autochtones la superstition et les fausses croyances pour
pratiquer la vraie religion. Mais du point de vue des autochtones, il y avait plus dans la mesure
ou « la seule fagon de vivre correctement la religion chrétienne était la chrétienté portugaise, se
convertir au christianisme signifiait, en pratique, un changement non seulement de religion,
mais aussi de coutumes, de nom, d'alliés politiques, d'amis, de lieu de résidence et de
sépulture ».%? S’ils se débarrassaient facilement de leurs idoles, la question épineuse était la
polygamie, source d’une main d’ceuvre abondante pour 1’agriculture. En outre, a en croire le
Pére Baltasar Barreira, tous se marient avec 1’intention tacite de se séparer pour épouser une
autre partenaire au cas ou il y a mécontentement avec la précédente. L’épouse fait de méme

pourvu que son pere rembourse la dote versée par son gendre. Tacitement ou expressément,

59 “Neste tempo se levantarad muitas cruzes [...] e se queimardo muitos idolos” (CARTA do Padre Baltasar Barreira
para o Padre Sebastiio de Morais (31-1-1582). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 209, traduction notre).

60« _correndo o P.° que escapou da doenca, a quem parege que Deus deixou pera esta empreza, em companhia do
mesmo fidalgo, toda [a] sua terra, queimando e destruindo todos os Jdolos, ¢ deixando em seu lugar cruzes
arvoradas” (CARTA anua da Residéncia de Angola (1579). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 185, traduction notre).

61 “Los montes, los rios, los arboles, las piedras, los animales, en una palabra, cuanto habia sido objeto de su
animismo, eran otras tantas cosas que aunque los missioneros les predicaran en contra de ellas no podian remover
de ante sus ojos” (BORGES, Pedro. Metodos misionales en la cristianizacion de America: Siglo XVI. Madrid:
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1960, p. 529, traduction ndtre).

62 « . a unica maneira de viver corretamente a religido cristd era a cristandade lusa, converter-se ao cristianismo
significava, na pratica, uma mudanca ndo s6 de religido mas também de costumes, nome, aliados politicos, amigos,
lugar de morar e de ser enterrado” (LEITAO, 1992, p. 129, traduction nétre).



112

tous souhaitent avoir plusieurs partenaires.®> D’ou la difficulté de procéder au mariage
religieux. Toutefois, ce processus de conversion visait le baptéme. Et les missionnaires
espéraient grandement « que cela ira de I'avant, a cause de la joie générale avec laquelle toutes
les populations ont offert leurs idoles et fétiches et ont aidé a les briler, et a cause de la diligence
et du soin que tous montrent pour apprendre la doctrine, visiter les croix et se préparer au saint

baptéme ».%

3.5.1.1.4 Le baptéme

Apreés I’endoctrinement et la disposition a la conversion, vient le baptéme qui est
indispensable pour le salut. D’ou la nécessité d’administrer beaucoup de baptémes pour assurer
le salut d’un grand nombre de personnes. Aussi, le Pére Baltasar Barreira se targue-t-il d’en
avoir baptisé prés de quatre cents en un seul jour : « En un jour, j’ai baptis¢ prés de 400
personnes. Il y avait tellement d’idoles que j’ai brilées d’une rive a I’autre du fleuve Coanza
que c’est incroyable ».%° En suivant de prés Leitdo, on peut distinguer quatre®® types de

baptéme :

3.5.1.1.4.1 Le baptéme en général

L’importance que les missionnaires accordaient au sacrement de baptéme était
inestimable. C’¢était d’ailleurs un critére par excellence pour évaluer les fruits que produisaient
leurs ministeres apostoliques. Un critére qui s’aveére davantage quantitatif que qualitatif. En
1593, le nombre des personnes qu’ils baignérent dans les eaux baptismales depuis leur arrivée
dans cette contrée africaine s’¢levait a 8.000 baptisés.®” Le baptéme était célébré avec une telle
solennité qu’il suscitait aux infideles le désir de le recevoir aussi. En voici une description :

Le second jour de Paques de I’an 1578, le Pére Simoéns [Simoes] avait organisé a Loanda une grande

cérémonie religieuse, afin de relever aux yeux des infidéles la haute importance du saint sacrement
de la régénération. Plus de septante Negres catéchumenes furent solennellement conduits dans les

63 Voir BARREIRA, Baltasar. Informagio dos casamentos de Angola (1582-1583). In: BRASIO, 1953, v. 3, p.
230-232.

64 «_. que ird isto por diante, polla geral alegria cd que todas as pouoacoés offereciad seus idolos, e feiticos & lhe
ajudauad a por fogo, e polla diligencia e cuidado, que mostrad todos em aprender a doutrina, visitar as cruzes, e
aparelharse pera o santo bautismo” (CARTA anua da Residéncia de Angola (1579). In: BRASIO, 1953, v. 3, p.
186, traduction notre).

5 “Em hu dia bautizei perto de 400. Fordo tantos os Idolos que queimei de hui parte e da outra do Rio Coanza,
que se ndo pode crer” (CARTA do Padre Baltasar Barreira para o Padre Sebastido de Morais (31-1-1582). In:
BRASIO, 1953, v. 3, p. 210-111, traduction nétre).

% L auteur en cite quatre, mais le quatriéme, « baptéme des sujets des sobas soumis et baptisés », nous a paru sans
fondement clair. Par conséquent, nous ne I’avons pas évoqué ici. Nous commengons par le baptéme en général
auquel il ne fait pas mention comme s’il n’y avait pas d’administration de baptéme aux Noirs libres.

67 Voir HISTORIA da Residéncia dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-
1594). In: BRASIO, 1954, v. 4, p. 579.



113

rues de la ville ; ils marchaient deux a deux, revétus de robes blanches, tenant d une main un cierge
allumé et de I’autre un rameau verdoyant ; ils étaient accompagnés par les notables Portugais, qui
les amenérent dans 1’église des Péres jésuites, ou ils regurent picusement le saint baptéme. Ce
spectacle produisit une telle impression sur les Noirs qui étaient accourus en foule, que plusieurs
villages demandérent & étre initiés a la religion des blancs avec de semblables cérémonies.

3.5.1.1.4.2 Le baptéme des personnes en danger de mort

11 s’agit des enfants, regagnant le ciel peu aprés étre baptisés,® et des personnes adultes
qui sollicitent ce baptéme. « On a baptis¢ certains gentils qui le demandent. Ce ne sont la que
quelques-uns qui sont en article ou en danger de mort ; a cause du danger qu'ils reviennent en
arriére en disant : emmeéne ton chrétien la-bas ».”° Le baptéme in articolo mortis devenait une
occasion de conversion quand le baptisé, contre toute attente, ne trépassait pas. C’est surtout le
cas de « deux de ceux qui furent baptisés, étant sur le point de mourir, de sorte qu'ils recurent
le baptéme sacré et restérent en parfaite santé ; avec la renommeée de ce miracle, de nombreux

Noirs des environs vinrent et laissant derriére eux leur superstition, se convertirent ».’!

3.5.1.1.4.3 Le baptéme des esclaves

Les esclaves détenus par les Portugais se faisaient baptiser en masse. Leur
endoctrinement passait au second plan, car c’était le cadet des soucis de leurs maitres. Le
baptéme en soi était une exigence légale. En effet, le Roi Manuel du Portugal, dans une
ordonnance du 24/03/1514, stipulait que tous les esclaves en provenance de la Guinée soient
baptisés dans les six mois qui suivent leur appartenance a leurs maitres portugais. Ces derniers
avaient 1 obligation de les faire baptiser dans ce délai sinon ils les perdraient automatiquement.
Toutefois, pour les esclaves ayant plus de dix ans, leur consentement expres était requis avant
de les plonger dans les eaux baptismales.”> Le Pére Manuel de Almeida, alors au Cap-Vert,

exprime sa préoccupation — dans une correspondance a son Provincial — au sujet des esclaves

%8 BAESTEN, 1898, p. 103.

5 Voir HISTORIA da Residéncia dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-
1594). In: BRASIO, 1954, v. 4, p- 580. Et aussi CARTA anua da Residéncia de Angola (1577). In: BRASIO, 1953,
v. 3, p. 163.

70 «“Baptizardo-se alglis gentios que pedem. Estes somente sido alglis que estdo em artigo ou perigo de morte; pelo
perigo que ha de retrocederé dizendo: toma 14 teu cristdo” (CARTA do Padre Garcia Simdes ao Padre Luis
Perpinhdo (07-11-1576). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 145, traduction nobtre).

"I “dous dos que se baptizarad, estando pera espirar, tanto que receberad o sagrado baptismo ficarad co perfeita
satde; com a fama deste milagre acodirad muitos Negros dos lugares uezinhos e deixando sua supersti¢do e se
vonuerterad” (ESTADO religioso e politico de Angola (1588). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 378, traduction notre).
72 Voir BAPTISMO dos escravos da Guiné (24-3-1514). In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria
Africana: Africa ocidental (1500-1569). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1963, v. 2, p. 69-70.



114

qui arrivent de la Guinée. Il suggére’ que tous soient baptisés avant d’étre déversés sur 1’ile ou
avant leur embarcation pour Quartajena, les missionnaires éprouvent des difficultés pour
déterminer qui a déja été baptisé et qui ne 1’a pas encore été. Et ce, par le simple fait que certains
maitres donnaient les noms chrétiens a leurs esclaves encore paiens. D’ou la confusion pour
savoir qui a réellement été baptisé. Cette situation que ce jésuite décrit au Cap-Vert, selon

Leitao, ne devait pas étre différente de I’ Angola.

3.5.1.1.4.4 Le baptéme des chefs soumis et condamnés a mort

Les expéditions militaires que les jésuites accompagnaient étaient également pour eux
une occasion d’exercer leurs ministéres. « Avec les victoires que Paulo Dias remportait le long
du fleuve Cuanza, beaucoup de nobles ou sobas se soumettaient au sceptre du Portugal, et cette
soumission leur ouvrait la voie pour embrasser la foi. Le Pere Baltasar Barreira avec le zele qui
I’enflammait, les disposait & la conversion ».”* Le baptéme des sobas soumis se célébrait avec
faste et rien ne semblait hasardeux. Tout était bien calculé et préparé : allant du jour du baptéme
jusqu’aux invités en passant par le nom a donner au nouveau baptisé, le choix des parrains et
de la tenue vestimentaire ainsi que le sermon a dire. Pour le cas de Songa, plus qu’une
conversion religieuse, « ¢’était une investiture politique et militaire, de caractere chevaleresque
médiéval, sanctionnée par la religion de la chrétienté portugaise. Le type de vétement utilisé
par le Soba Songa le jour du baptéme confirme cette interprétation ».”> Voici la description
qu’en fait le Pére Baltasar Barreira : « Mais le Songa portait une robe et des impériaux de satin
marron haché, et une cape de chiffon, un bonnet de soie et des bottes orange, c'est-a-dire a la
maniére portugaise ; je le nommai D. Paulo de Novaes, car le gouverneur était son parrain ».”®
Apres le baptéme, le nouveau baptisé fut conduit chez le gouverneur. Ce dernier lui tint un
discours de nature politico-religieuse avec certains rites, dit Leitdo, rappelant I’investiture
chevaleresque médiévale. En plus, « recevoir le baptéme pour Songa signifiait accepter la

souveraineté¢ du Roi de Portugal et étre, non pas le roi, mais le capitaine général du Roi du

3 Voir CARTA do Padre Manuel de Almeida ao Provincial da Companhia de Jesus (11-6-1607). In: BRASIO,
Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1600-1622), 1968, v. 4, p. 281.

74 “Com as vitorias que Paulo Dias ganhava ao longo do rio Cuanza, muitos fidalgos ou sobas se submetiam ao
scetro de Portugal, e a sujei¢@o lhes abria o caminho para abragarem a Fé. O P. Baltasar Barreira com o zélo que
o encendia, os dispunha para a conversdo” (RODRIGUES, 1938, p. 515-516, traduction et mise en italique notres).
75 «.. era uma investidura politica e militar, de carater cavalheiresco medieval, sancionada pela religido da
cristandade lusa. O tipo de veste usado pelo Soba Songa no dia do batismo confirma esta interpretagio” (LEITAO,
1992, p. 133-134, traduction noétre).

76 “Mas elle Songa trazia vestido hud roupeta e imperiais de cetim pardo picado, € hui capa de raxa, gorra de seda,
e botas laranjadas, isto ¢ a Portuguesa; puslhe por nome de D. Paulo de Novaes, por ser o Gouernador seu padrinho”
(CARTA do Padre Baltasar Barreira para o Padre Sebastido de Morais (31-1-1582). In: BRASIO, 1953, v. 3, p.
210, traduction noétre).



115

Portugal parmi son peuple, contre le Roi d'Angola, son beau-pére ».”” Comme on peut
s’attendre a de telles circonstances, la féte déborde les limites de la messe. La cérémonie fut
suivie, pour le cas du fils de Songa, par une féte organisée dans la résidence jésuite, comptant
parmi les invités le gouverneur et d’autres nobles.”®

Apres son passage en Angola en qualité de Visiteur de la Compagnie de Jésus, le Pere
Pedro Rodrigues ordonna a ses compagnons jésuites de n’administrer aucun baptéme aux
nobles angolais avant que 1’Angola ne soit conquis. Méme s’ils sollicitaient le baptéme avec
insistance, il faudrait leur opposer un refus catégorique ; a 1’exception cependant, que ledit
noble se trouve en danger de mort.” Ainsi, en septembre 1588, un groupe de sobas jusqu’ici
loyaux envers les conquérants portugais, s’étaient concertés en catiminie avec le Roi Ngola
pour tuer une troupe de deux cents Portugais en pleine conquéte. Découverte leur machination
avant méme 1’exécution du plan, ils furent, apres la sentence, condamnés & mort pour trahison.
Ils étaient nombreux, mais deux parmi eux se convertirent a la foi chrétienne avant de subir la
peine capitale.®

Il sied de signaler que la conversion des sobas revétait un caractére politico-militaire
trés important dans la mesure ou ils devenaient ipso facto des alliés du Portugal pour la conquéte

de I’Angola.

La conversion de ces puissantes personnes de la terre donne un grand encouragement aux Portugais,
et les rassure beaucoup, car ils recoivent d'elles les avertissements nécessaires, et sont accompagnés
dans les guerres, et aidés avec une grande fidélité, sans laquelle il sera impossible de maintenir cette
conquéte et d'augmenter ce qui a été conquis.®!

Etant donné que ’acceptation du baptéme était conditionnée par la peur et la puissance
d’armes, il y avait beaucoup de conversions quand les Portugais 1I’emportaient militairement

sur les Angolais. Il n'était pas non plus un fait singulier d'observer également un mouvement

77 “Receber o batismo para Songa significou aceitar a soberania do Rei de Portugal e de ser, ndo o rei mas o
capitdo-mor do Rei de Portugal junto do seu povo, contra o Rei de Angola, seu sogro” (LEITAO, 1992, p. 134,
traduction nétre).

78 Voir BAPTISMO do filho do soba Songa (31-1-1582). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 212-213.

7 Voir O PADRE Pero Rodrigues visita a Missdo de Angola (15-4-1594). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 477.

80 Voir CARTA anua da Missdo de Angola (15-3-1590). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 399.

81 “A conversdo destas pessoas poderosas na terra d4 mui grande animo aos Portugueses, € os assegura muito,
porque deles recebem os avisos necessarios, e sdo acdpanhados nas guerras, e ajudados cd muy grande fidelidade,
sem o qual sera impossivel conservarse esta conquista e aumentar o conquistado” (CARTA do Padre Baltasar
Barreira para o provincial (20-11-1583). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 256, traduction ndtre). Cette pratique se vérifie
aussi ailleurs, comme en Inde, ou I’augmentation des chrétiens rimait avec 1’augmentation d’amis et des vassaux
au service de la Couronne portugaise. Voir BOXER, Charles Ralph. 4 Igreja e a expansdo ibérica (1440-1770).
Lisboa: Edigoes 70, 2013, p. 110. Il y cite la chronique de Ferndo Guerreiro datant de 1605.



116

inverse. Effectivement, on assistait a beaucoup de cas de désistance parmi les convertis quand

les Angolais se trouvaient en position de force.

3.5.1.2 La mission aupres des Noirs chrétiens

I1 s’agit des anciens chrétiens de 1’lle de Luanda qui, antérieurement, faisait partie du
royaume Kongo qui connut le christianisme, comme nous I’avons déja vu au premier chapitre,
a la fin du XV¢ siecle. Il faut ajouter les personnes baptisées a 1’article de la mort, mais qui ont
finalement survécu ; des sobas et leurs sujets subjugués ainsi que des esclaves que 1’on baptisait
massivement. La méthodologie suivie consistait en la conservation, I’endoctrinement et la

consolidation des sacrements.

3.5.1.2.1 La conservation

I1 fallait conserver les vieux chrétiens pour ne pas retourner aux anciennes pratiques,
mais les ouvriers a cet effet faisaient défaut. Et a ceux que la situation géographique €loignait
de la rigueur des lois aussi bien ecclésiastiques que séculiéres, il était question de les pacifier et
d’extirper de nombreux abus®® dans lesquels ils vivaient. La conservation de ces chrétiens était
importante pour les Portugais dans la mesure ou ils constituaient un appui militaire non-
négligeable a des guerres contre le roi angolais. Ainsi, lorsque ce dernier langa une attaque
contre le gouverneur « dans un village ou il était entouré¢ de douze mille noirs, le gouverneur
n'ayant avec lui qu'une soixantaine de Portugais et deux cents chrétiens noirs, mais avec ceux-

ci, il les mit en déroute, tuant plusieurs et mettant d'autres en fuite... ».34

3.5.1.2.2 L’endoctrinement

Le recours a I’endoctrinement des « vieux chrétiens du pays » se justifiait par le fait
qu’ils n’avaient quasiment de chrétien que ce nom. D’ou urgeait la nécessité¢ de les instruire
dans la doctrine et d’autres choses relevant de leur obligation.®® Quant a I’endoctrinement de
nouveaux chrétiens, eu égard a leurs va-et-vient selon que le rapport des forces se penchait vers
Ngola ou vers les Portugais, c’était une prévention contre les trahisons politiques dont les
conquérants seraient victimes. La correspondance annuelle de 1590 met en exergue 1’apostolat

combien fructueux réalisé principalement dans I’7le de Luanda et ses environs. « Les Notres

82 Voir LEITAO, 1992, p. 135-136.

8 Voir CARTA anua da Residéncia de Angola (1-1-1578). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 165.

84 « . em hud alde[i]a onde o sercou com doze mil negros, ndo tendo o Gouernador consigo mais que alguns
sessenta portuguezes e dozentos pretos Christads, mas com esses os desbaratou, matando a huiis e pondo en fogida
a outros...” (CARTA anua da Missido de Angola (1-2-1581). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 192.

85 Voir CARTA anua da Residéncia de Angola (1-1-1578). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 165.



117

firent quelques sorties le long de la cote du continent, au cours desquelles ils baptiseérent un
grand nombre d'enfants, entendirent de nombreuses confessions, enseignerent a beaucoup de
personnes les choses de la foi et mariérent certains selon la loi de la grace ».2® Les jésuites,
suivant la recommandation de leur Visiteur Pedro Rodrigues, avaient la responsabilité

d’enseigner la doctrine a leurs esclaves en communauté.®’

3.5.1.2.3 La consolidation des sacrements

Le baptéme, la confession et le mariage sont les sacrements qui apparaissent comme
ceux auxquels les Noirs avaient davantage accés. Pour garantir qu’ils vivent en conformité avec
la vie chrétienne, I’endoctrinement post-baptismal se basait notamment sur la consolidation des
sacrements. Dans une société ou la polygamie était tenue pour une valeur traditionnelle voire
un prestige,® il fallait instruire davantage sur le sens de mariage chrétien. Il convient de rappeler
que, sien 1581-1582, la célébration des mariages n’était pas fréquente a cause du penchant pour
la polygamie,®” la donne semble avoir changé une décennie aprés, a en croire une certaine
correspondance ou les missionnaires en €voquent plusieurs, mentionnant également que les
mariés vivent dans la crainte du Seigneur.”® Et le recours a la confession était un moyen de
reformer la vie personnelle et la conscience des chrétiens. Il y avait nécessité d’interpréte
puisque rares sont les missionnaires qui avaient appris la langue locale. Si la messe était suivie
avec beaucoup de dévotion,”! I’accés a la communion était refusé aux Noirs par le simple fait
d’étre néophytes et peu instruits’® : « Il y a beaucoup de confessions et & Noél plus de cent
personnes ont communié et a beaucoup de Moxicongo [Bakongo] la licence n'a pas été accordée

pour communier parce qu'ils sont nouvellement convertis et n'ont pas d’instruction nécessaire

86 “Fizerad os nossos alguas aidas ao longo da costa da terra firme, nas quais bautisardo grande numero de criangas,
ouuirdo muitas cdfissoens, e doutrinardo muitos nas cousas da fee, e casardo algls na lei da graca” (CARTA éanua
da Missdo de Angola (15-3-1590). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 398, traduction nétre).

87 Voir O PADRE Pero Rodrigues visita a Missdo de Angola (15-4-1594). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 476.

8 Parlant d’un soba qui avait trois cents femmes, Guerreiro ajoute qu’il n’y a rien de surprenant. Par contre, ¢’est
un signe d’honneur et de puissance que d’avoir et d’entretenir plusieurs femmes. Voir GUERREIRO, 1931, p.
414.

8 Voir BARREIRA, Baltasar. Informagdo dos casamentos de Angola (1582-1583). In: BRASIO, 1953, v. 3, p.
230-232.

% Voir HISTORIA da Residéncia dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-
1594). In: BRASIO, 1954, v. 4, p. 580.

91 Voir HISTORIA da Residéncia dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-
1594). In: BRASIO, 1954, v. 4, p. 580.

92 Voir LEITAO, 1992, p. 142.



118

pour cela ».”® Ainsi en était-il, grosso-modo, des activités apostoliques des jésuites aupres des

autochtones. Toutefois, ils se consacraient aussi au service de leurs compatriotes portugais.

3.5.2 L’évangélisation des Portugais

La population portugaise dont le royaume angolais ¢€tait alors peuplé se composait de
fonctionnaires royaux, de commergants, de soldats, de clercs, de professionnels et d’exilés.
Seule cette derniere catégorie, d’aprés Bender, constituait la population blanche permanente en
Angola.

Jusqu'au milieu du XIX* siecle, I'Angola n'avait pas d'autre population blanche permanente que les
exilés condamnés a I'exil perpétuel dans la colonie. Les soldats, les fonctionnaires et les marchands
étaient tous préoccupés par la survie, par la création d'une fortune rapide par tous les moyens

disponibles (généralement la traite des esclaves) et par le retour a la métropole le plus rapidement
possible.*

Ces condamnés a 1’exil perpétuel, aux moeurs moins €difiantes et dont la majorité était
préoccupée a tout prix par le gain, ont ét¢ pour d’aucuns, ’'une des causes de 1’échec de
I’évangélisation portugaise en Afrique. « Et ce sont souvent eux qui, sans crainte de Dieu,
commettent de grandes tromperies, des vols et des extorsions dans ces régions, en capturant les
indigénes contre la justice et en satisfaisant leur cupidité... ».*> Leur mauvais exemple de vie
constituait une pierre d’achoppement sur le chemin de conversion des indigénes au point que
ceux-ci, au Brésil, n’étant plus dupes, demandaient aux missionnaires si ¢’était le méme Dieu
et la méme Loi qu’ils préchaient. « Et si ¢’était la méme chose, pourquoi les Portugais volaient-
ils, capturaient-ils, tuaient-ils, commettaient-ils des adultéres et d’autres péchés pour lesquels

les Péres les condamnaient encore ? »°® Hélas ! L'auteur va plus loin en soulignant I'exemple

93 “Son las confessiones muchas y por Nauidad comulgard mas de gien personas y a mucha gente Moxiconga non
se dio lecécgia para comulgar por ser nuevaméte cduertida, y no tener la instrugid necessaria para ello” (CARTA
4anua da Residéncia de Angola (1577). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 162, traduction nétre).

% “Até meados do século XIX Angola ndo teve outra populagdo branca permanente além dos degredados que
tinham sido condenados ao exilio perpétuo na coldénia. Os soldados, os funcionarios e os comerciantes
preocupavam-se todos com manter-se vivos, fazer uma rapida fortuna por todos os meios disponiveis
(habitualmente, o trafico de escravos) e regressar o mais depressa possivel a metropole” (BENDER, Gerald Jerry.
Angola sob o dominio portugués: mito e realidade. Lisboa: Livraria Sa da Costa, 1980, p. 195, traduction noétre).
Ajoutons que généralement, ce sont les parias du royaume qui partaient du Portugal pour coloniser les peuples
d'outre-mer. Voir ALENCASTRO, Luiz Felipe de. A economia politica dos descobrimentos. In: NOVAES,
Adauto (Org.). 4 descoberta do homem e do mundo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1998, p. 198.

%5 “E assy muitas uezes estes sad os que, sem temor de Deos fazem naquelas partes grandes enganos, roubos, €
extorgoés, por catiuarem os naturaes contra a Justica, e satisfazerem a sua cobica...” (APONTAMENTO de Manuel
Severim de Faria sobre a fundacdo de seminarios para a Guiné (Janeiro-1622). In: BRASIO, 1968, v. 4, p. 673,
traduction notre).

% “E se era a mesma, porque os Portuguezes roubauad, catiuauad, matauad, cometiad adultérios, e outros pecados,
que ainda nelles reprehendiad os Padres” (APONTAMENTO de Manuel Severim de Faria sobre a fundacdo de
seminarios para a Guiné (Janeiro-1622). In: BRASIO, 1968, v. 4, p. 673, traduction nétre).



119

néfaste que ces Portugais fournissaient dans les colonies ou ils étaient condamnés a un exil sans
fin : « C'est ainsi que nos compatriotes procédent souvent parmi ces gentils, vivant en tout
comme eux, sans avoir plus de chrétiens que les noms, et passant de nombreuses années sans
messe, sans sacrements, sans entendre la parole de Dieu, et peut-étre sans se souvenir de lui ».”’
On comprend alors pourquoi le Pére Garcia Simdes n’eut pas une tache facile dans son

ministére aupreés de ses compatriotes dés son arrivée en Angola.

3.5.2.1 Méthodologie missionnaire aupres des Portugais

Pour pratiquer leurs ministéres aupreés des Portugais, les jésuites adoptérent comme

approches : assurer le culte et les sacrements ainsi que précher.

3.5.2.1.1 Assurer le culte et les sacrements

Les jésuites président le culte divin et administrent les sacrements qui sont fréquentés
par les Portugais sans grande différence de ce qui se fait dans un collége ad hoc au Portugal.”®
Comme il est dit dans une lettre annuelle : « Ils préchent aux Portugais qui sont dans cette
conquéte, et leur administrent les sacrements de la confession et de la communion ».” Les
célébrations eucharistiques avec sermons et participation des fideles avaient lieu tous les
dimanches, les fétes principales de Notre Seigneur, comme celles de Notre Dame, les fétes de
Saint-Jean Baptiste, Saint-Pierre, Saint-Paul, la Toussaint et les jours de féte d’obligation. Le
reste des jours, il n’y avait ni sermon ni la présence des fidéles.!%

Quant au sacrement de la réconciliation, les jésuites avaient aussi habitué les soldats a
se confesser avant les batailles.!’! « On a toujours fait beaucoup avec les soldats a travers les
ministeres de la compagnie, car dés le début, les Peres les ont mis dans une sainte habitude de

travailler et de se confesser lorsqu'ils étaient sur le point d'aller au combat ».'%? Le méme auteur

97 « Assim procedem muitas uezes os nossos mesturados entre aqueles gentios, uiuendo em tudo como eles, sem
ter de Christads maes que os nomes, € passando muitos annos sem Missa, sem Sacramentos, sem ouuir a palavra
de Deos, e pode ser sem se lembrar delle” (APONTAMENTO de Manuel Severim de Faria sobre a fundagdo de
seminarios para a Guiné (Janeiro-1622). In: BRASIO, 1968, v. 4, p- 673, traduction notre).

% Voir CARTA 4nua da Residéncia de Angola (1-1-1578). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 165.

9 “Pregudo aos Portugueses que anddo naquella conquista, e administriolhe[s] os Sacramentos da confissdo, e
comunhio” (CARTA anua da Missdo de Angola (15-3-1590). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 398, traduction ndtre).
190 Voir O PADRE Pero Rodrigues visita a Missdo de Angola (15-4-1594). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 472.

101 B réalité, cette pratique remonte aux débuts des conquétes portugaises. Il est né quelques rites sacrés, lors de
la prise de Ceuta, comme condition sine qua non pour que I’intervention divine s’allic aux combattants portugais
dans I’extermination des infidéles ennemis. Pour ce faire, il était attendu des soldats : la repentance pour leurs
péchés, la pratique de la pénitence et la confiance en leur puissance. Voir SANTOS, Jodo Marinho dos. A expansio
pela espada e pela cruz. In: NOVAES, Adauto (Org.). 4 descoberta do homem e do mundo. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 1998, p. 159.

102 “Com os soldados se fez sempre muito por meio dos ministerios da companhia, porque logo no principio os
poserdo os Padres em hum santo custume, de trabalharem de se confessar quando avido de entrar em batalha”



120

parle a la page suivante de I’habitude pour les Péres d’écouter la confession des malades. Ainsi,
les missionnaires assurent le bien du corps et de 1’ame aux malades en écoutant des
confessions.!® Le fait de ne pas se confesser avant la guerre était considéré comme un présage
de mauvais augure. Aussi considéra-t-on comme tel le sort macabre du capitaine Jodo Castanho
et sa troupe — n’ayant pas fléchi a I’exhortation du prétre a se confesser et a respecter la féte de
Noél — tués par les Soasas.'* Cette interprétation n’est pas sans rappeler les rites de la guerre
sainte d’Israél ou « les combattants doivent étre en état de pureté rituelle, ‘sanctifiés’[...], et
cette obligation de pureté s’étend au camp, qui doit rester ‘saint’ pour que Yahvé bivouaque

avec ses troupes, Dt 23,10-15 ».10

3.5.2.1.2 Précher

Dés I’arrivée des jésuites en Angola, les dimanches dans 1’aprés-midi, en suivant les
usages en vogue au Portugal, ils sonnaient la cloche pour convoquer la population. Une fois les
gens réunis, les missionnaires leur enseignaient la doctrine chrétienne. Partant du centre, les
rayons apostoliques s’élargissaient vers les périphéries. Autrement dit, commencées a Luanda,
les activités apostoliques s’étendaient petit a petit vers I’ile de Luanda et aux environs avant
d’atteindre les recoins plus éloignés. Il serait juste de signaler que ces prédications incluent les
autochtones.

Au regard de la teneur de la prédication, « il semble qu'ils évitaient tout ce qui pouvait
nuire au commerce et a la conquéte : la question des esclaves, de justice... Méme I'adultére
n'apparait pas dans les lettres comme I'une des grandes préoccupations des jésuites, comme

c'était le cas dans les lettres provenant des jésuites du Brésil ».!%

3.5.3 Les incursions missionnaires au royaume Kongo

Il n’est pas superflu de rappeler que 1’année 1555 marque I’interruption de la Mission

jésuite du royaume Kongo pour des raisons précitées. Toutefois, a partir de leur Mission de

(HISTORIA da Residéncia dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-1594).
In: BRASIO, 1954, v. 4, p. 578, traduction notre). Voir aussi CARTA do Padre Baltasar Afonso (19-1-1585). In:
BRASIO, 1953, v. 3, p. 311.

103 Voir ESTADO religioso e politico de Angola (1588). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 377.

104 Voir CARTA do Padre Diogo da Costa ao Provincial de Portugal (31-5-1586). In: BRASIO, 1953, v. 3, p. 334.
105 VAUX, Roland de. Les institutions de I’Ancien Testament : Institutions militaires — institutions religieuses. 2e
éd. Paris : Cerf, 1967, v. 2, p. 74.

106« parece que evitavam aquilo que poderia prejudicar o comércio e a conquista: questio dos escravos, da
justica... mesmo a do adultério ndo aparece nas cartas como uma das grandes preocupagdes dos jesuitas, como era
o caso das cartas que vinham dos jesuitas do Brasil” (LEITAO, 1992, p. 150, traduction nétre). Toutefois, on
évoque les scandales des soldats dans : CARTA anua da Missao de Angola (15-3-1590). In: BRASIO, 1953, v. 3,
p- 398.



121

I’Angola, quelques missionnaires jésuites feront des incursions apostoliques fructueuses au
royaume Kongo. C’est le cas du Pere Baltasar Barreira en 1581, celui du Pére Barreira Afonso
en 1585. 1l faut noter une autre incursion apostolique en 1587. En cette méme année meurt le
roi Alvaro I du royaume Kongo auquel succéde Alvaro II, son fils. Ce dernier invitera les
jésuites a travailler dans son royaume, leur accordant par décret du 07 juillet de la méme année,
toutes les faveurs possibles facilitant leurs ministéres. Une délégation y alla. Elle y missionna.
Puis revint a Luanda. Il y aura une autre mission d’évangélisation jésuite au royaume Kongo en
1594. Puis, prés de trois décennies sans aucune activité jésuite dans ce royaume, les fils
d’Ignace de Loyola y retournent en 1619, et non de moindres. Deux insignes missionnaires
prétres y séjourneront pendant plusieurs mois : Duarte Vaz et Mateus Cardoso. C’est au cours
de ce séjour kongolais que le Pére Mateus Cardoso prit I’initiative de traduire — en kikongo en
vue d’un fruit apostolique abondant et qui demeure — le catéchisme portugais existant.!®” Quant
au Roi Alvaro 111, il demanda la fondation d’un collége sur son sol. Une demande qu’il avait
déja formulée, depuis son intronisation en 1615, aupres du Roi Philippe II du Portugal. La mort
I’emportera le 4 mai 1622 sans voir se réaliser son réve. Toutefois, ce réve prendra petit a petit
corps au cours de I’année suivante. En effet, en 1623, furent lancés les fondements d’un modeste
établissement scolaire jésuite a Mbanza Kongo, la capitale du royaume. Avec 1’aide et I’appui
des jésuites établis a Luanda, il fonctionnera tant bien que mal jusqu’en 1669. Suite a
d’innombrables intrigues, conflits, révoltes, guerres de succession et autres qui déchiraient le
royaume Kongo, fut mis a mal 1’exercice des ministéres par les missionnaires. Ainsi, au-dela
de tout ce qui a été fait, il convient « de confesser et de déplorer que la vie de ces missionnaires
si héroiques est devenue un martyre continu, et ils avaient de nombreuses raisons d'abandonner,
aprés quarante-cinq ans de souffrance, une mission aussi ingrate, stérile et tourmentante ».'%

Finalement, les supérieurs déciderent de mettre fin a cette mission.

107 Ce catéchisme se doit & deux jésuites portugais qui partagent en commun le titre de docteur en théologie, de
professeur et de prédicateur : Marcos Jorge et Ignacio Martinz. Au premier échoit I’honneur de 1’avoir composé
en 1563, et au second, de I’avoir augmenté. Dans le méme esprit que Mateus Cardoso, une entreprise pareille fut
faite quelques décennies avant par deux jésuites missionnaires au Pérou : Ludovico Bertonio et Diego Gonzalez
Holguin. Voir WILDE, Guillermo. The Foundation of a Jesuit Praxis : Missionary Profile, Disputes of Authority,
and Forms of Self-representation in the Southern Frontiers of the Iberian Empires. In : FABRE, Pierre-Antoine ;
RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project: Claudio Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the
Emergence of Modern Catholicism. Boston : Institute of Jesuit Sources, 2017, p. 87-88.

108 «__.de confessar e deplorar que a vida de tdo heroicos missionérios se convertia num martirio continuado, ¢ lhes
sobejavam motivos para desampararem, ao cabo de quarenta e cinco anos de sofrimentos, missdo tdo ingrata,
estéril e tormentosa” (RODRIGUES, Francisco. Historia da Companhia de Jesus na Assisténcia de Portugal: A
Provincia Portuguesa no Século XVII, 1615-1700: Lutas na Metropole — Apostolado nas Conquistas. Porto:
Apostolado da Imprensa, 1944, t.3, v.2, p. 337, traduction notre).



122

3.6 Autres activités des missionnaires

Pour les jésuites, il est vrai que « le travail pastoral ne s’est jamais limité a I’espace de
I’église et a ce qu’on pourrait appeler 1’aide purement spirituelle. Telle n’est pas en effet
I’approche de la Compagnie de Jésus, fut-ce en ses débuts, car telle n’est pas la spiritualité
d’Ignace, son fondateur ».'% Cela étant, au-dela de 1’évangélisation proprement dite, il convient
de souligner d’autres activités auxquelles les missionnaires s’adonnaient non sans le méme z¢le
pour le service des ames et aussi pour celui de la meére patrie. « Ainsi les Jésuites s’efforceront-
ils d’unir a la catéchese D’effort d’éducation, a la liturgie l’enseignement pratique de

I’agriculture, aux sacrements la gestion administrative ».!!°

3.6.1 Le college de Luanda

En 1585, deux jeunes scolastiques jésuites arrivent a Luanda. Leur mission est de
commencer le collége que le gouverneur Paulo Dias de Novais vient de fonder. « Ce college se
maintint et se développa jusqu’a la suppression de la Compagnie dans les possessions
portugaises en 1759, et depuis lors il a servi de résidence a ’évéque ».!'! 1l jouissait des
privileges dus aux colléges de la Compagnie de Jésus, doté du nécessaire pour son existence et
pour les ceuvres apostoliques y relatives. Grace a ses rentes fixes, « le collége de Loanda put se
développer par suite de la fondation de Gaspar Alvrés, quand les ressources du Portugal
commencerent a diminuer ».''? Un catalogue de 1599 mentionne la présence de sept jésuites en
Angola tout en signalant 1’arrivée de trois autres, dont un frére avec la charge d’enseigner aux

enfants portugais a lire et & écrire.!!

3.6.2 Les ceuvres de charité

Pour évoquer les premieres ceuvres de charité initiées par les missionnaires jésuites en
Angola, Joaquim da Costa Lima dit: « Partout ou ces hommes infatigables ont fondé une
Mission, ce n’est pas seulement la lumiere de I’Evangile qui diffuse leur parole apostolique,

mais aussi la Civilisation qui nait de leur travail incomparable et parfois unique ».!'* Et au

19 DECLOUX, 1994, p. 364.

10 DECLOUX, 1994, p. 365.

" BAESTEN, 1898, p. 107.

2 BAESTEN, 1898, p. 137.

113 Voir RODRIGUES, Francisco. Histéria da Companhia de Jesus na Assisténcia de Portugal: Acgdo crescente
da Provincia Portuguesa, 1560-1615. Expansao — Vida interna — Ministérios. Porto: Apostolado da Imprensa, 1938,
t.2,v.1, p. 536.

114 «“por toda a parte, onde ésses homens incanséaveis fundaram uma Missdo, ndo é somente a luz do Evangelho
que difunde a sua palavra apostdlica, mas também a Civilizagdo que nasce da sua obra inconfundivel por vezes



123

méme auteur de continuer : « Outre la réforme des mceurs provoquée par le zele de ces
missionnaires dans la région de Luanda, la Maison de la Miséricorde et I'hdpital furent
construits, commandés par le Pére Garcia Simdes, dans le style portugais ».!'?

Ainsi, au Pére Garcia Simoes, en sa qualité de supérieur de la Mission, revient le mérite
de la fondation d’un hospice de la Miséricorde!'® dans la ville Saint-Paul de Luanda non sans
le concours de ses compatriotes. En effet, n’étant pas indifférent au dénuement dans lequel
mouraient beaucoup de pauvres malades par manque de soins appropriés et de remédes les plus
¢lémentaires, le Pére Garcia « entreprit vaillamment de les sauver ; et dés le premier jour ou il
alla frapper a toutes les portes, pour demander I’auméne en faveur de ces malheureux, il
recueillit trente mille réis, qui formérent le premier fonds d’une Maison de la Miséricorde ».!!"’

Les autochtones y sont recus pour étre soulagés de leurs maladies.

3.6.3 Auservice de la conquéte

Si les campagnes militaires offraient aussi aux jésuites 1’occasion d’exercer leurs
ministeéres, néanmoins, tout porte a croire qu’ils étaient d’abord au service de 1’armée qu’ils
accompagnaient lors de ces expéditions. Il faut dire que « les missionnaires, qui ont toujours
accompagné les armées, ont joué un grand role, pour aider spirituellement les soldats, pour les
encourager dans les batailles, et pour les servir tant de fois dans les maladies et les épidémies,

comme médecins et infirmiers ».!''8

Pour montrer leur patriotisme, les missionnaires
soutenaient aussi matériellement les campagnes militaires. Ainsi, le gouverneur Paulo Dias de
Novais se trouvait en expédition militaire le long du fleuve Kwanza en 1581. Il tomba
gravement malade au point que ses soldats, perdant confiance, ne comptaient que sur la
sauvegarde de leurs vies en se repliant sur Luanda. Jugeant cette attitude des soldats comme

une lacheté, le Pére Baltasar Barreira « publie a Luanda qu’il aiderait lui-méme le gouverneur ;

il exhorta ceux qui étaient dispersés aux alentours a le suivre ; il organisa, du mieux qu’il put,

unica” (LIMA, Joaquim da Costa. 4 Ac¢do Missionaria dos Jesuitas Portugueses. Porto: Costa Carregal, 1931, p.
24, traduction notre).

115 < Além da reférma de costumes operada nos Portugueses pelo z€lo destes missiondrios na regido de Luanda,
levantou-se a Casa da Misericordia e hospital, ordenados pelo Padre Garcia Simdes ao modo de Portugal” (LIMA,
1931, p. 24, traduction notre).

116 ¢ Pére Francisco Rodrigues attribue plutot au gouverneur Paulo Dias de Novais cette fondation et celle d’un
hopital. Voir RODRIGUES, 1938, p. 512.

17 GUILHERMY, 1867, p. 439-440.

118 «__ tiveram boa parte os missionarios, que sempre acompanharam os exércitos, para auxiliar espiritualmente os
soldados, para os animar nos combates, e para os servirem tanta vez nas doencas e epidemias, como médicos e
enfermeiros” (RODRIGUES, 1938, p. 522, traduction ndtre).



124

le secours, et partit en bateau a travers Cuanza... ».!'> Aussi secourut-il non seulement
matériellement, mais aussi rehaussa le moral du gouverneur et de ses troupes. En 1584, le méme
missionnaire se trouvait avec le méme gouverneur en campagne militaire a Massangano.
Entourés d’ennemis, ils manquaient de poudre a canon et de soldats. Le missionnaire se chargea
d’en pourvoir.'?® Il écrivit alors a son compagnon Baltasar Afonso qui réussit a s’en
approvisionner. Les assiégés furent secourus avec le nécessaire en plus de quatre-vingts soldats.
Les missionnaires venaient également en aide aux soldats avec les provisions du collége.

Le Pére Baltasar Barreira enlevait méme les cuirs des chaises qu’il y avait dans la maison pour les

utiliser comme semelles pour ceux qui marchaient pieds nus. Et en 1592, dans cette maison de bourg

de Saint-Paul, il ordonna qu’une table de farine du Brésil et de poisson soit servie aux soldats pauvres

pendant plusieurs jours, qui peu a peu augmentérent a la porte, et un jour il y en eut cent
cinquante...'?!

IIs priaient aussi pour le succeés militaire portugais. Ainsi, la victoire remportée le 02
février 1583 était attribuée aux prieres du Pere Baltasar Barreira. Ce dernier, lors d’une autre
campagne militaire, priait instamment au champ de bataille pour la victoire des troupes
portugaises. Pour avoir défait leurs ennemis le jour de Notre Dame de Purification, ils lui
attribuérent ce triomphe et célébrerent solennellement, comme action de graces, une messe avec
procession.

Néanmoins, I’omniprésence des missionnaires jésuites dans les compagnes militaires ne
plaisait pas a leurs supérieurs hiérarchiques. « Ils s’engageaient tellement dans ces ceuvres
triomphales que leurs supérieurs en Europe estimaient qu’ils s’impliquaient excessivement dans
ces travaux, pas aussi conformes a I’Institut de leur Ordre ».!?? Allant dans le méme sens, le
Pére Pedro Rodrigues, qui séjourna de mars 1593 a juillet 1594 comme Visiteur de la Mission
jésuite d’Angola, dit de son compagnon Jorge Pereira ce qui suit : « Il est toujours au camp,

comme président de guerre, en compagnie du Gouverneur, quand il n’est pas en campagne. J’ai

119 <« . publica em Luanda que €le proprio iria socorrer o Governador; exortou aos que por ali andavam espalhados,

a que o acompanhassem; organizou, como lhe foi possivel, o socorro, e partiu de embarcagdo pelo Cuanza...”
(RODRIGUES, 1938, p. 525, traduction notre).

120 Cette détermination pour sauver la conquéte, les jésuites I’ont montrée au début des années 1560 au Brésil.
Sans I’intervention du Pére Manuel da Nobrega, en compagnie de celui qui était alors Frére José de Anchieta, le
Portugal aurait perdu le Sud du Brésil. C’est ce qu’affirme DORIA, Pedro. /565: Enquanto o Brasil nascia. A
aventura de portugueses, franceses, indios e negros na fundag@o do pais. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2022, p.
102.

121 0 Padre Baltasar Barreira chegou a tirar os coiros das cadeiras que havia em casa, para solas dos que andavam
descalgos. E no ano de 1592, nesta casa da Vila de S. Paulo, mandou dar mesa de farinha do Brasil e peixe aos
soldados pobres muitos dias, os quais pouco a pouco iam recrescendo na portaria, e dia houve de cento e cincoenta”
(RODRIGUES, 1938, p. 528, traduction notre).

122 “ Tanto se empenhavam nestes trabalhos de triunfos, que os superiores da Europa julgavam se metiam
demasiadamente nesses trabalhos, ndo tdo conformes ao Instituto da sua Ordem” (RODRIGUES, 1938, p. 524,
traduction notre).



125

trouvé ca étrange ; mais moi étant revenu, il est retourné au méme office, tout a fait contre la
volonté du Pére supérieur, a cause de 1’importunité du nouveau Gouverneur ».'>* Le Pére
Sebastido de Morais, alors Provincial du Portugal, est mis au courant de la trop implication de
ses missionnaires en Angola en matiére de guerre et d’autres questions étrangéres a la
Compagnie de Jésus. Il tient alors a avertir le Pére Baltasar Barreira que méme s’il faut servir
le gouverneur, compte tenu de I’amour qu’il montre envers la Compagnie de Jésus, il faudra
plutot éviter que cela compromette 1’ordre de la méme Compagnie relatif a de pareilles
matiéres. Mais les conquérants voyaient de bon ceil I’appui indéfectible des missionnaires. A

ceux-ci incombe, d’aprés Abreu de Brito, la préservation de la conquéte de 1'Angola durant la

période allant de 1575 a 1592.1%4

3.6.3.1 Les retombées du service patriotique

Comme récompense pour leurs loyaux services patriotiques, le gouverneur Paulo Dias
de Novais se montra trés généreux envers la Compagnie de Jésus. Il pourvut les jésuites de
certains biens matériels et leur concéda de vastes propriétés de terres pour y développer leurs
activités apostoliques. C’est dans un de ces sites spacieux qu’ils érigeront le college et 1’église
jésuites de Luanda. Cependant, ils finiront par rétrocéder librement a la cité les autres
importantes propriétés de terres regues du premier gouverneur de I’ Angola.

Du méme gouverneur les jésuites recurent aussi, comme donation, les sobas. Ils

constituaient une bonne source de revenus pour les religieux.

Les sobas étaient comme des dirigeants, qui avaient pleine juridiction sur leurs vassaux. Il y en avait
des grands et des petits, et ils payaient, tous, leur tribut au roi d’Angola. De plus, chacun avait un
personnage a la cour qu’il appelait seigneur et qui lui servait de protecteur pour 1’aider dans toutes
ses affaires et dans ses intéréts. IIs lui payaient également un tribut proportionnel a leurs biens et au
besoin qu’ils ressentaient d’étre aidés dans leurs causes. Le méme style et le méme ordre étaient
maintenus par les sobas, qui se soumettaient au gouverneur portugais, prenant des seigneurs
particuliers comme protecteurs ou maitres, et leur donnant comme tribut, pour telle ou telle vassalité,
ce qu’ils possédaient dans leurs terres, comme des pieces ou des esclaves, du bétail de toutes sortes,
des provisions, des tissus de la région et des pierres de sel, monnaie dont ils se servaient
ordinairement.'?®

123 “Anda sempre no arraial, como presidente da guerra, em companhia do Governador, quando no anda no
campo. Estranhei-lho; mas vindo eu, tornou ao mesmo oficio, bem contra a vontade do P. Superior, por
importunacdo do novo Governador” (RODRIGUES, 1938, p. 524, traduction nétre).

124 Voir la note 29 de HISTORIA da Residéncia dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes
ao reino (1-5-1594). In: BRASIO, 1954, v. 4, p. 578.

125 ¢« (s sobas eram uns como régulos, que tinham plena jurisdigdo sobre seus vassalos. Havia-os grandes e
pequenos, e todos pagavam seu tributo ao rei de Angola. De mais tinha cada um na corte uma personagem, a que
chamavam senhor, e que lhes servia de protector para o ajudar em todos os seus negodcios e interesses. A esse
davam também seu tributo em propor¢do das suas posses e da necessidade que experimentavam de auxilio nas
suas causas. O mesmo estilo e ordem guardavam os sobas, que se iam submetendo ao Governador portugués,
tomando senhores particulares por seus protectores ou amos, ¢ dando-lhes a maneira de tributo, por essa tal ou
qual vassalagem, o que possuiam em suas terras, como eram pecas ou escravos, gado de toda a espécie,



126

Au regard de ce qui précede, les jésuites étaient donc maitres ou protecteurs de onze
sobas. A ce titre, il leur incombait le devoir de les protéger auprés du gouverneur quand ils en
ressentaient le besoin, de leur éviter la vexation de n’importe qui et de s’occuper de leurs
affaires. De ces sobas protégés par les jésuites, neuf venaient de la donation du gouverneur, et
deux autres, des particuliers. Chacun d’eux était seigneur d’autres sobas. Tous étaient exemptés
du tribut dii au gouverneur. Les recettes que les missionnaires en tiraient étaient destinées a la
fondation de trois colléges que le gouverneur envisageait d’avoir en Angola. La protection des
sobas, bien qu'elle flit une source de revenus pour les missionnaires, elle ne leur épargna point
de déboires. Car les relations entre les jésuites et leurs compatriotes portugais se dégradaient
chaque fois que ceux-la défendaient leurs protégés dans des litiges les opposant aux Portugais
et au gouverneur. Aussi, le Peére Baltasar Barreira décida-t-il la restitution au gouverneur des
sobas jusqu’ici sous la protection de la Compagnie de Jésus. Cette décision prit effet en 1587,
avec I’approbation du Pere Sebastido de Morais, alors Provincial du Portugal. Mais ces sobas
déciderent de se révolter s’ils devaient passer sous la protection d’autres maitres qui ne fussent
pas jésuites. Devant cette menace, quarante-sept conquérants signérent une pétition demandant
aux jésuites de ne pas se désengager de leurs sobas. Le supérieur des jésuites en Angola dut
informer le Provincial sur la pétition. Finalement, ils maintinrent ces sobas sous leur protection.

Mais ce maintien sera bientot la cause d’un grand conflit avec le nouveau gouverneur.

3.6.3.2 Les relations tendues avec le nouveau gouverneur

Le 24 juin 1592, Luanda accueillait Francisco de Almeida, en sa qualité de nouveau
gouverneur de I’Angola. Il publia tout au début de son gouvernement, une disposition royale
qui retirait aux conquérants et aux jésuites toute la protection des sobas en faveur de la
Couronne. Elle géra une contestation générale. Le Pére Baltasar Barreira écrivit, non sans
menaces de censures ecclésiastiques, au nouveau gouverneur lui demandant de surseoir
I’application de cette disposition royale tout en défendant la cause de ceux qui avaient servi
pour la conquéte de 1’Angola. La réponse du gouverneur sur le méme ton menagant ne se fit
pas attendre. Ce fut le début d’un terrible conflit qui amena le supérieur des jésuites en Angola
a excommunier le gouverneur. Ce dernier fut méme emprisonné avant de finalement rentrer au
Portugal. Le Pére Baltasar Barreira y alla également pour se défendre a la cour contre les

accusations de I’infortuné gouverneur. La chose prit beaucoup de tournures en Europe. La cour

mantimentos, panos da regido e pedras de sal, moeda que ordinariamente usavam” (RODRIGUES, 1938, p. 530,
traduction notre).



127

royale voulait que les jésuites présents en Angola en fussent évincés en faveur d’autres. On en
vint finalement a ne vouloir appliquer cette rigueur que contre le supérieur de ladite Mission.
Mais ce dernier €tait déja a la métropole pour se défendre. Considéré d’abord comme coupable
de tous les désordres survenus en Angola, le Pére Baltasar Barreira fut enfin absous au détriment
de I’ancien gouverneur, Francisco de Almeida. Il trouva grace a la cour madriléne ou il vaquait
librement a ses occupations religieuses. Le Roi Philippe II d’Espagne pensa méme a la
possibilité de le renvoyer en Angola pour remédier a ce qui n’y allait pas bon train.

Apres I’expulsion de Francisco de Almeida, on obligea son frére Jeronimo de Almeida
de prendre la destinée de I’Angola comme gouverneur. Le 10 juin 1593, il sursoit ladite
disposition royale qui causa autant de troubles en Angola. Les jésuites décidérent donc de
garder les sobas sous leur protection. Mais pas pour trés longtemps. En effet, avec [’accession
de Manuel Pereira au pouvoir comme gouverneur, une disposition royale sera publi¢e en 1616,
dépossédant les particuliers de la protection des sobas pour les soumettre tous a la Couronne
portugaise.

L’arrivée du Pére Pedro Rodrigues comme Visiteur en Angola, signalée plus haut, fit
beaucoup de bien aux missionnaires jésuites qui vivaient des moments de tension non seulement
avec le gouverneur, mais aussi avec le proviseur ecclésiastique. « Avec sa bonté, sa modération
et sa prudence, il réussit a calmer les discordes et a prévenir de futurs troubles ».'2° En effet, en
guise de conduite a tenir, il prescrivit aux religieux de la Compagnie de Jésus, entre autres,
I’amélioration de la discipline domestique et religieuse, 1’amélioration des ministéres
apostoliques — par exemple ne pas administrer le baptéme, sauf en cas de danger de mort, sans
avoir suffisamment instruit les catéchumenes — 1’édification du prochain ainsi que I’entretien

de bonnes relations avec les autorités tant ecclésiastiques que séculieres.

3.7 Les difficultés inhérentes a la mission

Les missionnaires étaient confrontés a plusieurs difficultés dans I’accomplissement de

leurs ministéres dont celles qui suivent.

3.7.1 La mortalité

A cette époque, 1’espérance de vie pour les missionnaires en ces terres africaines était
des plus courtes. Nous avons déja mentionné le zele apostolique avec lequel le Pere Garcia

Simdes s’employa a 1’évangélisation deés son arrivée a Luanda en 1575. « Mais le zélé

126 « Com sua bondade, moderagéo e prudéncia lagrou serenar as discordias e prevenir perturbagdes para o futuro”

(RODRIGUES, 1938, p. 550, traduction noétre).



128

missionnaire avait trop présumé de ses forces ; sa santé fut bientét compromise par le climat
brilant de I’Angola ; il succomba a I’excés de ses fatigues, le 12 mai 1578. C’était une perte
immense pour la ville de Loanda et pour la mission ».'?’ Le Frére Frutuoso n’y subsistera que
pendant une année et huit mois, avant sa mort en octobre 1581. Les Péres Aires Botelho et Jodo
Lopes meurent en 1596. L’année suivante fut le tour du Pére Antonio Pais d’achever sa course
terrestre comme missionnaire en Angola. Pour que les autochtones en viennent a la
compréhension de la sainte foi, il a fallu pour les missionnaires du travail ardu qui a colté la
vie a plusieurs d’entre eux. Une correspondance de 1594 informe que de 1560 a 1593: « ...vingt-
six membres de la Compagnie entrérent dans ce Royaume, envoyés par les Provinciaux de la
province de Portugal. Trois retournérent au Royaume [Portugal], onze sont morts, douze sont
vivants dans cette résidence ».'?® Nous avons vu plus haut que la Mission comptait aussi, en

1602, douze jésuites dont six prétres. En 1607, aucun de ces prétres n’était en vie.

3.7.2 L’ignorance de la langue locale

Tres peu parmi les missionnaires connaissaient la langue des autochtones. Le recours

aux interprétes ne garantissait pas une bonne instruction des catéchumenes et des néophytes.

3.7.3 Manque de biens matériels

L’itinérance apostolique ne se faisait pas dans la facilité et dans la commodité. Il est des
régions que les missionnaires traversaient tout en restant buttés au manque de provisions et
d’eau potable. « S’il leur arrivait de tomber malade en chemin, ils n’avaient ‘rien sinon le Christ
crucifié, pour I’amour duquel ils sacrifiaient leur vie et crucifiaient leurs gofits temporels’ ».'%
Comme si cela ne suffisait pas, la stérilit¢ du sol rendait plus difficile encore I’itinérance

missionnaire. Et ce, puisqu’il fallait prévoir des provisions nécessaires pour ces excursions

apostoliques et un grand nombre des transporteurs.

3.7.4 Les guerres

Les révoltes et les guerres intermittentes qui embrasaient le pays rendaient difficiles les

activités apostoliques. Dans une lettre datant du 27 octobre 1585, comme Provincial du

127 BAESTEN, 1898, p. 103.

128 « . entrardo neste Reyno vinte € seis da Companhia, emviados pelos Provinciaes da provincia de Portugal.
Tornarfo tres pera o Reyno, falecerio onze, sdo vivos oie nesta residencia doze” (HISTORIA da Residéncia dos
Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-1594). In: BRASIO, 1954, v. 4, p. 578,
traduction notre).

129 «“Se acertavam de adoecer nos caminhos, ndo tinham em que por os olhos sendo em Cristo crucificado, por cujo
amor sacrificaram a vida e crucificaram os gostos temporais” (RODRIGUES, 1938, p. 515, traduction ndtre).



129

Portugal, le Pére Sebastido de Morais résume la situation missionnaire des jésuites en Angola
en soulignant entre autres le point suivant : « On ne fait pas grand-chose actuellement pour
convertir les Gentils, car tout est en ¢ébullition a cause des guerres qu’ils ménent sans cesse. Ils
ne s’occupent que de conserver ceux qui sont déja chrétiens et de baptiser a nouveau quelques

garcons ». 130

3.7.5 La condition et la nature des indigénes

A en croire le Pére Gaspar de Azevedo, un missionnaire zélé doublé de bon connaisseur
de la langue locale, 1’'une des difficultés de I’évangélisation se doit a la condition et a la nature
des indigenes. « La raison pour laquelle cela ne porte pas de fruits, c’est que tous sont impliqués
dans leurs fétiches et paganisme, sans vouloir en sortir, en disant qu’ils seront chrétiens, mais
qu’ils auront toutes les coutumes des gentils, et il leur est tellement impossible d’abandonner
cela... ».1*' En outre, poursuit-il, les hommes sont tellement sensuels que renoncer a la
polygamie s’aveére une tdche impossible. Leur inconstance fait que méme quand ils deviennent
chrétiens, lorsqu’ils sont parmi les paiens, ils vivent comme eux.

Que faire face a une telle kyrielle d’obstacles a 1’évanggélisation ? La solution qu’un
missionnaire propose en s’appuyant sur le point de vue de certains capitaines et des hommes
expérimentés est tout sauf chrétienne. Selon eux, il est impossible de convertir ces autochtones,
«si ce n’est en leur faisant une guerre cruelle, les détruire tous, et implanter ensuite la foi a
laquelle ils soient soumis, car ils disent que les Noirs ont autant de foi qu’ils craignent les fusils
des Portugais ».!*2 Si le souci et le désir d’évangéliser cette région sont légitimes et authentiques
pour ces missionnaires, ils trouvent bons tous les moyens pour y parvenir. Le méme
missionnaire, qui informe le Général de la Compagnie de Jésus sur la Mission jésuite en Angola,
conclut son information en ces termes : « Parler de la chrétienté dans ces régions et de la
conversion des gentils et des missions de la Compagnie sans que les armées portugaises les

obligent a entrer dans le giron de 1’Eglise, par pure peur, c’est dire des bétises et des absurdités ;

130 Nio se faz por ora muito na conversdo dos gentios, por andar tudo alvorogado com as guerras em que andam
de continuo. Somente se ocupam em conservar os cristdos ja feitos ¢ baptizam de novo alguns meninos”
(RODRIGUES, 1938, p. 517, traduction notre). Nous n’avons pas trouvé les raisons de cette rebaptisation.

3L “A razdo por que se ndo faz fruto, € por estarem todos metidos em suas feitigarias e gentilidades, sem delas se
quererem tirar, dizendo que cristdos serdo, mas que hdo de ter todos os costumes dos gentios...” (RODRIGUES,
1938, p. 518).

132 « _sendo fazendo-lhes uma cruel guerra, que a todos os destruam, e depois plantar a Fé, em que lhes pése,
estando eles sujeitos, porque dizem tanto terem os negros de Fé, quanto ¢ o medo que téem as espingardas dos
portugueses” (RODRIGUES, 1938, p. 519, traduction nétre).



130

tout cela vient des capitaines les plus expérimentés de cette conquéte ».'3

Il s’agit 1a d’une
thése bien contraire a celle qu’avait défendue ailleurs un fameux missionnaire dominicain
quelques décennies plus tot :
La voie établie par la divine Providence pour enseigner aux hommes la vraie religion était unique,
exclusive et identique pour tout le monde et tous les temps, a savoir : avec des raisons pour persuader
I'entendement et avec de la douceur pour attirer et exhorter la volonté. Et elle doit étre commune a

tous les habitants de la terre, sans aucune discrimination due aux sectes, aux erreurs ou aux coutumes
dépravées.'3*

Fort de cette thése fondamentale, le dominicain démontre longuement que le recours a
la guerre en vue de préparer le terrain a la prédication n’est nullement la voie a suivre. En effet,
la subjugation des infide¢les par les armes est une pierre d’achoppement a la prédication de la
foi et de la religion dans la mesure ou de la guerre naissent le ressentiment et la perturbation
qui vont a ’encontre de 1’évangélisation. Et qui plus est, c’est s’engager dans la voie contraire

a celle du Christ et de la pratique de ses apdtres que de recourir a la guerre pour évangéliser.'>>

3.8 Les moyens de survie des missionnaires

Loin de I’aisance et du réconfort métropolitains dont ils pouvaient jouir au Portugal, les
vaillants missionnaires acceptérent avec promptitude de servir le Christ en Afrique
subsaharienne, buttés a des conditions climatiques défavorables, aux maladies qui les
décimaient rapidement et souvent sans les moyens nécessaires de subsistance. D’ou leur

venaient les moyens de survie ?

3.8.1 Vassalité et tributs des sobas

Cette source importante de revenus pour les missionnaires tarit, comme nous 1’avons

vu, lorsque la vassalité fut supprimée sous le gouvernorat de Manuel Pereira, débuté en 1616.

3.8.2 Pension annuelle!3¢

133 “Falar em cristandade nestas partes e em conversio de gentios e em missdes da Companhia sem exércitos dos
portugueses que os forcem a entrar no curral de Igreja, por puro medo, ¢ falar desvarios e despropdsitos; tudo isto
¢ dos capitdes mais experimentados desta conquista” (RODRIGUES, 1938, p. 519-520, traduction nétre).

134 “0O modo estabelecido pela divina Providéncia para ensinar aos homens a verdadeira religido foi unico,
exclusivo e idéntico para todo o mundo e todos os tempos, a saber: com razdes persuadir o entendimento e com
suavidade atrair e exortar a vontade. E deve ser comum a todos os habitantes da terra, sem discriminagdo alguma
em razao de seitas, erros ou costumes depravados” (CASAS, Bartolomeu de las. Unico modo de atrair todos os
povos a verdadeira religidgo. Sao Paulo: Paulus, 2005, p. 59, traduction notre).

135 Voir particuliérement CASAS, 2005, p. 221-233.

136 Voir RODGRIGUES, 1938, p. 553-556.



131

D¢és le début de la Mission angolaise, la Couronne portugaise avait décidé¢ d’accorder
une pension annuelle de 42 500 réis a chaque missionnaire. Cependant, ce montant restait
inférieur pour couvrir les besoins de la Mission et des missionnaires. Il a fallu I’intervention du
Provincial au Portugal, et méme du gouverneur Manuel Pereira en Angola pour obtenir de la

Couronne une augmentation de la pension. Elle passera de 42 500 réis a 80 000 réis en 1617.

3.8.3 Mise en valeur de terres

Les missionnaires jésuites étaient propriétaires de beaucoup et vastes étendues de terre
regues successivement de différents gouverneurs comme donation. La plupart de ces domaines
servaient de paturages pour le bétail qu’il fallait parfois déplacer d’une propriété¢ a I’autre a
cause de la sécheresse. En plus de cela, il convient de mentionner la location des maisons. Pour
suppléer a la faible pension annuelle, le Pére Pedro de Sousa, alors supérieur de la Résidence
d’Angola, prit I’initiative, en 1604, de construire les maisons en pierre dont le rendement servait

aux besoins des missionnaires.

3.8.4 Esclaves

Au début de leur aventure angolaise, les jésuites se sont servi d’autres sources
financieres a savoir les esclaves que les sobas leur fournissaient en guise de tribut d’une certaine
vassalité. Il faut rappeler que les jésuites étaient protecteurs d’un certain nombre des sobas
comme susmentionné. A ce titre, ils recevaient le tribut en esclaves de maniére comparable &
celui vers¢ a d'autres Portugais, qui étaient aussi seigneurs et protecteurs des sobas. « Ce tribut,
cependant, et I’'usage qu’en faisaient les religieux, suscitérent des questions et des divergences
au sein de la Compagnie et donnérent lieu a de nombreux murmures des laics ».!3” Le chapitre

suivant nous en dira long.

3.9 Reprise synthétique du troisiéme chapitre

Dans le présent chapitre, notre effort a ét€¢ de présenter la mission d’évangélisation des
premiers jésuites aux royaumes Kongo et Angola. Pour y parvenir, nous avons commencé par
montrer comment les fils d’Ignace de Loyola, a I’exemple de saint Francois Xavier, ont bravé
vents et marées pour répandre la Bonne Nouvelle du salut dans le monde. La mission de six

premiers jésuites qui évangéliseérent le royaume Kongo — dont le premier groupe de quatre

137 “Este tributo porém € o uso que dele faziam aqueles religiosos, levantaram questdes e divergéncias dentro da
Companhia, e deram farto ensejo as murmuragdes dos seculares” (RODRIGUES, 1938, p. 557-558, traduction
notre).



132

jésuites (1548-1553) et le suivant composé de deux jésuites (1553-1555) — ne produisit pas de
fruits escomptés suite a une diversité de facteurs défavorables. Ce qui, par ricochet, ouvrira aux
jésuites la voie a I’évangélisation de 1’ Angola.

Répondant a I’appel du roi angolais, quatre jésuites furent envoyés en Angola et y
entrérent en 1560. Mais I’enthousiasme du début fit long feu. Car les missionnaires — accusés
d’étre espions et les autres Portugais désignés comme des traitres et des conspirateurs — furent
expulsés du territoire. Le Pére Francisco de Gouveia restera captif pendant quatorze ans. Il
mourra en 1575, peu aprés arrivée de quatre nouveaux jésuites en Angola. A partir de ceux-
ci, la Mission jésuite de 1’Angola va se consolider peu a peu et recevoir sporadiquement et
jamais en nombre suffisant des renforts missionnaires.

Le souci de ramener le plus grand nombre possible d’ames au Christ fera en sorte que
les missionnaires ne tiennent pas compte de moyens utilisés, pacifiques ou violents, pour
atteindre cette fin. Forts de la conception selon laquelle personne ne peut €tre sauvé tout en
étant en dehors de 1’Eglise catholique, les missionnaires se déployérent pour en sauver un plus
grand nombre possible. Ils soutenaient la conquéte armée du royaume angolais par les
Portugais, car selon eux, la conversion des Noirs ne pouvait pas acquérir un caracteére permanent
sans que ceux-ci ne soient politiquement assujettis. Aussi recouraient-ils a une méthode
d’évangélisation qui commengait par soumettre les autochtones avant de les endoctriner, de les
convertir et de les baptiser. Quant aux Noirs déja baptisés, I’approche d’évangélisation adoptée
¢tait de les conserver comme chrétiens en continuant de les instruire en matieére de doctrine et
en leur assurant les sacrements.

S’agissant de la mission aupres des Portugais, les jésuites s’employaient a assurer le
culte, a administrer les sacrements et a les instruire par les prédications. En outre, a partir de
I’Angola, ils incursionnaient dans le royaume Kongo pour I’évangélisation. Ils appuyaient la
conquéte armée et s’y engageaient activement au c6té des conquérants. L’éducation des enfants
et les ceuvres de charité accompagnaient leur mission d’évangélisation. Confrontés a une
gamme de difficultés, ils devaient compter pour leur survie notamment sur la vente d’esclaves.
Ceci géra une divergence d’opinions dans la Compagnie de Jésus et suscita I’indignation en
dehors d’elle. Ce qui obligea I’intervention du Supérieur Général de la Compagnie de Jésus.

Comment fut traitée cette question ?



133

4 L’OBEISSANCE MISE A L’EPREUVE

Parler de I’obéissance apostolique dans la Compagnie de Jésus, c’est parler de la raison
d’étre de ce « corps volant », toujours prét a aller, depuis sa fondation, partout ot I’Eglise avait
besoin d’annoncer la Bonne Nouvelle du salut. La mobilité et I’obéissance parfaite constituaient
le cceur battant de la vision ignatienne d’un service universel qui, loin des ambitions
personnelles, était uniquement guidé par le désir de la plus grande gloire de Dieu et du salut des
ames. Toutefois, cette obéissance, bien que noble dans son principe, a été butée a des situations
réelles, non moins douloureuses, notamment en terres de missions. Un exemple éloquent est
celui des jésuites établis en Angola de la seconde moitié du X VT siecle au début du XVII siécle.
Ces missionnaires, dans un contexte marqué par la traite négriére, se sont trouvés devant un
dilemme : comment concilier la fidélité a leurs Constitutions qui exigeaient la pureté d’intention
et le service désintéress¢ du prochain, avec les réalités économiques de cette vaste région
africaine ou les étres humains esclavagés étaient utilisés comme la monnaie courante ?

Le présent chapitre s’articule autour de ce paradoxe ou, d’une part, I’1déal ignatien nous
invite a une obéissance parfaite ; d’autre part, la situation concréte a laquelle les missionnaires
sont confrontés au point que la survie de la Mission semble dépendre d’un compromis avec
I’injustice. Les échanges épistolaires, les rapports et les discussions internes révelent les conflits
sérieux entre, d'un coté, les directives émanant du Supérieur Général a Rome qui interdisent la
possession et le commerce d’esclaves, et de l'autre, les missionnaires qui passent outre ces
directives en justifiant leur refus par la nécessité de pourvoir aux besoins de la Mission. Ce
décalage révele la complexité de la notion d’obéissance ignatienne qui n’est pas une soumission
aveugle, mais une démarche responsable, une écoute intérieure de la volonté de Dieu traduite
par le supérieur. Or, dans le contexte de I’Angola, les missionnaires, souvent de bonne foi,
¢taient divisés entre les directives du Général et la survie de la Mission. D’ou leur obéissance
fut mise a I’épreuve par des pressions économiques, politiques et culturelles qui les dépassaient.

Pour retracer ces enjeux, nous soulignons d’abord quelques préalables en vue de la
mission guidée par la recherche du bien universel. Ensuite, nous évoquerons la pratique
d’esclavage par les jésuites en Angola et au Brésil en plus des facteurs qui ont influencé leur
conduite missionnaire et parfois les ont détournés de leur idéal premier. Enfin, avant de dire un
mot sur 1’aujourd’hui de 1’obéissance dans la Compagnie de Jésus, nous rappellerons que
I’obéissance véritable doit s’inspirer de Jésus qui est venu non pas pour faire sa propre volontg,

mais celle du Peére.



134

4.1 Au service du prochain

Parler de 1’aide au prochain dans la Compagnie de Jésus n’est rien moins que parler de
I’essence méme de 1’Ordre fondé par saint Ignace de Loyola. Que le jésuite se consacre a une
activité apostolique a la commande du Pape, de son supérieur ou par choix personnel, c’est le
service divin qui I’immobilise ou le transporte d’un endroit a I’autre. « Dans la pensée du
fondateur, la Compagnie de Jésus est un corps volant, une troupe de volontaires qui n’est liée a
aucun lieu fixe, mais qu’oblige toujours la pensée de la plus grande gloire de Dieu et du parfait
service des ames ».!

Quand le jésuite recoit une mission papale, ou qu’il aille, il est tenu de 1’accomplir
entierement avec un soin et une attention particuliere avant de s’adonner a d’autres opportunités
ou la gloire de Dieu et le salut des Ames peuvent étre servis.? Il ne lui incombe pas de solliciter
sa mission directement ou indirectement ni moins encore de s’offrir tel ou tel autre type de
travail. Il en laissera le soin au Souverain Pontife qui décidera sans tenir compte du sentiment
ou de la volonté propre du jésuite.’

Lorsque la mission est recue par ordre du supérieur, en I’occurrence le cas des
missionnaires jésuites en Angola, le principe qui doit guider celui qui ordonne est un plus grand
service de Dieu et un bien plus universel. D’ou, pour le supérieur, la nécessité de la droiture et
de la puret¢ d’intention devant Dieu, du recours a la priére aussi bien personnelle que
communautaire, de la célébration du Saint Sacrifice, de la consulte d’un ou de plusieurs jésuites
avant de décider en vue de la mission.*

Quant au subordonné qui regoit la mission, sans entreprendre aucune démarche, sans
aucune intervention pour aller ou rester en tel endroit plutot qu’en tel autre, « devra laisser la
pleine et trés libre disposition de lui-méme au supérieur qui le conduit a la place du Christ notre
Seigneur dans la voie de son plus grand service et de sa plus grande louange ».> Pour permettre
au missionnaire d’accomplir parfaitement le service de Dieu et le bien universel, le supérieur
lui donne d’abord des instructions écrites bien claires sur la mission a réaliser® et les moyens a
y employer. Ensuite, une correspondance suivie entre les deux parties doit étre de mise : le

subordonné met le supérieur au courant des faits importants a la lumiére desquels ce dernier

' CHASTONAY, Paul de. Les constitutions de I’Ordre des Jésuites : Leur genése, leur contenu, leur esprit. Paris :
Aubier, 1941, p. 126.

2 Voir le numéro 616 dans SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus I. Traduit par Frangois
Courel. Paris : Desclée de Brouwer, 1967a, p. 193.

3 Nous nous référons au numéro 606 de SAINT IGNACE, 1967a, p. 190-191.

4 Voir le numéro 618 dans SAINT IGNACE, 1967a, p. 194.

5 Voir le numéro 618 dans SAINT IGNACE, 1967a, p. 194.

¢ SAINT IGNACE. Notre principe et fondement. Christus, Paris, v. 10, n. 40, p. 536, oct. 1963.



135

peut lui apporter son aide nécessaire.” Pour Ignace, afin de réaliser la norme maitresse et
décisive qui est « la plus grande gloire de Dieu et le bien universel », rien ne doit étre improvisé
quant aux lieux, aux travaux et aux ouvriers apostoliques.

Le choix des lieux : parmi les critéres pour choisir le lieu de 1’apostolat, la préférence
doit étre donnée aux régions qui ont le plus besoin d’aide soit par le manque d’ouvriers
apostoliques soit par le danger de la damnation éternelle que les ames y courent. En outre, est
préférable la contrée ou on peut tirer en abondance les fruits spirituels pour le bien général.
« C’est pourquoi il faut apporter 1’aide spirituelle, avant tout, aux pays qui peuvent grandement
contribuer a la gloire de Dieu ainsi qu’aux hommes qui, par leur savoir, leur considération et
leur influence peuvent, a leur tour, secourir les autres ».® Il faudra aussi privilégier les pays
auxquels, par reconnaissance et gratitude, la Compagnie doit beaucoup. Ne doivent pas étre
négligés des endroits ou sont nés des préjugés contre la Compagnie de Jésus.

Le choix des travaux : ici également, il faut considérer le meilleur service de Dieu et le
bien universel. Entre les activités spirituelles et des services plus matériels, au cas ou il ne serait
pas possible d’assumer le tout, la préférence — toutes choses égales d’ailleurs — sera donnée aux
premicres. Tous les travaux qui ne peuvent pas souffrir de délai suite a leur nécessité et leur
urgence ou puisque personne ne peut s’en charger, seront préférentiels. C’est le cas de « travaux
utiles au bien général et a I’avancement spirituel d’un grand nombre comme les sermons, les
conférences, ou encore des ceuvres de nature durable qui ont des effets prolongés ».” Au cas ot
il serait laiss¢é a 1’envoyé le choix des tiches a exécuter,!” se mettant dans une sainte
indifférence, il se laissera guider par le méme principe : une plus grande gloire de Dieu et une
plus grande édification du prochain.

Le choix des ouvriers apostoliques : sans oublier que la réussite dans I’envoi des

missionnaires incombe a la prudence et a la direction du Saint Esprit,'! considérant sagement

7 Déja avec Ignace, ses Lettres jouent un role décisif relatif a ’organisation et a la croissance de la jeune Compagnie
de Jésus. Voir SOSA, Arturo. En chemin avec Ignace : Conversations avec Dario Menor. Bruxelles : Fidélité,
2021, p. 17. En outre, pour I’'importance de la correspondance dans la Compagnie de Jésus, voir FABRE, Pierre-
Antoine. Correspondance as an Instrument of Government : Continuities and Evolutions of the Epistolary Habitus
in the Society of Jesus. In : FABRE, Pierre-Antoine ; RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project : Claudio
Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the Emergence of Modern Catholicism. Boston : Institute of Jesuit
Sources, 2017, p. 11-28.

8 CHASTONAY, 1941, p. 128.

® CHASTONAY, 1941, p. 129.

10 « La liberté du jésuite a décider de sa mission apparait dans le cadre d’une mission déja regue. Mais les
Constitutions prévoient, qu’étant préservée cette obéissance premiere, le jésuite peut ‘aller partout ou il le jugera
le plus opportun pour la gloire de Dieu’ ». Voir GOUJON, Patrick. Discerner pour la mission. Christus, Paris, n.
254, p. 103, avril 2017.

' Voir SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus II. Traduit par Frangois Courel. Paris : Desclée
de Brouwer, 1967b, p. 242.



136

les choses dans le Seigneur et se laissant guider par une prudence surnaturelle, le supérieur
choisira les envoyés. Des hommes choisis avec plus de soin, en qui le supérieur peut placer sa
pleine confiance, seront affectés a des taches ardues, ou une erreur ou un malentendu pourrait
entrainer des conséquences treés graves. Les taches exigeant des capacités physiques plus
¢levées seront confiées a des hommes sains et solides tant sur le plan physique que mental. Les
ceuvres qui présentent des risques moraux seront confiées a des hommes d'une vertu approuvée.
Des hommes distingués par leur discrétion, leur souplesse dans les relations et I’autorité seront
envoyés pour négocier avec les dignitaires et des personnes intelligentes. Alors qu’aux gens
cultivés correspondent des ouvriers apostoliques savants et doués, au peuple conviennent des
prédicateurs et des confesseurs talentueux.'? Quant au nombre, en vue d’une aide mutuelle, ne
jamais envoyer un homme seul, mais au moins deux, qui soient de préférence complémentaires
dans leurs taches ou caractéres.

Eu égard a ce qui précede, il convient de dire que les Constitutions de la Compagnie de
Jésus prévoient ce qui est nécessaire en vue d’une mission pour la plus grande gloire de Dieu
et le bien universel. Ainsi donc, « celui qui a pu parfois s’immiscer dans les affaires profanes
d’une maniére incorrecte ne peut en tout cas en appeler aux Constitutions ».!* Cependant,
contrairement aux moines, les jésuites « qui ne vivent pas dans la solitude du cloitre et dans la
tranquillité de la cellule, mais qui se meuvent dans la rue, ou bat le pouls de la vie, sont exposés
au danger de s’engager trop profondément dans les choses profanes pour I’amour des choses
sacrées elles-mémes ».'* Ne s’agit-il pas du cas des missionnaires jésuites en Angola et leur

immixtion dans la question d’esclavage ?

4.2 Les jésuites et ’esclavage en Angola

D¢ja au Portugal, les colléges de la Compagnie de Jésus bénéficiaient du service d’un
petit nombre d’esclaves. En témoigne cette disposition de la reine adressée a Alvaro Botelho
Caldeira : « Je t’ordonne de donner un des esclaves, qui sont maintenant venus de Guinée au
recteur et aux peres du colleége des Arts, de I’Université de Coimbra, un esclave pour le service
dudit collége, que je lui fais I'aumdne, en plus de deux autres que je lui ai faits I’aumodne par

une autre disposition... ».!> Quelques fois, certains supérieurs de la province jésuite portugaise

12 Voir SAINT IGNACE, 1967b, p. 243 et aussi CHASTONAY, 1941, p. 129-130.

13 CHASTONAY, 1941, p. 191.

¥ CHASTONAY, 1941, p. 173.

15 “Alvaro Botelho Caldeira, mando-vos que dos escravos, que ora vieram da Guiné, deis ao reitor e padres do
collegio das Artes, da Universidade de Coimbra, um escravo para servigo do dicto collegio, de que lhe fago esmola,
além de outros dous que lhe fiz esmola por outra provisdo...” (TEIXEIRA, Antonio José. Documentos para a
historia dos jesuitas em Portugal. Coimbra: Imprensa da Universidade, 1899, p. 263, traduction ndtre).



137

demandaient aux Supérieurs Généraux 1’autorisation d’avoir des esclaves a leurs services. Pour
faire entendre leur cause, ils n’hésitaient pas a s’appuyer sur I’exemple d’autres congrégations
religieuses qui bénéficiaient du service des esclaves dans leurs couvents. Mais les Généraux
s’y opposaient. C’est le cas d’une correspondance du 31 octobre 1569, adressée par le troisieme
Supérieur Général de la Compagnie de Jésus a ses compagnons au Portugal, dans laquelle
« Frangois de Borja déclarait [...], qu’il ne convenait pas que les esclaves servent dans les
maisons de la Compagnie, et il ordonnait de se défaire de ceux que par hasard elles possédaient.
Cet ordre fut confirmé par Everardo Mercuriano en 1576, et par Acquaviva un peu plus tard en
1584 ».1° Qu’en est-il de la situation en Angola ?

Quand les jésuites arrivent en Angola, ils y trouvent déja 1’esclavage en plein essor aussi
bien pratiqué par les autochtones que par les étrangers, en 1’occurrence les Portugais. De
nombreuses personnes y sont réduites a la condition d’esclaves, soit par le droit de guerre et de
rébellion, soit en guise de peine pour les crimes commis, soit tout simplement achetées dans
des foires. Ces esclaves en nombre impressionnant sont vendus au Portugal, au Brésil et ailleurs.
Les missionnaires s’accommodent avec 1’esclavage et n’hésitent pas d’avoir des esclaves a leurs
services. Bien qu’accablés par les scrupules, il ne leur était pourtant pas facile de vérifier la
justice ou I’injustice ayant conduit a la réduction a la condition d’esclaves de ceux qu’ils
tenaient pour tels. Toutefois, comme nous 1’avons déja dit, les jésuites acceptaient les esclaves
que les sobas leur donnaient en guise de tribut dii aux protecteurs. « Les esclaves qu’ils
obtenaient ainsi, selon les informations de Baltasar Barreira en 1590, arriveraient a environ trois
cents par an. Avec beaucoup de ces picces, ils achetaient leur nourriture et payaient les choses
que leur vendaient les marchands du Portugal et du Brésil ».!” Ceux-ci n’acceptaient pas d’autre
type de monnaie en échange de leurs marchandises excepté des esclaves. Les missionnaires
prenaient soin d’envoyer les esclaves invendus cultiver les terres de leurs sobas. Ils pouvaient,
de cette maniere, subvenir a leurs besoins tout en destinant une partie de leurs fruits aux
missionnaires.

Cependant, les jésuites ne se contentaient pas seulement de vendre en Angola les
esclaves qu’ils possédaient. « Ils commencerent a les envoyer également au Brésil, pour payer

les dettes qu’ils contractaient en achetant des biens pour subvenir a leurs besoins. Mais les

16 “Francisco de Borja declarava [...], que ndo convinha servirem escravos nas casas da Companhia, € ordenava se
desfizessem dos que porventura possuiam. Essa ordem a confirmou Everardo Mercuriano em 1576, e Acquaviva
um pouco depois em 1584” (RODRIGUES, 1938, p. 558, traduction notre).

17 “Qs escravos que deste modo obtinham, segundo informava Baltasar Barreira em 1590, orgariam por ano até
uns trezentos. Com muitas destas pecas compravam seu alimento, e pagavam as coisas que lhes vendiam
mercadores vindos de Portugal e Brasil” (RODRIGUES, 1938, p. 560, traduction nétre).



138

consciences craintives se demanderent rapidement si cette expédition d’esclaves ne serait pas
scandaleuse ».'® Pour calmer les esprits, le Pére Pedro Rodrigues, en sa qualité de Visiteur de
la Compagnie de Jésus en Angola, se chargea d’examiner 1’épineuse question avec ses
principaux compagnons du Brésil. Les conclusions de cet examen contenant des propositions a
faire au Général, avant d’€tre envoyées aux supérieurs en Europe, étaient signées par les six

jésuites'” qui, en juin 1593, se trouvaient a Luanda. Nous en donnons quelques passages.

4.2.1 Quelques extraits du rapport de Pedro Rodrigues

1. Il n’est pas scandaleux que les péres de I’Angola paient leurs dettes en esclaves, car, de méme
qu’en Europe la monnaie courante est de I’or et de I’argent monnayé, et au Brésil du sucre, il en est
de méme des esclaves en Angola et dans les royaumes voisins. C’est pourquoi, lorsque les péres du
Brésil nous envoient de 1a ce que nous leur demandons, comme de la farine et du bois pour les portes
et les fenétres, et lorsque les propriétaires des fermes, qui viennent dans ce port, nous vendent des
biscuits, du vin et d’autres choses, ils ne veulent pas recevoir de nous un paiement dans une autre
monnaie que celle qui circule dans le pays, qui sont des esclaves, que 1’on transporte chaque année
au Brésil et aux Indes.?

Le premier argument met en évidence le manque de scandale. S’il n’y a pas de scandale
d’utiliser 1’or et I’argent monnayé comme monnaie courante en Europe pour les échanges
commerciaux, s’il n’existe pas de scandale d’user le sucre comme monnaie courante facilitant
les échanges commerciaux au Brésil, ce n’est pas non plus un scandale pour les missionnaires
. y i . , .
jésuites en Angola d’utiliser les esclaves comme monnaie pour s’acquitter de leurs dettes et
acheter des marchandises. Car ils ne font que I’usage de la monnaie courante en Angola comme
il en est le cas pour ceux qui se trouvent sur le sol européen ou brésilien. En sus, les marchands
qui commercent au port de Luanda n’acceptent pas, hormis les esclaves, un autre type de
monnaie en échange de leurs produits. Autrement dit, sans esclaves, les jésuites ne peuvent
rien acheter pour leur survie a Luanda.

2. Les esclaves que vendent les péres ne sont pas seulement ceux que les sobas donnent, mais aussi
d'autres que I’on leur donne en aumdne, ou leur laisse dans des testaments, dont ils n'ont pas besoin

18 “Comegaram também a manda-los ao Brasil, para 14 pagar as dividas que contraiam na compra de géneros para
sua sustentagdo. De-pressa porém ocorreu a consciéncias timoratas, se ndo seria escandalosa essa remessa de
escravos” (RODRIGUES, 1938, p. 560, traduction nétre).

1911 s’agissait de Jorge Pereira, Antonio Pais, Jodo Lopes, Pedro Barreira, Diogo da Costa et Pedro Rodrigues.

20 1.2 Nfo ¢é escandalo nenhum em os Padres de Angola pagarem suas dividas em escravos, porque, assim como
na Europa o dinheiro corrente é oiro e prata amoedada, e no Brasil o acucar, assim o sdo em Angola e reinos
vizinhos os escravos. Pelo que, quando os Padres do Brasil nos mandam o que de 14 lhes pedimos, como ¢ farinha
e madeira para portas e janelas, e quando os donos das fazendas, que véem a este porto, nos vendem biscoito,
vinho e outras coisas, ndo querem receber de nds paga em outra moeda, sendo na que corre na terra, que sao
escravos, dos quais se carregam cada ano para o Brasil ¢ Indias” (RODRIGUES, 1938, p. 560-561, traduction
notre).



139

pour leur service, comme celui qui ordonne la vente du blé et d'autres choses qui ne sont pas
nécessaires a sa maison, 1 ou cela vaut le plus.?!

Le deuxiéme argument fourni par le rapport du Visiteur est celui d’excédent. Pour avoir
plusieurs sources d’approvisionnement en esclaves (sobas, aumone, testaments), les
missionnaires se trouvent avec plus d’esclaves qu’il en faut pour leur service. Aussi mettent-ils
en vente ceux qui ne leur sont pas nécessaires. Pourquoi garderaient-ils les esclaves qui ne leur
servent pratiquement a rien ?

3. Aux bureaux de douane du Brésil, ot nos esclaves étaient envoyé€s jusqu'a présent, nous ne payons
pas de droits, par privilége de Sa Majesté, de méme que par le méme privilége les péres ne paient
pas de droits sur le sucre qu'ils vendent au Brésil, ni sur d'autres choses au Portugal. Et en utilisant
ce privilége, certains entrepreneurs y ont trouvé un motif de scandale et de parler contre nous aux
bureaux de douane...?2

Le troisieme argument est celui d’exonération des droits de douane. Par privilége royal,
les jésuites en Angola, ce fut le cas avec leurs compagnons aussi bien au Brésil qu’au Portugal,
ne sont pas tenus a payer les droits de douane pour les esclaves expédiés au Brésil. Pourquoi ne
pas profiter de ce privilege ? Il ne devient cause de scandale que pour d’autres entrepreneurs
qui, payant sans doute les impdts pour leurs « marchandises » humaines, regardent de mauvais
ceil les jésuites exonérés. Comment les missionnaires peuvent-ils détourner ce mauvais regard
braqué sur eux et qui ne cesse de scandaliser les autres ? Ils ont pensé a deux moyens pour
¢éviter ce scandale :

1¢" Que les picces soient vendues en Angola aux prix courants ; mais cela semble étre une perte de
vendre ici pour quatre réis ce qui, au Brésil, cofite huit ou dix.

2¢ moyen : qu'ils puissent aller au Brésil confiés aux supérieurs des colléges, peu nombreux et
dispersés, pour que cela ne se remarque pas, tant qu'on ne comprend pas que les peres en subissent
I’oppression. Au moins, il semble que nous n'ayons pas besoin d'envoyer aux peres du Brésil les
picces qu'ils ont demandées pour leur service, et aussi d'autres pour payer ce que nous devons aux
colléges de cette Province, des choses qu'ils nous ont envoyées pour notre soutien.?

21«9 2 Os escravos que os Padres vendem, ndo sdo somente os que ddo os sobas, mas também outros que lhes ddo
de esmola, ou lhes deixam em testamentos, dos quais ndo téem necessidade para seu servigo, como quem manda
vender trigo e outras coisas, que ndo ha mister para sua casa, a parte onde vale mais” (RODRIGUES, 1938, p. 561,
traduction nétre).

22 32 Nas alfindegas do Brasil, aonde estes escravos nossos atégora se mandavam, nio pagamos direitos, por
privilégio de Sua Majestade, como também pelo mesmo privilégio ndo pagam direitos os Padres, do aglicar que
vendem no Brasil, nem de outras coisas em Portugal. E de usarmos deste privilégio tomaram alguns contratadores
motivo de escandalo, e de falarem contra nds em as alfandegas” (RODRIGUES, 1938, p. 561, traduction ndtre).
23 «1.° que as pegas se vendam em Angola pelos pregos correntes; mas parece perda vender aqui por quatro o que
no Brasil importa oito ou dez. 2.° meio: que podem ir ao Brasil encomendados aos superiores dos colégios, poucos
e poucos, por modo que ndo seja notado, contanto que nao se entenda receberem os Padres disso opressdo. Ao
menos parece ndo escusamos mandar aos Padres do Brasil as pecas que eles para seu servigo mandam pedir, e
também outras para se pagar o que devemos aos colégios daquela Provincia, de coisas que para nossa sustentacao
nos téem mandadas” (RODRIGUES, 1938, p. 561, traduction nétre).



140

Le quatriéme argument est celui d’éviter le scandale s’il y en a un. Ils partent du principe
qu’il n’y a pas de scandale en pratiquant ce commerce d’esclaves. Mais si jamais il s’en trouvait
un, le moyen pour 1’éviter s’avere étre ni plus ni moins le camouflage. D’abord, puisque le
scandale semble venir d’outre-mer, il conviendrait de I’éviter en ne commercialisant les
esclaves que sur place en Angola. Sil’idée semble bonne, elle bute cependant a la dévalorisation
de la « marchandise » qui colterait deux fois plus ou mieux en la vendant au Brésil. Ensuite, il
suffirait d’user exactement du camouflage dans la transaction. Le jeu de camouflage semble a
tout le moins simple. Plus les esclaves sont nombreux, plus obvie parait le scandale. Moins les
esclaves sont nombreux, moins le scandale saute aux yeux. Aussi, les missionnaires tiennent-
ils mordicus a la vente d’esclaves au Brésil tout en modifiant la stratégie d’envoi : en petit
nombre et de manicre dispersée pour que leurs détracteurs ne s’en apercoivent pas.

C'est ainsi que pensaient et se défendaient les missionnaires ; et pour éviter, autant que possible, les
murmures, Pedro Rodrigues laissa également cette prescription écrite lors de sa Visite : ‘Et quant au

nombre de nos esclaves, le supérieur doit veiller a ce qu'il n'y en ait pas plus que ceux qui ne peuvent

étre dispensés de servir la maison ; parce que leur multitude est odieuse aux yeux des laics et difficile

a supporter pour nous’.?*

Le cinquiéme argument est celui du maintien d’esclaves au service de la maison. La

question n’est pas de s’en libérer, mais de ne garder que le nombre adéquat pour le service de
ison. Au ur su Spu ics, autant, i éni

la maison. Autant leur surnombre répugne les regards des laics, autant, il reste péniblement

supportable pour la communauté jésuite elle-méme.

4.2.2 Réaction de Jeronimo Cardoso au Portugal

Si les missionnaires en Angola s’accommodent et défendent résolument le commerce
d’esclaves, leurs compagnons en Europe sont loin d’€tre convaincus par les arguments en faveur
de ce commerce d’étres humains. Ils craignent surtout de préter le flanc aux critiques des
adversaires. Dans sa qualité de Procureur des missions, le Pére Jeronimo Cardoso, préoccupé
par la bonne réputation de la Compagnie, craignait cependant de la voir ternie par le trafic
d’esclaves pratiqué par ses compagnons jésuites. Dans sa correspondance adressée au Préposé
Général, le 6 octobre 1586, il est clair sur le fait que les missionnaires évitent toute occasion de
scandale relatif au commerce d’esclaves. Toutefois, il ne ferme pas compleétement la porte a ce

commerce génant. Aussi appelle-t-il a I’exercer avec prudence pour ne pas scandaliser et surtout

24 «“Assim pensavam e se defendiam os missionarios; e para obviar, quanto fosse possivel, a murmuragdes, deixou
ainda Pedro Rodrigues exarada na sua Visita esta prescri¢do: “E quanto ao niimero de nossos escravos, tenha o
superior tento que ndo haja mais que os que boamente se ndo podem escusar para o servigo da casa; porque a
multidao deles ¢ odiosa aos seculares e para nos trabalhosa de sustentar” (RODRIGUES, 1938, p. 561-562,
traduction notre).



141

ne pas ouvrir la porte aux critiques de ceux qui jugeraient contradictoire la conduite des jésuites
qui enchainent ceux dont ils proclament la liberté. Et pire encore, ils font du commerce en se

prévalant de convertir des infidéles.

Je souhaite, écrivait-il au Général, que les Notres qui s’occupent du ministére de la conversion en
Inde, au Brésil et en Angola, ne scandalisent personne en achetant et en vendant des Indiens et des
personnes de couleur ou des Noirs de ces régions, car, puisque nous cherchons tant leur liberté d’une
part, nous ne devons pas donner I’occasion a des émules, qui sont nombreux et puissants, de pouvoir
dire que nous le disons bien et le faisons mal... Je voudrais que les Notres des régions maritimes
soient tres prudents lorsqu’ils achétent et vendent des Indiens, et encore plus lorsqu’ils les envoient
au Portugal pour étre vendus ici, et je dis la méme chose de I’Angola, car certaines personnes
malveillantes pensent et disent que sous-prétexte de conversion, nous faisons des affaires et du
commerce, et je dirais que, si nous ne pouvons pas en nourrir beaucoup sans en avoir un peu,
nourrissons-en moins sans en avoir, car ¢’est ce que faisaient les anciens... ».2

Eu égard a ce qui précede, le Général interdit formellement aux missionnaires jésuites
de pratiquer le trafic humain. Il ordonna par obéissance au supérieur des jésuites desdites
régions d’abandonner complétement cette pratique et d’éviter que 1’on se plaigne de la
Compagnie de Jésus en disant de ses membres qu’ « ayant recu la pension de Sa Majesté, se

livraient a des pratiques qui ne sont pas licites pour les religieux ».%

4.2.3 Opinion de Baltasar Barreira depuis I’Angola

Au milieu de ces hésitations, le Pére Baltasar Barreira écrivit également d’ Angola pour déclarer que
les missionnaires ne pouvaient pas subvenir a leurs besoins sans vendre des esclaves ; que c'était le
prix qui était demandé la-bas, et qu'il n'y avait rien de désédifiant dans ce pays ; cela ne s'est produit
qu'au Portugal, parce que les esclaves étaient vendus a des Portugais qui les amenaient dans le
royaume, et cela aurait peut-étre pu étre évité s'ils étaient vendus par un tiers, ou si les esclaves
étaient remis au gouverneur, qui en donnerait le prix aux peres ; de toute fagon, comme la mission
était si importante et que le roi n'apportait pas un soutien suffisant, la vente d'esclaves devait étre
tolérée du mieux possible, jusqu'a ce qu'un autre moyen de subsistance soit découvert.?’

25 “Ey desejo, escrevia ele ao Geral, que os Nossos que se ocupam do ministério da conversdo na India, Brasil e
Angola, ndo déem escandalo a ninguém acerca de comprar e vender os indios e morenos ou pretos das ditas partes,
porquanto, pois procuramos tanto sua liberdade por uma parte, ndo devemos dar ocasido aos émulos, que sdo
muitos e poderosos, de poderem dizer que bem o dizemos e mal o fazemos... Eu folgara que os Nossos das partes
maritimas tivessem muita cautela no comprar e vender indios, e muito mais em manda-los a Portugal, para aqui se
venderem, ¢ 0 mesmo digo de Angola, porque alguns malévolos pensam e dizem que sob pretexto de conversao,
temos trato e exercemos mercancia, e diria que, se ndo podemos sustentar muitos sem ter alguma disto, sustentemos
menos sem o ter, porque assim o faziam os antigos...” (RODRIGUES, 1938, p. 562, traduction notre).

26 “Tendo ordinaria de Sua Majestade, usavam de tratos que nio sio licitos a religiosos” (RODRIGUES, 1938, p.
563, traduction notre).

27 “Entre estas hesitagdes escreveu também de Angola o P. Baltasar Barreira a declarar que os missionarios ndo se
podiam sustentar sem vender escravos; que este era o preco que la corria, e nao havia naquele pais desedificagdo;
esta s6 nascia em Portugal, por se venderem os escravos a Portugueses que os traziam para o reino, e poderia
evitar-se talvez, se por terceira pessoa se vendessem, ou se entregassem os escravos ao governador, dando ele o
preco aos Padres; em todo o caso, como era tdo importante a missao, e o rei nao acudia com sustentacdo bastante,
se devia tolerar a venda dos escravos pelo melhor modo, até se descobrir outro meio de subsisténcia”
(RODRIGUES, 1938, p. 563, traduction noétre).



142

A en croire le Pére Baltasar Barreira, la vente d’esclaves est une condition sine qua non
pour la survie des missionnaires jésuites en Angola ou le commerce d’étres humains ne
désédifie personne. Et puisque ce commerce devient un motif de scandale au Portugal, la
solution serait non pas d’y mettre fin, mais d’éviter que les jésuites s’exposent en prenant les
devants de la scene. En proposant la vente d’esclaves par un tiers ou le propre gouverneur qui
en remettrait ensuite la somme correspondante aux jésuites, le missionnaire s’aligne sur les
conclusions déja mentionnées, de I’examen mené sous 1’égide de Pedro Rodrigues en sa qualité
de Visiteur de la Compagnie de Jésus en Angola. Une fois de plus, il s’agit d’un recours au
camouflage ou a la pratique semi-clandestine de la traite négric¢re. Le plus intéressant est que
c’est le bien de la mission d’évangélisation qui justifie la vente de ceux qui sont censés étre
bénéficiaires de la méme action missionnaire. Pour Barreira, ce commerce resterait provisoire
jusqu’a la découverte d’un autre moyen de subsistance. « Ainsi parlait le missionnaire, inquiet
des besoins de la mission ; mais le Général répondit a la proposition : que les esclaves ne
seraient pas vendus, méme par l'intermédiaire de tiers, et que les dépenses nécessaires de la
mission et des religieux seraient pourvues d'une autre maniére ».?®

Dans le cadre de la mission confiée par le Pape, nous 1’avons déja dit, le jésuite ne doit
pas entreprendre une autre au détriment de celle qu’il a recue du Souverain Pontife. Toutefois,
devant d’autres occasions qui se présentent pour servir Dieu, la décision appartient alors au
jésuite concerné « s’il convient de répondre a une occasion que Dieu lui présenterait. Si ces
‘occasions’ se reconnaissent comme venant de Dieu, le jésuite n’est pas pour autant contraint
d’y répondre : il doit juger si cela est opportun, en cherchant certes a ne pas laisser échapper
I’opportunité ».° De la méme fagon, il apparait clairement que dans le contexte qui est le sien,
le Pére Barreira juge opportun la mission de I’ Angola pour servir Dieu. Et il n’est pas prét a
laisser échapper cette opportunité faute de moyens matériels. La mission que les jésuites ont a
accomplir en Angola est sans nul doute 1I’opportunité que Dieu leur donne pour le service des
ames. « Dieu donne des occasions d’aider les ames, mais, en se maintenant dans 1’indifférence
et ’obéissance, c’est au jésuite de juger s’il convient d’y répondre ».*° Ici, il n’est pas question
de juger s’il est opportun ou non de répondre a I’appel de Dieu. La mission au service des ames

en cette région est importante et vaut la peine. Mais faut-il la réaliser en suivant les directives

28 «“Assim discorria o missiondrio, apreensivo com as necessidades da missdo; mas o Geral respondeu a proposta:
que se ndo vendessem escravos nem por terceira pessoa, € se provesse por outra via as necessarias despesas da
missdo e dos religiosos” (RODRIGUES, 1938, p. 563, traduction notre).

2 GOUJON, Patrick. Le discernement des situations dans la tradition ignatienne. Revue d’éthique et de théologie
morale, Paris, n. 298, p. 28, juin 2018.

3 GOUJON, 2018, p. 28.



143

du Général ou en s’en tenant a la réalité sur le terrain ? Les missionnaires doivent agir en toute
liberté intérieure.
Pour qu’une telle liberté s’exerce sans manquer de respect a Dieu, il faut que celui qui la met en

ceuvre soit assuré, autant qu’il est possible, de ce que la tradition spirituelle appelle ‘la pureté

d’intention’. Elle s’exprime chez Ignace comme ‘indifférence’, cet état ot un sujet ne désire une

chose que s’il se reconnait comme ‘poussé uniquement par le service de Dieu’.?!

Est-ce poussés uniquement par le service de Dieu que les missionnaires tiennent
mordicus a I’esclavage comme moyen pour subvenir a leurs besoins et ceux de la mission ?
Pour répondre a cette question, nous pouvons recourir a trois points : I’engagement patriotique
des missionnaires portugais, les préjugés raciaux et le contexte dans lequel se déploient leurs

activités missionnaires.

4.2.4 Le patriotisme portugais

Le Portugal se nourrissait des légendes et des traditions selon lesquelles sa royauté était
née de la volonté divine. Ainsi, & en croire le célebre jésuite Antonio Vieira, si tous les rois
viennent de Dieu, il faut dire que contrairement a tous les autres qui sont faits rois par les
hommes, celui du Portugal est fait roi par Dieu lui-méme et, partant, appartient a Dieu. Et si,
par institution divine, tous les hommes sont obligés d’étre catholiques, le Portugais, par la méme
obligation, doit étre catholique et apostolique. Et qui plus est, croire a la foi chrétienne est une
obligation pour les autres chrétiens. Quant au Portugais, son obligation est non seulement de
croire, mais également de propager la méme foi.*> Pour ce grand et célébre orateur jésuite qui
interpréte le texte de Dn 2,44 en suivant la conception théologique et messianique de la
monarchie portugaise : « Le peuple portugais est le peuple €lu par Dieu pour établir son régne
dans le monde [...], le royaume du Christ sur la terre, gouverné par le Pape (pouvoir spirituel)
et par le roi du Portugal (pouvoir temporel) ».>?

Dans ce cadre, les missionnaires étaient considérés comme fonctionnaires de 1’Etat dont
la mission consistait en I’agrandissement de I’Etat-Eglise. Payés par la Couronne portugaise,
ils étaient obligés de tenir compte aussi bien des intéréts divins que royaux.** Ainsi, pour eux,

évangéliser — au lieu d’étre vraiment ce que fit Jésus en reprenant 1’activité multiforme qui lui
g q p q

3 GOUJON, 2018, p. 28.

32 Voir HOORNAERT, Eduardo. Formagdo do catolicismo brasileiro 1550-1800: Ensaio de interpretagdo a partir
dos oprimidos. Petropolis: Vozes, 1974, p. 35.

33 HOORNAERT, 1974, p. 34.

3 LEITAO, José Augusto Duarte. 4 guerra do céu e de Deus: A missdo do P. Baltasar Barreira, SJ, na primeira
evangeliza¢do de Angola (1580-1592). 307 p. Dissertacao (Mestrado em Teologia) - Faculdade de Teologia Nossa
Senhora da Assungdo, Sao Paulo, 1992, p. 172.



144

permit de former ses disciples dans un processus de partage de vie et non d’une simple
transmission doctrinale’®® — était synonyme d’assujettir, de civiliser les ‘barbares’ a la
portugaise. « Le royaume étant essentiellement missionnaire, l'action des jésuites devait €tre a
la fois religieuse et politique, c'est-a-dire favoriser le renforcement de la Couronne ».*®Aussi,
les jésuites en Angola appuyerent-ils activement et avec zele la conquéte armée. Ils adhéraient
ainsi a I’antique doctrine de la « guerre de mission » — qui remonte au Pape Grégoire le Grand
au VI° siecle — considérant la soumission des infidéles au nom du Christ comme une étape
préparatoire a I’évangélisation.’” De cette mentalité, se doit la militarisation idéologique de la
question missionnaire.*® Sans scrupules, quand il s’agissait d’agresser et de piller les peuples
paiens, les Portugais n’hésitaient pas de donner un caractére de guerre sainte a la guerre, celui
de martyr a leurs morts, et un caractére miraculeux a leurs victoires qu’ils associaient
directement a I’intervention de Dieu en leur faveur.* Quant aux jésuites : « La Compagnie [de
Jésus] incarnait l'esprit religieux dynamique, combatif et chevaleresque de son fondateur,
persistant avec la constance la plus tenace et avec un grand succes dans le grand idéal de
conquérir le monde pour le Christ ».** Cet esprit combatif se manifesta différemment en
s’incarnant dans la lutte contre le protestantisme ainsi que le bas niveau moral et religieux des
catholiques en Europe. Car le souci d’Ignace est davantage de « restaurer un catholicisme
rayonnant et dynamique : ‘On a traité jusqu’ici de 1’extirpation de I’erreur. Venons-en aux
moyens d’implanter solidement la doctrine de la vérité catholique’ ».*' En terres de missions,
cet esprit combatif s’ insurgea contre les infidéles,*> non moins traités avec condescendance. Ce
qui témoignait d'un jugement sur leur statut religieux et culturel. Ce traitement poussa les
missionnaires a emprunter, non pas la voie du dialogue interculturel, mais bien plutdt celle de

I’imposition de la foi et des pratiques chrétiennes.

35 Voir LEGRAND, Lucien. Le Dieu qui vient : La mission dans la Bible. Paris : Desclée, 1988, p. 117-118.

36« Sendo o reino essencialmente missiondrio, a atuagdo dos jesuitas devia ser ao mesmo tempo religiosa e politica,
ou seja, promover o fortalecimento da Coroa” (AZZI, Riolando. 4 cristandade colonial: Um projeto autoritario.
Sao Paulo: Paulinas, 1987, p. 57, traduction nétre).

37 Voir HOORNAERT, 1974, p. 36-37. Dans sa lettre du 16/04/1563, adressée au deuxiéme Général de la
Compagnie de Jésus, Diego Lainez, le missionnaire José de Anchieta partage la méme vision de « Compelle eos
entrare » (Lc 14,23). Voir ANCHIETA, José de. Cartas, Informagdes, Fragmentos Historicos e Sermdes. Belo
Horizonte: Itatiaia; S0 Paulo: Editora da Universidade de Sdo Paulo, 1988, p. 196.

38 Voir SUESS, Paulo. Missdo e historia: Desafios a partir dos 500 anos de cristianismo na América Latina.
Convergéncia, Rio de Janeiro, v. 27, n. 254, p. 345, jul./ago. 1992.

3 LEITAO, 1992, p. 166.

40 “A companhia encarnou o espirito religioso dindmico, batalhador e cavaleiresco de seu fundador, persistindo
com a constancia mais tenaz ¢ com grande éxito no grande ideal da conquista do mundo para Cristo”
(BIHLMEYER, Karl; TUECHLE, Hermann; CAMARGO, Paulo Floréncio Da Silveira. Historia da Igreja
1II: Idade moderna. Sao Paulo: Paulinas, 1965, p, 102, traduction nétre).

4l HENNING, Christophe. Saint Ignace de Loyola :1491-1556. Paris : Presses de la Renaissance, 2016, p. 79.

2 Voir LEITAO, 1992, p. 199.



145

4.2.5 Les préjugés raciaux

Le dénigrement des Noirs africains associés a I’esclavage par les Portugais remonte au
XVe¢siecle. En effet, au terme de sa visite au Portugal, en 1466, Leo Rozmital était au point de
prendre congé de ses hotes, quand le monarque portugais, Afonso V, l'encouragea a solliciter
un cadeau de son choix. Rozmital demanda alors deux esclaves noirs. Demande qui arracha le
rire au duc de Viseu, frére du monarque, puisqu’elle ne correspondait pas a quelque chose de
valeureux. Car annuellement, dit le duc, cent mille voire plus d’Ethiopiens, hommes et femmes,
étaient vendus par les Portugais comme un troupeau. Bien qu'il puisse y avoir une exagération
dans les chiffres avancés, 1’affirmation du duc met pourtant en exergue le mépris dont faisaient
preuve certains Portugais envers les esclaves noirs. Et le préjugé racial ne tarda pas a s’¢élargir
¢galement aux mulatres. Ces derniers étaient considéraient non seulement insolents, méchants
et difficiles a gérer, mais aussi comme des gens qui ont hérité des vices et non des vertus de
leurs parents.*

Les idées précongues sur les races, faconnées d’une part par la mise en place et le
développement de la traite négricre et, d’autre part, par le type de colonisation pratiqué, ont par
la suite été justifiés « philosophiquement par la théorie aristotélicienne de l'infériorité naturelle
de certaines races et par conséquent, légalement asservies, et théologiquement par la Bible ».4*
En outre, si le Roi Jodo II fut satisfait de rencontrer les premiers Noirs venus du royaume
Kongo, pris en otage par Diogo Cio, au point de les juger nobles,* si les Noirs du royaume
Kongo sont considérés au XVI® siecle comme des ames é€levées par 1’innocence d’Adam et
d’Eve accueillant la foi chrétienne avec douceur et obéissance,*® il en sera autrement dans la
suite.

En effet, pour les missionnaires jésuites notamment Francisco de Gouveia,*’ bien que
ces Noirs soient dociles, ils ne peuvent bien se convertir et garder la foi qu’au prix d’une
sujétion. Il en est ainsi pour n’importe quel peuple barbare, affirme-t-il, pour mieux disposé

qu’il soit. Et le cas du royaume Kongo ou le christianisme a eu des retombées défavorables,

3 Voir pour ce paragraphe : BOXER, Charles Ralph. 4 Igreja e a expansdo ibérica: 1440-1770. Lisboa: Edi¢des
70,2013, p. 17-18.

44« _ filosoficamente pela teoria de Aristoteles da inferioridade natural de algumas ragas € por consequéncia
legalmente escravizadas, e teologicamente a partir da Biblia” (LEITAO, 1992, p. 201, traduction notre).

45 Voir DESCOBERTA do reino do Congo (1482). In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria
Africana: Africa ocidental (1472-1531). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1952, p. 41.

4RANDLES, William Graham Lister. L ancien royaume du Congo des origines a la fin du XIX¢ siécle. Paris :
EHESS, 2002, p. 104.

471l resta captif en Angola de 1560 a sa mort en 1575.



146

poursuit-il, en est une illustration.*® Etant donné que les Noirs, d’aprés I’expérience des
missionnaires jésuites au Kongo et en Angola, sont naturellement sensuels, incorrigiblement
idolatres,* un peuple inconstant auquel il ne fallait pas faire confiance,* il convenait de recourir
aux méthodes violentes pour soumettre ces barbares par la force d’armes. La méme description
dénigrante fut faite des Amérindiens par les jésuites au Brésil. «Comme je comprenais par
expérience combien peu on pouvait faire dans ce pays pour la conversion des Gentils, en raison
de leur manque de soumission, et qu'il s'agissait d'un type de peuple dont la condition
ressemblait davantage a celle des bétes sauvages qu'a celle des gens rationnels... ».°! Nobrega
déplorait de cette fagon le peu de conversion autochtone dans une lettre de 1557. Pour tout dire :
« Les peuples autochtones et noirs ont toujours €té considérés comme des personnes de seconde
zone et sujets aux plus grands crimes, sans défense face au pouvoir officiel ou simplement au
colon impitoyable et absolu ».>?

I1 parait paradoxal que cette opinion a tout le moins coloniale, soit tenue et défendue par
les messagers de la Bonne Nouvelle. Ceci approuve sans doute les dires d’un théologien
contemporain : « L'intégrité de 'Evangile ne garantit pas l'intégrité de l'action historique des
évangélisateurs. Bien que la destruction de vies humaines et la colonisation des peuples ne
trouvent pas d'arguments dans I'Evangile, elles ont en réalité trouvé des collaborateurs parmi
les évangélisateurs ».”> Une collaboration qui, dans la plupart des cas, se doit essentiellement

aux contextes historiques dans lesquels ceuvraient ces évangélisateurs.

4.2.6 Les missionnaires jésuites en Angola, fils de leur temps

Les arguments des missionnaires en Angola en faveur de 1’esclavage peuvent se résumer

en un principe cher a saint Ignace de Loyola : « Tenir compte des temps, des personnes, des

# Voir APONTAMENTOS das cousas de Angola (1563). In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta
Missionaria Afiicana: Africa ocidental (1532-1569). Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953, v. 2, p. 518.
(Primeira Série).

# LEITAO, 1992, p. 210.

S0 LEITAO, 1992, p. 213-214.

S« Des que fuy entendendo por experiencia o pouco que se podia fazer nesta terra na conversdo do gentio por
falta de ndo serem subjeitos, ¢ ela ser huma maneira de gente de condi¢do mais de feras bravas que de gente
racional...” (LEITE, Serafim. Monumenta Brasiliae II: (1553-1558). Roma: Monumenta Historica Societatis Iesu,
1957, p. 412, traduction nétre). Ailleurs, dans un autre ouvrage, ils sont aussi vus comme des anthropophages (p.
156-157), qui recourent au féticheur (p. 158-159), vicieux, on dirait innés du boire et de la luxure (p. 160). Voir
NOBREGA, Manoel da. Cartas do Brasil. Belo Horizonte/Sdo Paulo: Itatiaia, 1988, p. 156-162.

52 Qs povos indigenas e negros foram sempre considerados gente de segunda classe e sujeitos aos maiores crimes,
indefesos diante do poderio oficial ou simplesmente do colono impiedoso e absoluto” (RODRIGUES, José
Honoério. Historia da historia do Brasil: Historiografia Colonial. Sdo Paulo: Companhia Editora Nacional, 1979,
p- 319-320, traduction noétre).

33 “A integridade do Evangelho ndo garante a integridade da agdo historica dos evangelizadores. Embora a
destruicao de vidas e a colonizacdo de povos ndo encontre argumentos no Evangelho, de fato encontrou
colaboradores entre os evangelizadores” (SUESS, 1992, p. 344, traduction notre).



147

lieux et des circonstances ». En quoi ce principe joue-t-il en faveur des missionnaires établis en
Angola ? Quand on parle de 1’obéissance dans la Compagnie de Jésus, beaucoup de gens
évoquent souvent I’image du cadavre qui se laisse transporter n’importe ou sans résistance et
celle du baton dans la main du vieillard qui le meut a son gré. Il est vrai que saint Ignace de
Loyola emploie ces deux images dans les Constitutions :
Pensons que quiconque vit dans 1’obéissance doit laisser la divine Providence le mener et le diriger
par le moyen du supérieur, comme un cadavre qui se laisse mener n’importe ou et traiter comme on

veut, ou comme un baton de vieillard qui sert n’importe ou et pour n’importe quoi, selon I’aide que
demandera celui qui le tient dans la main (Const. n. 547).

Eu égard a ces deux expressions : obéir comme un cadavre ou comme un baton de
vieillard, 1’obéissance ignatienne ne jouit pas toujours d’une bonne réputation. Nombreux y
voient une soumission aveugle.* Alors que certaines personnes jugent cela comme un obstacle
a la liberté individuelle et a la capacité de penser de manicre critique, d'autres redoutent ses
potentielles dérives autoritaires.> « Les comparaisons entre le cadavre et le ‘baton du vieil
homme’ sont également sujettes a interprétation erronée car elles semblent proposer comme
idéal d'obéissance celui de 'homme passif qui ne pense pas, qui ne décide pas, qui ne vit pas...
qui n'est pas un homme ».°® Néanmoins, la conception ignatienne de I'obéissance représente
une offrande réfléchie de la volonté que la foi et la raison illuminent, tout en respectant des
frontieres éthiques et morales. Car celui qui obéit ne perd pas son jugement personnel et ne se
conforme pas inconditionnellement au jugement de celui qui commande au point d’en arriver,
par exemple, a cautionner tout comportement abusivement autoritaire voire immoral du
supérieur. Ainsi donc, celui qui obéit reste a I’abri du péché que I’obéissance ignatienne ne
justifie d’aucune maniére.

Et puisqu’Ignace a été militaire, beaucoup de gens lient littéralement I’obéissance dans
la Compagnie de Jésus a la vie passée de son fondateur. Dans ce sens, il ne manque pas

d’opinions qualifiant de militaire 1’obéissance ignatienne. Toutefois, il convient de dire a la

54 Ignace fait référence, a travers les métaphores du cadavre et du baton, a I'obéissance vis-a-vis de Dieu, dont la
volonté a été recherchée et reconnue, plutdt qu'a une obéissance dictée par un supérieur agissant comme un maitre
envers un esclave. Les supérieurs sont les médiateurs de la volonté divine dans la vie du jésuite. IIs ne peuvent en
aucun cas passer outre la volonté divine.

55 Sur la critique de I’autorité du Général comme un « monarque absolu », voir MOTTA, Franco. Jesuit Theology,
Politics, and Identity : The Generalate of Acquaviva and the Years of Formation. In : FABRE, Pierre-Antoine ;
RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project: Claudio Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the
Emergence of Modern Catholicism. Boston : Institute of Jesuit Sources, 2017, p. 358.

36 “También se prestan a mala interpretacion las comparaciones del cadaver y del ‘baston de hombre viejo’ porque
parecen proponer como ideal de obediencia la del hombre passivo que no piensa, que no decide, que no vive... que
no es hombre” (PALMES, Carlos. Del discernimiento a la obediencia ignaciana. Roma: Centrum Ignatianum
Spiritualitatis, 1988, p. 163, traduction notre).



148

suite de Rotsaert que dans la conception de saint Ignace, I’obéissance apostolique ne revét
aucun caractére militaire. En réalité, il s’agit d’une attitude adulte et responsable qui ne se
cultive et ne s’acquiert qu’au prix d’une formation sérieuse. C’est ce que montre la lecture de
documents ignatiens relatifs a 1’obéissance. « Le résultat est nuancé. Rien de rigide ni de
militaire dans la conception ignatienne de 1’obéissance. Le fondement est I’engagement dans la
foi de celui qui veut devenir jésuite. Le Christ appelle a sa suite. C’est en Lui et pour Lui que
I’on obéit ».>’

En élargissant et nuangant la vision ignatienne de 1’obéissance, force est de constater
qu’il n’y a pas de rigidité comme nombreux ont pu le croire en se basant essentiellement sur la
fameuse lettre sur I’obéissance qu’lgnace adressa aux jésuites du Portugal. En effet,
« I’obéissance ignatienne est plus nuancée et plus riche que cette conception ascétique de la
lettre du 26 mars 1553 ».5® Une lettre trés importante sur 1’obéissance ignatienne, mais qui n’est
pas I'unique document d’Ignace qui traite de ce sujet.

Au-dela de la fameuse expression « perinde ac cadaver », qui veut que le jésuite obéisse
a la maniere d’un cadavre, la vision ignatienne de I’obéissance est pondérée. « Il s'agit bien
pour Ignace de joindre obéissance et exercice d'une pleine et enti¢re liberté. Ce sont donc des
compagnons obéissants mais résolument libres que le fondateur de la Compagnie de Jésus
appelle de ses veeux ».%° Cette liberté se traduit notamment dans la confiance d’Ignace a ses
compagnons en mission. « Dans le cadre de la mission confiée, Ignace fait pleine confiance a
ses fréres et les invite a une liberté d’initiative. Afin de les aider dans leurs choix apostoliques,
il leur donne une maniére de procéder pour le discernement de ces missions ».%° Et cette maniére
de procéder n’est rien d’autre que s’en tenir a la plus grande gloire de Dieu et le bien universel.

I1 est vrai que pour le service de Dieu et le bien universel, les jésuites sont appelés a
tenir compte des personnes dans leurs contextes spécifiques. Et les circonstances dans
lesquelles ils ceuvrent modelent et déterminent leur approche en matiere des missions. En

considérant le monde entier comme leur maison,®' les jésuites exercent leurs ministéres dans

57 ROTSAERT, Mark. L’obéissance religiecuse dans les Lettres d’Ignace de Loyola, les Constitutions de la
Compagnie de Jésus, et le Décret de 1a 35° Congrégation générale de la Compagnie (2008). Gregorianum, Rome,
v. 96, n. 2, p. 386-387, 2015.

8 ROTSAERT, 2015, p. 375.

3 ROTSAERT, Mark. Ignace de Loyola, une vision nuancée de I’obéissance. Christus, Paris, n. 280, p. 108, oct.
2023.

% JAER, André de. Faire corps pour la mission : Une lecture sapientielle des Constitutions de la Compagnie de
Jésus. Bruxelles : Lessius, 1998, p. 149.

1 Voir NADAL, Jeronimo. Epistolae et monumenta P. Hieronymi Nadal V: Commentarii de Instituto Societatis
Iesu. Edité par Michael Nicolau. Roma: Monumenta Historica Soc. Iesu, 1962, p. 364-365.



149

divers endroits ou il y a nécessité de servir Dieu en aidant les &mes. Une aide non pas figée,
mais ouverte aux temps, évoluant et s’adaptant aux différents moments historiques que traverse
la Compagnie pour relever les défis apostoliques qui sont les siens. Avec le changement
d’époques, les besoins des personnes que les jésuites servent ne sont pas nécessairement les
mémes. Les circonstances dans lesquelles les jésuites opérent n’étant nullement les mémes, ils
doivent prendre en compte les réalités socio-économiques, culturelles et politiques qui sont les
leurs et qui ont un impact réel sur leurs missions. D’ou la nécessité de discerner les besoins
réels de la mission et les moyens adéquats pour I’accomplir.

Ceci dit, les premiers missionnaires jésuites a ceuvrer aux royaumes Kongo et Angola
pouvaient se prévaloir de la liberté d’initiatives apostoliques sur le terrain, tout en tenant compte
de cette maniére de procéder propre a la Compagnie de Jésus. Aussi s’engagerent-ils et
déployéerent-ils leur zele apostolique au service aussi bien des autochtones que de leurs
compatriotes portugais. Le principe qui présida a la liberté des choix apostoliques — la plus
grande gloire de Dieu et le bien universel des ames — ne devait pas étre différent de celui qui
guiderait le choix des moyens pour la réalisation de la mission. Autrement dit, en optant pour
les moyens adéquats de la mission, comment Dieu serait-il bien servi a travers les ames si celles-
ci étaient dénigrées, maltraitées et déshumanisées ? Si les jésuites établis en Angola semblent
tous s’accommoder avec 1’esclavage comme une fatalité, une réalité¢ contextuelle a laquelle ils
ne peuvent rien sinon y adhérer comme tous les hommes et les femmes de leur temps qui font
la méme chose, néanmoins, quant a leurs compagnons missionnaires au Brésil, avec lesquels

ils collaborent dans ce domaine, il n’en est pas tout a fait ainsi.

4.3 Quelques jésuites au Brésil contre I’esclavage

Quand le groupe de six premiers missionnaires jésuites, sous 1’égide du Pére Manuel da
Nobrega,%? arrive au Brésil en 1549, les autochtones sont déja considérés comme la plaque
tournante de la société coloniale. Ils sont a la fois des partenaires commerciaux incontournables,
des informateurs avisés sur les richesses inouies dont le pays regorge, des alliés militaires
indispensables et des destinataires importants de 1’action pastorale. Au-dela de tout,
I’Amérindien autochtone constitue la main-d’ceuvre dont dépend le fonctionnement

économique a savoir « traite du bois-brésil, approvisionnement de produits exotiques prisés en

62 Voir FERREIRA, Anete Costa. Os jesuitas na América Portuguesa: o caso da Amazdnia. In: SIMOES, Carlota;
MIRANDA, Maria Margarida Lopes de; CASALEIRO, Pedro. Visto de Coimbra: O Colégio de Jesus entre
Portugal e o mundo. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2020, p. 66.



150

Europe, culture de la canne a sucre ou du tabac ... Il est aussi I’esclave domestique dont aucun
Portugais, de si basse extraction soit-il, ne peut se passer ».%

Par le fait méme, ces Amérindiens suscitent la convoitise de tout le monde :
administrateurs royaux, colons portugais, commerg¢ants, missionnaires, etc. Jugeant la chasse
aux esclaves comme une activité défavorable a leurs activités missionnaires, les jésuites vont
plaider pour I’établissement des critéres 1égaux de la réduction des personnes a la condition
d’esclave. Le désir de protéger les populations autochtones en imposant des contraintes lors de
l'acquisition de la main-d'ceuvre indigéne engendre de 1'hostilité de la part des colons envers les
jésuites qu’ils accusent aussi d’utiliser les esclaves dans leurs colléges et propriétés au
détriment des coffres royaux. « Les missionnaires ont beau proclamer la propriété licite de
leurs esclaves, la polémique est désormais engagée : d’accusateurs, des missionnaires
deviennent accusés ».%

Toutefois, le besoin en esclaves pour la réalisation de leur mission au Brésil est tel que
les jésuites ne peuvent pas s’en passer. Aussi, en sa qualit¢ de Provincial, le Pére Manuel da
Nobrega, demande-t-il au roi des esclaves en guise d’aumoéne. Pour lui, si Son Altesse peut bien
vouloir leur concéder un don de terre 1a ou il n’en est pas encore le cas, « avec quelques esclaves
de Guing¢e, qui peuvent fournir des provisions a cette Maison et €élever du bétail, et aussi aller
en bateau pécher et chercher ce qui est nécessaire, ce serait trés appropri€, et ce serait une fagon
plus stire de soutenir cette Maison ».%° Cette position est rejetée par le Pére Luis da Gra.
Contrairement a ce qui se passe ailleurs, il affirme qu’a Piratiningua, « afin de respecter les
Constitutions, nous renongons a toute forme d'agriculture et donnons une certaine somme a
celui qui fournit le pain a la maison, en espérant que nous la trouverons en aumone. Nous
trouverons un autre moyen de nous procurer de la viande et du poisson ».%¢ Pour lui, donc, si le
travail des Amérindiens s’avere nécessaire, en profiter comme une main-d’ceuvre servile n’est
pas la seule voie indiquée. Il y a moyen d’en user autrement. « Il recommande de louer leurs

services quand cela est nécessaire. Contre cette opinion, qui cache le projet plus ample de

63 ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro. Les jésuites et le commerce d’esclaves entre le Brésil et I’Angola a
la fin du XVI° siécle. In: HEBRARD, Jean (Dir.). Brésil, quatre siécles d’esclavage : Nouvelles questions,
nouvelles recherches. Paris : Karthala et CIRESC, 2012, p. 68.

64 ZERON, 2012, p. 69.

65« .. com alguns escravos de Guiné, que fagdo mantimentos pera esta Casa e criem criagdes, € asy pera adarem
em hum barquo pescando e buscando o necessario, seria muyto acertado, e seria mais certa maneira de mantimento
desta Casa” (LEITE, Serafim. Monumenta Brasiliae II: (1553-1558). Roma: Monumenta Historica Societatis Iesu,
1957, p. 411, traduction nétre).

6 “[ Aqui en Piratiningua] por nos acomodar a las Constituiciones desistimos de todo 0 modo de grangear, y damos
un certum quid a hun hombre por que proveia la casa de pan, spe-rando que aquello avremos de limosna. Algun
otro modo buscaremos para carne y pescado” (LEITE, 1957, p. 291, traduction nétre).



151

constitution d’une paysannerie indienne au Brésil, va prévaloir finalement 1’opinion de
Nobrega ».%
Une autre voix discordante fut celle du Pere Miguel Garcia, professeur de théologie.
Tout en désapprouvant fermement que les terres autochtones soient illégalement envahies,
méme avec le soutien de ses supérieurs jésuites, il adresse au Général de la Compagnie de Jésus
une lettre en 1583 pour lui faire part de ses préoccupations.
[...] la multitude d'esclaves que posséde la Compagnie en cette Province, et particuliérement dans ce
collége [de Bahia, la capitale], ce que d'aucune maniére je ne peux accepter, puisque cela ne rentre
pas dans mon entendement qu'ils soient faits licitement prisonniers, comme je vous ai déja dit dans
ma lettre précédente, adressée a V. P. [Votre Paternité]. Apres cette lettre, ou je faisais mention de
plus de cinquante personnes de Guinée que ce collége possédait alors, selon mes comptes encore
dix-sept autres, je veux dire, une vingtaine, s'y sont ajoutés. Quant aux Indiens de cette terre, aussi
bien les esclaves sirs que les cas douteux, ainsi que ceux qui nous servent en raison d'une dette
quelconque, le nombre en est tellement ¢levé parfois, et le fait de trouver des gens auxquels on a fait
des largesses, au vu et au su du Procureur, et le fait de la traite, et le fait que le Procureur n'emploie
pas le protocole pour les questions concernant le collége, et le fait encore qu'on ordonne de fouetter
les Noirs etc., tout cela me décourage et, avec toutes ces histoires, et en voyant les dangers pour la

conscience in multis dans ces contrées, quelquefois je pense que je servirais mieux Dieu et me
sauverais plutot in seculo qu'en cette province ou je vois ce que je vois.®®

Le théologien critique courageusement la pratique de 1’esclavage par les jésuites au
Brésil et plus particulierement dans leur collége de Bahia. Il exprime son désaccord avec
I’esclavage des Africains dont il remet en question la Iégitimité de la détention. Malgré cela,
leur nombre ne cesse d’augmenter. Quant aux Amérindiens, s’il y en a qui sont slirement
esclaves, il pointe cependant du doigt des cas douteux. Il est choqué par des pratiques
détestables et contraires a la morale comme des largesses dont certaines personnes sont
bénéficiaires et la violence physique pratiquée contre les esclaves noirs. Au vu et au su de ces
pratiques qu’il juge inadmissibles, Miguel Garcia va plus loin. Il trouve qu’il lui serait méme
salutaire de servir Dieu dans le monde plutét que dans la Compagnie de Jésus.
Sa prise de positions, contraire a la majorité, créait un malaise qu’il faudrait résoudre.
Et cette tiche incomba au Pére Cristovao de Gouveia en sa qualité de Visiteur. A ce propos, il
écrivit au Général ce qui suit :
Il me semble que V. P. a déja entendu les opinions du Pére Miguel Garcia sur les esclaves venus
d'Angola et du Brésil, qu'aucun d'entre eux n'est justement capturé, et que pour cela, il s'est décidé
a ne plus confesser personne, méme pas ses supérieurs ni les autres péres et fréres de la Compagnie,
puisqu'il affirme que nous aussi nous possédons des esclaves capturés injustement. Il manifeste une

telle fermeté dans ses opinions qu'il proclame que, sauf révélation divine ou détermination du Pape,
il n'abandonnera pas ses convictions, méme si on le brile vivant.®

67 ZERON, 2012, p. 74.
68 ZERON, 2012, p. 70.
6 ZERON, 2012, p. 74.



152

Quelle détermination, quelle audace dont fait montre ce missionnaire atypique ! Miguel
Garcia refuse catégoriquement de confesser ses compagnons jésuites tant qu’ils possedent des
esclaves dont la capture s’avere injuste. Il reste tellement intransigeant que, dit-il, seule la
détermination papale ou mieux encore la révélation divine pourront lui faire changer d’avis. Vu
la gravité de ’affaire, le Visiteur initia une série de consultations qui lui permirent de recueillir
non seulement 1’avis des jésuites établis en Angola et celui de 1’évéque de Sao Thomé sur
I’acquisition des esclaves, mais aussi 1’opinion des théologiens de renom de la Compagnie de
Jésus a I’instar de Fernao Perez, Luis de Molina et Gaspar Gongalves. Ces consultations visent
a résoudre le probléme avant que ’affaire n’explose dans la colonie et en Europe. Elles
aboutiront a un large consensus sur la légalit¢ de 1’esclavage et les conditions juridiques
restrictives légitimant sa pratique. Quant a Miguel Garcia, dont la présence géne, il lui sera
demandé de retourner en Espagne, dans sa province de Toléde.”

Dans le méme sens de s’insurger contre I’esclavage qu’il soit amérindien ou africain, se
fit entendre publiquement la voix du Pére Gongalo Leite, premier professeur de philosophie au
Brésil.”! 11 jugeait injuste la capture d’esclaves. Cette prise de position provoquait la
perturbation dans le chef des colons et au sein méme du college jésuite de Bahia. Par
conséquent, son sort ne fut pas différent de celui de Miguel Garcia. 1l fut, lui aussi, renvoy¢ de
la province du Brésil pour celle du Portugal. C’est a partir de Lisbonne, avec un cceur lourd a
cause de ce qui se passe au Brésil, qu’il va écrire au Général, le 20 juin 1586, la lettre dont voici
I’extrait :

Tous les prétres du Brésil sont troublés et leur conscience est troublée par les nombreux cas de
captivité, d'homicides et de torts commis par les Blancs contre les Indiens du pays. Déterminer ces
cas n'est pas aussi difficile que les exécuter. Certains prétres y ont répondu ; mais les réponses
envoyées au Brésil sont de peu d'utilité si elles ne sont pas confirmées par le Conseil de Conscience ;
et, avec la faveur de Sa Majesté, les gouverneurs ordonnent leur exécution, car nos prétres n'en ont
pas la force. Sinon, ceux qui se rendent au Brésil pourraient bien étre persuadés qu'ils ne vont pas
sauver des ames, mais condamner les leurs. Dieu sait avec quelle douleur j'écris ceci, car je vois nos
prétres confesser leurs crimes a des meurtriers et & des voleurs de la liberté, des biens et de la sueur

d'autrui, sans réparation pour le passé ni remede pour les maux futurs, qui se commettent de la méme
maniére chaque jour.”

0 Voir ZERON, 2012, p. 74-75.

"' Voir LEITE, Serafim. Breve histéria da Companhia de Jesus no Brasil: 1549-1760. Braga: Livraria A 1., 1993,
p. 45 et 82.

72 “Todos os Padres do Brasil andam perturbados e inquietos na consciéncia com muitos casos acerca-de cativeiros,
homicidios e muitos agravos, que os brancos fazem aos indios da terra. A determinagio déstes casos nio é tio
dificultosa quanto ¢ a execucao déles. Alguns Padres lhes teem respondido; mas as respostas mandadas ao Brasil
pouco aproveitam, se ndo forem confirmadas pela Mesa da Consciéncia; e, com favor de Sua Majestade, os
Governadores as mandarem por em execugdo, porque os nossos Padres ndo teem forca para isso. De outra maneira,
bem se podem persuadir os que vao ao Brasil, que ndo vao a salvar almas, mas a condenar as suas. Sabe Deus com
quanta dor de coracao isto escrevo, porque vejo os nossos Padres confessar homicidas e roubadores da liberdade,
fazenda e suor alheio, sem restituicdo do passado, nem remédio dos males futuros, que da mesma sorte cada dia



153

Comme mentionné précédemment, les efforts consentis par le Pére Cristovao de
Gouveia pour résoudre cette question si complexe, ont conduit & un consensus en faveur de la
légalisation de I’esclavage. Toutefois, la Compagnie passera progressivement de ce consensus
initial a la condamnation formelle de I’esclavage. Ainsi donc, en octobre 1591, Acquaviva,
Général de la Compagnie de Jésus, écrit au Provincial des jésuites au Brésil, Margal Beliarte,
en ces termes :

Maintenant on nous écrit qu'ils [les missionnaires] utilisent mal cette permission [de vivre de
limosnas c'est-a-dire de donations, priviléges ou exemptions accordés aux établissements religieux
des Indes], et ont recours pour leur entretien a une espéce de trafic et de marché de viandes et farines,
qu'ils envoient dans des lieux divers, et surtout en Angola, en échange d'esclaves. V. R. [Votre
Révérence] notera combien cela peut étre préjudiciable au bon renom de la Compagnie, en donnant

occasion a ceux qui ne regardent pas nos actions d'un bon ceil de les réprimander avec raison, puisque
cela a déja été fait pour des affaires moindres.”?

Malgré les réprobations de Rome, les missionnaires sur le terrain ne semblent pas s’y
conformer. « En dépit de leurs veeux d’obéissance, les missionnaires de 1’Atlantique-sud
refusent de réengager le débat a I’intérieur de 1’Ordre et continuent a utiliser les esclaves dans
les missions et a amplifier leur trafic ».”* Nous voici en face d’une impasse. D’une part, il
s’avere que les besoins de la Mission sont tels que le recours a la main-d’ceuvre esclave reste
incontournable pour les missionnaires. D’autre part, ceux-ci accomplissent leur mission en
vertu de I’obéissance, car la mission dans la Compagnie de Jésus ne se donne pas, mais se
recoit. C’est I'unique manicre pour le jésuite d’étre sir de dire que je prolonge « dans ma vie
l'acte d'envoi, d'ou nait la mission salvifique du Verbe et de 1'Esprit, je me confie avec gratitude
a la parole qui indique mon champ d'action, la tache que je dois accomplir, ma responsabilité
dans ‘la vigne du Seigneur’, et qui est pour moi la parole de Dieu ».”

En outre, par I’obéissance, le jésuite est conscient de s’engager dans un projet plus grand
que lui, un projet qui le dépasse, « mais dans lequel il a sa place et pour lequel Dieu compte
d'une certaine maniere sur sa collaboration et son engagement ; par elle, il accueille avec joie

la parole parfois crucifiante qui est a sa disposition, atteignant le mouvement le plus profond de

se cometem” (LEITE, Serafim. Historia da Companhia de Jesus no Brasil II: Século XVI — A obra. Lisboa:
Livraria Portugalia, 1938, p. 228-229, traduction noétre).

3 ZERON, 2012, p. 79-80.

74 ZERON, 2012, p. 80.

75 ““[Para estar seguro de prolongar] en mi vida el acto de envio en el que se origina la mision salvadora del Verbo
y del Espiritu, me entrego con reconocimiento a la palabra que me sefiala el campo de accion, la tarea que he de
realizar, mi responsabilidad en “la vifla del Sefior”, y que es para mi palabra de Dios” (DECLOUX, Simon. E/
camino ignaciano: A la mayor gloria de Dios. Estella: Verbo Divino, 1984, p. 106, traduction notre).



154

son étre et de sa liberté ».”® Pourquoi les missionnaires refusent-ils d’entrer, par obéissance,
dans ce grand projet ? Quelles sont les causes qui rendent difficile leur obéissance au Supérieur

Général ?

4.4 Certaines raisons pouvant entraver 1’obéissance

Partant de I’expérience de la vie quotidienne, pour expliquer I’obéissance aveugle,
Palmés montre comment le commergant, soucieux de vendre son produit, en fait I’éloge. Son
discours publicitaire se focalisera sur les bienfaits du produit qu’il étale pour ses clients et non
sur ses déficiences. Et dans I’amiti€, lorsqu’il y a de I’amour, la tendance naturelle est de se fier
aux qualités et a la bonne volont¢ de la personne aimée plus qu’aux aspects pouvant
compromettre cette amiti¢. Dans cette optique : « Quand on sent un élan intérieur a plaire au
Seigneur et a se soumettre a ses desseins, on cherche spontanément a atténuer les difficultés qui
pourraient ’en empécher ».”” Ainsi, s’il y a des causes qui entravent 1’obéissance et sur
lesquelles la littérature ignatienne invite a fermer les yeux, il s’agit principalement de la
personne du supérieur et de la teneur de ce qui est ordonné.

A propos du supérieur, il reste vrai qu’il ne s’en trouvera pas un seul qui soit parfait,
c’est-a-dire, un homme pourvu de toutes les vertus et dépourvu de tous les défauts naturels.
L’inférieur qui s’en tient mordicus aux défauts du supérieur, sans fermer les yeux la-dessus,
aura certainement des difficultés pour lui obéir. Il n’est pas question de regarder la personne
méme du supérieur — qu’il s’agisse du supérieur majeur ou du supérieur immédiat — a qui on
doit I’obéissance, mais Celui pour qui on obéit. Les qualités du supérieur ne doivent pas non
plus constituer le motif pour lui obéir. « Non pas qu'il faille les ignorer systématiquement si le
fait d'y penser favorise I'obéissance ; ce qu'il faut éviter, c'est de les regarder de telle maniére
qu'elles deviennent la raison pour laquelle on obéit... ».”® En d’autres termes, comme 1’explique
si bien le saint fondateur : « Car ce n'est pas parce que le supérieur est trés prudent, ni parce

qu'il est trés bon, ni parce qu'il est trés qualifié ... »,”° mais il faut lui obéir en vertu de son

76 «__pero en el que tiene su sitio y para el que Dios cuenta de alguna forma con su colaboracién y su compromiso;

a través de ella, acoge con alegria la palabra a veces crucificante que dispone de €I, alcanzando el movimiento mas
profundo de su ser y de su libertad” (DECLOUX, 1984, p. 106, traduction ndtre).

77 “Cuando se siente un impulso interior de agradar al Sefior y de sujetarse a sus designios, espontineamente se
procura aminorar las dificultades que podrian impedirlo” (PALMES, 1988, p. 158, traduction ndtre).

8« No que haya que preterirlas sistematicamente si el pensar en ellas favorece la obediencia; lo que hay que evitar
es mirarlas de tal modo, que sean ellas el motivo por el qual se obedece...” (PALMES, 1988, p. 159, traduction
ndtre).

7 “Pues ni porque el superior sea muy prudente, ni porque muy bueno, ni porque sea muy qualificado...”
(LOYOLA, Ignace de. Monumenta Ignatiana: ex autographis vel ex antiquioribus exemplis collecta: series prima:
Sancti Ignatii de Loyola Societatis Jesu fundatoris Epistolae et instructiones: tomus quartus. Matriti: Gabrielis
Lopez del Horno, 1964, p. 671, traduction notre).



155

autorité. Et saint Ignace de poursuivre en citant le troisiéme évangile : « Qui vous écoute
m’écoute, qui vous rejette me rejette » (Lc 10,16).

Quant au contenu de ce qui est ordonné, le subordonné n’est pas tenu d’obéir si cela
conduit au péché. Hormis ce cas, si ’ordre donné est contraire aux inclinations naturelles de
celui qui le regoit, force est de constater qu’il lui sera difficile d’obéir. Cet ordre lui sera
répugnant. D’ou la nécessité de soumettre son jugement a celui du supérieur et ignorer les
raisons que I’amour-propre dicte contre I’obéissance. « C'est-a-dire que plus que les raisons
objectives qu'on présente, ce qui est décisif, c'est I'attitude générale qu'on adopte, la disposition
d'esprit a se passer de tout ce qui pourrait m'empécher d'obéir ».%

Eu égard a ce qui précede, la désobéissance dont les missionnaires jésuites font preuve
ne peut étre liée a la personne méme du Supérieur Général, en I’occurrence Claudio Acquaviva,
dont les défauts ou le manque de vertus favoriseraient la désobéissance. Rien ne pourrait
soutenir cette hypothése si nous nous en tenons a la correspondance ad hoc — que nous avons
pu consulter — entre les jésuites en terres de missions et leur Supérieur Général a Rome.
Concernant le contenu de son ordre, I’arrét pur et simple de 1’esclavage pratiqué par les
missionnaires en Angola, il n’y a pas matiere a péché qui justifierait la position des
missionnaires concernés. Les raisons de la désobéissance des missionnaires établis en Angola
sont a chercher ailleurs. Il s’agit principalement de la question économique. Ceci est d’autant
plus évident que dix ans aprés le rapport du Visiteur Pedro Rodrigues sur la question
d’esclavage en Angola et la réponse conséquente du Général, le débat est loin d’étre clos. En
témoigne, venant de Luanda et datant de mai 1604, la correspondance du Pére Pedro de Sousa,
supérieur de la Mission : « ‘Le Pére Général ne veut pas que nous envoyions, comme les gens
du pays, acheter des esclaves : d'ou nous viendra le moyen de subsistance ?’... ‘Je pense aussi
que notre Pére ne veut pas que nous envoyions aux pumbos [grands marchés], ce qui était la
seule solution...”».8! Si la question économique est la principale cause qui justifie le commerce

d’esclaves par les missionnaires, elle ne semble pourtant pas étre la seule et I’unique cause.

80 « Es decir, mas que las razones objetivas que se presentan, lo decisivo es la actitud general que se toma, la
disposicion de animo de prescindir de todo aquello que me puede estorbar a la hora de obedecer” (PALMES, 1988,
p. 160, traduction notre).

81 «“O P. Geral ndo quer que mandemos, como os da terra, comprar escravos: donde nos a logo de vir a
sustentacdo?... Acho tambem que o nosso P.e ndo quer que mandemos aos pumbos, que era o unico remédio...”
(RODRIGUES, 1938, p. 563, traduction nétre).



156

4.5 Au-dela de ’aspect économique

L’analyse de la situation missionnaire des jésuites aux royaumes Kongo et Angola met
en évidence certains facteurs dont il faut tenir compte pour qu’ils ne constituent pas une pierre
d’achoppement sur le chemin de 1’obéissance et, de surcroit, un obstacle a I’évangélisation. Il
s’agit notamment de 1’étroite collaboration entre le pouvoir royal et les missionnaires, de la

conception de I’homme, du grand nombre de convertis comme résultat de I’action missionnaire.

4.5.1 Au service de deux maitres ?

Le pouvoir politique et le pouvoir religieux €taient tellement liés qu’il était parfois
difficile d’établir clairement la frontiére entre les deux. La mission d’évangélisation était vue
comme I’agrandissement de I’Etat-Eglise. Ainsi, I’avancement de la conquéte spirituelle par
I’Eglise signifiait simultanément la dilatation des frontiéres territoriales du Portugal. En
revanche, ’expansion de la conquéte armée du Portugal rimait avec la propagation de la
chrétienté.®? S’opposer au Portugal et a ses intéréts signifiait automatiquement s’opposer a la
foi chrétienne. « Le missionnaire se considérait comme un employ¢ au service de la Couronne.
Il était envoyé et payé par le roi du Portugal. Il devait donc tenir compte non seulement des
‘intéréts de Dieu’, mais aussi de ceux du roi ».** Ceci apparait clairement dans une lettre que le
Provincial du Portugal, Francisco de Gouveia, adressa, le 18/12/1596, au Général de la
Compagnie de Jésus au sujet du Collége que la Couronne tenait a fonder au Cap-Vert pour le
confier aux jésuites. D’apres ledit Provincial, étant donné que les colons portugais y vivent
principalement du commerce d’esclaves, si les jésuites y vont et se montrent durs dans de telles
transactions, « ils se détesteront avec les marchands, qui, selon la vie qu'ils ménent 1a-bas, ne
montrent pas plus de chrétiens que leurs noms, et ceux-ci étant 1ésés, c'est que Sa Majesté, qui
n’est pas peu intéressé€ par ce commerce, en raison des droits qu'il a ici, aura des plaintes contre
nous ».%

La liaison étroite entre le politique et le religieux affectait considérablement et réduisait

la liberté des missionnaires dans la proclamation de I’Evangile. « Pour des raisons structurelles

82 Voir LEITAO, 1992, p. 171-172.

8“0 missionario compreendia-se como um funcionario ao servico da coroa. Ele era enviado e pago pelo rei de
Portugal. Por isso, ele tinha que ter em conta, ndo sé os ‘interesses de Deus’, mas também os interesses do Rei”
(LEITAO, 1992, p. 172, traduction notre).

84 n . se odiard cd los mercaderes, que segun la uida que por ally hazen, que no muestra mas de cristianos que el
ndbre, y agrauados estos es uisto que tendra quexas de nés S. Magestade, que no interessa poco deste trato, por
razd de los derechos que de aqui tiene” (CARTA do Padre Francisco de Gouveia ao Padre-Geral da Companhia
(18-12-1596). In: BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1570-1600).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1964, v.3, p. 402.



157

et économiques, ils devinrent des ‘prophetes de la cour’ (Jr 6, 13-14 ; 23, 9-40). La Couronne
portugaise le savait et tenait a le démontrer aux missionnaires étrangers contraints de partir du
port de Lisbonne et de voyager sur un navire portugais ».5° Une fois 1’alliance faite entre le
pouvoir temporel et le pouvoir spirituel, ce dernier pratiquait les méthodes de celui-la au point

de justifier la violence pourvu qu’elle serve aux intéréts missionnaires.

4.5.2 Quelle conception de I’homme noir ?

La fagon dont I’étre humain est considéré reste déterminant dans la mise en place des
méthodes missionnaires. D’aprés les Constitutions de la Compagnie de Jésus, comme nous
I’avons dit au début de ce chapitre, les missionnaires seront envoyés en conformité avec les
activités apostoliques (si elles sont difficiles, demandent beaucoup de capacités physiques ou
présentent des risques moraux), et avec les personnes qui seront en face d’eux (s’il s’agit des
dignitaires, des interlocuteurs intelligents, cultivés ou tout simplement du peuple). Mais la
logique suivie en terres de missions fut différente. De cette manicre, dans ses théories, comme
nous I’avons vu dans le chapitre précédent, Jos¢ de Acosta distinguait trois catégories de
barbares ou infideles : d'abord les peuples civilisés comme les Chinois et les Japonais dont
I'évangélisation se fait par des méthodes pacifiques. Ensuite ceux qui, bien qu'ils manquent de
culture écrite, savent se gouverner par eux-mémes. Enfin ceux qui vivent sans roi ni loi et sont
comparables aux animaux les plus évolués. Pour ces deux derniéres catégories, il préconise le

recours aux méthodes violentes quand il le faut pour les évangéliser.

4.5.3 Le résultat apostolique immédiat ?

Le succés missionnaire de la seconde moiti¢ du X VI siécle au début du XVII® siécle, la
période qui intéresse le présent travail, était calculé en fonction du nombre de baptisés. Plus il
y avait de gens baptisés, plus 1’évangélisation était considérée efficace, le résultat étant
visiblement quantifiable. Et pour parvenir le plus vite possible a un tel résultat, tous les moyens
semblaient bons. Aussi, les missionnaires soutenaient-ils la conquéte militaire comme balise
pour I’évangélisation. Cependant, ce critére quantitatif concourait au détriment de la qualité et
donc, contre productif pour la construction du royaume de Dieu. Car ce dernier tend,
historiquement, a se manifester dans la fragilité. « Sinon, il risquerait de s'imposer aux étres

humains, empéchant leur libre choix. Quiconque est capable de reconnaitre la présence

85 «“Por razdes estruturais e econdmicas tornavam-se ‘profetas da corte’ (Jr 6,13-14; 23,9-40). A coroa portuguesa
tinha consciéncia disso e fazia questdo de mostrar isso mesmo aos missionarios estrangeiros que eram obrigados
a partir do porto de Lisboa e viajar num navio portugués” (LEITAO, 1992, p. 172-173, traduction ndtre).



158

agissante de Dieu dans ce qu'il y a de plus faible et de plus petit comprendra les modalités
d'action du Royaume dans I'histoire ».%¢

Dans le souci de conquérir pour le Christ le plus grand nombre possible de peuples, les
missionnaires ont dii fermer les yeux sur moyens violents employés pour y parvenir, notamment
I’esclavage. Et quand le Général interdit le commerce d’esclaves, les missionnaires n’obéirent
pas puisque, pour eux, la survie de la Mission dépendait de ce commerce odieux. Ce qui montre
que pour eux, ces Noirs africains aux royaumes Kongo et Angola étaient considérés comme des
barbares a violenter sans scrupules et donc ne jouissant pas de la méme dignité humaine. C’est
ainsi qu’ils n’hésitérent pas de suggérer a leur Supérieur Général le maintien de ce commerce
inhumain tant qu’ils n’auraient pas trouvé une alternative pour pourvoir a leurs besoins.

Ainsi donc, par-dela de l'aspect purement économique explicitement formulé dans
I’argumentation des missionnaires en faveur de 1’esclavage, I'étroite collaboration entre le
pouvoir politique et le pouvoir religieux, la conception que les missionnaires avaient des Noirs
africains comme barbares et le succes apostolique qu'ils voulaient dans 1'immédiat, toute cette
conjugaison contribua d'une fagon ou d'une autre a la poursuite du commerce d’esclaves par les
missionnaires jésuites et partant, a leur manque d'obéissance aux ordres émanant de Rome.

Lorsque les missionnaires n’obé¢issent pas a 1’ordre de leur Supérieur Général,
accomplissent-ils, par le fait méme, leur propre mission ou la mission de la Compagnie de
Jésus ? Dans ce conflit ou I’obéissance est mise a I’épreuve par la mission, quel chemin faut-il

suivre ?

4.6 Jésus, le modele de ’obéissance religieuse

Ces missionnaires, comme tous les fils d’Ignace de Loyola, sont moulus par les
exercices spirituels. « Les Exercices spirituels éveillent I’amour sans réserve pour le Christ,
I’amour qui s’exprime en action, I’amour qui prend comme norme 1’obéissance a la volonté du
Pére qui est aux cieux, a I’exemple de Celui qui n’a pas cherché sa propre gloire, mais la gloire
de Celui qui I’a envoyé ».8” Comment Jésus a-t-il vécu cette obéissance a la volonté du Pére ?
L’obéissance de Jésus a la volonté du Pére est inhérente au projet salvifique de Dieu et ne peut

en étre séparée. « Le théme de la volonté de Dieu traverse toute I'Ecriture sainte et possede non

86 “Caso contrério, correria o risco de impor-se aos seres humanos, prescindindo de uma opgéo livre. Quem for
capaz de reconhecer a presenca ativa de Deus no que ha de mais fraco e pequeno, terda compreendido por que
caminhos o Reino atua na Historia” (VITORIO, Jaldemir. O Evangelho nosso de cada dia: Ano C. Sio Paulo:
Paulinas, 1997, p. 274, traduction nétre).

87 CHASTONAY, 1941, p. 174.



159

seulement un lexique diversifié, mais aussi des expressions et des styles littéraires variés (récits,

normes, etc.) pour exprimer le plan salvifique de Dieu ».%

4.6.1 Dieu qui sauve

De toute évidence, « Dieu était apparu comme rédempteur de son peuple avant tout
quand il I’avait délivré de I’esclavage de 1’Egypte, ce que commémorait la Paque ».* Il
convient de dire que « le salut consiste en ce que Dieu intervient dans I’histoire pour instaurer
un nouveau rapport dialogal avec ’homme, un homme qui demeure pleinement lui-méme face
a un Dieu distinct de lui (cf. respectivement I’exode d’Egypte et la mort de Jésus sur la
croix) ».”° La théologie biblique de I’Ancien Testament présente Dieu comme Sauveur en
diverses occurrences. Comme le montre si bien Penna,’! ¢’est lui qui intervient effectivement
en faveur de ’homme aux prises avec des maladies (2 Rs 5,7; Ps 146,7ss) ou confronté a
I’épreuve eschatologique du monde (Is 35,4). Dieu est le seul et I'unique Sauveur (Is 43,11), et
il n’y en a pas d’autre en dehors de lui (Is 45,15.21; 63,8; Jb 19,25; Ps 19,15; Is 41,14; 43,14;
44,6.24; 47.,4; 48,17, 49,7; 54,5; etc.), c’est lui qui, a main forte et a bras étendu, sauva Israél
d’Egypte (Dt 26,8).

A c6té de Dieu lui-méme qui sauve en personne, I’ Ancien Testament n’est pas dépourvu
de passages ou Dieu envoie un intermédiaire comme sauveur pour la défense et la délivrance
de son peuple (Is 19,20). Nombreux sont ceux qui sont envoyés et interviennent de différentes
manicres en faveur du peuple. Citons-en quelques-uns a titre illustratif. Il en va de I’intercession
du patriarche Abraham pour les habitants de Sodome (Gn 18,16-33), ou de I’action de Moise
comme médiateur entre Dieu et Israél pour la libération sous son égide du peuple €lu opprimé
en Egypte (Ex 3,9-20; Nb 11,10-15). Le role de sauveur est attribué aussi bien aux juges d’Israél
(Jg3.,9;3,15-31; 8,22;9,17; 13,5), qu’au Roi David par la main duquel Dieu libérera son peuple
(2 Sm 3,18) et dont la dynastie sera choisie pour la défense et la protection du peuple (Ps 72,4).
Une figure particulierement importante d’un sauveur mystérieux porte le nom de « serviteur de
YHWH », dont le role est, entre autres, de présenter le droit aux nations (Is 42,1), de ramener

Jacob a Dieu (Is 49,5), de réconforter 1’épuisé (Is 50,4), de se charger de nos souffrances et de

8 <O tema da vontade de Deus atravessa toda a Sagrada Escritura e tem ndo somente um Iéxico diversificado, mas
expressdes e estilos literarios variados (narragdes, normas etc.) para exprimir o designio salvifico de Deus”
(CONTIERLI, Carlos Alberto. Dimensao biblico-teologico da busca da vontade de Deus. Itaici, Sdo Paulo, v. 34,
n. 139, p. 6, mar. 2025, traduction notre).

8 BOUYER, Louis. Rédemption. In : BOUYER, Louis. Dictionnaire théologique. Paris : Desclée, 1990, p.294.
% PENNA, Romano. Salut. In: LACOSTE, Jean-Yves (Dir.). Dictionnaire critique de Théologie. Paris : Presses
Universitaires de France, 1998, p. 1049-1050.

1 Voir PENNA, 1998, p. 1050. Le présent paragraphe et le suivant s’en inspirent.



160

nos douleurs (Is 53,4), de se sacrifier lui-méme en expiation (Is 53,10), et de justifier les
multitudes (Is 53,11).

A D’encontre de I’ Ancien Testament qui présente plusieurs figures de sauveur, il en est
tout a fait différent du Nouveau Testament. « Le NT connait un seul sauveur historique, Jésus
de Nazareth, non pas tant a cause de la signification littérale de son nom [...], mais parce que
tout le processus de salut lui est lié comme a son protagoniste indiscutable ».°> En témoignent
notamment les épitres pastorales, I’évangile de I’enfance chez Luc et I’Evangile de Jean.”* Pour
dire davantage : « En lui I’agir salvifique de Dieu atteint son caractére définitif ».”* Quand les
temps furent accomplis, comme saint Paul I’annonce si bien : « Dieu envoya son Fils, né¢ d’une
femme... » (Ga 4,4). Aux dires de 1’ange, c’est la joie pour tout le peuple : « Aujourd’hui vous
est né un Sauveur, qui est le Christ Seigneur, dans la ville de David » (Lc 2,11).

Ce Christ Seigneur, venu pour le salut du monde, I’accomplit en obé¢issant a la volonté
du Pere : « Je suis descendu du ciel pour faire non pas ma volonté, mais la volonté de celui qui
m’a envoy€. Or c’est la volonté de celui qui m’a envoyé€ que je ne perde rien de tout ce qu’il
m’a donné, mais que je le ressuscite au dernier jour » (Jn 6,38-39). Si toute la vie de Jésus a
consisté en la réalisation de la volonté du Pére, certains épisodes nous en disent long. Citons-
en deux que nous présenterons en deux temps : au cours de sa mission terrestre et au soir de

celle-ci.

4.6.2 Jésus accomplit l1a volonté du Pére au cours de sa mission

En quittant la Judée pour la Galilée, raconte le quatrieme évangile, Jésus, en compagnie
de ses disciples, traverse la Samarie. Les voici a Sychar. « La se trouvait la source de Jacob.
Jésus, fatigué par la marche, se tenait donc assis tout contre la source » (Jn 4,6). Une femme
samaritaine y vient puiser de 1’eau et Jésus entame une conversation avec elle alors que ses
disciples sont partis se procurer de la nourriture au village. Aprés que les disciples sont revenus
du village avec de la nourriture pour leur Maitre le priant a ce moment-la de manger, ce dernier
répond qu’il a @ manger un aliment que les disciples ne connaissent pas. Il leur dit alors : « Ma
nourriture est de faire la volonté de celui qui m’a envoyé et de mener son ceuvre a bonne fin »

(Jn 4,34). Commentant ce verset, Bonino fait trois remarques que nous reprenons ici.

%2 PENNA, 1998, p. 1051.

9 PEPIN, Jean. Salut. In: DICTIONNAIRE de la théologie chrétienne. Paris : Encyclopaedia Universalis et Albin
Michel, 1998, p. 726.

%4 KESSLER, Hans. Rédemption/Sotériologie. In : EICHER, Peter (Dir.). Nouveau dictionnaire de théologie. 2¢
éd. Paris : CERF, 1996, p. 801.



161

Tout abord, Jésus se nourrit de la volonté de celui qui I’a envoy¢. « Jésus se définit par
cette relation d’origine a celui qui I’envoie. Il est le Fils qui vient du Pére et retourne au Pére
(Jn 16,28) ».° 11 se conforme parfaitement a la volonté de celui qui ’a envoyé. Ce qui révéle
la profondeur et I’intimité de cette relation filiale au Pére. En son humanité, Jésus est tout tourné
vers le Pére dont il accomplit prioritairement la volonté : « Je suis descendu du ciel pour faire
non pas ma volonté, mais la volonté de celui qui m’a envoyé » (Jn 6,38) . Jésus ne se sent pas
privé de la compagnie du Pére dont il fait la volonté : « Et celui qui m’a envoyé est avec moi ;
il ne m’a pas laissé seul, parce que je fais toujours ce qui lui plait » (Jn 8,29). A chaque instant,
dans son humanité parfaite, Jésus est a I’écoute de celui qui I’a envoyé, il lui obéit de tout coeur
et communique aux siens les paroles recues du Pére (Jn 17,8). « Jésus montre donc qu’il est le
Logos divin qui se donne a nous, mais aussi le nouvel Adam, ’homme vrai, celui qui accomplit
a chaque instant non pas sa propre volonté, mais celle du Pére [...]. De maniére parfaite, il
écoute, il réalise en lui-méme et il nous communique la Parole divine (cf. Lc 5, 1)» (VD, n. 12).

Ensuite, faire la volonté de Dieu signifie pour Jésus mener a bonne fin I’ceuvre du Pere.
Autant le Péere est a I’ceuvre, autant le Fils I’est aussi. Cette ceuvre, qui réalise le dessein éternel
de Dieu, n’est rien moins que celle de la rédemption de ’humanité qui passe, ipso facto, par la
passion, la mort et la résurrection du Christ. Jésus, sans réserve, a toujours adhéré a la volonté
du Pére. D’aucuns trouvent qu’il a découvert cette volonté de fagon progressive a travers la
priére et I’interprétation des événements dont la clé se trouve dans les Saintes Ecritures. Ainsi,
par exemple, la mort tragique de Jean-Baptiste ne I’aurait pas laissé indifférent. Pas besoin
d’avoir quelques révélations exceptionnelles pour cela. « Sa lucidité, sa sensibilité a tous les
mouvements du cceur humain, son regard sur les gens qu’il coudoie, sur les foules qui
I’assiégent, suffisent pour qu’il sache tout ».°® A partir de la mort de son Précurseur, il a pu
envisager son propre sort. « Elie est venu, et ils ne I’ont pas reconnu, mais ’ont traité & leur
guise. De méme le Fils de ’homme aura lui aussi a souffrir d’eux » (Mt 17,12).

En d’autres termes, ceci porterait a croire que Jésus « espérait remplir sa mission de
manicre efficace aupres du peuple juif, mais que la résistance de ce dernier 1’a progressivement
mis devant I’évidence d’un échec et 1’éventualité d’une condamnation a la mort ».”” Cette
évolution progressive vers 1’acceptation de son supplice serait corroborée par le développement

de I’enseignement de Jésus a ses disciples. Car ’annonce formelle de sa passion n’apparait pas

% BONINO, Serge-Thomas. Voici, je viens pour faire ta volonté : Entretiens sur la volonté de Dieu. Paris : Cerf,
2024, p. 87.

% GUILLET, Jacques. Jésus-Christ dans notre monde. Paris : Desclée de Brouwer, 1996, p. 127.

97 GALOT, Jean. La conscience de Jésus. Gembloux : Duculot-Lethielleux, 1971, p. 205.



162

tout au début de son enseignement, mais bien apres la proclamation de ses apdtres, par la bouche
de Pierre, qu’il est le Messie (Mt 16,21 ; Mc 8,31 ; Lc 9, 22). Juste apres sa belle proclamation
de foi, Pierre ne veut pourtant pas adhérer a 1’idée du Messie que Jésus se fait et expose
publiquement pour la premiére fois aux siens : « Le Fils de I’homme doit beaucoup souffrir,
étre rejeté par les anciens, les grands prétres et les scribes, étre tué et, aprés trois jours,
ressusciter » (Mc 8, 31). « La réaction violente de Pierre confirme que cette annonce était
nouvelle et bouleversante pour ceux qui I’entendaient. On assiste a un tournant dans la
formation des disciples. A partir de ce moment, Jésus prépare les siens a I’épreuve qui se fait
de plus en plus menacante ».”® La progression de son enseignement n’équivaut-elle pas a celle
de ses propres pensées ?

En annongant pour la premiére fois sa passion, Jésus parait suivre un plan pédagogique
établi d’avance. « Le moment ou Jésus révele le drame final n’est pas celui ou lui-méme I’aurait
pressenti avec plus de vivacité, mais celui ou il juge le plus opportun d’en faire part aux
disciples, afin de les préparer au choc de 1’événement ».” Jésus apparait comme quelqu’un qui
maitrise sa destinée qu’il doit révéler progressivement a ses disciples en tenant compte de leur
capacité actuelle de I’accueillir. Bien des indices montrent que des le début de sa vie publique,
Jésus avait conscience du fait que ce soit en vertu de la loi du sacrifice qu’il donnerait le salut
qu’il apportait pour le monde. Et pour Bonino qui aborde ce sujet dans le méme sens, eu égard
a la cohérence de la doctrine chrétienne sur le Verbe de Dieu, I’ignorance de Jésus sur sa
destinée, méme relative, n’est pas vraiment envisageable. Et ce, par son incompatibilité « avec
la connaissance parfaite dont devait jouir en son ame humaine le Fils dont la mission était
précisément de conduire les hommes a la pleine connaissance du dessein de Dieu et de le
réaliser ».!% On comprend pourquoi, poursuit 1’auteur, Jésus-Christ parle au passé non
seulement de ce qu’il a vu aupres du Pere (Jn 8,38), mais également de ce qu’il a entendu de lui
(Jn 8,26). Il n’apprend donc pas cette volonté du Pére qu’il connait parfaitement comme en
témoignent les Saintes Ecritures. En effet : « Jésus se référe donc aux Ecritures comme
exprimant le cahier des charges ou la feuille de route de qui veut faire la volonté de Dieu et
spécialement du Messie sauveur ».!°! Dans cette optique, par exemple, pour ne pas succomber

a la tentation de Satan qui veut le détourner de sa mission (Mt 4,1-11), Jésus s’appuie sur les

% GALOT, 1971, p. 206.
% GALOT, 1971, p. 207.
100 BONINO, 2024, p. 89.
101 BONINO, 2024, p. 89.



163

Saintes Ecritures. De cette maniére, il ne perd pas le nord, qui est pour lui I’accomplissement
parfait de la volonté du Pére.

Enfin, la volonté de Dieu se présente pour Jésus comme une nourriture. Pour chaque
étre vivant, c’est un fait et il serait superflu de le démontrer, se nourrir et s'hydrater constituent
un désir vital d'une intensité remarquable, car cela touche nécessairement aux fondements de la
vie elle-méme. En tenant la volonté du Pére pour nourriture, « Jésus laisse ainsi entrevoir avec
quelle intensité il est tendu vers I’accomplissement de la volonté du Pére. Ce désir mobilise son
intention profonde, ses pensées, ses paroles et ses actes ».'% La nourriture que Jésus avait a
manger, comme le dit le Docteur angélique : « C’est le salut des hommes qu’il cherchait ; en
disant qu’il a une nourriture a manger, il montre combien est grand le désir qu’il a de notre
salut. En effet, ce qu’est pour nous le désir de manger quand nous avons faim, le désir de nous
sauver I’est pour le Christ ».!® D’aprés Thomas d’Aquin, il s’agit donc, a travers la
Samaritaine, de la conversion des nations qui constitue la nourriture que Jésus a a manger et
que les disciples ne connaissent pas encore.!% Cette faim du salut des hommes qui accompagne
Jésus tout au long de sa vie terrestre se manifestera de fagon plus éloquente sous forme d’une
soif ardente au soir de sa vie, alors ¢élevé sur la croix : « J’ai soif » (Jn 19,28). En disant bien
stir que j’ai soif, « Jésus montre que sa mort est vraie, non pas imaginaire. De méme nous est
montré son désir ardent du salut du genre humain — 7/ veut que tous les hommes soient sauveés.
— Le Fils de I'homme est venu chercher et sauver ce qui était perdu ».'*> Aussi va-t-il embrasser
intensément le mystére pascal, désirant d’un grand désir parvenir rapidement au terme de sa
mission de sauveur.'% A travers ce désir ardent de sauver le genre humain, Jésus dévoile, en

réalité, la volonté du Pére.

4.6.2.1 Jésus nous révele la volonté de son Peére

« Un peu comme le bon moine qui a intérioris¢ la Regle devient une sorte de régle

vivante pour ses confréres »'?7

et qu’il suffirait a ces derniers de regarder celui-la pour se rendre
compte de ce qu’il faut faire, il en va davantage de Jésus qui, pour s’étre conformé parfaitement

a la volonté de Dieu, nous la manifeste par le fait méme. En Jésus-Christ, ¢’est bien évident,

102 BONINO, 2024, p. 90.

103 THOMAS D’AQUIN. Commentaire sur I'Evangile de saint Jean : Le prologue, la vie apostolique du Christ.
Paris : Cerf, 1998, p. 286, n. 634, v.1.

104 THOMAS D’AQUIN, 1998, p. 286, n. 634, v.1.

105 THOMAS D’AQUIN. Commentaire sur I'Evangile de saint Jean : La passion, la mort et la résurrection du
Christ. Paris : Cerf, 20006, p. 393, n. 2447, v.2.

196 Voir BIBLIA TEB: notas integrais, tradugdo ecuménica. 3. ed. Sdo Paulo: Loyola, 2020. p. 1962, note B Lc
12,50.

107 BONINO, 2024, p. 91.



164

« par son enseignement et par sa vie méme (verbo et exemplo), les intentions du Pére deviennent
transparentes. Il suffit donc d’écouter Jésus et de le regarder étre et agir pour savoir, d’une part,
quelle est la volont¢ du Pére et, d’autre part, quelle est la juste maniére pour nous d’y
répondre ».!% Comme nous le rapporte saint Jean : « Or c’est la volonté de celui qui m’a envoyé
que je ne perde rien de tout ce qu’il m’a donné, mais que je le ressuscite au dernier jour. Oui,
telle est la volonté de mon Pére, que quiconque voit le Fils et croit en lui ait la vie éternelle, et
je le ressusciterai au dernier jour » (Jn 6,39-40).

Par ailleurs, Jésus nous enseigne qu’il « est venu chercher et sauver ce qui était perdu »
(Lc 19,10). D’ou la nécessité de se mettre a la recherche de la brebis perdue et d’éprouver la
joie de laretrouver (Lc 15,4-6) ; d’ou la nécessité de chercher soigneusement la drachme perdue
et de se réjouir du fait de la retrouver (Lc 15,8-9); d’ou la nécessité de festoyer pour les
retrouvailles du fils perdu (Lc 15,32). Plus encore, en offrant sa propre vie, « le Christ nous a
mérité le don de I’Esprit Saint, qui seul est 8 méme de nous recréer intérieurement en nous
configurant au Christ. C’est donc le Christ vivant en nous par son Esprit qui nous fait participer
a sa propre charité, ¢’est-a-dire a sa propre conformité a la volonté de Dieu ».!%’ S’il en est ainsi,
nous sommes appelés nous aussi a nous conformer a la volonté de Dieu tout en ayant les yeux

fixés sur le Christ.

4.6.2.2 Jésus-Christ, le modele par excellence

Pour accomplir la volonté de Dieu, il n’y a pas mieux pour le disciple que de contempler
le Maitre, son modele par excellence, en ceuvre, afin d’apprendre de lui son mode de procéder,
de penser, de parler, d’agir, de vivre, etc. Et ce, non pas dans le but de I’imiter littéralement et
mécaniquement, mais « de s’imprégner de 1’esprit de Jésus, de faire siens ses sentiments et ses
intentions, de manicre a les mettre intelligemment en ceuvre dans le contexte différent qui est
le notre ».!' Nombreux sont ceux qui ont su contempler et imiter Jésus dans I’accomplissement
de la volonté de Dieu, au point d’en devenir, en quelque sorte, un reflet du Christ lui-méme.
C’est comme le dit saint Paul en s’adressant aux Thessaloniciens : « Car vous savez bien
comment nous imiter » (2Th 3,7). En effet : « En imitant Paul, 1Co 4,16 ; Ga 4,12 ; Ph 3,17,
les fideles imiteront le Christ, 1Th 1,6 ; Ph 2,5 ; cf. Mt 16,24 ; Jn 13,15 ; 1P 2,2 ; 1Jn 2,6, que

lui-méme imite. 1Co 11,1 ».!!!

108 BONINO, 2024, p- 92.
109 BONINO, 2024, p- 93.
110 BONINO, 2024, p- 94.
LA BIBLE de Jérusalem. Paris : Cerf, 1999. p. 2037, note ¢ 2Th 3,7.



165

A T’instar de saint Paul, il y a d’autres saints qui reflétent I’imitation de Jésus-Christ
parmi lesquels Bonino accorde une place de choix aux saints fondateurs des ordres religieux ou
des familles spirituelles. Il prend soin de préciser aux saints fondateurs, compte tenu de
scandales qui ont éclaboussé dans I’histoire récente de I’Eglise autour de certains fondateurs de
communautés nouvelles. Puisque I’esprit de ces saints fondateurs s’incarne dans la Regle ou les
Constitutions qu’ils ont écrites, observer fidélement celles-ci ¢’est notamment imiter ceux-1a.!!?
En témoigne ce passage sur Le service de [’autorité et [’'obéissance.

Les personnes consacrées sont aussi appelées a suivre le Christ obéissant dans un “projet
évangélique”, ou charismatique, suscité par I'Esprit et authentifi¢é par I'Eglise. Cette dernicre,
approuvant un projet charismatique en tant qu'Institut religieux, garantit que les inspirations qui
l'animent et les normes qui le régissent peuvent donner lieu a un itinéraire de recherche de Dieu et
de sainteté. De méme, la Régle et les autres normes de vie deviennent ainsi médiation de la volonté
du Seigneur : médiation humaine, mais qui fait toujours autorité, imparfaite mais en méme temps
contraignante, point de départ pour prendre la route chaque jour, mais a dépasser dans un élan

généreux et créatif vers la sainteté que Dieu “veut” pour chaque consacré. Sur ce chemin, l'autorité
est investie de la tiche pastorale de guider et de décider.'"?

Si dans le contexte ecclésial, poursuit le méme document, les lois et les dispositions
légitimement données, permettent d'identifier la volonté divine, se transformant en une mise en
ceuvre concrete et "ordonnée" des exigences évangéliques, il ne serait pas trop osé de dire que
les Constitutions de la Compagnie de Jésus en sont une preuve. Il suffit de rappeler ici qu'en
prenant connaissance de I'esprit et de l'orientation de la Formula Instituti, texte fondateur des
Constitutions de la Compagnie de Jésus, Paul III n'y vit pas simplement un cadre juridique,
mais aussi un itinéraire spirituel enraciné dans les Exercices Spirituels et ordonné directement
au service de 1'Eglise et du Christ. Aussi y reconnut-il un chemin vers Dieu.''* Puisqu'il en est
ainsi, quiconque suit fidélement ce chemin ne pourra pas errer dans la vigne du Seigneur. « La
encore, il ne s’agit pas d’une application toute mécanique, comme si le retour littéral aux
‘observances primitives’ était la panacée, capable d’arréter le temps, voire d’en inverser le
cours, comme on 1’a parfois cru au XIX¢ siécle ».!'> 11 faut en user dans une fidélité créatrice,
en tenant compte des exigences du contexte actuel, dans le but de chercher toujours et partout

I'accomplissement de la volonté divine a l'instar de Jésus qui s'y est parfaitement conformé.

112 Voir BONINO, 2024, p. 95-96. Et nous pouvons ajouter en disant qu’imiter ceux-1a, c’est-a-dire les saints, c’est
imiter Celui dont ils tiennent.

'3 CONGREGATION POUR LES INSTITUTS DE VIE CONSACREE ET LES SOCIETES DE VIE
APOSTOLIQUE. Le service de I’autorité et [’obéissance. Rome : 2008. Disponible sur : https://www.vatican.va
/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc 20080511 autorita-obbedienza_fr.html.
Consulté le 03 juil. 2025.

"4 Vision reprise par le Pape Frangois dans son discours aux membres de la CG 35. Voir PROVINCIA DE
ESPANA — COMPANIA DE JESUS, Congregacion General 36. Bilbao: Grupo de Cominicacioén Loyola, 2017,
p. 149.

115 BONINO, 2024, p. 97.




166

Cependant, cette conformité de Jésus a la volonté du Pére, s’était-elle accomplie sans aucune

difficulté ?

4.6.3 La conformité a la volonté du Pére au soir de la mission de Jésus

Jésus n’a pas accompli a la perfection la volonté du Pére puisque tout a été facile pour
lui. Bien au contraire, il a aussi connu ses moments d’angoisse. S’il est vrai que « chaque
homme, chaque créature vient au monde avec sa loi, inscrite en chacune de ses fibres, et qui est

116 4] en est de méme du Fils de

le sens méme de sa propre existence et de sa personnalité »,
I’homme. Sa loi, absolument personnelle, exigence qui touche a son secret le plus profond,
tenant ainsi a ce qu’il est, n’est rien d’autre que la croix. Oui, le Fils de ’homme a pour loi la
croix. « C’est une loi, c’est une exigence rigoureuse, inexorable. La violer, s’y soustraire, ce
serait provoquer un désastre irrémédiable, ce serait abandonner I’humanité a la toute-puissance
de son péché, la condamner a la mort définitive, éternelle ».!'7 Pour étre lui-méme et ne pas
perdre tout son sens, le Fils de I’homme doit accomplir cette loi jusqu’au bout.

Le cas contraire, ou le Fils de I’homme manquerait sa destinée et ne témoignerait pas
du Royaume de Dieu reste une hypothése inimaginable. Comme tous les hommes, il n’est pas
soustrait a la loi. Engagé dans une histoire dont le destin dépend des hommes et des événements,
il court alors tous les risques. Il donne sens aux événements qui lui tombent dessus. « Nulle part
cette parfaite maitrise n’apparait plus éclatante que dans cette loi de la croix. Il faut que Jésus
soit livré, qu’il connaisse 1’angoisse mortelle de tomber entre les mains du péché, de se trouver

sans défense submergé par 1’abime effroyable, inépuisable de notre péché ».!

11 sait ce qu’il
va lui arriver. Le rejet acharné dont il est objet de la part des autorités, la foule qui vacille
constamment, les disciples encore fragiles, la religion qui pervertit considérablement, la
politique qui trahit sans cesse, la conjuration qui noue implacablement ses fils, tout indique la
mort a laquelle Jésus sera conduit. Il est témoin et victime du péché de I’homme qui fait souffrir
et qui détruit quotidiennement. Tous les ingrédients semblent bien réunis pour son destin
completement tragique décrit comme un sort in€¢luctable, dont I'approche est prévisible et se
manifeste progressivement, a travers la rencontre d'un étre hors du commun, d'une loi
supérieure et de la facette la plus sombre de I'humanité.

Malgré tout cela, le regard aimant de Jésus — sur cette humanité qui va jusqu’au bout de

son péché — n’est nullement celui de désespoir, mais du pardon qui I’arrache a son péché.

16 GUILLET, 1996, p. 126.
"7 GUILLET, 1996, p. 125.
"8 GUILLET, 1996, p. 126.



167

« Alors il pourra la rendre a son Pére, alors sa mission sera achevée, alors le Fils de ’homme
sera glorifié, et révélé le secret qui a fait tout cela : ’amour que le Fils tient du Pére et dont il
enveloppe I’humanité perdue ».!' Pleinement conscient et totalement libre, Jésus s’offre lui-
méme a la mort pour les siens, pour le salut de I’humanité. Il livre ainsi le secret, I’amour de
ses ennemis, qui est le sens de la loi qui met en lumiére toute sa vie. « Dieu enfin tient entre ses
mains cette victoire si précieuse que pour elle il a accepté de laisser le péché pénétrer dans le
monde. Dieu avait raison de fixer cette loi a son Fils : Jésus a été capable de lui étre fidele
jusqu’au bout ».'?° Cependant, il convient de souligner le fait qu’au dernier moment, tout

semblait basculer.

4.6.3.1 A Gethsémani

Quand Jésus rejoint Gethsémani, il est en compagnie de ses disciples. « L’ensemble
constitué par ‘ses disciples’ est laissé sans autre consigne que de s’asseoir a I’entrée du
domaine’ ».'?! 11 s’en sépare en prenant avec lui les trois privilégiés dont il va s’écarter
¢galement pour prier, apres avoir pris soin de leur donner une double consigne : demeurez ici
et veillez. Ce trio est appelé a une proximité plus grande de 1I’expérience douloureuse du Maitre.
« Sa relation avec ses disciples est qualifiée physiquement par un mouvement de conjonction-
séparation ».'?? En effet, par trois fois, Jésus s’éloigne de ses trois disciples pour prier et revient
sur ses pas pour les exhorter a la vigilance, du moins les deux premicres fois. Mais le trio ne
sera pas digne de I’attente de Jésus qui veut qu’il reste éveillé. Dans ce mouvement de
conjonction-séparation, 1’écart qui se creuse entre Jésus et ses disciples n’est pas seulement
physique, mais également spirituel. Il est exprimé par 1I’opposition veiller-dormir : « Jésus seul
veille et prie tandis que les disciples dorment. Leur sommeil apparait donc comme symbole de
la séparation qui s’est installé entre eux et leur Maitre. Une autre opposition vient qualifier
encore davantage cette séparation. Il s’agit de I’opposition prier-entrer en tentation ».'?

I1 est le seul en mouvement entre le lieu de la réunion avec les siens et celui de la priere
au Pere. On dirait qu’il est divisé entre le désir de rester aupres de ses disciples pour continuer

sa mission terrestre et la conformité a la volonté du Pére, celle d’accueillir son heure, d’accepter

19 GUILLET, 1996, p. 127.

120 GUILLET, 1996, p. 128.

12l DELORME, Jean. L heureuse annonce selon Marc : Lecture intégrale du deuxiéme évangile II. Paris : Cerf,
2008, p. 475.

122 BIGAOUETTE, 2004, p. 146.

123 BIGAOUETTE, 2004, p. 147.



168

sa coupe.'?* 1l est aussi le seul a prendre la parole, car ni le Pére ni les trois disciples ne
réagissent. Il parait que Jésus a visiblement perdu ses forces, la peur I’envahit, « I’expérience
primitive de la peur, la confusion devant la puissance de la mort, la terreur devant 1’abime du
néant, qui Le fait trembler, ou plutét, selon Luc, qui Lui fait suer des gouttes de sang (cf. 22,
44) ».'% Jésus, en compagnie de ses trois disciples privilégiés a savoir Pierre, Jacques et Jean,
veut le secours de ses amis. « Il est trés humain que Jésus demande un soutien a ses amis, a
I’heure de son agonie, méme si ¢’est en contradiction avec la prédiction de leur abandon et de
leur reniement ».!26 Mais voici que ceux-ci défaillent en somnolant.

Comment comprendre le sommeil de ces trois apdtres ? N’ont-ils pas di sentir, comme
tout le monde d’ailleurs, dirait Martini, de 1’agitation, des complots qu’il y avait dans la ville ?
«Des bruits couraient, certes, et provoquaient des rassemblements. Dans de telles
circonstances, aucun de nous ne se laisse aller au sommeil. Nous sommes bien plutdt surexcités,
incapables de dormir ».'?” Et pourtant, ce n’est visiblement pas le cas avec ces trois témoins
oculaires non seulement de I’agonie de Jésus a laquelle ils sont confrontés maintenant, mais
aussi précédemment, témoins directs de la résurrection de fille de Jaire (Mc 5,37), et de la
transfiguration de Jésus (Lc 9, 28). Comment expliquer alors leur somnolence ?

La somnolence des disciples demeure, a travers les siécles, une occasion propice a la puissance du
mal. Cette somnolence est un engourdissement de 1'ame, qui ne s'alarme pas de la puissance du mal
dans le monde, de toutes les injustices et souffrances qui ravagent la terre. C'est une torpeur qui

préfére ignorer tout cela ; elle se rassure en pensant que tout, au fond, n'est pas si grave, et peut ainsi
continuer a se complaire dans sa propre vie saturée.'?®

De la part du Pére, Jésus veut I’¢loignement de la coupe insurmontable, mais voici que
le Pére semble se faire silence. « Jésus parle, exprime sa tristesse et son désarroi ; le Pere, lui,
se tait. Au coeur de ce silence redoutable de Dieu, Jésus demeure toutefois en relation vitale

avec lui, tandis que les disciples, par leur sommeil, signifient leur non-communication avec

124 Allusion faite au dilemme auquel se trouve saint Paul : « En effet, pour moi, vivre ¢’est le Christ, et mourir est
un avantage. Mais si, en vivant en ce monde, j’arrive a faire un travail utile, je ne sais plus comment choisir. Je me
sens pris entre les deux : je désire partir pour étre avec le Christ, car ¢’est bien préférable ; mais, a cause de vous,
demeurer en ce monde est encore plus nécessaire » (Ph 1,21-24) .

125 «_a experiéncia primitiva do medo, a turvagio diante do poder da morte, o pavor perante o abismo do nada,
que O faz tremer, ou melhor, segundo Lucas, que o faz suar gotas de sangue (cf. 22,44)” (BENTO XVI. Jesus de
Nazaré: Da entrada em Jerusalém até a Ressurreicdo. 2.ed. Sdo Paulo: Planeta, 2016, p. 144, traduction noétre).

126 MELLO, Alberto. Evangile selon Matthieu : Commentaire midrashique et narratif. Paris : Cerf, 1999, p. 459.
127 MARTINI, Carlo Maria. Et Dieu se fit vulnérable : Les récits de la Passion. 2¢ éd. Paris : Cerf ; Montréal :
Meédiaspaul, 1995, p. 25.

128 A sonoléncia dos discipulos permanece, ao longo dos séculos, a ocasido favoravel para o poder do mal. Essa
sonoléncia ¢ um entorpecimento da alma, que nao se alarma com o poder do mal no mundo, com toda a injusti¢a
e com todo o sofrimento que devastam a terra. E um embotamento que prefere ndo se dar conta de tudo isso;
tranquiliza-se com o pensamento de que tudo, no fundo, ndo ¢ assim tdo grave, podendo desse modo continuar a
se autocomprazer na sua propria vida saturada” (BENTO XVI, 2016, p. 143, traduction ndtre).



169

Dieu ».!% Jésus parait tout seul, abandonné de tous les siens a ce moment fatidique ou il vit la
profondeur de la souffrance et toute la détresse de I’humanité allant d’immenses fatigues de la
vie quotidienne a 1’angoisse de la mort. « L’angoisse de Jésus est quelque chose de bien plus
radical que I’angoisse qui assaille tout homme face a la mort : c’est le duel méme entre la
lumicre et les ténébres, entre la vie et la mort — le véritable drame du choix qui caractérise
I’histoire humaine »."*° Tout tend a indiquer qu’il ne tenait plus qu’a un fil pour succomber. Le
lien unique de Jésus avec Dieu ne lui a pourtant pas épargné¢ 1’épreuve de la frayeur,
I’envahissement de 1’angoisse et le poids de la tristesse jusqu’a la mort, vivant ainsi dans sa
chair la fragilité de la condition humaine.

Nulle part, ailleurs, les Evangiles nous présentent une telle hésitation de la part de Jésus,
lui qui connait parfaitement la volonté du Pére et en laquelle il se complait (Mt 11,25-26 ; Lc
10,21). « Dans cette circonstance la liberté¢ du Christ est plus visible que partout ailleurs, elle
apparait méme sous une forme tout a fait inhabituelle, comme si la volonté humaine du Christ
éprouvait alors quelque hésitation a se soumettre a la volonté divine ».'*!

Voila que Jésus se trouve dans cette situation extréme. Alors que « la ou les fils de
Zébédée prétendaient étre en mesure de boire la coupe (Mc 10,38-39), il aspire quant a lui, par

un désir tout naturel de son humanité, a étre préservé d’une telle coupe ».!'*

Il n’a pourtant pas
désisté d’aller a la rencontre de Judas et de ses complices afin d’affronter courageusement sa
mort. « Il a tenu parce que cette réalité affreuse et répugnante était le calice que lui tendait son
Peére, la loi qu’il avait donnée a son Fils et que celui-ci ne pourrait renier qu’en cessant d’étre
le Fils ».!3* Méme au plus profond de 1’angoisse, Jésus n’oublie pas qu’il est venu non pas pour
accomplir sa propre volonté, mais bien celle de son Pére. Aussi fait-il cette confidence: « Abba
(Pere) ! tout t’est possible : ¢loigne de moi cette coupe ; pourtant, pas ce que je veux, mais ce
que tu veux!» (Mc 14,36). Jésus manifeste sa volonté. « Dans ce débat qui I’anime
intérieurement, prime toujours la volonté de celui qui pourrait changer le cours des choses. Lui
demander ce changement, c’est montrer le respect di a ce vouloir, et montrer sa disponibilité

en lui reconnaissant le loisir et le pouvoir de décider ».'**

129 BIGAOUETTE, Francine. Le cri de déréliction de Jésus en croix . Densité existentielle et salvifique. Paris :
Cerf, 2004, p. 148.

130 «“A angustia de Jesus é algo de muito mais radical que a anglistia que assalta todo homem face a morte: é o
proprio duelo entre luz e trevas, entre vida e morte — o verdadeiro drama da escolha que caracteriza a historia
humana” (BENTO XVI, 2016, p. 145-146, traduction notre).

BUFEUILLET, André. L’agonie de Gethsémani: Enquéte exégétique et théologique suivie d’une étude du
‘Mystere de Jésus’ de Pascal. Paris : Gabalda et Cie, 1977, p. 100.

132 FEDOU, Michel. Jésus Christ dans I’histoire humaine et le mystére de Dieu : Essai de christologie. Paris : Cerf,
2024, p. 101.

133 GUILLET, 1996, p. 129.

134 DELORME, 2008, p. 486.



170

Jésus n’a donc pas résisté a la volonté du Pére. Car ce qu’exprime sa priere de 1’agonie,
c’est bien sa soumission totale a cette volonté qu’il veut accomplir jusqu’a la fin. Au méme
moment, cette priere suggere qu’a cet instant-1a le ciel semble fermé. Le Pére semble s’étre
retiré et le Fils, abandonné sans consolation. « Ayant cess¢ d’expérimenter la communion
intime avec le Pére, Jésus est alors de facon transitoire plongé dans un désarroi indicible et
comme dans une incertitude de la volonté du Pére ».'3 11 va toutefois se dépasser dans la mesure
ou il « s’arrache au trouble qui le saisit pour s’élever au niveau de ce que Dieu veut. En se
débattant dans son vouloir par rapport a la volonté divine, il manifeste la difficulté d’un accord
qui ne va pas de soi, et qui nécessite la reprise des séances de priere dans la solitude et la
nuit ».13°

Oui, la vie de Jésus sur cette terre a consisté a accomplir la volonté du Pére. Et ceci est
vrai, non seulement quand tout semblait lui convenir, mais également et surtout, lors de son
épreuve a Gethsémani, ou il a prié pour que Dieu lui épargnat I'heure et la coupe qui se voulaient
imminentes. Dans cette méme pricre, sa demande, loin d'étre impérative, s'ouvre sur le
possible.!3” Aussi va-t-il accueillir pleinement la volonté du Pére. En fixant les yeux sur Jésus,
l'attitude de nos missionnaires ne devrait-elle pas étre la méme, c'est-a-dire, celle de recourir a
la priere et d'accueillir humblement la volonté du Supérieur Général qui représentait pour eux
celle de Dieu ? « Nous devons nous mettre dans la disposition d’accepter généreusement la
volonté du bon Dieu, quelle qu’elle soit, car ce sera toujours ce qu’il peut y avoir de meilleur

pour nous ». 138

4.7 Quel chemin pour I’obéissance aujourd’hui ?

Si en 2008, la 35° Congrégation Générale (désormais CG 35) de la Compagnie de Jésus
a produit un Décret sur I’obéissance, cela n’était pas da a la déficience de la pratique de ce voeu
dans la Compagnie de Jésus, méme s’il reste vrai que le vécu de ce veeu a toujours été caractérisé
par les hauts et les bas.!* Mais que Benoit XVI ait exprimé son désir que cette méme CG 35
réfléchisse sur la valeur et ’accomplissement du quatrieme veeu (qui est le veeu d’obéissance
au Pape), cela en dit long. Et ce, non seulement sur 1’obéissance dans la Compagnie de Jésus

de facon particuliére, mais aussi, par le temps qui court, dans la vie religieuse de fagon générale.

135 FEUILLET, 1977, p. 101.

136 DELORME, 2008, p. 486.

137 Voir DELORME, 2008, p. 484.

133 MARTIN, Zélie; MARTIN, Louis. Correspondance familiale (1863-1888). Paris : Cerf, 2018, p. 340.

139 Voir SAIZ, José Ramon Busto. Introdugdo ao Decreto 4. In: DECRETOS da 35* Congregagdo Geral: 16 desde
a restauragdo da Companhia. Sao Paulo: Loyola, 2008, p. 130.



171

Qu’il y ait crise d’obéissance actuellement dans la vie religieuse, cela est indéniable.
Cependant, il ne faut pas I’imputer « ni a la mauvaise volonté de subordonnés gangrenés par
I’individualisme contemporain, ni a I’inintelligence de supérieurs bornés mais elle résulte d’une
transformation extrémement profonde de la psyché collective, liée aux formes que revétent
désormais les rapports interpersonnels dans des sociétés modelées par la démocratie ».!*° Celle-
ci, dont les chrétiens ne peuvent nullement faire une abstraction totale, influe sur la vie
religieuse. Et la Compagnie de Jésus a aussi connu dans son sens de [’Eglise « les manques
d'obéissance et de collaboration humble et sincére qui ont pu entacher les initiatives de certains
jésuites ».!4!

S’il est vrai que, comme le souligne Rotsaert, 1’obéissance est abordée dans les
Congrégations Générales 32, 33 et 34 dans tel ou tel contexte précis, il n’est pas faux de dire
que cet abordage n’en donne pas une vision compléte et cohérente comme il en sera le cas lors
de la CG 35 tenue a Rome, du 7 janvier au 7 mars 2008. En effet, avant cela, le dernier Décret
a avoir traité¢ de I’obéissance remontait a la « 31° Congrégation Générale en 1965-1966 et pas
mal de choses avaient changé dans la société moderne et dans 1’Eglise, ne fut-ce que la relation
a Dautorité. Il fallait repenser, a partir de la tradition de la Compagnie, la fagon de vivre
I’obéissance religieuse au XXI® siécle ».!*?

Aujourd’hui, nous ne pouvons pas parler de D’actualit¢ de 1’obéissance dans la
Compagnie de Jésus sans évoquer la CG 35. En effet, cet organe législatif supréme de la
Compagnie de Jésus a produit le document le plus récent sur ce theme. « Le Décret sur
I’obéissance dans la Compagnie de la 35° Congrégation Générale donne une interprétation
autorisée de ce qu’Ignace a voulu inscrire dans les Constitutions ».'** Sans aucun doute, méme
si les deux images se trouvent dans les Constitutions, le Décret n’évoque pas I’obéissance
comme un cadavre ou comme un baton dans la main du vieillard pour que 1’Ordre s’aide et se
serve du sujet sur tout ce qui lui est ordonné.'** Néanmoins, il maintient I’exigence de
I’obéissance ignatienne qui se veut parfaite.

Certes, la CG 35 ne désire pas répéter ce que les documents importants de la Compagnie
de Jésus établissent concernant I’obéissance. « Cependant, nous désirons offrir quelques

conseils qui peuvent nous aider dans nos circonstances actuelles afin que nous puissions

140 BONINO, 2024, p. 97-98.

41 DECLOUX, Simon. La 33¢ Congrégation Générale de la Compagnie de Jésus. Nouvelle Revue Théologique.
Bruxelles, v. 106, n. 6, p. 866, nov./déc. 1984.

42 ROTSAERT, 2015, p. 389.

43 ROTSAERT, 2015, p. 392.

14 Voir SAINT IGNACE. Lettres. Traduit par Gervais Dumeige. Paris : Desclée de Brouwer, 1959, p. 443.



172

continuer a nous distinguer dans la perfection de notre obéissance comme saint Ignace nous y
exhorte ».'** Et cette exhortation de saint Ignace fait explicitement, dans la note de bas de page
y relative, allusion a ce passage :
Nous pouvons souffrir qu’en d’autres Ordres religieux on nous surpasse en jetines, veilles et autres
austérités que chacun observe saintement selon sa régle. Mais, pour la pureté et la perfection de
I’obéissance, pour le renoncement vrai a notre volonté et 1’abnégation de notre jugement, je désire

instamment, Fréres trés chers, que se signalent ceux qui, dans cette Compagnie, servent Dieu notre
Seigneur...!4¢

Autrement dit, la CG 35 exhorte les jésuites aujourd’hui, comme Ignace a son temps, a

I’obéissance parfaite. De quoi s’agit-il ?

4.7.1 Vision ignatienne de I’obéissance parfaite

Dans sa vision de la perfection de I’obéissance, saint Ignace de Loyola distingue
I’obéissance de I’exécution, 1’obéissance de la volonté et 1’obéissance du jugement.

En relation avec I’obéissance d’exécution, étant donné que tout tend vers I’exécution de
la volonté divine, dans les Exercices spirituels, saint Ignace attend de I’exercitant qu’il soit le
plus disponible possible a embrasser la volonté de Dieu qui se manifeste a lui. « La soumission
amoureuse de la volonté aux desseins de Dieu, la disposition affective a accueillir
favorablement toute manifestation de la volonté divine, ne sont que des étapes préliminaires
ordonnées a l'exécution de ladite volonté ».'*” Cela n’est pas tout a fait différent de 1’obéissance.
Lorsque ’esprit, le cceur et les mains sont déterminés a accomplir la volonté de Dieu avec
empressement, joie spirituelle et persévérance, souligne Palmés, on ne se tromperait pas
d’affirmer qu’il s’agit d’obéissance parfaite. « Mais si ce qui est ordonné est exécuté
uniquement par engagement ou a contrecceur, sans adhésion intérieure, cela ne mériterait méme

pas le nom d'obéissance et donnerait lieu a des excuses et des murmures continuels ».'*® En ce

sens, 1’obéissance d’exécution n’est qu’une étape préliminaire a deux autres.

145« However, we do wish to offer some advice that can assist us in our present circumstances so that we can
continue to distinguish ourselves in the perfection of our obedience as St Ignatius urges us » (THE SOCIETY OF
JESUS. The Decrees and Documents of the Thirty-Fifth General Congregation of the Society of Jesus. Oxford:
The British Province of the Society of Jesus, 2008, p. 83, traduction ndtre).

146 SAINT IGNACE, 1959, p. 297.

147 “La sumisioén amorosa de la voluntad ante los planes de Dios, la disposicion afectiva para recibir favorablemente
cualquier manifestacion de la voluntad de Dios son so6lo etapas previas que se ordenan, a la ejecucion de dicha
voluntad” (PALMES, 1988, p. 149, traduction notre).

148 “Pero si lo que se manda se ejecuta sélo por compromiso o a desgana, sin una adhesion interior, no mereceria
siquiera el nombre de obediencia y daria lugar a continuas excusas y murmuraciones” (PALMES, 1988, p. 149,
traduction notre).



173

Quant a I’obéissance de la volonté : a vrai dire, obéir, c’est engager sa volonté. « Le
libre-arbitre est I'aspect le plus propre et le plus personnel de 'homme, et toute sa responsabilité
repose sur lui. Par lui, I'nomme décide d'accepter ou de rejeter I’ordre de son supérieur ».'*
Ainsi, lorsque I'on abandonne de son plein gré sa propre volonté, on acquiert la capacité d'étre
rempli de la volonté divine et d'en étre guidé. Arriver a ce stade, ce serait atteindre la plénitude
mystique a laquelle saint Paul était parvenu au point de dire : « Et ce n'est plus moi qui vis, mais
le Christ qui vit en moi » (Ga 2,20). Ici, celui qui obéit ne renonce pas confortablement a sa
propre volonté pour se conformer passivement a celle du supérieur. « C'est la mort et
I'enterrement de sa propre volonté, retrouvée et ressuscitée dans celle du Christ. Ce n'est pas
une simple abstention ; c'est une entrée inconditionnelle dans le courant de la Providence
salvifique. C'est la vie, c'est la créativité, c'est la collaboration de toute la personne ».'*° La
finalité en est le salut du monde. L affectivité entre en jeu lorsqu’il est question de 1’obéissance
de volonté. « Tant qu'il y a des résistances consenties, la personne ‘ne peut, face a une telle

répugnance, obéir avec amour et joie’ ».'°!

En revanche, on procédera promptement et
généreusement en se conformant et en cherchant a faire sienne la volonté de celui qui
commande.

Concernant I’obéissance du jugement : il est vrai que l'acte formel d'obéissance reléve
uniquement de la volonté. « Cependant, ce n'est pas sans raison que I'on parle d'obéissance du
jugement, ce qui signifie que 'acte de soumission par lequel 'homme se soumet volontairement
a Dieu doit étre si parfait qu'il atteigne, si possible, une conformité complete de
I'entendement ».'*? Bien qu’elles touchent aussi d’autres aspects de la personne, il reste que les
principales difficultés liées a l'obéissance résident dans le domaine de la compréhension.
Lorsque I’on parvient a comprendre et a trouver raisonnable 1’ordre du supérieur comme venant
du Seigneur lui-méme, 1’obéissance sera vraie. Au cas contraire, cela indiquerait que I'amour

n'a pas encore atteint les profondeurs nécessaires et que le lacher-prise ou 1’abandon reste

partiel.

149 “La voluntad libre es lo mds propio y personal del hombre y sobre ella gravita todo el peso de su responsabilidad.
Por ella el hombre se determina a aceptar o rechazar el mandato del Superior” (PALMES, 1988, p. 149, traduction
notre).

150 “Es muerte y sepultura de la propia voluntad en cuanto se reencuentra y resucita en la de Cristo. No es mera
abstencion; es entrada incondicional en la corriente de la Providencia salvifica. Es vida, es creatividad, es
colaboracion de toda la persona” (PALMES, 1988, p. 150, traduction nobtre).

151 “Mientras haya resistencias consentidas, la persona ‘no puede durante tal repugnancia obedecer amorosa y
alegremente’” (PALMES, 1988, p. 150, traduction nobtre).

152 “Sin embargo, no sin razoén se habla de obediencia de juicio, significando que el acto de sumision con que el
hombre voluntariamente se subordina a Dios ha de ser tan perfecto que alcance, si es posible, hasta la total
conformidad de entendimento” (PALMES, 1988, p. 151, traduction ndtre).



174

Par ailleurs, loin de contraindre 1’entendement de voir noir ce qui est blanc,
« l'entendement — comme le dit Ignace — accepte nécessairement ce qui lui est présenté comme
vrai et nie ce qui lui est présenté comme faux. Obéir n'est pas possible contre toute évidence ;
cela ne peut se produire que lorsque des raisons favorables existent ».!% Ainsi, pour saint
Ignace, les membres de son Ordre doivent étre bien préparés intellectuellement. « Il s'agit de
faire en sorte que ces hommes n’aient plus d'intéréts personnels et soient capables de consacrer
toute leur capacité de penser, de vouloir, de se relationner, de travailler et de vivre
exclusivement pour le Royaume de Dieu ».'>* Au cas ot cela se concrétiserait, I’obéissance du
jugement devient une nécessité. Par conséquent, la pensée s’imprégne d'affection au point de
ne chercher qu’a sentir la méme chose que le supérieur.

En atteignant ce niveau, on peut véritablement parler de I’obéissance parfaite selon saint
Ignace de Loyola. Et cela d’autant plus qu’au-dela de la simple exécution de I’ordre, il y a bel
et bien ’engagement de la volonté et du jugement dans I’acte d’obéir. « Il y a obéissance dans
I’action quand on exécute 1’ordre donné ; dans la volonté, quand celui qui obéit veut la méme
chose que celui qui commande ; dans I’intelligence, quand il sent comme lui et qu’il trouve bon
’ordre donné ».!> Le manque d’accord d’une méme volonté et d’'un méme sentiment entre
celui qui commande et celui qui obéit traduit I’imperfection de I’obéissance.

C’est justement ce que nous observons entre 1’ordre donné par le Général et la réaction
des missionnaires sur le terrain. Si I’obéissance de volonté consiste, de la part de I’inférieur, a
vouloir la méme chose que le supérieur, puisque dans notre cas précis, le vouloir du Général est
I’arrét pur et simple de la possession et du commerce d’esclaves, et que les missionnaires
veulent le contraire pour soutenir leur mission, montrant clairement par le fait méme leurs
résistances consenties, il reste évident qu’ils ont failli a I’obéissance de volonté. Dans la méme
optique, si I’obéissance de jugement repose sur I’accord d’un méme sentiment entre celui qui
commande et celui qui obéit au point que celui-ci trouve bon 1’ordre donné par celui-la, dans le
cas qui nous concerne ici, les missionnaires n’ont pas senti la méme chose que leur Général. En
effet, s’ils avaient trouvé bon ’ordre venu de Rome de ne pas s’immiscer dans la question
d’esclavage, malgré la réalité qui était la leur sur le terrain, ils auraient obéi sans murmurer.

Pour n’avoir cependant pas compris et trouvé raisonnable I’ordre du Général comme médiateur

153 “E] entendimiento — como dice Ignacio — da necesariamente su asenso a lo que se le representa como verdadero
y lo niega a lo que se le representa como falso. No es posible obedecer contra la evidencia; s6lo puede darse en el
caso en que haya razones favorables” (PALMES, 1988, p. 152, traduction ndtre).

154 «Se trata de conseguir que estos hombres ya no tengan intereses personales, y que sean capaces de entregar toda
su capacidad de pensar, de que-rer, de relacionarse, de trabajar y de vivir exclu-sivamente por el Reino de Dios”
(PALMES, 1988, p. 152, traduction ndtre).

155 SAINT IGNACE, 1967a, p. 171-172.



175

de la volonté divine, ils ont manqué a 1’obéissance du jugement. Il n'y a pas d'obéissance
ignatienne sans engager la volonté ni le jugement. A la lumiére de ce cas concret, comment
éviter I’imperfection de 1’obéissance aujourd’hui ?

Aujourd’hui, tout d’abord, une des conditions sine qua non pour annoncer librement
I’Evangile du salut, est que les messagers de la Bonne Nouvelle soient libres et indépendants
de I’Etat aussi bien politiquement qu’économiquement. Ensuite, sans 1’ombre d’un doute,
I’évangélisation, censée apporter la Bonne Nouvelle du salut aux hommes et aux femmes de
notre temps, passera a coté de son but si les évangélisateurs discriminent leurs destinataires, les
chosifient ou les dépouillent de leur dignité¢ humaine. Et ce, méme si la souffrance infligée aux
uns — cas de I’esclavage — est vue comme justification pour la conversion des autres. Enfin, il
reste clair que la mission d’évangéliser doit davantage s’appuyer sur la qualité qui requiert du
temps plutét que sur la quantité a court terme. « Nous n'avons pas besoin d'accomplir des
ceuvres prestigieuses pour participer a la construction du Royaume des Cieux. Il suffit d'agir

fidélement envers Dieu. C'est la parabole du grain de moutarde. Il est presque invisible ».!>

4.8 Reprise synthétique du quatrieme chapitre

Ce chapitre met en lumiere la profondeur et les limites de I’obéissance ignatienne face
aux réalités de 1’histoire. Motivés par une fervente volonté de servir pour la plus grande gloire
de Dieu et le salut des ames, les missionnaires ont vu leurs idéaux, dans le contexte qui était le
leur, se heurter a la dureté des circonstances. Leur engagement, parfois par dépit, dans
l'utilisation d’esclaves pour subvenir aux nécessités de la mission souligne une tension
douloureuse entre leurs aspirations spirituelles et la réalité socio-économique de leur temps.

Cette tension ne discrédite pas 1’obéissance ignatienne, loin s’en faut. Elle en révele la
complexité, car la vision ignatienne n’est pas celle de l’obéissance servile, mais d’une
obéissance miurie, discernée, enracinée dans la foi et éclairée par la raison. Or, certains
missionnaires ont cru discerner dans la traite d’esclaves une nécessité incontournable pour
soutenir la Mission. Ce choix, méme animé d’une intention pieuse, allait a I’encontre de
1’Evangile par le fait de ne pas respecter la dignité et la liberté des hommes et des femmes
réduits en esclaves. C’est pourquoi le Supérieur Général d’alors, en I"occurrence Claudio
Acquaviva, avait interdit formellement aux missionnaires de pratiquer I’esclavage, pour ne pas

trahir la mission de la Compagnie de Jésus.

156 “Ndo precisamos fazer obras de grande visibilidade para participar da construgdo do Reino dos céus. Basta agir
fielmente com Deus. Assim ¢ a parabola da semente de mostarda. Ela ¢ quase invisivel” (PEREIRA, José Carlos.
Liturgia da Palavra I: Reflexdes para os dias de semana. Sdo Paulo: Paulus, 2014, p. 287, traduction ndtre).



176

De ce conflit entre I’obéissance idéale et la mission concréete, nous pouvons retenir
principalement trois choses. Premic¢rement, I’obéissance n’est pas un simple automatisme, mais
une rencontre entre la libert¢ humaine et la volonté¢ de Dieu, médiatisée par I’autorité¢ du
supérieur. Elle exige une foi profonde, une humilité sincére et un sens aigu du discernement.
Deuxiémement, il reste que le contexte historique et culturel peut influencer dangereusement le
regard porté sur I’autre : le patriotisme colonial, les préjugés raciaux ou la quéte de résultats
rapides ont pu éclipser I’exigence évangélique de voir en chaque étre humain I’image de Dieu.
Troisiemement, nos compromissions aujourd’hui au nom de la mission ne devraient plus nous
pousser a choisir des moyens contraires a 1’idéal chrétien.

En somme, la véritable obéissance consiste a se laisser fagonner par le Christ obéissant,
jusqu’a la croix, pour accomplir la volonté du Pére dans la liberté et la charité. C’est 1a le modele
proposé aux jésuites: non pas la soumission passive d’un cadavre, mais 1’engagement
courageux d’un disciple qui choisit d’aimer et de servir en toute conscience. Revisiter
aujourd’hui cette page d’histoire missionnaire, c’est accueillir a la fois les lumiéres et les
ombres du passé, en vue de poursuivre notre chemin de la mission toujours plus fidele et
conforme a I’Evangile, ol I’obéissance et la liberté se rejoignent pour la plus grande gloire de

Dieu et le salut des ames.



177

CONCLUSION

Parti d’une situation concréte située dans le temps et dans 1’espace, notre travail a eu
comme prétention de comprendre la posture des missionnaires jésuites en Angola vis-a-vis des
directives recues de leur Supérieur Général a Rome et de répondre, entre autres, a la question
de savoir quel chemin suivre lorsque 1’obéissance est mise a 1’épreuve par I’accomplissement
de la mission. Pour y parvenir, nous avons divisé notre travail en quatre chapitres.

Le premier chapitre, avant de raconter la rencontre avec les Portugais, dépeint I’histoire
du royaume Kongo, fond¢ par le prince Lukeni aprés s’étre révolté contre le royaume de Bungu.
Il parvint a I’unification de plusieurs chefferies qui étaient indépendantes les unes des autres.
Le résultat en fut la naissance d’un Etat centralisé dont le génie reposait sur 1’intégration des
populations aux origines différentes. D’ou la formation d’un nouveau peuple, les Bakongo,
issus de I’alliance entre les conquérants étrangers et les autochtones soumis, désormais unifiés
non seulement par les liens du mariage, mais également par la nécessité de construire une
société plus harmonieuse et structurée. Avec Mbanza Kongo comme capitale, qui deviendra
plus tard Sdo Salvador a I’¢re portugaise, le royaume s’organise autour d’un monarque supréme,
d’un Conseil d'Etat et d’une administration politique. L’économie est diversifiée. Alors que la
subsistance du royaume est assurée par I’agriculture, 1’¢levage, la chasse et la cueillette, les
biens utiles a la vie quotidienne et aussi aux activités militaires sont fournis par les métiers
d’artisan tels que la forge, le tissage du raphia et du coton, sans omettre la poterie. Témoignant
d’un savoir-faire adapté a I’environnement et aux besoins de ses habitants, les maisons étaient
construites de pieux et couvertes de chaume ou de feuilles de palmier.

Le décor ainsi planté a été le contexte dans lequel vivait ce royaume avant I’arrivée des
Portugais, alors maitres de la navigation, habités par la vision expansionniste ou le commerce,
la conquéte et la diffusion de la foi chrétienne étaient inséparables. Leur arrivée, qui bouleversa
compleétement le mode de vie du royaume Kongo, inaugura aussi les relations diplomatiques
empreintes d’amitié entre le Portugal et le Kongo accompagnées d’un projet d’évangélisation.
Baptisé¢ sous le nom de Jodao I*, le Roi Nzinga Nkuwu qui semblait ouvrir son royaume au
christianisme, ne tarda pas a apostasier.

Cependant, ce fut différent avec son successeur, le prince Afonso I, qui se montra plus
fervent. Artisan incontesté de la christianisation de son peuple, il envoya des jeunes nobles au
Portugal pour s’instruire, parmi lesquels son propre fils, le prince Henrique, qui en reviendra
comme le premier évéque noir de son royaume. Pour assurer 1’évangélisation de son peuple,

Afonso I°" ne cessa de solliciter des missionnaires auprés du monarque portugais. Cependant,



178

les comportements de certains Blancs établis au Kongo laissaient a désirer. Et il ne manqua pas
de voix demandant au monarque portugais de les expulser pour préserver le royaume Kongo de
la dépravation des meeurs. C’est dans ce climat que la Compagnie de Jésus naissante et jouissant
d’une bonne réputation fut sollicitée par la Couronne portugaise pour I’évangélisation du Kongo
ou s’entremélaient, dans un processus complexe, la religion et les échanges commerciaux.

Répondre a un tel appel du roi temporel auquel il ne serait pas faux de voir celui du Roi
Eternel, passe par I’obéissance telle que développée dans le deuxiéme chapitre. Elle est la pierre
angulaire qui lie les jésuites et donne a la Compagnie de Jésus la cohérence a son action
missionnaire. Au-dela d’une régle disciplinaire, 1’obéissance se présente comme un chemin
spirituel et un lien vivant par lequel chaque jésuite est uni aussi bien au Pape, a ses supérieurs
qu’a ses compagnons. Et ce, pour la plus grande gloire de Dieu et le salut des ames. Dés sa
fondation, la Compagnie de Jésus a institué un veeu spécial d’obéissance au Pape par lequel ses
membres sont engagés a se disponibiliser pour aller missionner partout ou le Saint-Siege le juge
nécessaire. Cette disponibilité immédiate et sans condition qui fait des jésuites un corps volant
toujours prét, est la marque distinctive de la Compagnie de Jésus.

Néanmoins, congue comme une véritable école de liberté intérieure, 1’obéissance
ignatienne ne saurait se réduire a une soumission aveugle. Elle s’inspire des Exercices spirituels
pour inviter le jésuite a reconnaitre a travers la volonté du supérieur, I’expression de la volonté
du Christ lui-méme. Aussi sont-ils requis une foi profonde et un esprit de discernement.
L’inférieur apprend a obéir non pas pour la personne qui commande, mais en vue de Celui pour
qui on obéit : le Seigneur lui-méme. Ainsi, sans considération pour la personne du supérieur,
lui obéir, c’est obéir au Christ. Par-dela le supérieur, ce principe s’étend a d’autres aspects de
la vie jésuite comme 1’obéissance au cuisinier, aux subalternes ou responsables des taches
humbles, aux médecins et aux infirmiers. De cette maniere, I’obéissance se présente comme un
critére déterminant pour la croissance et I’admission définitive dans la Compagnie.

Plus qu’un novice, le jésuite incorporé dans la Compagnie de Jésus est appelé a une
obéissance encore plus exigeante. Il n’obéit pas uniquement lorsqu’il regoit explicitement un
ordre a exécuter, mais aussi a la simple manifestation de la volonté du supérieur. Loin de briser
intérieurement I’inférieur, cette radicalité ne vise que sa configuration intérieure au Christ
obéissant, pouvant I’amener a 1’accomplissement de la mission dans des conditions difficiles.

Quant aux supérieurs, I’exercice de 1’autorité ne rime point avec I’autoritarisme. Il s’agit
tout simplement d’un « gouvernement spirituel » qui trouve son inspiration dans la charité et
dans le discernement. Il n’a pas d’autres visées si ce n’est le plus grand service de Dieu. Pour

confier a ses compagnons des missions adaptées en vue de produire du fruit escompté, le



179

supérieur doit bien connaitre aussi bien leurs qualités que leurs limites. D’ou I’importance du
compte de conscience dans la Compagnie de Jésus, au cours duquel chaque jésuite, dans un
climat de confiance, s’ouvre librement a son supérieur en lui partageant — sans rien cacher de
sa vie intérieure ou extérieure — ses joies, ses peines et ses intentions. Aussi, 1’obéissance
devient-elle une dynamique qui fait grandir I'unité, la disponibilité et la fécondité missionnaire.

Somme toute, 1’obéissance ignatienne se veut un lien vital qui unit tout le corps de la
Compagnie de Jésus et un chemin non moins exigeant qui forme ses membres a la capacité de
se donner sans réserve au service de Dieu. Cette disposition spirituelle qui conjugue 1’humilité
et le discernement, se révéla déterminante pour I’intelligence de la mission confiée aux premiers
jésuites qui évangéliserent les royaumes Kongo et Angola, objet du troisiéme chapitre.

Nous avons montré dans ce chapitre comment le zele apostolique des premiers
missionnaires jésuites dans cette région de I’ Afrique centrale met en lumicre la détermination
et les difficultés d’une évangélisation menée dans un contexte marqué par les tensions entre
aspirations spirituelles et réalités politiques. Tenant saint Frangois Xavier comme inspiration et
référence, les fils d’Ignace de Loyola se lancérent avec bravoure dans des terres de missions
outre-mer, enflammés par le désir d’y annoncer la Bonne Nouvelle du salut. Leur arrivée au
Kongo s'inscrivait entierement dans la continuité des efforts d'évangélisation amorcés par le
Roi Afonso I*, qui avait intensifié ses démarches aupreés du Portugal dont il attendait 1’envoi
de missionnaires.

En 1548, arriva au royaume Kongo le premier groupe constitué de quatre missionnaires
jésuites. Il s’ensuivit, en 1553, le second groupe de deux religieux de la Compagnie de Jésus.
Malgré leur bonne volonté doublée d’un zeéle ardent pour I’évangélisation du Kongo, ils ne
produisirent point les fruits escomptés. En effet, beaucoup de difficultés telles que les maladies,
les incompréhensions culturelles, le nombre réduit de missionnaires et la dureté des conditions
de vie eurent vite raison de leurs efforts. De cet échec surgit un rebondissement en Angola qui
devint leur principal champ apostolique.

Sollicitée par la Couronne portugaise qui voulait répondre favorablement a ’appel du
roi angolais, la Province jésuite du Portugal envoya quatre missionnaires qui arriveérent en
Angola en 1560. Leur enthousiasme initial fit long feu parce qu’ils furent accusés d’espionnage
et de connivence avec les conquérants portugais. Par conséquent, les missionnaires furent
obligés de déguerpir le territoire angolais. Toutefois, le Pére Francisco de Gouveia resta en
captivité pendant quatorze ans. Il mourut en 1575, peu de temps apres 1’arrivée de nouveaux
missionnaires jésuites. Ce fut ainsi le début d’une nouvelle ére qui vit la mission jésuite

prospérer en Angola, malgré le besoin jamais satisfait d’un plus grand nombre de jésuites.



180

Partant du principe que nul ne pouvait étre sauvé en dehors de 1’Eglise catholique, la
stratégie missionnaire trouvait son appui sur une conception exclusive du salut. Ainsi, soucieux
de sauver un plus grand nombre possible de gens, les missionnaires ne s’empéchaient pas de
justifier, au besoin, des moyens coercitifs pour y parvenir. C’est dans cette optique qu’il fallait
comprendre leur soutien a la conquéte militaire portugaise. Pour eux, [’assujettissement
politique des populations locales était une nécessité pour assurer la durabilit¢ de leur
conversion. IIs suivaient alors le schéma suivant comme méthode d’évangélisation des paiens :
soumission, instruction, conversion et baptéme. Parallélement, ils s’occupaient également des
fideles déja baptisés. Pour les maintenir dans la foi, la catéchése et les sacrements étaient de
mise. Quant aux populations non-africaines installées en Angola, les jésuites les
accompagnaient par les prédications, I’administration des sacrements et le culte. Au-dela des
frontiéres territoriales, ils incursionnaient dans le royaume Kongo voisin pour évangéliser les
populations. Outre ces activités pastorales, ils s’adonnaient aux ceuvres éducatives et caritatives
notamment en prol des enfants.

Pour leur survie et celle des activités missionnaires, les jésuites se confrontérent a des
choix douloureux. Faute de ressources, ils participérent a la traite négriére qu’ils considéraient
comme un mal nécessaire pour maintenir leurs ceuvres. Cette situation illustre combien 1’¢lan
spirituel des jésuites se heurta aux réalités politiques, économiques et sociales d’un monde
marqué par la colonisation et I’esclavage. Il se pose alors la question cruciale de la fidélité aux
idéaux ignatiens dans un contexte ou les compromis s’avéraient inévitables.

Dans le dernier chapitre, apparait clairement la complexité du rapport entre 1’idéal
spirituel de 1’obéissance ignatienne et les contraintes d’un contexte historique conditionné par
la colonisation et 1’esclavage. Animés par un profond désir d’un plus grand service de Dieu et
d’un bien universel, les missionnaires virent leur engagement se heurter a des réalités qui
mettaient a I’épreuve la pureté de leurs intentions. Leur implication dans le commerce
d’esclaves, quoique trouvant sa justification dans le souci de maintenir et de pourvoir aux
besoins des activités missionnaires, dévoile avec clarté le conflit douloureux entre 1’idéal
évangélique et la nécessité pratique.

Fondée sur la liberté intérieure, le discernement et ’humilité, 1’obéissance ignatienne
est loin d’étre une obéissance servile ou mécanique. Elle a le mérite de reconnaitre, dans les
décisions du supérieur, 1I’appel de Jésus-Christ lui-méme, et a s’y conformer dans un esprit de
foi. Néanmoins, pour les missionnaires sur le terrain, cette vision, si noble soit-elle, se heurtait
a des pressions politiques, économiques et culturelles sans précédent pour eux. D’aucuns

crurent alors discerner dans le commerce d’esclaves un mal inévitable, un sacrifice jugé



181

nécessaire pour assurer la continuité de I’évangélisation. Cette option — méme inspirée par le
désir pieux d’évangélisation — était en contradiction avec les valeurs de I’Evangile puisqu’elle
bafouait la dignité€ et la liberté des étres humains.

En effet, pour rester fideéles a ’Evangile, les missionnaires ne pouvaient pas faire fi de
I’esclavage qui était tout simplement la négation de la dignit¢ humaine. Il va sans dire que
I’annonce du Christ ne peut pas s’appuyer sur la contrainte, la violence, 1’exploitation ou
I’humiliation. Au cas contraire, il ne s’agirait plus d’évangélisation, mais d’une action tout a
fait contraire : une trahison du message que cette annonce prétend transmettre. Et ce, dans la
mesure ou la transmission de la Bonne Nouvelle n’est possible qu'a des personnes qui sont
considérées comme libres et égales en dignité, puisque c'est justement cette dignité que Dieu
leur confére en les créant a son image. Lorsque les missionnaires ferment les yeux devant un
systeme qui écrase la personne humaine — qu’ils le tolérent, le justifient, ou, pire encore, y
participent — cela signifie qu’ils renoncent explicitement au coeur méme de leur mission qui est
de manifester le visage du Dieu libérateur des opprimés. Ainsi, une évangélisation qui
s’accomplit en sacrifiant la dignité humaine se vide de son sens et navigue a contre-courant de
la mission du Christ venu non pour soumettre, mais pour servir et libérer I’lhomme de toute
oppression. « Jésus est I’Opprimé dont le travail est de libérer I’humanit¢ de la
déshumanisation ».!

De plus, pour nous, il ne serait pas exagéré d’affirmer qu’une mission soutenue par
I’injustice ou la déshumanisation porte en elle un germe de mensonge : elle proclame un Dieu
d’amour au moyen de pratiques qui contredisent cet amour. Bien que les conversions apparentes
puissent sembler indiquer une efficacité extérieure de cette mission, cela ne confére aucune
valeur spirituelle a long terme. Par conséquent, toute forme d'évangélisation qui ne repose pas
sur un respect absolu de la dignité humaine s'¢loigne de sa source et perd sa crédibilité. La
proclamation de la foi ne peut étre authentique que si elle respecte entierement la liberté, la
justice et la dignité des personnes a qui elle s'adresse. C’est une condition sine qua non pour
I’évangélisation aussi bien hier — malgré la faille de nos missionnaires — qu’aujourd’hui.

si que leur implicati . umains susci

C’est ainsi que leur implication dans ce commerce d’étres humains suscita pas mal de
critiques tant a I’intérieur qu’a I’extérieur de I’Ordre. Ce qui amena, par exemple, une minorité
de jésuites missionnaires au Brésil a s’insurger publiquement contre 1’esclavage pratiqué dans
leurs propres maisons et ceuvres. Devant 1’évidence de la fracture morale et spirituelle de ses

compagnons, intervint le Supérieur Général, Claudio Acquaviva, pour réaffirmer la fidélité a la

! “Jesus é o Oprimido cujo trabalho ¢ libertar a humanidade da desumanidade” (CONE, James Hal. Teologia
negra. Sao Paulo: Recriar, 2020, p. 195, traduction notre).



182

Compagnie de Jésus et a I’Evangile en interdisant formellement aux missionnaires de se livrer
a ’esclavage. Quelle réception pour une telle interdiction ?

D’une part, pour avoir déclaré explicitement leurs résistances consenties et pour n’avoir
pas voulu la méme chose que leur Supérieur Général, nos missionnaires en Angola faillirent a
I’obéissance de volonté. D'autre part, étant donné que 1'obéissance du jugement repose sur le
méme sentiment partagé entre celui qui donne l'ordre et celui qui I'exécute, au point ou ce
dernier estime juste I'ordre donné, dans le contexte qui nous intéresse, les missionnaires n'ont
pas ressenti la méme chose que leur Général et donc n’ y ont pas vu la médiation de la volonté
divine. Par le fait méme, ils ont manqué a I’obéissance du jugement.

A la lumiére de ce qui précéde, c’est-a-dire le conflit entre I’obéissance idéale et la
pratique missionnaire concrete, disons d’abord que 1’obéissance ignatienne n’est pas une simple
exécution d’ordres. Elle suppose une rencontre vivante entre la liberté humaine et la volonté
divine. Celle-ci est médiatisée par ’autorité spirituelle du supérieur. Ensuite, le contexte
historique peut gravement influencer le discernement au point d’éclipser 1’exigence
évangélique fondamentale : voir en chaque homme et en chaque femme I’image vivante de
Dieu. Enfin, cette page d’histoire que nous avons entrouverte nous rappelle que la fidélité a la
mission ne saurait justifier des compromis contraires a la dignité humaine et a I’esprit de
I’Evangile. Mais, revenant & I’une des questions initiales, quelle serait I’issue quand le vécu de
I’obéissance est mis a I’épreuve par la pratique missionnaire sur le terrain ?

Le seul et I'unique modele de 1’obéissance religieuse, c'est Jésus-Christ que nous
sommes appelés a contempler pour nous conformer a sa maniere de procéder. Nous avons
entrouvert une page d’histoire missionnaire. En la revisitant, nous découvrons que 1’obéissance
véritable, a ’instar de Jésus obéissant jusqu’a la croix, est un acte de liberté intérieure qui
engage tout 1’étre. Elle ne consiste pas a se laisser réduire au silence, mais a choisir, dans la
lumicere de la foi, la voie du service le plus grand de Dieu et du salut des ames. Ainsi comprise,
I’obéissance se présente comme un chemin exigeant, mais libérateur, ou se conjuguent la
fidélité et la charité pour témoigner de I’Evangile méme au coeur des activités missionnaires
dans des contextes les plus difficiles. Et tout cela, pour la plus grande gloire de Dieu et le salut

des ames.



183

BIBLIOGRAPHIE

ACOSTA, Jos¢ de. De Procuranda Indorum Salute: Pacificacion y Colonizacion. Madrid:
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1984, v.1. (Corpus Hispanorum de Pace, 23).

ALDAMA, Antonio Maria de. Notas para un comentario a: La formula del Instituto de la
Compaiia de Jesus. Roma: Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 1981.

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. A economia politica dos descobrimentos. In: NOVAES,
Adauto (Org.). 4 descoberta do homem e do mundo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1998,
p. 193-207.

ALONSO-LASHERAS, Diego. Comment j’ai vécu la formation a I’obéissance dans la
Compagnie de Jésus. Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 93-101, 1/2009.

ALTUNA, Raul Ruiz de Asta. Cultura tradicional bantu. 2.ed. Prior Velho: Paulinas, 2014.

AMENGUAL, Gabriel. La evangelizacion como forma de vida. In: CANALS, Manuel Reus
(Ed.). Evangelizacion y mision : Retos actuales del suefio inacabado de San Francisco Javier.
Bilbao: Universidad de Deusto, 2006, p. 147-157. (Serie Teologia, 35).

ANCHIETA, José de. Cartas, Informagoes, Fragmentos Historicos e Sermoes. Belo Horizonte:
Itatiaia; Sao Paulo: Editora da Universidade de Sao Paulo, 1988. (Reconquista do Brasil — 2*
Série, 149).

ARISTOTE. La politique. Traduit par Thurot. Paris : Garnier, [s.d.].

AUBERT, Jean-Jacques. L’esclave en droit romain ou I’impossible réification de
I’homme. Cahiers de la recherche sur les droits fondamentaux, Caen, v.10, p. 19-25,
jan/déc. 2012. DOI : https://doi.org/10.4000/crdf.5226. Disponible sur: http://journals.Openedi
tion.org/crdf/5226. Consulté le 08 mai 2025.

AZZI, Riolando. 4 cristandade colonial: Um projeto autoritario. Sdo Paulo: Paulinas, 1987.
(Historia do pensamento catolico no Brasil, 1).

AZZ1, Riolando. Método Missionario e Pratica de Conversao na Colonizagao. In: SUES, Paulo
(Org.). Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento de uma nova
evangelizagdo. Petrépolis: Vozes, 1988, p. 89-105.

BAESTEN, Vincent. Les anciens jesuites au Congo (1548-1648) : Extrait des Précis historiques
1893-1896. Bruxelles : Alfred Vromant & C', 1898.

BARROS, Jodo de. Década primeira da Asia: Dos feitos que os portugueses fezerdo no
descobrimento e conquista dos mares e terras do Oriente. Dirigida ao senado da camara desta
cidade de Lisboa. Lib. III, cap. IX, fol. 52. Lisboa : lorge Rodriguez, 1628.

BARROS, Jodo de. Década primeira da Asia: Dos feitos que os portugueses fezerdo no
descobrimento e conquista dos mares e terras do Oriente. Dirigida ao senado da camara desta
cidade de Lisboa. Lib. III, cap. X, fol. 55. Lisboa : lorge Rodriguez, 1628.



184

BENDER, Gerald Jerry. Angola sob o dominio portugués: Mito e Realidade. Lisboa: Livraria
Sa da Costa, 1980.

BENOIT XVI. Exhortation apostolique post-synodale Verbum Domini. Rome : 2010.

Disponible sur :https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/apost _exhortations/documents
/hfbenxviexh20100930verbum-domini.htmI#LEDIEUQUIPARLE. Consulté le 01 juil. 2025.

BENTO XVI. Jesus de Nazaré: Da entrada em Jerusalém até a Ressurreicao. 2.ed. Sao Paulo:
Planeta, 2016.

BERAUD, Marianne. Autour du cognomen Advena (« I’Etranger »). L’extranéité comme
creuset d’une identité¢ servile dans I’onomastique du monde romain. Siecles, Clermont
Auvergne, v. 44, n.1, sans pagination, jan./juin 2018. DOI : 10.4000/siecles.3279. Disponible
sur: https:// journals.openedition.org/siecles/3279. Consulté le 26 mai 2025.

BERE, Paul. « Entrer dans I’obéissance ». Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n.
120, p. 102-110, 1/20009.

BERTAUX, Pierre. Africa: Desde la prehistoria hasta los Estados actuales. 3.ed. Madrid: Siglo
Veintiuno, 1974. (Historia Universal Siglo Veintiuno, 32).

BIBLIA TEB: notas integrais, traducdo ecuménica. 3. ed. Sdo Paulo: Loyola, 2020.

BIGAOUETTE, Francine. Le cri de déréliction de Jésus en croix : Densité existentielle et
salvifique. Paris : Cerf, 2004. (Cogitatio fidei, 236).

BIHLMEYER, Karl; TUECHLE, Hermann; CAMARGO, Paulo Floréncio Da
Silveira. Historia da Igreja: idade moderna. Sao Paulo: Paulinas, 1965. v.3.

BOILLOT, Jean-Joseph; IDRISSA, Rahmane. L Afrique pour les nuls. Paris : First, 2015.

BONINO, Serge-Thomas. Voici, je viens pour faire ta volonté : Entretiens sur la volonté de
Dieu. Paris : Cerf, 2024.

BONTINCK, Francois. Le catéchisme kikongo de 1624 : Réédition critique. Bruxelles :
Académie Royale des Sciences d’Outre-Mer, 1978. Recension par : NTEDIKA, Konde. Le
catéchisme kikongo de 1624 et la recherche d’une terminologie chrétienne en Afrique. Revue
de Théologie Africaine, Kinshasa, v. 3, n. 5, p. 107-119, avril/sept. 1979.

BORGES, Pedro. Metodos misionales en la cristianizacion de America: Siglo XVI. Madrid :
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1960. (Missionalia Hispanica, 12).

BOUYER, Louis. Rédemption. In: BOUYER, Louis. Dictionnaire théologique. Paris : Desclée,
1990, p. 294-297.

BOXER, Charles Ralph. 4 Igreja e a expansao ibérica (1440-1770). Lisboa: Edi¢des 70, 2013.
(Lugar da historia, 11).

BOXER, Charles Ralph. O império maritimo portugués: 1415-1825. Lisboa: Edigdes 70, 2011.



185

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1472-1531).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1952. v.1. (Primeira Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1532-1569).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953, v. 2. (Primeira Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1570-1599).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1953, v. 3. (Primeira Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1469-1599).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1954, v. 4. (Primeira Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Afiicana: Africa ocidental (1600-1610).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1955. v. 5. (Primeira Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Afiicana: Africa ocidental (1611-1621).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1955. v.6. (Primeira Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1622-1630).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1956. v.7. (Primeira Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1631-1642).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1960. v.8. (Primeira Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1500-1569).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1963, v. 2. (Segunda Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: Africa ocidental (1570-1600).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1964, v. 3. (Segunda Série).

BRASIO, Anténio (Comp.). Monumenta Missionaria Afiicana: Africa ocidental (1600-1622).
Lisboa: Agéncia Geral do Ultramar, 1968, v. 4. (Segunda Série).

BRODRICK, James. Origines et expansion des jésuites. Paris : Sfelt, 1950, v.1.

BRUCKER, Joseph. La Compagnie de Jésus : Esquisse de son institut et de son histoire (1521-
1773). 2e éd. Paris : Gabriel Beauchesne, 1919.

CASAS, Bartolomeu de las. Unico modo de atrair todos os povos a verdadeira religido. Sio
Paulo: Paulus, 2005. (Obras completas, 1).

CASSAMANO, Valter Jodo. Génese e desenvolvimento da primeira missdo jesuitica em
Angola (1558-1565): Uma aproximacdo desde a correspondéncia entre jesuitas. 155 p.
Disserta¢do (Mestrado em Teologia) — Universidad Pontificia Comillas, Madrid, 2021.

CAVAZZI, Giovanni Antonio. Relation historique de [’Ethiopie occidentale : Contenant la
Description des Royaumes de Congo, Angolle, et Matamba, traduite de I’Italien du P. Cavazzi,
et augmentée de plusieurs Relations Portugaises, des Cartes Géographiques, et un grand nombre
de Figures en Taille-douce. Par le R.P. J.B. LABAT de I’Ordre des Fréres Précheurs. Paris :
Charles-Jean-Baptiste Delespine, 1732, v.2.



186

CHASTONAY, Paul de. Les constitutions de ’Ordre des Jeésuites : Leur genese, leur contenu,
leur esprit. Paris : Aubier, 1941.

CONE, James Hal. Teologia negra. Sao Paulo: Recriar, 2020.
CONGREGACAO geral XXXI : Documentos. Traducdo de Antonio Fazenda et alii. 1967.

CONGREGATION POUR LES INSTITUTS DE VIE CONSACREE ET LES SOCIETES DE
VIE APOSTOLIQUE. Le service de [’autorité et ’obéissance. Rome : 2008. Disponible sur :
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc
_ 20080511 autorita-obbedienza_fr.html. Consulté le 02 jan. 2025.

CONTIERI, Carlos Alberto. Dimensao biblico-teoldgico da busca da vontade de Deus. ltaici,
Sao Paulo, v. 34, n. 139, p. 5-14, mar. 2025.

COSTA e SILVA, Alberto da. 4 enxada e a langa: A Africa antes dos Portugueses. 7.ed. Rio
de Janeiro: Nova Fronteira, 2021, v. 2.

COSTA e SILVA, Alberto da. 4 manilha e o libambo: A Africa e a Escravidio de 1500 a 1700.
4.ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2022, v.1.

CRETINEAU-JOLY, Jacques. Histoire religieuse, politique et littéraire de la Compagnie de
Jésus : Composée sur des documents inédits et authentiques. 3e éd. Paris : Poussielgue-Rusand,
1851.v.5.

CRETINEAU-JOLY, Jacques. Histoire religieuse, politique et littéraire de la Compagnie de
Jésus : Composée sur des documents inédits et authentiques. 3e éd. Paris : Poussielgue-Rusand,
1851, v.1.

CROEGAERT, Luc. Premieres Afriques : Histoire et découvertes d’un continent. Bruxelles :
Didier Hatier, 1985.

CUVELIER, Jean ; JADIN, Louis. L’Ancien Congo d’apres les archives romaines (1518 -
1640). Bruxelles : Académie Royale des Sciences Coloniales, 1954, v.36, n. 2. (Bibl. Musée
de I’Homme et Musée d’Hist. Nat.).

CUVELIER, Jean. Relations sur le Congo du Pere Laurent de Lucques (1700-1717) : Mémoire.
Bruxelles : LR.C.B, 1953, v.32, n. 2. (Série historique).

DAPPER, Olfert. Description de l'Afrique : contenant les noms, la situation et les confins de
toutes ses parties, leurs rivieres, leurs villes et leurs habitations, leurs plantes et leurs animaux
; les meeurs, les coutumes, la langue, les richesses, la religion, le gouvernement de ses peuples...
Amsterdam : Wolfgang, 1686.

DAVIDSON, Basil. Meére Afrique: Les années d’épreuve de 1I’Afrique. Paris: Presses
Universitaires de France, 1965.

DECLOUX, Simon. E/ camino ignaciano: A la mayor gloria de Dios. Estella: Verbo Divino,
1984.



187

DECLOUX, Simon. L’Esprit de la Compagnie dans la décision de commencer la Mission du
Kwango. In: LA COMPAGNIE de Jésus et 1'évangélisation en Afrique Centrale: Esprit,
histoire et perspectives. Actes du Colloque tenu du ler au 4 Décembre 1993 a la Faculté Saint
Pierre Canisius, Kimwenza. Kinshasa : Loyola, 1994, p. 349-371.

DECLOUX, Simon. La 33°¢ Congrégation Générale de la Compagnie de Jésus. Nouvelle Revue
Théologique. Bruxelles, v. 106, n. 6, p. 862-884, nov./déc. 1984.

DECRETOS da 35* Congregacao Geral: 16* desde a restauracdo da Companhia. Sao Paulo:
Loyola, 2008. (Documenta SJ).

DELORME, Jean. L'heureuse annonce selon Marc: Lecture intégrale du deuxiéme Evangile I1.
Paris : Cerf, 2008. (Lectio divina, 223).

DENZINGER, Heinrich; HUNERMANN, Peter (Orgs.). Compéndio dos simbolos, defini¢oes
e declaracgoes de fé e moral. Sao Paulo: Paulinas/Loyola, 2007.

DHOTEL, Jean-Claude. Les jésuites de France : Chemins actuels d'une tradition sans rivage.
Paris : Desclée de Brouwer, 1987. (Christus: histoire, 63).

DORIA, Pedro. /565: Enquanto o Brasil nascia. A aventura de portugueses, franceses, indios e
negros na fundacdo do pais. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2022.

DORIGNY, Marcel; GAINOT, Bernard. Atlas das escravidoes: Da Antiguidade até nossos
dias. Petropolis: Vozes, 2017.

DUMEIGE, Gervais. La genese de I’obéissance ignatienne. Christus, Paris, n. 7, p. 314-331,
juil./sept. 1955.

DUSSEL, Enrique. Do descobrimento ao desencobrimento. In: SUESS, Paulo (Org.).
Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento de uma nova evangelizagao.
Petropolis: Vozes, 1988, p. 109-118.

FABRE, Pierre-Antoine. Correspondance as an Instrument of Government : Continuities and
Evolutions of the Epistolary Habitus in the Society of Jesus. In : FABRE, Pierre-Antoine ;
RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project : Claudio Acquaviva’s Generalate (1581-
1615) and the Emergence of Modern Catholicism. Boston : Institute of Jesuit Sources, 2017, p.
11-28.

FABRO, Pedro. Memorial de sdo Pedro Fabro. 2.ed. Sdo Paulo : Loyola, 2014.

FEDOU, Michel. Jésus Christ dans [’histoire humaine et le mystére de Dieu : Essai de
christologie. Paris : Cerf, 2024. (Cogitatio fidei, 322).

FELNER, Alfredo de Albuquerque. Angola: Apontamentos sobre a ocupacdo e inicio do
estabelecimento dos portugueses no Congo, Angola e Benguela. Extraidos de documentos
historicos. Coimbra: Imprensa da universidade, 1933. (Historia colonial dos portugueses).

FERKISS, Victor Christopher. Africa: Um continente & procura de seu destino. Rio de Janeiro :
Edi¢des G.R.D., 1967.



188

FERREIRA, Anete Costa. Os jesuitas na América Portuguesa: o caso da Amazonia. In:
SIMOES, Carlota; MIRANDA, Maria Margarida Lopes de; CASALEIRO, Pedro. Visto de
Coimbra: O Colégio de Jesus entre Portugal ¢ 0 mundo. Coimbra: Imprensa da Universidade
de Coimbra, 2020. (Documentos).

FEUILLET, André. L agonie de Gethsémani: Enquéte exégétique et théologique suivie d’une
¢tude du ‘Mystere de Jésus’ de Pascal. Paris : Gabalda et Cie, 1977.

FRANCISCO XAVIER, Santo. Obras completas. Braga: Apostolado da oracdao; Sao Paulo:
Loyola, 2006.

GAIUS. Institutes. 2e €d. Traduit par Julien Reinach. Paris : Les Belles Lettres, 1965.
(Collection des universités de France).

GALOT, Jean. La conscience de Jésus. Gembloux : Duculot-Lethielleux, 1971. (Théologie et
vie, 4).

GIULIANI, Maurice. Nuit et lumiere de 1’obéissance. Christus, Paris, n. 7, p. 349-368,
juil./sept. 1955.

GOMES, Laurentino. Escraviddo: Do primeiro leildo de cativos em Portugal até a morte de
Zumbi dos Palmares. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019, v.1.

GONCALVES, Antonio Custodio. A acgdo evangelizadora e cultural de Portugal no Congo
(SECS. XV-XVII). Brotéria, Braga, v. 134, n. 5-6, mai/jun. 1992.

GONCALVES, Nuno da Silva. Prefacio. In: SIMOES, Carlota; MIRANDA, Margarida;
CASALEIRO, Pedro. Visto de Coimbra: O Colégio de Jesus entre Portugal e o mundo.
Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2020, p. 9-11. (Documentos).

GOUJON, Patrick. Discerner pour la mission. Christus, Paris, n. 254, p. 102-112, avril 2017.

GOUJON, Patrick. Le discernement des situations dans la tradition ignatienne. Revue d ’éthique
et de théologie morale, Paris, n. 298, p. 25-34, juin 2018.

GUERREIRO, Fernao. Rela¢do anual das coisas que fizeram os padres da Companhia de Jesus
nas suas missoes ... nos anos de 1600 a 1609; e do processo da conversdo e cristandade
daquelas partes: Tirada das cartas que os missionarios de 1a escreveram: 1600 a 1603. Coimbra:
Imprensa da Universidade, 1930. v.1. (Scriptores rerum lusitanarum, série A).

GUERREIRO, Fernado. Relagdo anual das coisas que fizeram os padres da Companhia de Jesus
nas suas missoes ... nos anos de 1600 a 1609; e do processo da conversdo e cristandade
daquelas partes: Tirada das cartas que os missionarios de 14 escreveram: 1604 a 1606. Coimbra:
Imprensa da Universidade, 1931. v.2. (Scriptores rerum lusitanarum, série A).

GUILHERMY, Elesban de. Ménologe de la Compagnie de Jésus: Assistance de Portugal
comprenant les provinces et missions du Japon, de la Chine, du Brésil, des Indes orientales, de
I’Ethiopie et de la Guinée. Poitiers : Henri Oudin, 1867. v.1.



189

GUILLET, Jacques. Jeésus-Christ dans notre monde. Paris: Desclée de Brouwer, 1996.
(Christus : essais, 39).

HACQUARD, Georges ; DAUTRY, Jean ; MAISANI, Olivier. Guide romain antique. 53¢ éd.
Clamecy: Hachette Education, 2012. (Faire le Point/Références, 5).

HAKEM, Ahmed Mohammed Ali. A civilizagdo de Napata e Méroe. In: MOKHTAR, Gamal
(Ed.). Historia Geral da Africa, II: Africa antiga. 2. ed. Brasilia: UNESCO, 2010, p. 297-331
(Historia geral da Africa da UNESCO, 2).

HANSEN, Joao Adolfo. A servidao natural do selvagem e a guerra justa contra o barbaro. In:
NOVAES, Adauto (Org.). A4 descoberta do homem e do mundo. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 1998, p. 347-373.

HARARI, Yuval Noah. Sapiens: Uma breve historia da humanidade. 25.ed. Porto Alegre:
L&PM, 2017.

HENNING, Christophe. Saint Ignace de Loyola : 1491-1556. Paris : Presses de la Renaissance,
2016. (Les grandes figures de la spiritualité chrétienne, 7).

HERMANN, Christian. L Eglise d’Espagne sous le Patronage Royal (1476-1834) : Essai
d’ecclésiologie politique. Madrid : Casa de Veldzquez, 1988. E-book. Disponible sur :
https://books.openedition.org/cvz/1986. Consulté le 12 nov. 2024.

HERNANDEZ MONTES, Benigno. Recuerdos ignacianos: Memorial de Luis Gongalves da
Camara. Bilbao: Mensajero; Santander: Sal Terrae, 1991. (Manresa, 7).

HOORNAERT, Eduardo. Formacdo do catolicismo brasileiro 1550-1800: Ensaio de
interpretagdo a partir dos oprimidos. Petropolis: Vozes, 1974.

JAER, André de. Faire corps pour la mission : Une lecture sapientielle des Constitutions de la
Compagnie de Jésus. Bruxelles : Lessius, 1998. (La part-Dieu, 3).

JURADO, Manuel Ruiz. La formacién de los jesuitas durante el generalato de Mercuriano. In:
McCOOG, Thomas M. (Ed.). Mercuriano: La cultura jesuitica (1573-1580). Santander: Sal
Terrae, 2017, p. 189-213. (Manresa, 61).

KESSLER, Hans. Rédemption/Sotériologie. In : EICHER, Peter (Dir.). Nouveau dictionnaire
de théologie. 2e éd. Paris : CERF, 1996, p. 800-807.

KOLVENBACH, Peter-Hans. La formacion del jesuita. Roma: Curia General de la Compaiia
de Jesus, 2003.

KOLVENBACH, Peter-Hans. Seleccion de escritos del P. Peter-Hans Kolvenbach: 1991-2007.
[Madrid]: Curia del Provincial de Espafia de la Compaiia de Jests, 2007.

KONINGS, Johan. Espirito e mensagem da liturgia dominical: Subsidios para a liturgia,
pregacao e catequese (Anos A, B e C). 2.ed. Petropolis: Vozes, 1986.

LA BIBLE de Jérusalem. Paris : Cerf, 1999.



190

LACOUTURE, Jean. Jésuites: Une multibiographie. Les conquérants. Paris : Seuil, 1991.

LANDREA, Cyrielle. La familia méconnue des Valerii Messallae (I*" s. av. — I* s. ap. J.-C.).
In : DONDIN-PAYRE, Monique ; TRAN, Nicolas (éds.). Esclaves et maitres dans le monde
romain. Rome : Publications de I’Ecole francaise de Rome, 2016, sans pagination. (Collection
de I’Ecole francaise de Rome, 527). E-book. Disponible sur : https://doi.org/10.4000/ books.eft.
3203. Consulté le 19 mai 2025.

LEBRUN, Frangois ; ANTEBI, Elizabeth. Les Jésuites ou la gloire de Dieu. Milano: Stock,
1990.

LECRIVAIN, Philippe. Pour une plus grande gloire de Dieu : Les missions jésuites. [s.1.] :
Gallimard, 1991. (Découvertes, 110).

LECRIVAIN, Philippe. Les premiers siécles jésuites : Jalons pour une histoire (1540-1814).
Namur : Lessius, 2016. (Au singulier, 29).

LEGRAND, Lucien. Le Dieu qui vient : La mission dans la Bible. Paris : Desclée, 1988.
LEITAO, José Augusto Duarte. 4 guerra do céu e de Deus: A missdo do P. Baltasar Barreira,
SJ, na primeira evangelizacdo de Angola (1580-1592). 307 p. Dissertacdo (Mestrado em
Teologia) - Faculdade de Teologia Nossa Senhora da Assung¢@o, Sao Paulo, 1992.

LEITE, Serafim. Breve historia da Companhia de Jesus no Brasil: 1549-1760. Braga: Livraria
A.lL, 1993.

LEITE, Serafim. Historia da Companhia de Jesus no Brasil II: Século XVI — A obra. Lisboa :
Livraria Portugalia, 1938.

LEITE, Serafim. Monumenta Brasiliae II: (1553-1558). Roma: Monumenta Historica
Societatis Iesu, 1957. (Monumenta Historica Societatis Iesu, 80).

LERNER, Gerda. 4 criagdo do patriarcado: Histéria da opressao das mulheres pelos homens.
Sdo Paulo: Cultrix, 2019.

LETURIA, Pedro de. Aux sources de la « Romanité » de la Compagnie de Jésus. Christus,
Paris, n. 5, p. 81-100, jan./mars 1955.

LIMA, Joaquim da Costa. A Ac¢do Missionaria dos Jesuitas Portugueses. Porto: Costa
Carregal, 1931.

LORTZ, Joseph. Histoire de I’Eglise. Paris : Payot, 1962. (Petite Bibliothéque Payot, 9).

LOVEJOY, Paul. Une histoire de [’esclavage en Afrique : Mutations et transformations (XIV*
— XX siecles). Paris : Karthala/CIRESC, 2017.

LOYOLA, Inécio de. Autobiografia. Traduzido por Armando Cardoso. 3.ed. Sdo Paulo:
Loyola, 1987.



191

LOYOLA, Ignace de. Exercices Spirituels. 4e éd. Paris : Desclée de Brouwer, 1986. (Christus :
textes, 61).

LOYOLA, Ignace de. Monumenta Ignatiana: ex autographis vel ex antiquioribus exemplis
collecta: series prima : Sancti Ignatii de Loyola Societatis Jesu fundatoris Epistolae et
instructiones : tomus quartus. Matriti: Gabrielis Lopez del Horno, 1964. (Monumenta historica
Societatis Iesu, 29).

MANSO, Visconde de Paiva. Historia do Congo. Lisboa: Tipografia da Academia, 1877.

MARTIN, Z¢lie; MARTIN, Louis. Correspondance familiale (1863-1888). Paris : Cerf, 2018.
(Intimité du christianisme).

MARTINI, Carlo Maria. Et Dieu se fit vulnérable : Les récits de la Passion. 2e éd. Paris : Cerf ;
Montréal : Médiaspaul, 1995.

MBWAKI NSOKILA, Alphonse Marie. La faillite d’une rencontre : Une mission et une
civilisation. In : ACTES DU CONGRES DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans
d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre
Pastoral de Kisantu, 1996, p. 71-94.

MELLO, Alberto. Evangile selon Matthieu : Commentaire midrashique et narratif. Paris : Cerf,
1999. (Lectio divina, 179).

MENO, Kikokula. Le christianisme dans la mystique des grandes découvertes : le cas de
I’ancien Kongo. In : ACTES DU CONGRES DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans
d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre
Pastoral de Kisantu, 1996, p. 17-31.

MEREDITH, Martin. O destino da Africa: Cinco mil anos de riquezas, ganancia e desafios. Rio
de Janeiro: Zahar, 2017.

MISSIONS de la Compagnie de Jésus parmi les infideles : Quelques notes historiques et
statistiques. [s.a.] Torino : Baravalle e Falconieri, 1925.

MORI, Geraldo Luiz de ; TAPIA, José Federico Castillo. La conversion espiritual en Ignacio
de Loyola y en las fuentes de la espiritualidad ignaciana. In: MAZINI, Maria Marcela; SOLER,
Fernando (Eds.). Teologia de la conversacion en el Espiritu: Una exploracion interdisciplinar.
Ciudad Autonoma de Buenos Aires: Agape Libros, 2024, p. 103-127. (Escritos teologico-
pastorales, 53).

MOTTA, Franco. Jesuit Theology, Politics, and Identity : The Generalate of Acquaviva and the
Years of Formation. In : FABRE, Pierre-Antoine ; RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva
Project : Claudio Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the Emergence of Modern
Catholicism. Boston : Institute of Jesuit Sources, 2017, p. 353-374.

NADAL, Jeronimo. Epistolae et monumenta P. Hieronymi Nadal V: Commentarii de Instituto
Societatis Iesu. Edité par Michael Nicolau. Roma: Monumenta Historica Soc. lesu, 1962.
(Monumenta historica Societatis Iesu, 90).



192

NDAYWEL ¢ NZIEM, Isidore. Histoire du Zaire : De I’héritage ancien a I’age contemporain.
Louvain-la-Neuve : Duculot, 1997.

NGOMA Ngambu Ferdinand. Discours du président du C.A. de ’'UNIBAZ : V¢ Centenaire de
I’évangélisation du Kongo. In : ACTES DU CONGRES DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991.
500 ans d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu :
Centre Pastoral de Kisantu, 1996, p. 10-15.

NOBREGA, Manoel da. Cartas do Brasil. Belo Horizonte/Sdo Paulo: Itatiaia, 1988.
(Reconquista do Brasil — 2* Série, 147).

NTIMA, Nkanza. Préface. In: METENA M’NTEBA, Simon-Pierre. L'Afrique veut toujours
devenir elle-méme.... Pedro Arrupe et la Compagnie de Jésus en Afrique (1965-1983). Nairobi:
Institut Historique Jésuite en Afrique, 2021.

NZAMBA, Lucien. Batismo no reino do Kongo: promessa de salvagdo ou de prosperidade?
Pensar-Revista Eletronica da FAJE, Belo Horizonte, v.15, n.1, p.100-111, ago. 2024. DOI:
10.20911/21799024v15n1p100/2024. Disponible sur : https://www.faje.edu.br/periodicos/inde
x.php/pensar/article/view/5713/5264. Consulté le 13 nov. 2024.

NZINGA, Makitu Germain. Le baptéme de Mani Nzinga Nkuwu : Une analyse critique et
prospective. In : ACTES DU CONGRES DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans
d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre
Pastoral de Kisantu, 1996, p. 33-54.

O’MALLEY, William John. Los primeros jesuitas. Bilbao: Mensajero; Santander: Sal terrae,
1993. (Manresa, 14).

O’MALLEY, William John. Os primeiros jesuitas. Sao Leopoldo: Unisinos; Bauru: EDUSC,
2004. (Historia).

O’MALLEY, William John. The First Jesuits. Cambridge: Harvard University Press, 1993.

O’MALLEY, William John. Une histoire des jésuites : D’Ignace de Loyola a nos jours.
Bruxelles : Lessius, 2014.

ORIGENES. Homilias sobre o Evangelho de Lucas. Sdo Paulo: Paulus, 2016. (Patristica, 34).

PAIRAULT, Claude. L’obéissant tient-il parole ? Christus, Paris, n. 7, p. 388-404, juil./sept.
1955.

PAIVA, Manso Visconde de. Historia do Congo. Lisboa: Tipografia da Academia, 1877.

PALMES, Carlos. Del discernimiento a la obediencia ignaciana. Roma: Centrum Ignatianum
Spiritualitatis, 1988.

PAUL V1. Exhortation apostolique Evangelii Nuntiandi. Rome : 1975. Disponible sur : https://
www.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost exhortations/documents/hf p-vi exh 19751208 ev
angelii-nuntiandi.html. Consulté le 28 mars 2025.




193

PENNA, Romano. Salut. In: LACOSTE, Jean-Yves (Dir.). Dictionnaire critique de Théologie.
Paris : Presses Universitaires de France, 1998, p. 1049-1052.

PEPIN, Jean. Salut. In: DICTIONNAIRE de la théologie chrétienne. Paris : Encyclopaedia
Universalis et Albin Michel, 1998, p. 726-727. (Encyclopaedia Universalis).

PEREIRA, José Carlos. Liturgia da Palavra I: Reflexdes para os dias de semana. Sdo Paulo:
Paulus, 2014. E-book.

PIEILLER, Evelyne. Spartacus, la gloire des vaincus. Le Monde diplomatique, n.754, p. 26,
jan. 2017. Disponible sur :https://www.monde-diplomatique.fr/2017/01/PIEILLER/56994.
Consulté le 21 mai 2025.

PROVINCIA DE ESPANA — COMPANIA DE JESUS, Congregacion General 36. Bilbao :
Grupo de Coninicacion Loyola, 2017.

RANDLES, William Graham Lister. L ‘ancien royaume du Congo des origines a la fin du XIX®
siecle. Paris : EHESS, 2002.

RAVIER, André. Ignace de Loyola fonde la Compagnie de Jésus. Paris : Desclée de Brouwer,
1974. (Christus: histoire, 36).

RAVIER, André. Les premiers compagnons. In: CHAUVIN, Charles (Ed.). Les Jésuites. Paris :
Desclée de Brouwer, 1996, p. 19-31. (Notre Histoire).

REGO, Antonio Da Silva. Ligoes de missionologia. Lisboa: Junta de Investigagdes do Ultramar,
1961. (Estudos de Ciéncias Politicas e Sociais, 56).

RESENDE, Garcia de. Chronica de El-Rei D. Jodo II: Contendo a interessantissima
Miscellania conforme a edigdo de 1622. Lisboa: Escriptorio, 1902, v.3. (Bibliotheca de
Classicos Portuguezes, 34).

RICHARD, Jean. Prétre Jean. Disponible sur: https://www. universalis.fr/encyclopedie/pretre-
jean/. Consulté le 27 juin 2024.

RINCHON, Dieudonné. La Traite et I’Esclavage des Congolais par les Européens : Histoire
de la déportation de 13 millions 250.000 Noirs en Amérique. Wetteren : De Meester, 1929.

RODRIGUES, Francisco. Historia da Companhia de Jesus na Assisténcia de Portugal: A
Fundagdo da Provincia Portuguesa 1540-1560. Tribulagdes — Colégios — Missdes. Porto:
Apostolado da Imprensa, 1931, t.1, v.2.

RODRIGUES, Francisco. Historia da Companhia de Jesus na Assisténcia de Portugal: A
Provincia Portuguesa no Século XVII, 1615-1700: Lutas na Metropole — Apostolado nas
Conquistas. Porto: Apostolado da Imprensa, 1944, t.3, v.2.

RODRIGUES, Francisco. Historia da Companhia de Jesus na Assisténcia de Portugal: Acgao
crescente da Provincia Portuguesa, 1560-1615. Expansdo — Vida interna — Ministérios. Porto:
Apostolado da Imprensa, 1938, t.2, v.1.



194

RODRIGUES, Francisco. Historia da Companhia de Jesus na Assisténcia de Portugal: Ac¢ao
crescente da Provincia Portuguesa, 1560-1615. Nas Letras — Na Corte — Além-mar. Porto:
Apostolado da Imprensa, 1938, t.2, v.2.

RODRIGUES, José Honorio. Historia da historia do Brasil: Historiogratia Colonial. Sao
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1979. (Brasiliana; Grande Formato, 21).

ROTSAERT, Mark. Ignace de Loyola, une vision nuancée de I’obéissance. Christus, Paris, n.
280, p. 108-116, oct. 2023.

ROTSAERT, Mark. L’obéissance dans la vie de la Compagnie de Jésus : Décret 4, CG 35,
2008. Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 29-40, 1/2009.

ROTSAERT, Mark. L’obéissance religieuse dans les Lettres d’Ignace de Loyola, les
Constitutions de la Compagnie de Jésus, et le Décret de la 35° Congrégation générale de la
Compagnie (2008). Gregorianum, Rome, v. 96, n. 2, p. 365-394, 2015.

ROYAUME du Kongo. In : Wikipédia : L’encyclopédie libre. Disponible sur : https:/fr.Wi
kipedia.org/wiki / Royaume du_Kongo. Consulté le 20 nov. 2024.

SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus I. Traduit par Frangois Courel.
Paris : Desclée de Brouwer, 1967a. (Christus : textes, 23).

SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus 1I. Traduit par Frangois Courel.
Paris : Desclée de Brouwer, 1967b. (Christus : textes, 24).

SAINT IGNACE. Lettres. Traduit par Gervais Dumeige. Paris : Desclée de Brouwer, 1959.
(Christus : textes, 2).

SAINT IGNACE. Notre principe et fondement. Christus, Paris, v. 10, n. 40, p. 534-539, oct.
1963.

SAIZ, José Ramon Busto. Introdugao ao Decreto 4. In: DECRETOS da 35* Congregacao Geral:
16* desde a restauragao da Companhia. Sao Paulo: Loyola, 2008, p. 129-137. (Documentos SJ).

SALVAT, Ignacio. Servir en mision: Aportacion al estidio del carisma de Ignacio de Loyola y
de la Compaiiia de Jesus. Roma: Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 1972. (Recherches, 3).

SALVAT, Ignasi. Servir en mision universal. Bilbao: Mensajero; Santander: Sal terrae, 2002.
(Manresa, 27).

SANCEAU, Elaine. D. Jodo II. 2.ed. Porto: Civilizagdo, 1959. (Peregrina, 12).

SANTOS, Jodo Marinho dos. A expansdo pela espada e pela cruz. In: NOVAES, Adauto (Org.).
A descoberta do homem e do mundo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1998, p. 145-162.

SCHREITER, Robert ;Qué significa evangelizar hoy? La nueva evangelizacion. In: CANALS,
Manuel Reus (Ed.). Evangelizacion y mision: Retos actuales del suefio inacabado de San
Francisco Javier. Bilbao: Universidad de Deusto, 2006, p. 129-145. (Serie Teologia, 35).



195

SEGUNDO, Juan Luis. O dogma que liberta: Fé, Revelagao e Magistério dogmatico. 2.ed. Sdo
Paulo: Paulinas, 2000.

SENEQUE. Lettres a Luculius, 11 : Livres V-VII. Traduit par Henri Noblot. Paris : Les Belles
Lettres, 1963. (Collection des universités de France).

SILVERIO, Valter Roberto (Ed.). Sintese da cole¢io Histéria Geral da Africa: Pré-historia ao
século XVI. Brasilia: UNESCO, MEC, UFSCar, 2013.

SOSA, Arturo. En chemin avec Ignace: Conversations avec Dario Menor. Bruxelles: Fidélité,
2021.

SUESS, Paulo. Introdugdo. In: SUESS, Paulo. (Org.). Queimada e semeadura: Da conquista
espiritual ao descobrimento de uma nova evangelizagdo. Petropolis: Vozes, 1988, p. 9-18.

SUESS, Paulo. Missdo e historia: Desafios a partir dos 500 anos de cristianismo na América
Latina. Convergéncia, Rio de Janeiro, v. 27, n. 254, p. 341-352, jul./ago. 1992.

TACITE. Annales : Livres XIII-XVI. Traduit par Henri Goelzer. Paris : Les Belles Lettres,
1925. v. 3. (Collection des universités de France).

TEIXEIRA, Antonio José. Documentos para a historia dos jesuitas em Portugal. Coimbra:
Imprensa da Universidade, 1899.

TESTART, Alain. De la fidélité servile. In : GRENOUILLEAU, Olivier (Ed.). Esclaves : Une
humanité en sursis. Rennes : Presses universitaires de Rennes, 2012, p. 113-137. E-book.
Disponible sur : https://doi.org/10.4000/books.pur.114552. Consulté le 28 mai 2025.

TETLOW, Joseph. L union mystique avec Dieu-agissant : Une Instruction du Vatican et un
Décret jésuite. Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 9-28, jan./avril. 2009.

THE SOCIETY OF JESUS. The Decrees and Documents of the Thirty-Fifth General
Congregation of the Society of Jesus. Oxford: The British Province of the Society of Jesus,
2008.

THOMAS D’AQUIN. Commentaire sur I'Evangile de saint Jean : La passion, la mort et la
résurrection du Christ. Paris : Cerf, 2006, v.2.

THOMAS D’AQUIN. Commentaire sur ['Evangile de saint Jean :Le prologue, la vie
apostolique du Christ. Paris : Cerf, 1998, v.1.

THOMAS, Joseph. Un chemin vers Dieu : Les constitutions de la Compagnie de Jésus. Paris :
Nouvelle Cité, 1989.

TONDONNET, Roger. L’obéissance religieuse, obéissance parfaite. Christus, Paris, n. 7, p.
332-348, juil./sept. 1955.

VALADIER, Paul. Bienheureux sommes-nous d’étre minoritaires | Du catholicisme en France.
Paris : Mame, 2023.



196

VAULX, Bernard de. En Afrique : Cinq mille ans d’exploration. Paris : Arthéme Fayard, 1960.

VAUX, Roland de. Les institutions de |’Ancien Testament : Institutions militaires — institutions
religieuses. 2e éd. Paris : Cerf, 1967, v. 2.

VIGNAUX, Héléne. L Eglise et les Noirs dans I’audience du Nouveau Royaume de Grenade.
[Montpellier] : Presses universitaires de la Méditerranée, 2009, sans pagination. E-book.
Disponible sur : https://doi.org/10.4000/ books .pulm.496. Consulté le 08 mai 2025.

VILHENA, Maria da Conceig¢do. O Preste Jodo: mito, literatura e historia. Disponible sur :
https://repositorio.uac.pt/bitstream/10400.3/357/1/MariaVilhenap627-649.pdf. Consulté le 27
juin 2024.

VITORIO, Jaldemir. “Com amor eterno, tenho misericordia de ti” (Is 54,8). O Deus goel:
Teologia da misericordia no Déutero-Isaias. Studium, Véarzea Grande, ano 2, n. 2, abril 2016,
p. 11-27.

VITORIO, Jaldemir. O Evangelho nosso de cada dia: Ano C. Sdo Paulo: Paulinas, 1997.
(Liturgia e participagdo).

VOGELS, Walter. Le petit reste : Dans la Bible et de ’Eglise aujourd’hui. Paris : Cerf, 2018.
(Lire la Bible, 191).

VUILLEMIN, Pascal. La prise en main des paroisses par les fidéles. In : CEVINS, Marie-
Madeleine de ; MATZ, Jean-Michel (Dir.). Structures et dynamiques religieuses dans les
sociétés de ’Occident latin (1179-1449). Rennes : Presses universitaires de Rennes, 2010. E-
book. Disponible sur : https://books.openedition.Org/pur/131223?lang=en. Consulté le 11 nov.
2024.

WILDE, Guillermo. The Foundation of a Jesuit Praxis : Missionary Profile, Disputes of
Authority, and Forms of Self-representation in the Southern Frontiers of the Iberian Empires.
In: FABRE, Pierre-Antoine ; RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project: Claudio
Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the Emergence of Modern Catholicism. Boston :
Institute of Jesuit Sources, 2017, p. 83-108.

WITTE, Charles-Martial de. Les bulles pontificales et I’expansion portugaise au XV¢ siecle
(suite). Revue d’Histoire Ecclésiastique, Louvain, v. 51, n. 2-3, p. 413-453, 1956.

ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro. Les Jésuites et le commerce d’esclaves entre le
Brésil et I’Angola a la fin du XVI° siecle. In : HEBRARD, Jean (Dir.). Brésil, quatre siecles
d’esclavage : Nouvelles questions, nouvelles recherches. Paris : Karthala et CIRESC, 2012, p.
67-83.



