
!

!

Lucien Nzamba 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

L’OBÉISSANCE MISE À L’ÉPREUVE   

LA MISSION D’ÉVANGÉLISATION DES PREMIERS JÉSUITES AUX ROYAUMES 

KONGO ET ANGOLA (1548-1615) 

 
 
 

 
 

 
 
 

Dissertação de Mestrado em Teologia 
 
 

Orientador: Prof. Dr. Jaldemir Vitório 
 
 
 
 
 
 
Apoio CAPES 

 
 
 
 
 
 

 
Belo Horizonte 

FAJE – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 
2025 



!

!

Lucien Nzamba 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

L’OBÉISSANCE MISE À L’ÉPREUVE   

LA MISSION D’ÉVANGÉLISATION DES PREMIERS JÉSUITES AUX ROYAUMES 

KONGO ET ANGOLA (1548-1615) 

 
 
 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 
em Teologia da Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, 
como requisito parcial para obtenção do título de Mestre 
em Teologia. 

 
 
 
 

Área de concentração: Teologia da Práxis Cristã 
 
Linha de Pesquisa: Espiritualidade Cristã e Pluralismo 
Cultural e Religioso 
 
Orientador: Prof. Dr. Jaldemir Vitório 
 
 
 
 
 

 
 

 
Belo Horizonte 

FAJE – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 
2025 



!

!

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FICHA CATALOGRÁFICA  
  
N999o 
 
 
 

Nzamba, Lucien 
    L’obéissance mise à l’épreuve: la mission d’évangélisation 
des premiers jésuites aux royaumes Kongo et Angola (1548-
1615) / Lucien Nzamba.  - Belo Horizonte, 2025. 
    196 p.  
 
    Orientador: Prof. Dr. Jaldemir Vitório. 
    Dissertação (Mestrado) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e 
Teologia, Departamento de Teologia. 
  
    1. Jesuítas. 2. Evangelização. 3. Missão. 4. Obediência. 5. 
Reino do Congo e Angola. I. Vitório, Jaldemir. II. Faculdade 
Jesuíta de Filosofia e Teologia. Departamento de Teologia. III. 
Título. 

CDU 271.5  
Elaborada por Zita Mendes Rocha – Bibliotecária – CRB-6/1697 

 





!

!

REMERCIEMENTS 

  

« Primum vivere, deinde philosophari » 
D’abord vivre, ensuite philosopher 

S’il est vrai qu’il faut d’abord vivre avant de philosopher, nous devons beaucoup à nos 

parents ainsi qu’à toute la famille pour le don et le partage fraternel de la vie.  

 S’il est vrai que la vie précède la philosophie, notre profonde gratitude s’adresse à la 

Province jésuite d’Afrique centrale (ACE), qui nous a donné l’opportunité d’étudier pour mieux 

servir, et la Província dos Jesuítas do Brasil (BRA), pour son accueil généreux et sa constante 

sollicitude. Qu’elles trouvent ici, par le truchement de leurs Provinciaux respectifs, les 

Révérends Pères Rigobert Kyungu et Mieczyslaw Smyda, l’expression de notre filiale 

reconnaissance.          

 S’il est vrai qu’il faut subvenir aux besoins vitaux avant de se consacrer à la réflexion, 

nous remercions les collaboratrices de nos communautés, dont les soins dévoués et attentifs  

ont préservé notre santé et nous ont permis de travailler sereinement.   

 S’il est vrai que la vie précède la réflexion, à tous les compagnons jésuites avec lesquels 

nous avons partagé la vie au Brésil – particulièrement Élio Gasda et Donizetti Tadeu ; ceux de 

la Residência Malagrida (Célio, Daniel, Guilherme, Henrique, Luciano, Maynard, Paulo, 

Tanaka e Vanderlei ), ceux de l’ACE (Bertrand, Bodrick, Erick et Arnold) – qu’ils trouvent en 

la personne des Pères Jair Barbosa, Alexandre Raimundo et Marcos Vinicius, notre 

reconnaissance incommensurable.  

« Acceptum beneficium ne obliviscaris ». 
N’oublie jamais un bienfait reçu. 

Publilius Syrus 

À la communauté paroissiale de la Paróquia São Francisco Xavier, à Belo Horizonte, 

merci pour nous avoir permis de concilier vie académique et engagement pastoral.  

 Nos sincères remerciements s’étendent à l’ensemble du personnel de la FAJE : à ceux 

et à celles qui assurent l’accueil à l’entrée et à la réception, à ceux et à celles qui œuvrent dans 

les différents secteurs (spécialement Rosilene, pour son professionnalisme et sa patience, ainsi 

que Viviane, Sandro et Gilda pour leur amitié), sans omettre ceux et celles qui entretiennent 

la cour et tous les locaux, rendant ainsi toute l’Institution agréable à vivre. 

À toute l’équipe de la bibliothèque – Vanda, Zita, Aldair, Crislaine, Gabriel, Miguel,  

Welther, Ailla, Reginaldo et Keli – nous exprimons toute notre gratitude pour votre constante



!

!

  disponibilité et pour nous avoir permis un accès privilégié durant les travaux de 

réfection de la bibliothèque. 

Quelques documents non moins précieux nous sont parvenus de l’étranger grâce à 

certains compagnons jésuites notamment Adolphe Mubiala, Simon Nsielanga, Claudio Paul, 

Mauro Brunello, Fulgence Ntieni, Stanislas Kambashi, Anicet N’teba et Willy Mayuma. Pour 

tous les services rendus, nous vous savons un gré profond.  

 

« Ce que vous avez appris et reçu, 
ce que vous avez vu et entendu de moi, 

mettez-le en pratique ». 
( Ph 4,9) 

À tout le corps professoral de la FAJE, notre Alma Mater, nous exprimons notre 

gratitude sincère et respectueuse. Mention spéciale au Prof. Dr. Jaldemir Vitório, SJ, pour 

son accompagnement empreint de patience et de sagesse. 

 « Si tu veux aller vite, marche seul ; 
si tu veux aller loin, marche ensemble ». 

 (Proverbe africain) 

À mes compagnons d’étude – en particulier Alba, Júlia, Lambert, Marcelo, Miriam, 

Pepe, Rodrigo et Walace – merci pour le savoir partagé et les moments de confraternização. 

« En tout temps et à tout propos, 
rendez grâce à Dieu le Père, 

au nom de notre Seigneur Jésus Christ ». 
( Ep 5,20) 

 
Nous ne pouvons terminer que par le commencement : en rendant grâce à Dieu pour 

avoir tout rendu possible. 

Ce travail a été réalisé avec le soutien de la Coordination pour l’Amélioration du 

Personnel de l’Enseignement Supérieur – Brésil (CAPES) – Code de Financement 001. 

 

 



!

!

DÉDICATION 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À  vous qui lisez  ce travail.  

 

 

 

 

« Un jésuite heureux n’est rien moins qu’un jésuite obéissant ». 

 

 

 

 

“A aliança com o poder leva este tipo de missão a ter um discurso de redenção e uma 
prática de sujeição”.  

José Augusto Duarte Leitão, SVD 

 



!

!

RÉSUMÉ 

 

La première évangélisation du royaume Kongo débuta officiellement avec le baptême 

du Roi Nzinga Nkuwu, le 3 mai 1491, l'année de naissance d'Ignace de Loyola. Les 

missionnaires portugais y travaillaient déjà. Avec la fondation de la Compagnie de Jésus, les 

jésuites n'ont pas tardé à entrer dans la danse. Ce fut en 1548 que les premiers jésuites entrèrent 

dans le royaume Kongo. Cette première tentative dura jusqu'en 1553, avant d’entamer une 

autre, cette fois-ci en Angola, à partir de 1559. Ici, commence une longue aventure qui durera 

deux cents ans jusqu'à la suppression de la Compagnie de Jésus au Portugal et dans ses colonies 

(en 1759). La mission jésuite de la première évangélisation de l’Angola s'est effectivement 

terminée en 1760.  

Le gouvernement de la Compagnie de Jésus est un gouvernement spirituel, qui cherche 

l’harmonie avec la volonté du Seigneur, accomplissant dans tout ce qui est le plus conforme au 

plan salvifique de Dieu en faveur de l'humanité. Un des critères pour qu'un jésuite soit sûr de 

ne pas accomplir sa propre mission, mais d'être participant à la plus grande et unique mission, 

celle du Christ, est de recevoir sa mission de son supérieur par l'obéissance. Cette dernière, 

selon saint Ignace de Loyola, est une vertu par excellence, non seulement nécessaire, mais aussi 

essentielle dans la Compagnie de Jésus.  

Pour évangéliser les peuples africains, les missionnaires jésuites en Angola s’étaient 

impliqués dans le commerce d’esclaves. Lorsque le Père Claudio Acquaviva (Supérieur 

Général de 1581 à 1615), apprit cela, il leur écrivit avec une interdiction formelle de faire ce 

type de commerce. Mais la réponse des missionnaires a été que sans ce commerce, la mission 

ne se maintiendrait pas. Ici, l'obéissance est mise à l’épreuve. Hormis cet enjeu économique 

explicite, nous essayons de montrer qu’il y a d’autres motifs implicites qui justifient une telle 

prise de position de la part des missionnaires vis-à-vis de leur Supérieur Général. En outre, face 

à ce conflit entre l’obéissance et la mission concrète sur le terrain, nous proposons un chemin 

de sortie qui n’est rien moins que l’imitation de Jésus-Christ, venu non pas pour faire sa propre 

volonté, mais celle du Père. Et ce, avant de montrer en quoi cette page d’histoire missionnaire 

peut nous illuminer dans le vécu de l’obéissance apostolique aujourd’hui. 

 

MOTS-CLÉS : Obéissance. Mission. Évangélisation. Jésuites. Royaumes Kongo et Angola. 

Jésus-Christ. 

 



!

!

RESUMO 

 

A primeira evangelização do reino do Kongo começou oficialmente com o batismo do 

Rei Nzinga Nkuwu em 3 de maio de 1491, ano do nascimento de Inácio de Loyola. Missionários 

portugueses já trabalhavam lá. Com a fundação da Companhia de Jesus, os jesuítas logo 

seguiram seus passos. Os primeiros jesuítas entraram no reino do Kongo em 1548. Essa 

primeira tentativa durou até 1553, antes de outra, desta vez em Angola, começar em 1559. Isso 

marcou o início de uma longa aventura que duraria duzentos anos até a supressão da Companhia 

de Jesus em Portugal e suas colônias (em 1759). A missão jesuíta da primeira evangelização de 

Angola efetivamente terminou em 1760. 

 O governo da Companhia de Jesus é um governo espiritual, que busca a harmonia com 

a vontade do Senhor, cumprindo em tudo o que é mais conforme ao plano salvífico de Deus 

para a humanidade. Um dos critérios para um jesuíta ter certeza de que não está cumprindo sua 

própria missão, mas participando da maior e única missão, a de Cristo, consiste em receber sua 

missão de seu superior por meio da obediência. Esta última, segundo Santo Inácio de Loyola, 

é uma virtude por excelência, não apenas necessária, mas também essencial na Companhia de 

Jesus.  

Para evangelizar os povos africanos, os missionários jesuítas em Angola se envolveram 

no tráfico de escravos. Quando o Padre Cláudio Acquaviva (Superior Geral de 1581 a 1615) 

soube disso, escreveu-lhes proibindo-os formalmente de se envolverem nesse tipo de comércio. 

Mas a resposta dos missionários foi que, sem esse comércio, a missão não se sustentaria. Aqui, 

a obediência é posta à prova. Além dessa questão econômica explícita, tentamos mostrar que 

existem outras razões implícitas que justificam tal postura dos missionários em relação ao seu 

Superior Geral. Além disso, diante deste conflito entre obediência e a realidade concreta no 

campo da missão, propomos uma saída que não é nada menos do que a imitação de Jesus Cristo, 

que não veio para fazer a sua própria vontade, mas a do Pai. E isso, antes de mostrar como esta 

página da história missionária pode nos iluminar na vivência da obediência apostólica hoje. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Obediência. Missão. Evangelização. Jesuítas. Reinos do Kongo e 

Angola. Jesus Cristo.



!

!

ABSTRACT 

 

The first evangelization of the Kongo kingdom officially began with the baptism of King 

Nzinga Nkuwu on May 3, 1491, the year Ignatius of Loyola was born. Portuguese missionaries 

were already working there. With the founding of the Society of Jesus, the Jesuits soon joined 

the fray. The first Jesuits entered the Kongo kingdom in 1548. This first attempt lasted until 

1553, before another, this time in Angola, began in 1559. This marked the beginning of a long 

adventure that would last two hundred years until the suppression of the Society of Jesus in 

Portugal and its colonies (in 1759). The Jesuit mission of the first evangelization of Angola 

effectively ended in 1760. 

The government of the Society of Jesus is a spiritual government, which seeks harmony 

with the will of the Lord, fulfilling in all that is most in conformity with God's salvific plan for 

humanity. One of the criteria for a Jesuit to be sure that he is not fulfilling his own mission, but 

rather participating in the greatest and only mission, that of Christ, is to receive his mission 

from his superior through obedience. The latter, according to Saint Ignatius of Loyola, is a 

virtue par excellence, not only necessary but also essential in the Society of Jesus. 

To evangelize the African peoples, the Jesuit missionaries in Angola became involved 

in the slave trade. When Father Claudio Acquaviva (Superior General from 1581 to 1615) 

learned of this, he wrote to them formally prohibiting them from engaging in this type of trade. 

But the missionaries' response was that without this trade, the mission would not be sustained. 

Here, obedience is put to the test. Aside from this explicit economic issue, we attempt to show 

that there are other implicit motives that justify such a stance on the part of the missionaries 

vis-à-vis their Superior General. Furthermore, faced with this conflict between obedience and 

concrete mission on the ground, we propose a way out that is nothing less than the imitation of 

Jesus Christ, who came not to do his own will, but that of the Father. This is before showing 

how this page of missionary history can enlighten us in the experience of apostolic obedience 

today. 

 

KEYWORDS: Obedience. Mission. Evangelization. Jesuits. Kingdoms of Kongo and Angola. 

Jesus Christ. 

 



!

!

SIGLES ET ABRÉVIATIONS 

 

Ac   = Actes des Apôtres 

Ap   =  Apocalypse  

ARSI   = Archivum Romanum Societatis Iesu (Archives romaines de la Compagnie de 

Jésus) 

AT   = Ancien Testament 

CCC   = Christianisme, Colonisation et Commerce 

CG XXXI = 31e Congrégation Générale de la Compagnie de Jésus 

CG 35 = 35e Congrégation Générale de la Compagnie de Jésus 

Co/Cor = Épître aux Corinthiens 

Col   = Épître aux Colossiens 

Const.  = Constitutions de la Compagnie de Jésus 

D.   = Dom/Don 

Dec.   = Decreto/Décret 

Dn   = Livre de Daniel 

Dt   = Livre de Deutéronome 

EN  = Evangelii Nuntiandi (Exhortation apostolique de Sa Sainteté le Pape Paul VI) 

Ep  = Épître aux Éphésiens 

Et alii  = Et d’autres 

Ex  = Livre d’Exode 

Ex. Sp.  = Exercices Spirituels de saint Ignace de Loyola (livre) 

Ga   = Épître aux Galates 

Gn   = Livre de la Genèse 

Is   = Livre d’Isaïe 

Jb   = Livre de Job 

Jg   = Livre des Juges 

1Jn  = Première Épître de Jean 

Jn   = Évangile de Jean 

Lc   = Évangile de Luc 

Lv   = Livre de Lévitique 

Mc   = Évangile de Marc 



!

!

Mgr   = Monseigneur  

MMM   = Missionnaires, Militaires et Marchands 

Mt   = Évangile de Matthieu 

n.   = Numéro 

Nb   = Livre des Nombres 

NT   = Nouveau Testament 

P.   = Padre/Père 

1P   = Première Épître de Pierre   

Ph   = Épître aux Philippiens  

Phm   = Épître à Philémon 

Ps   = Psaume 

2Rs   =  Second Livre des Rois 

s.a.  = Sans auteur 

SJ/s.j.  = Societas Iesu (Compagnie de Jésus) 

s.d.   = Sans date 

s.l.  = Sans lieu 

2Sm   = Second Livre de Samuel 

ss   = Et suivants 

SVD  = Societas Verbi Divini (Congrégation du Verbe Divin) 

1Th   =  Première Épître aux Thessaloniciens 

2Th  =  Seconde Épître aux Thessaloniciens 

V. P.   = Votre Paternité 

V.R.   = Votre Révérence 

VD   = Verbum Domini (Exhortation post-synodale du Pape Benoît XVI) 



!

!

 SOMMAIRE  

INTRODUCTION ....................................................................................................................15 

1 LES ROYAUMES KONGO ET ANGOLA .................................................................21 

1.1 Contexte historique et géographique ............................................................................22 

1.2 Organisation politique et administrative .......................................................................28 

1.2.1 De la royauté  ................................................................................................................28 

1.2.2 Du Conseil d'État ..........................................................................................................29 

1.2.3 Du corps administratif ..................................................................................................29 

1.3 Organisation sociale et économique .............................................................................30 

1.3.1 De l’agriculture et de l’élevage ....................................................................................30 

1.3.2 De la propriété ..............................................................................................................31 

1.3.3 Des voies de communication ........................................................................................31 

1.3.4 Du commerce ................................................................................................................32 

1.3.5 De la fiscalité ................................................................................................................32 

1.3.6 De l’artisanat, de la technologie et de la culture matérielle ..........................................33 

1.3.7 Des habitations ..............................................................................................................33 

1.3.8 De l’habillement ...........................................................................................................34 

1.3.9 Des instruments de musique .........................................................................................34 

1.4 Esclavage ......................................................................................................................34 

1.4.1 Définition et origine ......................................................................................................35 

1.4.2 Ombre de la servitude romaine .....................................................................................36 

1.4.3 L’esclavage en Afrique noire ........................................................................................37 

1.4.4 Le commerce négrier aux royaumes Kongo et Angola ................................................39 

1.5 Du droit de patronage ou Jus patronatus ......................................................................42 

1.6 Des premiers contacts entre le Portugal et le Kongo  ...................................................44 

1.7 Du début de l’évangélisation du royaume Kongo ........................................................49 

1.7.1 Du premier baptême royal au royaume Kongo ............................................................49 

1.7.2 Du Roi Afonso Ier, véritable apôtre de son peuple .......................................................52 

1.8 Reprise synthétique du premier chapitre ......................................................................57 

2 L’OBÉISSANCE ET LA MISSION DANS LA COMPAGNIE DE JÉSUS ..............59 

2.1 L’obéissance nous lie ...................................................................................................60 

2.2 L’obéissance nous guide ..............................................................................................69 

2.2.1 Facteur d’intégration ....................................................................................................69 

2.2.2 Modulatrice des engagements apostoliques .................................................................74 

2.2.3 Condition sine qua non de la croissance spirituelle .....................................................75



!

!

2.3 Ce qui fonde l’obéissance .............................................................................................78 

2.4 Pratiquer l’obéissance....................................................................................................81 

2.4.1 Les supérieurs ...............................................................................................................82 

2.4.2 Les inférieurs ................................................................................................................86 

2.5 Reprise synthétique du deuxième chapitre ...................................................................90 

3 LA MISSION D’ÉVANGÉLISATION DES PREMIERS JÉSUITES AUX 
ROYAUMES KONGO ET ANGOLA .........................................................................93 

3.1 Mission de quatre pionniers jésuites au royaume Kongo (1547-1553) ........................94 

3.2 Nouvelle expédition jésuite au royaume Kongo (1553-1555) ......................................99 

3.3 Poursuite de l’aventure missionnaire ..........................................................................100 

3.4 Deuxième expédition jésuite en Angola .....................................................................102 

3.5 L’évangélisation .........................................................................................................103 

3.5.1 L’évangélisation des Noirs .........................................................................................105 

3.5.1.1 La mission auprès des Noirs païens .........................................................................105 

3.5.1.1.1 La soumission ........................................................................................................106 

3.5.1.1.2 L’endoctrinement ...................................................................................................108 

3.5.1.1.3 La conversion .........................................................................................................110 

3.5.1.1.4 Le baptême .............................................................................................................112 

3.5.1.1.4.1 Le baptême en général .........................................................................................112 

3.5.1.1.4.2 Le baptême des personnes en danger de mort .....................................................113 

3.5.1.1.4.3 Le baptême des esclaves ......................................................................................113 

3.5.1.1.4.4 Le baptême des chefs soumis et condamnés à mort ..............................................114 

3.5.1.2 La mission auprès des Noirs chrétiens.......................................................................116 

3.5.1.2.1 La conservation ......................................................................................................116 

3.5.1.2.2 L’endoctrinement ...................................................................................................116 

3.5.1.2.3 La consolidation des sacrements ............................................................................117 

3.5.2 L’évangélisation des Portugais ...................................................................................118 

3.5.2.1 Méthodologie missionnaire auprès des Portugais .....................................................119 

3.5.2.1.1 Assurer le culte et les sacrements ...........................................................................119 

3.5.2.1.2 Prêcher ...................................................................................................................120 

3.5.3 Les incursions missionnaires au royaume Kongo .......................................................120 

3.6 Autres activités des missionnaires ...............................................................................122 

3.6.1 Le collège de Luanda ..................................................................................................122 

3.6.2 Les œuvres de charité ..................................................................................................122 

 



!

!

3.6.3 Au service de la conquête ............................................................................................123 

3.6.3.1 Les retombées du service patriotique ........................................................................125 

3.6.3.2 Les relations tendues avec le nouveau gouverneur ...................................................126 

3.7 Les difficultés inhérentes à la mission .........................................................................127 

3.7.1 La mortalité .................................................................................................................127 

3.7.2 L’ignorance de la langue locale ..................................................................................128 

3.7.3 Manque de biens matériels ..........................................................................................128 

3.7.4 Les guerres ..................................................................................................................128 

3.7.5 La condition et la nature des indigènes .......................................................................129 

3.8 Les moyens de survie des missionnaires .....................................................................130 

3.8.1 Vassalité et tributs des sobas .......................................................................................130 

3.8.2 Pension annuelle .........................................................................................................130 

3.8.3 Mise en valeur de terres ...............................................................................................131 

3.8.4 Esclaves ......................................................................................................................131 

3.9 Reprise synthétique du troisième chapitre ..................................................................131 

4 L’OBÉISSANCE MISE À L’ÉPREUVE ...................................................................133 

4.1 Au service du prochain ................................................................................................134 

4.2 Les jésuites et l’esclavage en Angola ..........................................................................136 

4.2.1 Quelques extraits du rapport de Pedro Rodrigues ........................................................138 

4.2.2 Réaction de Jerónimo Cardoso au Portugal .................................................................140 

4.2.3 Opinion de Baltasar Barreira depuis l’Angola .............................................................141 

4.2.4 Le  patriotisme portugais .............................................................................................143 

4.2.5 Les préjugés raciaux ....................................................................................................145 

4.2.6 Les missionnaires jésuites en Angola, fils de leur temps .............................................146 

4.3 Quelques jésuites au Brésil contre l’esclavage ............................................................149 

4.4 Certaines raisons pouvant entraver l’obéissance .........................................................154 

4.5 Au-delà de l’aspect économique .................................................................................156 

4.5.1 Au service de deux maîtres? ........................................................................................156 

4.5.2 Quelle conception de l’homme noir? ..........................................................................157 

4.5.3 Le résultat apostolique immédiat? ...............................................................................157 

4.6 Jésus, le modèle de l’obéissance religieuse .................................................................158 

4.6.1 Dieu qui sauve .............................................................................................................159 

4.6.2 Jésus accomplit la volonté du Père au cours de sa mission ..........................................160 

4.6.2.1 Jésus nous révèle la volonté de son Père ...................................................................163 

4.6.2.2 Jésus-Christ, le modèle par excellence ......................................................................164



!

!

4.6.3 La conformité à la volonté du Père au soir de la mission de Jésus ................................166 

4.6.3.1 À Gethsémani ...........................................................................................................167 

4.7 Quel chemin pour l’obéissance aujourd’hui? ..............................................................170 

4.7.1 Vision ignatienne de l’obéissance parfaite ..................................................................172 

4.8 Reprise synthétique du quatrième chapitre ..................................................................175 

CONCLUSION ......................................................................................................................177 

BIBLIOGRAPHIE .................................................................................................................183 

 

 



15!

!

INTRODUCTION 

La mission est la raison d’être de la Compagnie de Jésus. Elle se reçoit par obéissance. 

Pour saint Ignace de Loyola, fondateur de la Compagnie de Jésus, il va sans dire qu’il n’y a pas 

– dans la Compagnie de Jésus – de vertu aussi nécessaire, aussi essentielle que l’obéissance. 

Par conséquent, il est attendu du jésuite non seulement le respect et la révérence, mais aussi 

l’obéissance parfaite envers les supérieurs qui tiennent la place du Christ notre Seigneur. Mais 

quand les premiers missionnaires jésuites en Angola reçoivent l’ordre du Supérieur Général de 

la Compagnie de Jésus de ne pas s’impliquer dans le commerce d’esclaves, ils lui répondent 

que ce commerce est vital pour la survie de la Mission, sans quoi celle-ci ne peut tenir. Partant, 

l’accomplissement de la mission met à l’épreuve le vécu de l’obéissance. Pourtant, l’obéissance 

et la mission sont interdépendantes dans la Compagnie de Jésus. Elles sont liées l’une à l’autre. 

Disons même qu’elles sont inséparables. Cependant, quand l’accomplissement de la mission 

entre en conflit direct avec l’obéissance, quel chemin suivre pour y remédier ?  

Cette étude prétend illuminer tant soit peu la question qui, bien que s’appuyant sur un 

cas qui remonte au premier demi-siècle de la Compagnie de Jésus, ne garde pas moins son 

actualité avec acuité près d’un demi-millénaire après la fondation de la Compagnie de Jésus. 

En effet, dans sa lettre de mars 2023 accompagnant le status (destinations pour de nouvelles 

missions), le Père Provincial de la Province jésuite d’Afrique centrale (ACE) exprime sa 

désolation de constater que plus on avance dans la Compagnie, moins on devient disponible. 

Cela étant, au-delà des raisons économiques avancées par les premiers jésuites de la Mission 

d’Angola pour ne pas obéir à l’ordre de leur Supérieur Général, y a-t-il d’autres motifs qui 

justifieraient une telle posture de la part de ces missionnaires ? Quelle voie d’issue pour une 

tension pareille ? En quoi cela pourrait nous aider aujourd’hui pour éviter les erreurs du passé 

et accomplir la mission qui nous est confiée en harmonie avec l’obéissance ? 

La littérature sur l’obéissance dans la Compagnie de Jésus abonde. Pour ne pas divaguer, 

nous avons limité notre recherche – relative au Status quaestionis –  sur le plan temporel en 

partant de 2008, année à laquelle fut publié, par la 35e Congrégation Générale, le dernier Décret 

sur l’obéissance dans la Compagnie de Jésus. Sur le plan thématique, nous avons encore 

restreint notre champ d’investigation en nous attelant sur les publications qui abordent 

explicitement l’obéissance et la mission. Partant, nous avons eu pour point d'ancrage la Revue 

de Spiritualité Ignatienne, dont le 120e numéro porte justement sur « Obéissance et Mission ». 

Nous reprenons tel quel, in extenso, le résumé des articles qui y sont publiés.  



16 
!

L'article L'union mystique avec Dieu-agissant de Joseph Tetlow, s.j., nous aide à 

comprendre L'Instruction sur Le service de l'autorité et l'obéissance de la Congrégation pour 

les Instituts de Vie Consacrée et les Sociétés de Vie Apostolique de mai 2008, à la lumière de 

l'obéissance vécue dans la spiritualité et dans la tradition de la Compagnie de Jésus telle qu'elle 

est exposée en particulier dans le Décret 4 (2008) de la CG 35. Nous comprenons mieux ainsi 

non seulement ces deux documents, mais aussi la spécificité et la grâce de l'obéissance jésuite. 

Mark Rotsaert, s.j., commente et éclaire le Décret 4, CG 35 (2008) sur L'obéissance 

dans la vie de la Compagnie de Jésus. Il nous y présente la vision de saint Ignace, qui part de 

l'obéissance ascétique pour arriver à l'obéissance apostolique et à l'obéissance apostolique 

active aujourd'hui, ainsi qu'au quatrième vœu d'obéissance au Pape. Il y développe en outre le 

rapport entre obéissance et mission. 

Discernement et obéissance dans la Compagnie de Jésus, une réflexion théologique de 

Francisco Lopez Rivera, s.j., nous parle de la recherche de la volonté de Dieu et du dynamisme 

orienté vers la mission dans l'histoire et dans la tradition des jésuites. Les conditions et les 

dispositions nécessaires à cet effet y sont également présentées. 

Même si nous connaissons tous les effets des cultures sur le sens et la pratique de 

l'obéissance dans la vie religieuse, nous prenons rarement au sérieux les défis qu'elles nous 

posent aujourd'hui. Obéissance et diversité des cultures de Franz Meures, s.j., nous invite à le 

faire, afin de grandir dans notre discernement spirituel. Cette réflexion est complétée par trois 

histoires de vie de jésuites d'Inde, Espagne et Burkina Faso, respectivement Henry 

Pattarumadathil, Diego Alonso Lasheras, et Paul Béré. Ils racontent comme (sic) l'obéissance 

s'est enracinée pendant leurs années de formation à la spiritualité ignatienne et à la tradition de 

la Compagnie de Jésus. En la vivant et en la pratiquant, l'obéissance est devenue partie 

intégrante et cœur de leur identité religieuse et de leur style de vie. 

L'autorité comme service et l'obéissance comme acte de confiance ne sont possibles qu'à 

la lumière de la foi, et doivent être redécouvertes et vécues à chaque étape de la vie. Nous 

sommes appelés à devenir de meilleurs instruments entre les mains de Dieu en fonction du 

moment, du lieu, des hommes et de la mission. Les sciences sociales nous fournissent des outils 

pour exercer un meilleur leadership et gouvernement dans notre culture d'aujourd'hui. La Revue 

a dû publier le rapport et les recommandations du Conseil de l'Assemblée jésuite des États-Unis 

du 22 mai 2008, approuvé par les Provinciaux d'Amérique du Nord en mars 2009, qui peut nous 

inspirer et nous stimuler. 



17!

!

Toutefois, il convient de dire que de tous ces articles, aucun n’aborde directement ou 

explicitement le conflit entre l’obéissance et la mission tel que vécu par les missionnaires 

jésuites en Angola entre la seconde moitié du XVIe siècle et le début du siècle suivant.  

La littérature à notre connaissance sur la première mission des jésuites aux royaumes 

Kongo et Angola s’avère peu abondante. La rencontre avec l’Évangile au royaume Kongo avait 

eu lieu par l’interposition du Portugal en 1491 avec, officiellement, le baptême du Roi Nzinga 

Nkuwu, le 03 mai 1491. À l’initiative des professeurs du Grand Séminaire de Mayidi, fut 

organisé, du 21 au 28 juillet 1991, le Congrès de Kisantu, en République démocratique du 

Congo, afin de commémorer : « Les cinq cents ans d’évangélisation et de rencontres des 

cultures en pays Kongo ». Publiés cinq ans après, les Actes de ce Congrès abordent les domaines 

aussi variés tels que l’évangélisation, le droit du patronage, l’épineux problème d’esclavage, la 

gouvernance du royaume Kongo, le culte marial dans ce royaume, la pratique de la foi 

chrétienne, le commerce et la traite négrière, la formation du futur clergé noir et nous en 

passons. S’il y a des études qui touchent directement certaines congrégations comme les 

missionnaires capucins ou rédemptoristes, nous sommes resté sur notre soif de n’y avoir pas vu 

aborder directement et expressément la mission des premiers jésuites aux royaumes Kongo et 

Angola. C’est d’autant plus curieux en sachant que ce Congrès ait été promu par une institution 

fondée par la Compagnie de Jésus, bien que confiée au diocèse par la suite. 

Une étude plus importante qui touche en plein fouet la mission des premiers jésuites en 

Angola est celle du Père José Augusto Duarte Leitão, SVD. Sa dissertation de Master en 

Théologie avec comme point d’ancrage la Missiologie, défendue à São Paulo, en 1992, à la 

Faculdade de Teologia Nossa Senhora da Assunção, a pour titre : “A guerra do céu e de Deus: 

A missão do P. Baltasar Barreira, SJ, na primeira evangelização de Angola (1580-1592)”. Cette 

œuvre de plus de 300 pages, est née à partir d’une constatation quelque peu amère. Alors qu’en 

1991, la Conférence Épiscopale d’Angola et de São Tomé (CEAST) célébrait les 500 ans 

d’évangélisation, pas grand-chose n’apparaissait sur la première période de cette 

évangélisation. L’auteur trouve que la sensibilité actuelle ne garde pas de cette première période 

une bonne mémoire. Aussi se propose-t-il alors de raviver cette mémoire. Il cherche, comme 

finalité de son travail, à comprendre ce que le Père Baltasar a poursuivi comme objectifs de sa 

mission en examinant ses écrits et les contextes socio-économiques, politiques, religieux et 

idéologiques qui ont influencé ses choix pour comprendre les orientations qu'il a prises dans 

l'évangélisation des peuples non-chrétiens et sa position pastorale envers les personnes déjà 

baptisées. Cependant, il n’aborde pas explicitement la question épineuse de notre thématique 

qui est le conflit entre l’obédience et la mission des premiers missionnaires jésuites en Angola. 



18 
!

Une autre étude est celle de Jacques Nzumbu, s.j., qui aborde la question dans son 

mémoire de Master en spiritualité, défendu en 2015, à l’Université Pontificale Comillas de 

Madrid en Espagne, portant comme titre : « Leadership et vision ignacienne du monde. 

L’expérience des premiers jésuites au Congo-Belge ». Bien que son travail soit focalisé sur la 

deuxième évangélisation jésuite au Congo, plus précisément dans la période allant de 1893 à 

1938, l’auteur ne remonte pas moins l’histoire à la première évangélisation jésuite du royaume 

Kongo (1548-1674), période qui nous intéresse. Sa problématique, étant de savoir le secret aussi 

bien du leadership que de la réussite des premiers jésuites de la mission du Congo-Belge, la 

mission jésuite du royaume Kongo – conscient d’ailleurs que les deux missions sont totalement 

indépendantes – n’a d’intérêt pour lui que dans la mesure où il peut y déceler quelques 

similitudes. 

Une troisième étude sur la première mission des jésuites en Angola est celle de Valter 

João Cassamano, s.j. Sa dissertation de Master en Théologie spirituelle, soutenue en 2021, à 

l’Université Pontificale Comillas de Madrid en Espagne porte le titre suivant :  « Génese e 

desenvolvimento da primeira missão jesuítica em Angola (1558-1565) : uma aproximação 

desde a correspondência entre jesuítas ». Partant d’un certain nombre de correspondances 

littéraires entre jésuites relatives à la genèse et au développement de la première mission jésuite 

en Angola, cette étude tente d’en extraire quelques principes théologico-spirituels. Pour y 

parvenir, il lui a fallu un travail de traduction, annotation et synthèse.  

La première évangélisation jésuite aux royaumes Kongo et  Angola est une mine 

d’informations d’une profondeur insoupçonnée qu’il faut exploiter. Si le travail de Leitão 

apporte un rayon lumineux sur une phase d’évangélisation desdits royaumes restée longtemps 

dans l’ombre, Nzumbu y trouve, dans leur manière de procéder, le socle du leadership des 

premiers jésuites au Congo alors que Cassamano, piochant dans la même mine, découvre 

quelques principes théologico-spirituels qui sous-tendent cette première mission jésuite en 

Angola. Il nous revient d’explorer la même mine pour en tirer autre chose. 

Le premier chapitre se veut une description pré-européenne du royaume Kongo, incluant 

aussi le Ndongo (futur Angola), alors vassal du Mani Kongo. Au XVIᵉ siècle, Ndongo, dirigé 

par l’« Angola », dépendait encore du royaume Kongo. L’indépendance de l’Angola fut 

favorisée par la présence portugaise et le désir de traiter directement avec eux. Faute de sources 

autochtones, d’alors, notre description du Kongo repose sur des récits européens influencés par 

la vision portugaise, mais jugés globalement crédibles. Ce chapitre situe d’abord le royaume 

Kongo dans son contexte historique et géographique. Il en décrit ensuite l’organisation 



19!

!

politique, administrative, sociale et économique. La question de l’esclavage y est abordée. 

Enfin, il retrace les premiers contacts avec le Portugal et l’évangélisation qui s’ensuivit. 

Le deuxième chapitre aborde l’obéissance et la mission dans la Compagnie de Jésus. 

Suivant le « oui » parfait du Christ au Père, Ignace de Loyola et ses compagnons lient la mission 

à l’obéissance, d’abord envers le Pape, puis envers le Supérieur Général choisi parmi eux. Celui 

qui entre dans la Compagnie de Jésus découvre que celle-ci vise le salut des âmes, non 

seulement le sien, mais aussi celui du prochain. Pour y parvenir, les jésuites prononcent les 

vœux de pauvreté, de chasteté et d’obéissance, ce dernier étant central et constituant une 

condition vitale pour la vie de la Compagnie. L’obéissance est à la fois un lien et un chemin, 

fondé sur des bases spirituelles solides. Elle assure l’unité fraternelle et l’efficacité missionnaire 

de la Compagnie. Loin d’immobiliser, elle guide et dynamise son action apostolique. Ainsi, 

l’obéissance rend possible un service généreux de Dieu à travers les autres. 

Le troisième chapitre montre que la mission est au cœur de la Compagnie de Jésus, née 

de l’élan apostolique d’Ignace de Loyola et de ses compagnons étudiants à Paris, qui voulurent 

se mettre au service du Pape pour être envoyés partout où Dieu les appellerait. Approuvée par 

Paul III en 1540, la Compagnie s’est engagée par un quatrième vœu d’obéissance spéciale au 

Souverain Pontife pour les missions. À l’exemple de François Xavier, les jésuites partirent 

évangéliser l’Asie, l’Afrique et l’Amérique. Au Kongo, les premières tentatives missionnaires 

(1548-1555) échouèrent rapidement. Une nouvelle mission en Angola, initiée en 1560, fut 

interrompue par la méfiance du Roi Dembi, avant de reprendre à partir de 1575 et de prospérer 

ensuite. Les méthodes d’évangélisation variaient en fonction des personnes à évangéliser :  les 

Noirs païens,  les Noirs chrétiens ou les Blancs. Les jésuites développèrent aussi l’éducation, 

les œuvres de charité et des incursions missionnaires au Kongo. Ce chapitre ne passe pas sous 

silence les difficultés rencontrées par les missionnaires et leurs moyens de survie loin de 

l’Europe. 

Le quatrième chapitre explore la notion d’obéissance apostolique dans la Compagnie de 

Jésus, en partant d’une situation historique concrète, délimitée dans le temps et dans l’espace. 

Il s’agit de la situation missionnaire des jésuites en Angola aux XVIe  et XVIIe  siècles illustrant 

le dilemme entre l’obéissance aux ordres du Supérieur Général prohibant aux missionnaires de 

pratiquer le commerce d’esclaves et la nécessité que revêt le même commerce sans lequel, aux 

dires des missionnaires sur le terrain, la Mission ne survivrait point. Face à cette tension entre 

l'obéissance idéale et la réalité concrète de la mission, ce chapitre rappelle que l’obéissance 

véritable s’inspire du Christ, venu accomplir non pas sa propre volonté, mais celle du Père. 



20 
!

La méthodologie adoptée pour la réalisation du présent travail est la recherche 

bibliographique. Bien que notre travail ne se focalise pas sur un auteur précis et que nous ayons, 

pour cette raison, consulté une diversité de sources, il reste que certaines ont eu une importance 

déterminante pour l’élaboration de chaque chapitre.  Aussi pouvons-nous citer Randles pour le 

premier chapitre,1 Thomas pour le deuxième,2 Brásio3 et Rodrigues pour le troisième,4 Bonino, 

Palmés et Rodrigues pour le dernier chapitre.5 D’autres sources transversales sont notamment 

Ignace de Loyola et Leitão.6 

Quant à la délimitation du sujet, le présent travail va se focaliser sur les royaumes Kongo 

et Angola. Il va s’étendre de 1548, date qui marque la première évangélisation jésuite dans le 

royaume Kongo, jusqu’en 1615, la fin du généralat du Père Claudio Acquaviva. En effet, ce fut 

sous son mandat à la tête de la Compagnie de Jésus que les missionnaires jésuites en Angola 

reçurent l’ordre de ne pas s’impliquer dans le commerce d’esclaves. 

En ce qui concerne la faisabilité de cette étude, la période que nous étudions a dû 

nécessiter l’accès à certains anciens documents de la Province jésuite du Portugal gardés 

notamment aux Archives de la Compagnie de Jésus à Rome (ARSI). Ce qui n’a pas été du tout 

facile vu la distance géographique qui nous sépare de cette ville. Mais pour y remédier, nous 

avons recouru à certains compagnons jésuites qui nous y ont obtenu les documents nécessaires. 

Le seul document d’une importance capitale que nous n’avons pas pu obtenir, c’était la lettre 

du Père Acquaviva adressée aux jésuites du Portugal prohibant la possession et le commerce 

d’esclaves notamment aux missionnaires en Angola. Alors, nous nous sommes servi tout 

simplement de certaines citations y relatives. Ceci ne diminue pas, à notre avis, la valeur du 

présent travail et le sérieux que nous y avons mis non seulement pour la rigueur académique, 

mais aussi, comme dirait Metena, par respect pour les personnes qui le liront.7

!
1 RANDLES, William Graham Lister. L’ancien royaume du Congo des origines à la fin du XIXe siècle. Paris : 
EHESS, 2002. 
2 THOMAS, Joseph. Un chemin vers Dieu : Les constitutions de la Compagnie de Jésus. Paris : Nouvelle Cité, 
1989.  
3 Comme cela apparaîtra tout au long du texte, nous avons utilisé plus d’un volume de Monumenta Missionaria 
Africana dont il est le compilateur. 
4 RODRIGUES, Francisco. História da Companhia de Jesus na Assistência de Portugal: Acção crescente da 
Província Portuguesa, 1560-1615. Nas Letras – Na Côrte – Além-mar. Porto: Apostolado da Imprensa, 1938. 
5 BONINO, Serge-Thomas. Voici, je viens pour faire ta volonté : Entretiens sur la volonté de Dieu. Paris : Cerf, 
2024 ; PALMÉS, Carlos. Del discernimiento a la obediencia ignaciana.  Roma: Centrum Ignatianum 
Spiritualitatis, 1988. Et aussi Rodrigues cité dans la note précédente. 
6 SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus I. Traduit par François Courel. Paris : Desclée de 
Brouwer, 1967a ; LEITÃO, José Augusto Duarte. A guerra do céu e de Deus: A missão do P. Baltasar Barreira, 
SJ, na primeira evangelização de Angola (1580-1592). 307 p. Dissertação (Mestrado em Teologia) - Faculdade de 
Teologia Nossa Senhora da Assunção, São Paulo, 1992. 
7 NTIMA, Nkanza. Préface. In: METENA M’NTEBA, Simon-Pierre. L'Afrique veut toujours devenir elle-
même...: Pedro Arrupe et la Compagnie de Jésus en Afrique (1965-1983). Nairobi: Institut Historique Jésuite en 
Afrique, 2021, p. 10. 



21!

!

1  LES ROYAUMES KONGO ET ANGOLA  

D’entrée de jeu, disons que notre prétention est de présenter, ici, la description pré-

européenne du royaume Kongo.1 En effet, l’idéal serait de présenter non pas un seul, mais deux 

royaumes : Kongo et Angola. Toutefois, il convient de signaler qu’avant de devenir le nom du 

royaume, l’Angola est en réalité le titre du Roi de Ndongo ou Dongo.  Au XVIe siècle, Ndongo 

est un petit royaume qui s’étend sur un territoire étroit entre la rivière Lucala et le fleuve Cuanza 

(ou aussi Coanza, Quanza, Kwanza). Ce petit royaume est alors vassal du Mani Kongo, ou Roi 

du royaume Kongo. En témoigne la correspondance de ce dernier au Pape Paul III datant du 

21/02/1535.2 Dans cette lettre, le Roi Afonso Ier cite explicitement l’Angola comme l’une des 

provinces de son royaume Kongo. Parlant justement de cette vassalité, disons que « la région 

de la baie de Luanda n'est devenue une partie effective du territoire du royaume d'Angola que 

dans la seconde moitié du XVIe siècle. Jusqu'alors, elle faisait partie du territoire du royaume 

du Congo, dont le royaume d'Angola [Ndongo] était à cette époque vassal ».3 L’émancipation 

du royaume de l’Angola de la tutelle du royaume Kongo ne tardera pas. Cette indépendance 

angolaise serait influencée voire précipitée par la présence des Portugais4 et le désir ardent du 

Roi angolais de pouvoir traiter directement avec ces nouveaux venus, puissants et riches, sans 

passer obligatoirement par le Mani Kongo. Cependant, eu égard à ce qui précède, dans la 

description qui suit, nous ne parlerons pas de deux royaumes différents. La raison en est que 

l’Angola,  étant vassal du Kongo, est considéré comme l’une de ses provinces comme 

susmentionné. Et ce qui est dit du royaume Kongo peut également s'appliquer, mutatis 

mutandis, à celui de l'Angola. 

Certes, il serait mieux de présenter le royaume Kongo dans son fonctionnement avant 

son contact avec le monde européen. Néanmoins, la période pré-européenne, faute de sources 

écrites disponibles, reste difficile à décrire en détails. Aussi beaucoup d’auteurs – nous ne 

prétendons pas constituer une exception à la règle – se contentent-ils d’en donner quelques 

lignes générales. En effet, les textes qui en parlent sont ceux produits après les premiers contacts 

!
1 Beaucoup d’auteurs écrivent « Kongo » pour renvoyer à l’ancien royaume. C’est aussi notre option. Cependant, 
dans des citations directes, nous respecterons le choix de ceux qui optent pour « Congo ». 
2 CARTA do rei do Congo a Paulo III (21-2-1535). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria 
Africana: África ocidental (1532-1569). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 38.  
3 “A área da Baía de Luanda apenas se tornou uma parte efectiva do território do Reino de Angola na segunda 
metade do século XVI. Até então, fizera parte do território do Reino do Congo, do qual o Reino de Angola era um 
vassalo...” (CASSAMANO, Valter João. Génese e desenvolvimento da primeira missão jesuítica em Angola 
(1558-1565): Uma aproximação desde a correspondência entre jesuítas. 155 p. Dissertação (Mestrado em 
Teologia) – Universidad Pontificia Comillas, Madrid, 2021, p. 25, traduction nôtre). 
4 Mention particulière de Paulo Dias de Novais, gouverneur de l'Angola, qui orchestrera l'émancipation en 1574. 



22 
!

entre ces deux mondes. Cela étant, il va sans dire que la description du royaume Kongo 

contenue dans ces premiers textes porte en quelque sorte l’influence européenne et plus 

particulièrement portugaise. Toutefois, cela ne nuit pas à la crédibilité de la description pré-

européenne qui en est faite même si nous pouvons admettre que la perspective serait sans doute 

différente si, d’une part, l’écriture était connue dans le royaume Kongo avant l’arrivée des 

Européens et, d’autre part, les autochtones dudit royaume étaient les premiers auteurs à décrire 

leur propre royaume.   

Cela dit, le présent chapitre entend tout d’abord  situer le royaume Kongo aussi bien  

historiquement que géographiquement. Ensuite, nous en présenterons l’organisation politique 

et administrative puis l’organisation sociale et économique avant d’aborder la question de 

l’esclavage. Enfin, nous parlerons des premiers contacts établis entre le Portugal et le Kongo 

par le truchement de navigateurs portugais. De ces premiers contacts, l’évangélisation du 

royaume fondé par Lukeni découle comme une conséquence directe. 

1.1 Contexte historique et géographique 

Les sources écrites sur le royaume Kongo, jusqu’ici disponibles, datent de l’époque 

européenne. Faute de fouilles archéologiques pouvant permettre de remonter l’histoire du 

royaume Kongo dans le temps, la période pré-européenne reste quasiment inconnue. Certaines 

traditions orales collectées n'offrent pas d'indications pour établir l’origine de ce royaume. De 

ces traditions orales, le nom qui sort du lot est celui de Lukeni. Prince de naissance et cadet 

d’une famille nombreuse sans la moindre chance d’accéder au trône, il aurait quitté, suite à une 

révolte, son royaume de Bungu en compagnie de ses nombreux partisans pour s’installer à 

l’autre bord du fleuve et conquérir ce territoire. C’est le début du royaume Kongo dont il sera 

fondateur. Il s’installera successivement sur des monts : à Mongo wa Kaila5  puis à Nkumba a 

Ngudi. Celui-ci deviendra Mbanza Kongo avant de s’appeler, avec l’avènement du 

christianisme, Kongo dia Ngunga (Kongo de la cloche). Ce n’est qu’à partir du 20 mai 1596 

que São Salvador deviendra le nouveau nom de la capitale du royaume Kongo. Ne sachant pas 

quand eut lieu la révolte de Lukeni, les sources divergent quant à la succession royale partant 

du fondateur du royaume jusqu’au premier Roi chrétien, Nzinga Nkuwu. Selon toute 

!
5 Ou Mongo Caila (Mont de la Répartition), où Lukeni distribua à ses capitaines des provinces nouvellement 
soumises. Voir RANDLES, William Graham Lister. L’ancien royaume du Congo des origines à la fin du XIXe 
siècle. Paris : EHESS, 2002, p. 18. 



23!

!

probabilité, la fondation du royaume Kongo remonterait au début du XIVe siècle. Lukeni prit 

le titre de Ntinu Nimi6 a Lukeni.  

La population soumise occupant le territoire conquis se compose principalement des 

Ambundu et des Mbaka (des nains).7  Ils ne vivent pas, au moment de la conquête, dans un État 

centralisé, mais constitués en chefferies indépendantes les unes des autres. Ce sont ces dernières 

qui, une fois le royaume Kongo établi, vont se transformer en des provinces. Lorsque Lukeni 

arriva dans le lieu qui deviendra plus tard la capitale de son royaume, il n’était pas inoccupé. 

Bien au contraire, il y rencontra un potentat, une sorte de « Grand Prêtre », nommé Mani-

Cabunga. « Il s’agit d’un ‘chef de terre’, faiseur de pluie et garant de la fécondité agricole. Il 

déterminait le moment des semailles et de la récolte ».8   Lukeni, après avoir épousé lui-même 

la fille de Mani-Cabunga, donna l’ordre à ses hommes de prendre aussi pour épouses, les 

femmes du pays tout en respectant l’ordre social. Les nobles se marient avec les nobles et les 

plébéiens entre eux. Tous ces peuples de dominateurs et dominés appelés à vivre ensemble, 

seront dorénavant reconnus comme les Moxicongos ou les Bakongo. 

 L’organisation et le groupement de tous les petits royaumes existants en un royaume 

centralisé dirigé par un monarque suprême relèvent du génie et de l’innovation du peuple 

conquérant. Mbanza Kongo est établi comme capitale du royaume Kongo  qui sera formé à 

partir des provinces ci-après : Mpemba (où se localise la capitale), Soyo, Mbamba, Nsundi, 

Mpangu et Mbata. À cela, s’ajoutent deux autres provinces, Oembo et Oandu. Alors que toutes 

se situent au sud du fleuve, seule la province de Nsundi a une partie qui s’étend au nord suite à 

sa position à cheval sur le fleuve. Tandis que la nomination et la durée du mandat des 

gouverneurs des provinces dépendaient du bon plaisir de Lukeni, seule la province de Mbata 

faisait une exception. Ce sera la seule province sur laquelle Lukeni ne dominera pas 

directement. Ce privilège reviendra à son oncle maternel qui, pour en être conquérant, y 

dominera de façon presque indépendante et ad vitam.  

D'après une autre source, ce privilège découle du fait que cette province n'a pas été 

conquise par les armes, mais a choisi de s'unir  au peuple ou au Roi Kongo. « Pour cette raison, 

le gouvernement de la province devenue domaine de Mani Umbata [ou Mani Mbata] resta 

!
6 CARTA de um cônego da Sé do Congo ao padre Manuel Rodrigues, S.J. (1624). In: BRÁSIO, António (Comp.). 
Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1622-1630). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1956. v.7, 
p. 291. 
7 Appelés aussi par d’autres écrivains de: Bakke Bakke ou Mimos (Dapper), Akka ou Batwa (Torday), Akkata 
(Bernardo da Gallo). Présents notamment dans la région de Makuta, ils sont décrits comme des petits hommes à 
grosse tête, ayant un ventre proéminent et des jambes courtes. Ils avaient de la peine à se relever une fois tombés. 
Ils n’utilisaient pas d’instruments de fer et se servaient de pierres pour recouvrir leurs morts. Voir RANDLES, 
2002, p. 19. 
8 RANDLES, 2002, p. 20. 



24 
!

héréditaire et largement autonome, une province qui deviendra, grâce à ses bons sols, dans la 

vallée de l’Inkisi, la plus grande productrice d’aliments du royaume ».9 Sous le règne d'Afonso 

Ier, ce statut privilégié ne sera plus maintenu. En effet, sa lettre du 18 mars 1526 au Roi du 

Portugal, où il demande l'envoi de cinquante prêtres pour évangéliser son royaume, révèle 

clairement que le gouverneur de la province de Mbata est nommé, comme tous les autres, par 

le Roi.10 Deux autres provinces, Loango et Kakongo, les seules situées entièrement au nord du 

fleuve et qui seraient fondées par des fils de Lukeni se trouvaient déjà indépendantes avant 

l’introduction du christianisme dans le royaume Kongo.  

Quant à sa situation géographique, le royaume Kongo, localisé en Afrique centrale, 

occupait des régions correspondant aujourd'hui au nord de l'Angola, y compris Cabinda, au sud 

de la République du Congo, à l'extrémité occidentale de la République démocratique du Congo 

et au sud-ouest du Gabon. À son apogée, il s'étendait de l'océan Atlantique jusqu'à l'ouest de la 

rivière Kwango (ou Cuango) à l'est, et du fleuve Congo jusqu'au fleuve Loje au sud.11 

Concrètement, au XVIe siècle, sa localisation se présente de la manière suivante : au 

nord, le royaume est limité par une ligne qui va de la ville de Loango jusqu’au Stanley Pool, 

longeant ainsi la vallée du Cuilu-Niari. Cette frontière atteint le parallèle situé à 4o latitude nord. 

Deux grands cours d’eau font une frontière naturelle aussi bien à l’est qu’au sud.12 Il s’agit 

respectivement de la rivière Cuango et du fleuve Cuanza. « Cette aire coïncide avec celle de la 

langue kikongo, sauf au sud d’une ligne joignant Luanda à Cahenda, où le kikongo fait place 

au kimbundu. Fait singulier, cette frontière linguistique ne s’appuie sur aucun relief naturel ».13 

À l’ouest, le royaume est également limité par une frontière naturelle qui n’est rien moins que 

l’Océan Atlantique. Et donc la frontière la plus sûre qui longe toute la côte maritime depuis 

l’embouchure du fleuve Congo jusqu’à l’île de Luanda comprise. 

Dans cet espace ainsi circonscrit, selon que la population habitait au centre ou aux 

périphéries territoriales, l’autorité royale ne se faisait pas sentir de la même manière et avec la 

même efficacité. Comment fut alors administré ce royaume Kongo ? Parmi les zones 

!
9 “Por isso, manteve-se hereditário e em grande parte autônomo o governo da província que viria a ser, graças a 
seus bons solos, no vale do Inquisi, a maior produtora de alimentos do reino” (COSTA e SILVA, Alberto da. A 
enxada e a lança: A África antes dos Portugueses. 7.ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2021, v. 2, p. 95, traduction 
nôtre). 
10 Voir MANSO, Visconde de Paiva. História do Congo. Lisboa: Tipografia da Academia, 1877, p. 50-52. 
11 ROYAUME du Kongo. In: Wikipédia : L’encyclopédie libre. Disponible sur : https://fr.wikipedia.org/wiki/ 
Royaume_du_Kongo. Consulté le 20 nov. 2024. 
12 D’après un texte datant de 1607, le royaume Kongo s’étendait jusqu’à 13o latitude sud. Voir RELAÇÃO do 
reino do Congo. In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1600-1610). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1955. v.5, p. 384. Mais il s’agit là d’une extension exagérée si l’on s’en tient 
à la première note de bas de page. Voir RANDLES, 2002, p. 21.  
13 RANDLES, 2002, p. 21.  



25!

!

périphériques qui semblaient presque hors du contrôle du pouvoir central, en maintenant un état 

de dissidence constante, on peut mentionner les provinces suivantes. 

La province de Loango. On ne saurait pas dire exactement si cette province échappa au 

pouvoir central avant ou après l’arrivée des Européens.14 Mais son indépendance est une 

évidence au début du XVIIe siècle. Dans une correspondance de 1606-1607 sur les affaires de 

la Mission de l’Angola, les provinces de Kakongo et Angoï apparaissent comme étant déjà 

indépendantes.15 Le royaume de Bungu, dont Lukeni fut prince et contre lequel il se révolta 

avant de fonder plus tard le royaume Kongo, fut-il incorporé dans ce dernier ? Si ce fut le cas, 

ce qui est sûr est que pour avoir été envahi et vaincu par les Jagas en 1624, dès l’année suivante, 

Bungu16 ne faisait plus partie du royaume fondé par Lukeni.  

Quant à la province d’Anzica ou d’Anzicana, « habitée par les cannibales Bateke, 

différents par la langue et l’ethnie des Bakongo »,17 si elle figurait encore dans les titres du Roi 

Afonso Ier en 1535,18 il convient de mentionner qu’elle entra en guerre contre le royaume  

Kongo entre la fin du XVe siècle et le début du siècle suivant. À en croire un texte de la fin du 

XVIe siècle parlant au sujet des Anzicos : « Le roi est plus puissant et le royaume est plus grand 

que celui de Congo ou d’Angola. Il peut mettre en une heure quand il le veut, 40.000 hommes 

en campagne. Ils sont tous agiles, forts, grands, amis de la guerre et ils ne font rien d’autre ».19 

Qui plus est : « Dès avant 1583, l’Anzicana n’était plus connue sous ce nom ; elle est désignée, 

dans les relations de l’époque, comme le ‘Royaume du Mucoco’, dont la capitale s’appellera 

Monsol’».20   

Contrairement à d’autres provinces, Ocanga et Mbata semblent ne pas vouloir se libérer 

du pouvoir central. En 1583, dans les titres du Roi du royaume Kongo, figure la province de 

Congo de Amulaça (Congo dia Nlasa). Une autre province qui apparaît dans les titres royaux 

!
14 Déjà dans la première moitié du XVIe siècle, comme on peut le lire dans la lettre du 21 février 1535 adressée par 
Dom Afonso Ier au pape Paul III, Loango n’apparaît plus dans les titres du roi. Voir CARTA do rei do Congo a 
Paulo III (21-2-1535). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1532-
1569). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 38.   
15 Voir GUERREIRO, Fernão. Das coisas da missão de Angola (1606-1607). In: BRÁSIO, António (Comp.). 
Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1600-1610). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1955. v.5, 
p. 242.  
16 Quant au nom de ce royaume, Visconde de Paiva Manso écrit Bango et non Bungu tout en soulignant que c’est 
l’origine et le tronc des rois du royaume Kongo. Voir MANSO, 1877, p. 177. 
17 RANDLES, 2002, p. 23. 
18 CARTA do rei do Congo a Paulo III (21-2-1535). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria 
Africana: África ocidental (1532-1569). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 38.   
19 CUVELIER, Jean ; JADIN, Louis. L’Ancien Congo d’après les archives romaines (1518 - 1640).  Bruxelles : 
Académie Royale des Sciences Coloniales, 1954, v.36, n. 2, p. 143.     
20 RANDLES, 2002, p. 23. 



26 
!

du Roi Afonso Ier,21 en 1535 et 1539, est celle de Musuco. « Au sud de l’Ocanga, le cours du 

moyen Cuango forme la frontière orientale du Congo. Entre le Cuango et le haut Lucala s’étend 

la province du Matamba, apparemment vassale, en 1530, du roi du Congo, qui en reçoit un 

tribut... ».22 Mais un siècle après, c’est-à-dire vers 1630, la célèbre Reine Jinga vaincra la Reine 

Munongo Matamba et en fera son royaume. Avant d’être annexée par la Reine Jinga à son 

royaume, la province d’Oandu constituera la frontière du royaume Kongo vers le sud-est 

jusqu’en 1643. Au sud, la traçabilité des frontières entre le royaume  Kongo et celui d’Angola 

ne semble pas facile. 

La limite extrême de la domination congolaise vers le sud semble avoir atteint au moins le Cuanza, 
(peut-être même l’avait-elle dépassé et englobé la « province » du Quisama, mentionnée parmi les 
titres du roi du Congo en 1532). L’Angola (qui est en réalité le titre du roi du Ndongo ou Dongo) 
n’est, au XVIe siècle, qu’un petit territoire entre le Lucala et le Cuanza. Il est également cité parmi 
les titres du roi du Congo en 1532 comme « province », mais il n’est pas certain qu’il y ait eu un 
lien de vassalité à cette époque. Selon Pigafetta (1587), le roi d’Angola avait coutume de payer tribut 
au roi du Congo, mais depuis « un certain temps il est devenu seigneur absolu de son territoire » et 
se tient pour « ami et non vassal » du roi du Congo, lui envoyant de temps en temps un cadeau en 
guise d’hommage.23 
 

!
21 Voir CARTA do rei do Congo a Paulo III (21-2-1535). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria 
Africana: África ocidental (1532-1569). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 38. Et aussi CARTA de 
procuração do rei do Congo (12-2-1539). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: 
África ocidental (1532-1569). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953. v.2, p. 70.  
22 RANDLES, 2002, p. 24. 
23 RANDLES, 2002, p. 24. 
 
 
 
 
 
 
 
 
         
 
 
 
 
 



27!

!

 

Carte disponible sur : https://books.openedition.org/editionsehess/327. Consulté le 11 jul. 2024. 



28 
!

1.2 Organisation politique et administrative 

 À l’absence de documents écrits d’avant l’arrivée des Européens, il reste difficile de 

reconstituer ce qu’a été l’organisation politique du royaume fondé par Lukeni. « A l’exception 

de quelques rares textes, tous les récits des Européens sont postérieurs à la révolution chrétienne 

de 1506 et tendent donc à refléter une société plus ou moins modifiée par cet événement ».24 

Toutefois, dans son organisation politique, le royaume Kongo présente plusieurs traits de 

ressemblance avec d’autres États ou royaumes africains à l’instar de « Monomotapa, l’empire 

Lunda, les royaumes interlacustres, le royaume des Jukun au Nigéria, le royaume de Cush (le 

Méroë de l’Antiquité), en somme, avec tous les États situés sur l’arc qui suit la lisière de la forêt 

dense ».25 Le royaume Kongo est composé essentiellement de deux peuples : les conquérants 

étrangers (Essicongo ou Bakongo) et les autochtones assujettis (Akkata, Alumbu).26  

1.2.1 De la royauté  

 Le roi est le symbole vivant et visible de la royauté autour duquel se constitue et se 

reconnaît l’identité collective du peuple. Les destins du roi et du peuple se trouvent par le fait 

même inéluctablement liés. Il incombe à chaque roi la nécessité d’imiter le geste du héros-

fondateur et le remodelage du monde en suivant son exemple, d’imposer au Cosmos un ordre 

naturel auquel le peuple doit se conformer et l’assurer contre les forces du mal. Le roi, à qui 

sont attribués trois aspects de la royauté sacrale, est à la fois chef du clan, charismatique et 

thaumaturge de la prospérité agricole. En outre, il convient de souligner qu’une fois intronisé, 

le roi vit en retrait de la société. . La construction du palais royal, dont l’entrée est précédée de 

beaucoup de palissades et de sentiers, semble favoriser cet isolement de la société. Le roi porte 

le titre de Mani Kongo. Il « est seigneur absolu de tout son royaume sans que les autres puissent 

s’immiscer en n’importe quelle affaire. Il commande comme il lui plaît ; il n’est soumis à 

aucune loi, sinon aux lois naturelles ».27 Toutefois, il convient de dire qu’il n’agit pas toujours 

en despotique, car il se réfère aussi au Conseil d’État pour des décisions importantes.   

 À la mort du roi, pour qu’il soit servi dans l’au-delà comme il l’a été sur la terre, une 

coutume ancestrale veut qu’il ne soit pas enterré seul, mais avec douze jeunes filles vierges, 

toutes vivantes».28 À l'époque, cette coutume, aujourd'hui jugée singulière, était vue comme un 

!
24 RANDLES, 2002, p. 27. 
25 RANDLES, 2002, p. 27. 
26 RANDLES, 2002, p. 57. 
27 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 132. 
28 DAPPER, Olfert. Description de l'Afrique : contenant les noms, la situation et les confins de toutes ses parties, 
leurs rivières, leurs villes et leurs habitations, leurs plantes et leurs animaux ; les mœurs, les coutumes, la langue, 
les richesses, la religion, le gouvernement de ses peuples... Amsterdam : Wolfgang, 1686, p. 353. 



29!

!

signe de distinction pour les jeunes filles concernées qui pouvaient compter sur le soutien 

familial remarquable».29 D’après un auteur italien du XVIe siècle, certains ministres plus attachés 

au défunt roi, n’hésitent pas de se donner volontairement la mort pour l’accompagner dans 

l’autre monde.30 Ils sont parfois contraints de le suivre par le despotisme du successeur du roi 

défunt.31 Il a fallu attendre le christianisme pour mettre un terme à cette coutume si cruelle.  

 Quand le roi meurt, il s’ensuit presque sans exception les interrègnes anarchiques et 

sanglants. La succession au trône royal n’était pas héréditaire, mais élective. Cette tâche 

incombait aux « grands » du royaume qui, sans s’en tenir à la règle de primogéniture, 

choisissaient un membre de la famille royale comme successeur du défunt roi. Il y avait trois 

principaux électeurs : le Mani Vunda, le gouverneur de Mbata et celui de Soyo. Cette élection 

ne se déroulait pas toujours dans un climat de sérénité. 

 Les insignes de la souveraineté sont : le trône,32 le couvre-chef (mpu), le collier (simba), 

le chasse-mouches (nsesa), le bracelet (nlunga), le sceptre (ngwanda ou mvwal), le tambour 

sacré (engoma simbo et busto) et la corbeille des ancêtres (lukobi lubakulu).  

1.2.2 Du Conseil d'État 

 Il serait composé de douze membres choisis parmi les anciens dont le rôle dans le choix 

du nouveau roi au moment de la succession s’avère important. Le roi recueille l’avis de cet 

organe avant de prendre des décisions importantes relatives à la vie du royaume telles que la 

déclaration de la guerre, la nomination ou la déposition des nobles, l’ouverture ou la fermeture 

des chemins à travers le royaume. 

1.2.3 Du corps administratif 

 Le royaume était doté d’un corps administratif composé de fonctionnaires portant divers 

titres honorifiques. Les gouverneurs de province portaient le titre de Mani,33 les chefs du 

!
29 DAPPER, 1686, p. 353-354. 
30 Voir RANDLES, 2002, p. 63, où il fait la critique à cet auteur italien en disant : « Bien que le fait soit 
vraisemblable, la valeur de ce texte n’en est pas moins fragile, car il ressemble trop étroitement par le style au texte 
de Diodore déjà cité ; compte tenu du climat intellectuel de l’époque, il n’est pas impossible qu’il ait été simplement 
emprunté à l’auteur grec ». 
31 RANDLES, 2002, p. 63. 
32 Il s'agit d'un siège en ivoire orné de pièces en bois, superbement décoré dans le style autochtone. Voir BARROS, 
João de. Década primeira da Asia: Dos feitos que os portugueses fezerão no descobrimento e conquista dos mares 
e terras do Oriente. Dirigida ao senado da câmara desta cidade de Lisboa. Lib. III, cap. IX, fol. 52. Lisboa : Iorge 
Rodriguez, 1628, sans pagination. 
33 Ce titre ne serait cependant pas l’apanage des gouverneurs. Le roi lui-même s’appelle Mani Kongo comme nous 
l’avons déjà indiqué. Ainsi, comme nous pouvons le lire dans CUVELIER; JADIN, 1954, p. 134 : « Tous 
s’appellent magni (mani). Ainsi celui qui a la charge de la province de Bamba, s’appelle Manibamba; et le chef 
de n’importe quel village s’appelle Magni (mani) N. N. : et celui qui est capitaine du roi ou occupe quelque autre 
fonction s’appelle Mani, de manière que ce nom est générique, et ce qui le détermine est le peuple ou la fonction».  



30 
!

village, celui de Nkuluntu. Au nombre de fonctionnaires titrés de la cour, aux XVIe et XVIIe 

siècles, il convient de citer34 ceux qui suivent: Mani-lumbu ( le majordome du roi. À ce titre, il 

occupe la deuxième position hiérarchique juste après le roi), Vangu Vangu ou Bangu Bangu ou 

encore Kibangubangu (le justicier suprême du roi), Mani-bembo (le collecteur ou receveur 

d’impôts), Mani-pamba ou Mani-bamba ( le trésorier. À l’époque chrétienne, il reçoit les dîmes 

que le roi fait percevoir dans tout le royaume.),35 Mani-ssaba (c’est en quelque sorte le « chef 

de police »).  La garde royale est composée par les esclaves appartenant à d’ethnies étrangères. 

Ils sont chargés d’assurer la protection du roi et d’exécuter ses ordres.  

1.3 Organisation sociale et économique 

Les deux principaux peuples de ce royaume, les conquérants étrangers et les autochtones 

assujettis,  ne vécurent pas en ennemis séparés. Bien au contraire, ils s’étaient unis par le lien 

de mariages. Lukeni lui-même donna l’exemple en prenant pour épouse, la fille de Mani 

Cabunga, chef de terre du territoire conquis. Il donna aussitôt l’ordre à ses hommes de lui 

emboîter les pas en épousant les femmes autochtones tout en tenant compte du rang social. Les 

nobles se marient avec les femmes nobles tandis que les plébéiens prennent pour épouses des 

plébéiennes. Appelés à vivre désormais ensemble, grâce aux liens de mariages, ces conquérants 

et leurs assujettis seront dorénavant reconnus comme les Moxicongos ou les Bakongo. Ils 

exerceront différents métiers et pratiqueront diverses activités pour leur survie.  

1.3.1 De l’agriculture36 et de l’élevage 

 Elle est pratiquée avant l’arrivée des Européens. Si les principaux travaux champêtres 

sont effectués par les femmes qui utilisent la houe, le défrichage et la brûlure des champs sont 

des tâches qui reviennent aux hommes du commun et non à ceux de la caste dirigeante.37 « Le 

!
34 Sur ces titres honorifiques, nous nous référons ici à RANDLES, 2002, p. 60. Le même auteur cite le Mani-punzu 
dont on ne connaît pas la fonction. Il mentionne aussi d’autres titres qui apparaissent dans le texte du missionnaire 
anglais Weeks à la fin du XIXe siècle. Ainsi, le Mani-bembo, collecteur d’impôts, s’appellera Mfutila. Un nouveau 
titre est celui de Nemfilantu ou mfila-ntu, une sorte de Premier ministre. Nempangu ou Mpangu : c’est le messager 
du roi auprès des gouverneurs de province. « Pour prouver qu’il était porteur des ordres du roi, il emportait le 
mpangu, ou sceptre, d’où son titre de Nempangu. Le Nembila avait pour fonction de convoquer les chefs devant 
le roi. Quant au Nejinguzioka, c’était également un messager ». Voir RANDLES, 2002, p. 61. Rien ne permet de 
savoir si ces fonctionnaires, dont les titres sont énumérés par Weeks, existaient déjà aux XVIe et XVIIe siècles ; en 
tout cas, on peut certainement admettre que les messagers royaux sont une institution ancienne. 
35 ÁLVARO II (rei). Instruções dadas a D. António Nigrita (29-6-1604). In: BRÁSIO, António (Comp.). 
Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1600-1610). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1955. v.5, 
p. 115.  
36 RANDLES, 2002, p. 65-67. 
37 Dans un rapport du 7 septembre 1619, qu’un évêque du royaume Kongo fait au roi du Portugal et dans lequel il 
décrit les coutumes, les rites et les abus qui y prédominent, soulignant qu’il n’y a pas dans ce peuple « de vertu, 
de honte, de vérité, ni de constance, sauf dans le mal », l’auteur met en évidence le paradoxe entre la fécondité de 



31!

!

royaume de Congo est assez fertile et produit en abondance diverses plantes vivrières ».38 Les 

céréales cultivées sont le massambala ou sorgho, le massango ou millet à chandelle 

(pennisetum) et le luco (eleusine coracana). Ils s’alimentent aussi des ignames, des bananes, 

dont la banane plantain (musa parasidiaca) appelée le maiongio ou mankonda ou encore 

dihonjo et la banane (musa sapientum), le niceffo. Ils connaissent aussi des légumineuses, la 

canne à sucre, les palmiers dont ils tirent de l’huile et du vin (malafo), le safutier et une diversité 

de cucurbitacées. À côté de l’agriculture itinérante et de la rotation des cultures qu’ils 

pratiquaient, ils recouraient également à la cueillette et à la chasse pour leur survie.   

 Parmi les animaux domestiques, on y rencontre des chiens, des bœufs, des moutons, des 

chèvres, des poules, des cochons et « des oiseaux de différentes espèces. Les chevaux et les 

ânes qu’on y trouve viennent du Portugal ».39 La traction animale y est inconnue comme aussi 

la fabrication du beurre ou du fromage.  

1.3.2 De la propriété  

 La terre est tenue comme propriété du royaume et donc inaliénable par qui que ce soit. 

Afin d’éviter toute accumulation de biens familiaux par l’héritage générationnel, les biens du 

défunt revenaient au roi ou aux autres chefs pour en disposer à leur bon plaisir. Le legs n’est 

autorisé qu’avec l’aval du roi ou d’un autre chef. Hormis la famille royale et les gouverneurs 

de province : « Une pratique interdisait, selon Cavazzi, à un seul individu de posséder plus de 

vingt chèvres, cochons ou moutons, et jamais plus d’une seule espèce à la fois ; s’il dépassait 

ce nombre, ‘il serait tué par envie’ ».40 Ainsi, personne ne cherche à accumuler outre mesure 

des richesses.  

1.3.3 Des voies de communication  

 Il n’est attesté aucun type de véhicules ou bête de somme comme moyen de 

transport dans le Kongo pré-chrétien. Par conséquent, le royaume est traversé de part en part 

!

la terre et la faim de ses habitants due à leur paresse et insouciance : « Ils sont insouciants et paresseux, et pour 
cette raison, ayant des terres très vastes et excellentes, parce qu’ils n’ont que très peu de provisions, ils périssent 
de faim ». Dans le texte original: “Não tem uertude, uergonha, uerdade, nem constançia, senão em o mal” [...]. 
“São folgasões, e preguiçosos, e por isso tendo terras larguissimas, e excelentes, por não samearem, senão muy 
poucos mantimentos, peressem á fome” (RELAÇÃO do bispo do Congo a El-Rei (7-9-1619). In: BRÁSIO, 
António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1611-1621). Lisboa: Agência Geral do 
Ultramar, 1955. v.6, p. 375 et 378, traduction nôtre). 
38 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 189. 
39 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 197. À la même page, l’auteur écrit dans la note de bas de page (1) ce qui suit :  
« Il est probable qu’il y avait plus de gros bétail au Congo autrefois que de nos jours parmi les Noirs. Seuls le roi 
et les manis (chefs) pouvaient posséder des vaches. À San Salvador même et dans les environs, il y avait peu de 
gros bétail. En général, il n’y avait au Congo que peu de bétail, gros ou menu ». 
40 RANDLES, 2002, p. 68. 



32 
!

non pas par des routes, mais de simples sentiers. Quand il fallait recevoir des personnages 

importants, les villageois s'attelaient à élargir les sentiers fréquemment obstrués par des 

broussailles.41  Les habitants fabriquaient des cordages moyennant des branches et des racines 

d’arbres qu’ils entrelaçaient. Ces cordages, tendus d’une rive à l’autre, leur permettaient de s’y 

accrocher tout en nageant le corps à demi immergé. C’est ainsi, faute de ponts adéquats, qu’ils 

traversaient des rivières qu’ils ne pouvaient pas franchir à gué. Lorsqu’il s’agissait de traverser 

un grand fleuve, ils « se servaient de pirogues (lungu) pouvant transporter selon Pigafetta 

jusqu’à 200 personnes. Quant à la mer, il ne semble pas qu’ils se soient aventurés plus loin que 

le trajet de Mombales à Kakongo, c’est-à-dire, pratiquement, d’un côté de l’embouchure du 

Congo à l’autre ».42  

1.3.4 Du commerce 

 Le royaume Kongo connaît deux types de marchés :  particuliers locaux et généraux. 

Ces derniers sont organisés à distance à certaines époques de l’année. L’Afrique traditionnelle 

ne connaît pas le libre jeu du marché. Les prix fixés par le roi ne se discutent pas et ne varient 

(presque) pas.43 Le contrôle de ce commerce à distance revient soit au roi, soit aux gouverneurs 

de province. Les échanges concernent « des régions d’écologie différente, n’ayant pas les 

mêmes produits. Ainsi le sel, provenant des salines et des mines de sel de la côte, transite vers 

l’intérieur. Des régions de la forêt dense dans l’intérieur, notamment autour de Stanley Pool, 

des nattes de raphia partent vers la côte ».44 La monnaie d’échange est le zimbu (olivancillaria 

nana), un certain type de coquillage pêché dans l’île de Luanda. Cependant, si le zimbu avait 

cours dans la capitale et dans certaines provinces (Soyo, Mpemba, Mbamba, Oembo et Oandu), 

il n’en était pas le cas dans d’autres (Mbata, Mpangu, Nsundi, Ocanga ainsi que dans les régions 

de Sanga et Mazinga) qui se servaient de nattes de raphia en guise de monnaie. 

1.3.5 De la fiscalité 

 Un tribut est payé par des individus de la base au sommet de la hiérarchie. Il passe du 

chef de village au gouverneur, de ce dernier au roi. Rien ne passe à chaque stade sans que le 

responsable ne retienne un certain pourcentage pour son compte. « Le tribut était payé tous les 

trois ans (une fois l’an après la révolution chrétienne de 1506, à la fête de saint Jacques, le 25 

!
41 Voir RELAÇÃO dos carmelitas descalços (1584). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria 
Africana: África ocidental (1469-1599). Suplemento aos séculos XV e XVI. Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 
1954. v.4, p. 410. 
42 RANDLES, 2002, p. 69. 
43 Voir RANDLES, 2002, p. 70. 
44 RANDLES, 2002, p. 71. 



33!

!

juillet). Il consistait en nattes de raphia, coquillages de zimbu, sorgho, bétail, chèvres, fruits, 

vin de palme, ivoire, peaux d’animaux sauvages et esclaves ».45 Rien ne semble indiquer si le 

tribut ainsi perçu servait à payer les travaux d’utilité publique ou à constituer un fonds 

d’assistance aux nécessiteux. 

1.3.6 De l’artisanat, de la technologie et de la culture matérielle 

 Il s’avère que la noblesse exerçait les métiers tels que la forge46 et le tissage (des nattes 

de raphia).47 Outre le raphia, le royaume Kongo connaît également le tissage du coton bien que 

l’usage en soit modeste. Quant aux Ambundu de l’Angola, où le tissage du coton est plus 

répandu, ils fabriquent des tissus de coton qui ressemblent à ceux du Portugal48 au point de 

n’avoir pas moins suscité « l’admiration des pionniers portugais ».49 

 Comme l’atteste un texte d’environ 1508, la métallurgie du cuivre n’est pas une réalité 

méconnue dans le royaume Kongo.50 La poterie s’y pratique, mais jusqu’au XVIIe siècle, les 

potiers y méconnaissent le tour et le four. Pour la cuisson de leurs objets, ils les recouvrent de 

pailles auxquelles ils mettent du feu,51 ou  les cuisent au soleil.52 « Leurs armes sont des arcs, 

des flèches, des épées larges, des poignards, des serpes, des hachettes, des javelots et des fers 

comme nos lances ».53 En rapport avec les outils, il y en a très peu : la houe et une sorte 

d’herminette. Cette dernière sert à couper le bois.  

1.3.7 Des habitations 

 Elles sont décrites comme étant « de forme carrée (circulaire en Angola); les Noirs ‘les 

construisaient facilement avec des pieux et des herbes’. La toiture était soit en chaume, soit en 

!
45 RANDLES, 2002, p. 75. 
46 Voir CUVELIER, Jean. Relations sur le Congo du Père Laurent de Lucques (1700-1717) : Mémoire. Bruxelles: 
I.R.C.B, 1953, v.32, n. 2, p. 140. 
47 Voir CUVELIER, 1953, p. 56. 
48 Voir CARTA do padre Baltasar Afonso (3-10-1583). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria 
Africana: África ocidental (1570-1599). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953. v.3, p. 248.  
49 Voir BOXER, Charles Ralph. O império marítimo português: 1415-1825. Lisboa: Edições 70, 2011, p. 106. 
50 Sur les mines de cuivre, voir INFORMAÇÃO de Fernão de Sousa a El-Rei (7-12-1631). In: BRÁSIO, António 
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1631-1642). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 
1960. v.8, p. 93. Ces mines, comme écrit RANDLES, 2002, p. 80-81 : « Elles feront l’objet de la convoitise des 
Européens de Luanda, qui tenteront à plusieurs reprises de s’en assurer l’exploitation, mais seront obstinément 
repoussés par les Congolais. Les litiges qu’elles suscitèrent devaient finalement conduire à la guerre et à 
l’écrasement du royaume du Congo par les Conquistadores de l’Angola ».  
51 Voir RANDLES, 2002, p. 81. 
52 Voir CUVELIER; JADIN, 1954, p. 120. 
53 “As suas armas são, arcos, e frechas, e espadas largas, e adargas, podões, machadinhas, azagayas, e hús [uns] 
ferros ao modo das nossas lanças” (RELAÇÃO do bispo do Congo a El-Rei (7-9-1619). In: BRÁSIO, António 
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1611-1621). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 
1955. v.6, p. 378, traduction nôtre). 



34 
!

feuilles de palmier. Elles étaient ornées de nattes peintes à l’intérieur, ‘avaient belle apparence’ 

et se révélaient ‘relativement confortables’ ».54  Quant au mobilier, il est simple et « consiste 

en une ou deux nattes pour dormir, une paire de calebasses pour le vin de palme, un vase pour 

cuire les aliments et un pot de terre, qu’ils ont façonnés et ornés de dessins ».55 À propos du lit, 

il est « fait de pieux et de branches entrelacées, placé à une palme et demie du sol ; sur ce lit, 

on mettait une natte si finement tissée qu’elle semblait non pas une natte mais un tapis ».56  

1.3.8 De l’habillement 

 Anciennement, le roi et ses courtisans s’habillaient d’étoffes faites de palmes. Les peaux 

de bête, un petit bonnet et les chaussures (pour le roi et quelques grands) en matière tirée des 

palmes, faisaient aussi partie du décor vestimentaire. Les gens du commun utilisaient des 

étoffes plus grossières. Les vêtements portés par les femmes (bandes d’étoffe, corsage, bonnet, 

cape) sont faits des mêmes tissus de palme.  

1.3.9 Des instruments de musique 

 Au nombre d’instruments de musique, il sied de noter entre autres : des calebasses avec 

quelques cailloux à l’intérieur, le double gong, des tambours, des trompettes en bois et en ivoire, 

des cordophones, des clochettes appelées longa et des xylophones.57   

 Telle est, de façon ramassée,  la description que l’on pourrait faire du royaume Kongo 

dont celui de l’Angola fut vassal, avant la rencontre avec les explorateurs portugais. L’une des 

conséquences majeures de cette rencontre58 entre les deux mondes sera la traite atlantique. 

1.4 Esclavage  

La question de l’esclavage en Afrique ne peut pas être abordée ici sans impliquer 

directement la participation extérieure de l’Orient et de l’Occident. En effet, loin d’être 

uniquement une réalité africaine interne, la traite négrière connut une ampleur sans précédent 

!
54 RANDLES, 2002, p. 82.  
55 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 120. 
56 ROMANO, Giovanni Francesco. Brève Relation de la Fondation de la Mission des Frères Mineurs Capucins... 
au royaume de Congo, et des Particularités, Coutumes et Façons de Vivre des Habitants de ce Royaume...  
Louvain-Paris : Nauwelaerts, 1964, p. 114. Cité par RANDLES, 2002, p. 82.  
57 RANDLES, 2002, p. 84. 
58
!« Peut-on qualifier de rencontre ce face-à-face entre le conquérant agressif et la pauvreté radicale du dépossédé ? 

Ne devrait-on pas plutôt parler d’une ‘confrontation’ entre deux mondes ? » Ainsi s’interroge Dussel. “ Esse face-
a-face entre o agressivo conquistador e a pobreza radical do despojado pode receber o nome de encontro? Não 
deveria ao contrário ser denominado ‘enfrentamento’ de dois mundos? ” (DUSSEL, Enrique. Do descobrimento 
ao desencobrimento. In: SUESS, Paulo (Org.). Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento 
de uma nova evangelização. Petrópolis: Vozes, 1988, p. 115, traduction nôtre). 
!



35!

!

suite à l’intervention de grandes puissances étrangères. D’une part, dès le Moyen Âge, le 

commerce d’esclaves à destination du monde islamique fut organisé par les marchands arabes. 

D’autre part, les puissances européennes organisèrent plus tard la traite transatlantique pour 

fournir une main d’œuvre abondante aux colonies du Nouveau Monde. C’est dans cette 

perspective, où se conjuguent facteurs internes et influences externes, qu’il faut comprendre 

l’histoire de l’esclavage africain. Aussi paraît-il logique d'en donner un bref aperçu historique.  

1.4.1 Définition et origine 

« L'esclavage est la négation de l'être humain, dont le but est de le réduire à un état dans 

lequel sa force de travail est exploitée ».59 Loin d’être l’apanage d’une civilisation, d’une aire 

géographique ou d’une époque déterminée, l’esclavage se révèle depuis la nuit des temps 

comme une des pratiques constantes de domination de l’homme par l’homme. Juridiquement 

parlant, « l’esclavage transforme l’individu en une chose entre les mains d’un maître qui a le 

contrôle souverain de son corps, de son travail et de ses biens ; de la même manière que pour 

un animal, il peut être vendu ou loué pour une certaine période et pour un prix déterminé ».60 

D’où vient l’esclavage ? L’opinion générale des analystes désigne la guerre comme 

l’origine globale de l’esclavage.61 Ce sont généralement les étrangers qui sont réduits à la 

condition d’esclaves.62 Cela est plus évident chez les Hébreux (Lv 25,44-46). Et les femmes 

furent les premières victimes de l’esclavage. En effet, depuis des temps anciens, les conquérants 

éliminaient les hommes63 des peuples conquis et réduisaient les femmes à l'esclavage. La 

soumission des hommes à l'esclavage est survenue après celle des femmes.64  

!
59 “A escravidão é a negação do ser humano, cujo intuito consiste em reduzi-lo ao estado em que se explora sua 
força de trabalho” (DORIGNY, Marcel; GAINOT, Bernard. Atlas das escravidões: Da Antiguidade até nossos 
dias. Petrópolis: Vozes, 2017, p. 10, traduction nôtre).  
60 “... a escravidão transforma o indivíduo em uma coisa nas mãos de um senhor que dispõe soberanamente de seu 
corpo, de seu trabalho e de seus bens; à semelhança do que ocorre com um animal, ele pode ser vendido ou 
contratado por determinado tempo e por um preço estipulado” (DORIGNY; GAINOT, 2017, p. 10, traduction 
nôtre).  
61 Dans la Rome antique, l’origine des esclaves est liée : à la naissance, à la guerre et à la justice. « La naissance : 
l’esclave de naissance s’appelle verna, mot étrusque ; la guerre : prisonniers vendus au profit des vainqueurs (jure 
gentium) ; la justice : citoyens déchus, frappés de capitis deminutio maxima (rare) ». Voir HACQUARD, Georges ; 
DAUTRY, Jean ; MAISANI, Olivier. Guide romain antique. 53e éd. Clamecy: Hachette Éducation, 2012, p. 19. 
62  L’esclave se trouvait même triplement étranger à Rome. « Idionyme socialement connoté, Advena renvoie à la 
construction d’un ‘triple étranger’ : l’esclave qui provient réellement ou culturellement de contrées géographiques 
éloignées, l’esclave né hors de la domus, l’esclave étranger au droit ». Voir BERAUD, Marianne. Autour du 
cognomen Advena (« l’étranger »). L’extranéité comme creuset d’une identité servile dans l’onomastique du 
monde romain.  Siècles, Clermont Auvergne, n. 44, sans pagination, 2018. DOI : 10.4000/siecles.3279. Disponible 
sur : https://journals.openedition.org/siecles/3279. Consulté le 26 mai 2025. 
63 Voir notamment COSTA e SILVA, Alberto da. A manilha e o libambo: A África e a Escravidão de 1500 a 1700. 
4.ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2022, v.1., p. 17. 
64 Voir LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: História da opressão das mulheres pelos homens. São Paulo: 
Cultrix, 2019, p. 262. 



36 
!

 Les Grecs, pratiquant l’esclavage, seront les premiers à en donner une justification 

juridique. À en croire Aristote, il y a des hommes qui sont naturellement libres et ceux qui sont 

naturellement esclaves.65 Pour être complète, poursuit le philosophe, la famille doit comprendre 

des esclaves et des individus libres.66 Aussi l’art de la guerre est-il « en quelque sorte un moyen 

naturel d’acquérir ; car l’art de la chasse n’en est qu’une partie, celle dont il faut se servir contre 

les bêtes fauves, ou contre les hommes qui, destinés par la nature à obéir, refusent de se 

soumettre, en sorte que la nature même déclare qu’une telle guerre est juste ».67 

 Et chez les Romains, cette conception d’esclaves n’est point étrangère. En effet : « La 

principale distinction afférente au droit des personnes est que les hommes sont libres ou 

esclaves ».68 En outre, avant la reconnaissance de son humanité : « Le droit romain pré-

classique et classique (du Ier s. av. J.-C. au IIIe s. apr. J.-C.) traite l’esclave tour à tour comme 

chose, comme animal, et comme être humain ».69 Reconnu comme un être humain justement 

pour l’exécution des tâches qui incombent seulement à un homme ou à une femme70 et jamais 

à un cheval ou à une vache. Et par conséquent, il est dénué de droits devant la loi. « Les 

Institutes de Justinien (533) fixent définitivement le statut légal de l’esclavage. Ses lois forment 

la base de la théorie juridique de la servitude au Moyen Age et à l’époque de la Renaissance ».71  

1.4.2 Ombre de la servitude romaine 

Les différentes formes de servitude instituées par l’Empire romain d’Occident lui 

survécurent après sa chute en 476. C’est ainsi que l’esclavage va se répandre dans toute 

l’Europe jusqu’au début du XIIIe siècle.  Il y tient une place importante. Les quelques décisions 

conciliaires qui vont tenter de freiner ce trafic n’interdiront que la vente des chrétiens à des non-

chrétiens.72 Aux XIe et XIIe siècles, il devient onéreux de posséder les esclaves suite aux grandes 

!
65 ARISTOTE. La politique. Traduit par Thurot. Paris : Garnier, [s.d.], p. 12. 
66 ARISTOTE, [s.d.], p. 7. 
67 ARISTOTE, [s.d.], p. 19. 
68 GAIUS. Institutes. 2e éd. Traduit par Julien Reinach. Paris : Les Belles Lettres, 1965, p. 2. 
69 AUBERT, Jean-Jacques. L’esclave en droit romain ou l’impossible réification de l’homme. Cahiers de la 
recherche sur les droits fondamentaux, Caen, v.10, p. 19-25, jan/déc. 2012.  DOI : https://doi.org/10.4000/crdf. 
5226. Disponible sur : http://journals.openedition.org/crdf/5226. Consulté le 08 mai 2025.  
70 COSTA e SILVA, 2022, p. 65. 
71 RINCHON, Dieudonné. La Traite et l’Esclavage des Congolais par les Européens : Histoire de la déportation 
de 13 millions 250.000 Noirs en Amérique. Wetteren : De Meester, 1929, p. 22. 
72 Comme Vignaux l’affirme dans son premier chapitre (La justification de l’esclavage et de la traite) : « L’Église 
n’avait pas eu à se pencher, au cours de son histoire, sur le problème éthique posé par l’esclavage, notamment des 
Indiens ou des Noirs, puisque jusqu’alors cette pratique était immémoriale et universelle. On allait assister, à partir 
de la fin du XVe siècle, à la remise en question de cette institution d’un point de vue moral ». Voir VIGNAUX, 
Hélène. L’Église et les Noirs dans l’audience du Nouveau Royaume de Grenade. [Montpellier] : Presses 
universitaires de la Méditerranée, 2009, sans pagination. E-book. Disponible sur : https://doi.org/10.4000/ books 
.pulm.496. Consulté le 08 mai 2025. 



37!

!

famines et aux maladies contagieuses. Au XVe siècle, en Europe centrale, posséder des esclaves 

reste l’apanage de la noblesse et de riches marchands. Mais il en est tout autrement en Europe 

méridionale où se développe l’esclavage notamment en Espagne et au Portugal en proie avec 

l’islam. Les navigateurs et marchands italiens font aussi le commerce d’esclaves. En réalité : 

« La traite des esclaves par les Européens est donc antérieure aux navigations des Portugais ».73 

Leurs grandes découvertes ne vont que développer la traite et l’esclavage déjà bien connus et 

longtemps pratiqués.  

Cet asservissement de l’homme par l’homme fut adopté par la majorité des théologiens 

chrétiens. La position officielle de l’Église primitive a été celle de la conformité avec 

l’esclavage. Car ni saint Paul74 ni les Pères de l’Église ne s’y opposent. Ces derniers trouvent 

leur justification dans la conception aristotélicienne. Plus tard, l’esclavage des Noirs sera 

justifié à partir de la Bible (Gn 9,25-27). En effet : « Les théologiens prétendaient que les 

Africains descendaient de Cham, le fils de Noé, maudit par son père, qui avait dit que ses enfants 

seraient esclaves ».75 Il s’agit tout simplement d’un mythe religieux qui, comme des mythes 

scientifiques, a été utilisé pour justifier l’asservissement des Noirs alors que partout, dans le 

monde, les autres races étaient aussi esclavagées.  

1.4.3 L’esclavage en Afrique noire 

 L’esclavage en Afrique remonte aux temps immémoriaux76 et connaît une pluralité de 

pratiques. La présence de grandes formations étatiques à travers les savanes, le grand nombre 

des captifs victimes de guerre et d’invasions ainsi que la conquête arabe sont les trois facteurs 

qui, depuis le VIe siècle, semblent avoir favorisé l’esclavage en Afrique. À partir de là jusqu’au 

XIXe siècle, on y pratique non seulement le trafic interne en faveur des souverains africains, 

mais aussi le trafic externe en partance pour l’Orient dont le nombre des femmes captives 

s’avère bien supérieur à celui des hommes.77 Entre le Xe et le XVe siècles, il y a eu le 

développement des États musulmans (Mali et Songhai) et des États haoussa. Ces États guerriers 

!
73 RINCHON, 1929, p. 29. 
74
!Comme le dit Konings, en se référant à 1Co 7,20-23, Paul ne pensait pas encore à modifier la structure de 

l’esclavage ; ou il ne le considérait pas comme très important, en raison de la courte période de la Parousie. Voir 
KONINGS, Johan. Espírito e mensagem da liturgia dominical: Subsídios para a liturgia, pregação e catequese 
(Anos A, B e C). 2.ed. Petrópolis: Vozes, 1986, p. 419. 
75 “Teólogos afirmaram que os africanos descendiam de Cam, filho de Noé amaldiçoado por seu pai, que disse que 
seus filhos seriam escravos” (HARARI, Yuval Noah. Sapiens: Uma breve história da humanidade. 25.ed. Porto 
Alegre: L&PM, 2017, p. 148, traduction nôtre). 
76 On en fait déjà mention en Egypte, vers 2.680, avant notre ère. Voir COSTA e SILVA, 2022, p. 17. 
77 La prédominance du nombre de femmes est un indicateur révélateur que l'esclavage domestique était la forme 
la plus courante. Voir HAKEM, Ahmed Mohammed Ali. A civilização de Napata e Méroe. In: MOKHTAR, Gamal 
(Ed.). História Geral da África, II: África antiga. 2.ed. Brasília: UNESCO, 2010, p. 326. 



38 
!

capturaient et esclavageaient les gens. Cependant, l’Orient n’a pas été la seule destination des 

esclaves noirs.  

Les XVe et XVIe siècles ont apporté un changement total dans l’histoire générale de la 

planète : « En fait, une nouvelle ère commençait pour l’humanité : la caravelle légère avec ses 

voiles maniables, sa poudre à canon et sa boussole donnait à l’Europe le contrôle de la mer et 

de tout le système commercial du monde ».78 Néanmoins, au début du XVe siècle, avec la 

progression de l’empire turc, les commerçants européens n’ont plus d’accès aux marchés 

d’esclaves de l’Asie centrale. Ils se tournent d’abord vers les îles Canaries et ensuite vers la 

côte occidentale africaine. Les Portugais qui sont au courant du trafic transsaharien, veulent le 

détourner en leur faveur. « Et ce fut après de longs et minutieux préparatifs. Jamais les 

recherches des savants n’étaient intervenues aussi continûment pour guider l’audace des 

pionniers ».79 La prise de Ceuta en 1415, « voulant clairement faire du Maroc la tête de pont de 

sa pénétration en Afrique »,80 marque le point de départ de leurs expéditions de découvertes 

sous l’égide du prince Henri le Navigateur. « Le 8 août 1444 un certain capitaine Lanzarote 

débarque à Lagos deux cent trente-cinq esclaves qu’il vend à ses compatriotes. Cette date 

marque le début de la traite des Noirs par les Européens. Le prince Henri encourage et 

récompense le chef de l’expédition ».81 À partir de 1450, un grand nombre d’esclaves noirs 

africains sont emportés vers la péninsule Ibérique. Un siècle plus tard, la donne change dans la 

mesure où le grand afflux d’esclaves se dirige désormais vers le Brésil. « Après 1481, les 

Portugais développèrent un grand poste de traite des esclaves à São Jorge da Mina ; et, après 

1486, l'économie de plantation à São Tomé [...]. Depuis la seconde moitié du XVIe siècle, 

l'Angola était le grand vivier d'esclaves pour la traite négrière portugaise ».82 Comment 

l’esclavage s’y pratiquait-il ? 

!
78 “Na verdade, iniciava-se nova era para a humanidade: a caravela leve com suas velas manejáveis, a pólvora de 
canhão e a bússola proporcionaram à Europa o controle do mar e de todo o sistema comercial do mundo” 
(SILVÉRIO, Valter Roberto (Ed.). Síntese da coleção História Geral da África: Pré-história ao século XVI. 
Brasília: UNESCO, MEC, UFSCar, 2013, p. 556, traduction nôtre). 
79 VAULX, Bernard de. En Afrique: Cinq mille ans d’exploration. Paris : Arthème Fayard, 1960, p. 57.  
80 “Querendo nitidamente fazer do Marrocos a cabeça-de-ponte para sua penetração na África” (SILVÉRIO, 2013, 
p. 557, traduction nôtre). En parle aussi VAULX, 1960, p. 57.  
81 RINCHON, 1929, p. 32. 
82 “Os portugueses desenvolveram, após 1481, a grande feitoria de tráfico de escravos, em São Jorge da Mina; e, 
depois de 1486, a economia de plantação em São Tomé [...]. Desde a segunda metade do século XVI, Angola foi 
o grande viveiro de escravos para o tráfico português” (DORIGNY; GAINOT, 2017, p. 24-25, traduction nôtre). 
Dans la même optique : « C’est en Angola que se trouvait la plus grande concentration d’enclaves européennes 
associées à la traite, les missionnaires, les marchands et les fonctionnaires Portugais (sic) y étaient tous 
propriétaires d’esclaves depuis le XVIe siècle ». Voir LOVEJOY, Paul. Une histoire de l’esclavage en Afrique : 
Mutations et transformations (XIVe – XXe siècles). Paris : Karthala/CIRESC, 2017, p. 203. 



39!

!

1.4.4 Le commerce négrier aux royaumes Kongo et Angola 

 Diogo Cão découvrit le royaume Kongo en 1482. Peu de temps après, les colons de São 

Tomé entament le commerce avec ce nouveau royaume et se procurent des esclaves. « En 1500, 

ils obtiennent officiellement du roi lusitanien l’autorisation de trafiquer le long des rives du 

Zaïre. À Pinda, un facteur royal portugais perçoit des taxes sur les marchandises. Pour échapper 

à cette perception, les colons cabotent le long des côtes jusqu’à l’île de Loanda »83 pour acheter 

des serviteurs noirs. En 1526, conscient des exactions que les traitants négriers commettent dans 

son royaume, le Roi Afonso Ier écrit au monarque portugais, João III, pour s’en plaindre et lui 

exprimer sa volonté de mettre fin à ce commerce d’esclaves au royaume Kongo.84 Il n’en sera 

malheureusement pas le cas. Le pire viendra. La découverte du Nouveau Monde va constituer 

un débouché aussi important que durable pour ce trafic négrier. Et puisque l’esclavage des 

Amérindiens y est catégoriquement interdit par la Couronne portugaise85 en 1570, sauf en cas 

de « guerre juste » ou chez les tribus cannibales,86 les Noirs africains – surtout du Kongo et de 

l’Angola à partir de la seconde moitié de XVIe siècle87 – iront substituer les Indiens apathiques 

et peu engagés dans les travaux manuels.  

L’évolution des civilisations dans cette contrée à faible densité du continent africain 

semble avoir été pacifique durant de longues périodes marquées par des migrations, des 

divisions ou fusions de groupes, des associations et des mariages. Ce n'est qu'avec l'apparition 

des armes à feu et la traite des esclaves que les conflits majeurs et les dominations guerrières 

ont vu le jour.88 « Avant et en marge du commerce avec les Européens et les Arabes, l'esclave 

était un captif, un étranger89 au groupe qui, bien que vaincu, conservait la dignité d'une 

personne. Il n’était pas un être méprisable, sans droits, ni un instrument pour des travaux 

forcés ».90 Si l’esclavage en Afrique noire s’est converti en exploration, la cause en est 

!
83 RINCHON, 1929, p. 37-38. 
84 Voir MANSO, 1877, p. 53-54. 
85 La défense de l’innocence des Amérindiens brésiliens – par le Provincial des jésuites d’alors, Manuel da 
Nóbrega, dans ses écrits aussi bien philosophiques que théologiques – fut déterminante au point d’influencer la 
décision de la Couronne portugaise. Voir GOMES, Laurentino. Escravidão: Do primeiro leilão de cativos em 
Portugal até a morte de Zumbi dos Palmares. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019, p. 131. 
86 Voir BOXER, 2011, p. 99. Et aussi HANSEN, João Adolfo. A servidão natural do selvagem e a guerra justa 
contra o bárbaro. In: NOVAES, Adauto (Org.). A descoberta do homem e do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1998, p. 359. 
87 Voir BOXER, 2011, p. 105. 
88 Voir BERTAUX, Pierre. Africa: Desde la prehistoria hasta los Estados actuales. 3.ed. Madrid: Siglo Veintiuno, 
1974, p. 108. 
89 C’est le cas du peuple ashanti du Ghana dont le terme adonke désigne à la fois l’esclave et l’étranger. Voir 
GOMES, 2019, p. 70. 
90 “Antes e à margem do tráfico com os europeus e árabes, o escravo era um cativo, um estranho ao grupo que, 
embora vencido, conservava a dignidade de pessoa. Não era um ser desprezível, sem direitos, nem um instrumento 



40 
!

l’influence arabe et européenne. « L’esclavage, à des fins productives, n’existait pas en Afrique 

noire. L’influence arabe et européenne a déformé et violé la douceur de cet esclavage 

typique ».91 Il y avait deux origines d’esclavage en Afrique noire : la guerre et les dettes 

insolvables. Dans le premier cas, les prisonniers de guerre et de conquête sont réduits à la 

condition d’esclaves. Dans le second cas : « Le débiteur ou un membre de la famille devient la 

propriété du créancier en tant qu’esclave. Ou bien, c'est une personne qui se donne à une autre 

pour assurer sa propre subsistance et celle de sa famille. Cet esclavage temporaire est, en fin de 

compte, un contrat d’hypothèque ou de travail ».92 Il était aussi d’usage de livrer une personne 

comme otage en vue d’honorer un contrat ou de se livrer aux riches comme esclaves en cas 

d’une extrême pauvreté. Le débiteur qui travaille pour purger sa dette ne perd pas sa dignité 

humaine. Il a hypothéqué sa force de travail et non sa personne. De cette manière, le créancier, 

sans revendiquer aucun droit de propriété sur son débiteur, bénéficie uniquement de son travail. 

Membre à part entière de sa communauté, le débiteur doit être traité par son créancier comme 

ce dernier traite les autres membres de sa famille. La condition d’esclave de maison était 

considérée comme une servitude adoucie93 du fait de son intégration rapide au sein de la famille. 

Une intégration, bien que sans droits claniques ou consanguins, mais au sens naturel et non au 

sens romain94 du terme. « Considérés comme les enfants de la maison, ils mangeaient avec leur 

maître.95 Au Congo, le père appelle l’esclave par le nom de ‘nvana’ (garçon, fils). Et l’ambiguïté 

!

para trabalhos forçados” (ALTUNA, Raul Ruiz de Asúa. Cultura tradicional bantu. 2.ed. Prior Velho: Paulinas, 
2014, p. 183-184, traduction nôtre).  
91 “A escravatura, com fins produtivos, não existiu na África negra. A influência árabe e europeia desvirtuou e 
violentou a suavidade desta escravatura típica” (ALTUNA, 2014, p. 184, traduction nôtre).  
92 “O devedor ou um membro da família passa, como escravo, a pertencer ao credor. Ou então é uma pessoa que 
se entrega a outra para assegurar a sua subsistência e a da família. Esta escravatura temporária vem a ser, ao fim e 
ao cabo, uma hipoteca ou contrato de trabalho” (ALTUNA, 2014, p. 184, traduction nôtre).  
93 Comme dans Rome antique, un esclave affecté aux mines partage peu de points communs avec celui qui sert de 
grandes gens. Voir LANDREA, Cyrielle. La familia méconnue des Valerii Messallae (Ier s. av. – Ier s. ap. J.-C.). 
In : DONDIN-PAYRE, Monique ; TRAN, Nicolas (Éds.). Esclaves et maîtres dans le monde romain. Rome : 
Publications de l’Ecole française de Rome, 2016, sans pagination. E-book. Disponible sur : https://doi. 
org/10.4000/books.efr.3203. Consulté le 19 mai 2025. 
94Entendez : « Nul mystère donc que les esclaves fassent partie de la famille – au sens de groupe domestique. Mais 
ils ne font certes pas partie de la famille au sens de groupe de parents. Ils ne sont assurément pas parents du maître, 
ni d’aucun autre citoyen. Ils n’ont pas les trois noms (nomen, praenomen, cognomen) qui caractérisent le citoyen 
romain, étant sans nom (sans nom gentilice) et exclus de la cité (la Civitas, ensemble des citoyens) ». Toutefois, 
le même auteur trouve pareil l’esclavage africain : « Des données similaires valent pour l’esclavage africain, c’est-
à-dire l’esclavage qui a été pratiqué entre peuples africains en même temps que la traite et la colonisation, et très 
probablement avant. C’est l’exclusion de la parenté, et plus précisément du lignage, qui caractérise la conception 
africaine – tandis que dans la conception antique, l’exclusion de la parenté n’est qu’un aspect particulier de 
l’exclusion de la cité (civitas à Rome, polis en Grèce) ». Voir TESTART, Alain. De la fidélité servile. In : 
GRENOUILLEAU, Olivier (Éd.). Esclaves : Une humanité en sursis. Rennes : Presses universitaires de Rennes, 
2012, p. 113-137. E-book. Disponible sur : https://doi.org/10.4000/books.pur.114552. Consulté le 28 mai 2025. 
95 Pour un Romain, maître d’esclaves, l’idée de manger avec  eux lui est intolérable. C’est ce que souligne la Lettre 
47,8 : « Il croirait attenter à sa propre grandeur, si la même table le recevait, lui et son esclave ». Voir SENEQUE. 
Lettres à Luculius,II: Livres V-VII. Traduit par Henri Noblot. Paris : Les Belles Lettres, 1963, p. 18.  



41!

!

est telle que, pour signifier le vrai fils, on l’appelle ‘fils du ventre’».96 Ainsi, les esclaves 

n'étaient pas des personnes dignes de mépris. « Avant et indépendamment de l’influence arabe 

et européenne, ils ne pouvaient pas être vendus, mais étaient transmis en héritage. Bien qu’ils 

fussent des membres inférieurs de la famille, ils étaient bien traités, car ils maintenaient la 

dignité de la famille et du clan auquel ils appartenaient ».97 Ce sont généralement des captifs de 

guerre ou de raids qui devenaient, après deux ou trois générations, des captifs de maison. Et 

l’esclavage domestique s’avère le type le plus dominant ou le plus pratiqué dans ce royaume 

qui ne connaissait pas de classe d’esclaves avant le contact avec les Portugais.98 Ces étrangers 

– captifs de raids ou prisonniers de guerre, criminels proscrits ou dépourvus de la protection de 

leurs familiers – bien qu’esclaves, constituaient un groupe servile transitoire dont la 

descendance devenait des hommes libres. Néanmoins, ils représentaient une sous-branche au 

sein de la lignée de l’ancien propriétaire.99 Par contre, les captifs achetés ou acquis par le droit 

de conquête constituent la sous-caste des captifs de commerce, les plus malheureux. Les 

esclaves étaient sévèrement punis dans les cas où ils manquaient gravement à l’obéissance, ils 

se rebellaient ou interféraient de façon perturbatrice dans la famille ou la magie. Ils étaient alors 

fouettés, et même tués.100 Dans ce dernier cas, sans droit à la sépulture, leurs cadavres étaient 

abandonnés à la merci des bêtes sauvages. En outre, lorsqu’il y avait des sacrifices humains ou 

nécessité de satisfaire les caprices des chefs sanguinaires, les victimes en étaient des esclaves. 

Il était de coutume dans certains cas d’enterrer les grands chefs avec leurs esclaves pour qu’ils 

!
96 “Considerados filhos da casa, comiam com o seu dono. No Congo, o pai chama o escravo pelo nome de ‘nvana’ 
(menino, filho). E a ambiguidade é tal que, para significar o verdadeiro filho, se lhe chama ‘filho de ventre’” 
(ALTUNA, 2014, p. 186, traduction nôtre). 
97 “Anterior e independentemente da influência árabe e europeia, não podiam ser vendidos, mas passavam em 
herança. Embora membros inferiores, da família, eram bem tratados, pois conservavam a dignidade da família e 
clã a que pertenciam” (ALTUNA, 2014, p. 186-187, traduction nôtre).  
98 L'Afrique dans sa forme traditionnelle est typiquement dépourvue de classes sociales, tout simplement parce 
qu'il n'y a pas de véritable base économique qui puisse soutenir une telle structure. Cette affirmation vient de 
FERKISS, Victor Christopher. África : Um continente à procura de seu destino. Rio de Janeiro : Edições G.R.D., 
1967, p. 39. L’inexistence de classe d’esclaves est aussi signalée par LOVEJOY, 2017, p. 39. 
99 Voir COSTA e SILVA, 2022, p. 249. 
100 La sévérité de la punition nous ramène à Rome antique et elle n’est pas sans rappeler la cruauté dont furent 
victimes des centaines d’esclaves suite à l’assassinat nocturne de Lucius Pedanius Secundus, alors préfet de Rome, 
par un de ses quatre cents esclaves en l’an 61. Puisque les autres esclaves ne l’avaient pas défendu, le Sénat porté 
notamment par Caius Cassius Longinus – malgré l’opposition du peuple appelant à la clémence de tant d’innocents 
– décida en conformité avec la tradition antique, d’exécuter tous les autres esclaves. Ni le nombre de ceux-ci, ni 
leur âge, ni leur sexe ne put modifier la décision du Sénat qui en appelait à la sécurité comme intérêt général. Voir 
TACITE. Annales : Livres XIII-XVI. Traduit par Henri Goelzer. Paris : Les Belles lettres, 1925, p. 437-440. Plus 
bouleversant encore fut la crucifixion de six mille esclaves suite à la grande révolte menée par Spartacus : « En 
mars 71, l’armée des esclaves est vaincue. Les six mille survivants sont mis en croix le long des deux cents 
kilomètres de la voie Appienne, de Rome à Capoue. L’esclave qui les conduisait est mort au combat. Il s’appelait 
Spartacus, et il était gladiateur ». voir PIEILLER, Evelyne. Spartacus, la gloire des vaincus. Le monde 
diplomatique, n. 754, p. 26, janvier 2017. Disponible sur : https://www.monde-diplomatique.fr/2017/01 
/pieiller/56994. Consulté le 21 mai 2025. 



42 
!

continuent à les servir dans l’au-delà comme ils l’ont fait sur la terre. Un esclave pouvait être 

affranchi en payant une rançon, versée par lui-même ou par sa famille.101  

 S’il est vrai que la collaboration des chefs noirs avec l’esclavage arabe et européen a 

entaché indélébilement leurs chefferies, il est également vrai que l’initiative ne venait pas d’eux. 

« L’initiative n’était pas indigène, mais l’égoïsme et l’arrogance des chefs ont facilité la traite 

des esclaves. Les guerres tribales et les déprédations cruelles – de véritables chasses à l’homme 

– sont devenues monnaie courante, surtout à partir du XVIIe siècle ».102 L'Afrique est désormais 

un marché pour le trafic d'êtres humains, générant des profits considérables pour les trafiquants. 

Elle va cependant souffrir de graves conséquences irréversibles : la haine, la terreur, la 

débilitation de l’autorité, la désintégration de la vie communautaire, le bafouement du respect 

sacré de la personne humaine, la réduction à l’insignifiance de beaucoup de groupes ethniques... 

Si les chefs noirs, par leur collaboration avec les esclavagistes, n’avaient pas prêté le flanc aux 

trafiquants berbères, arabes et européens, quelle destinée aurait été celle de l’Afrique noire ? 

Difficile de le savoir. Il reste non moins vrai que « l’avidité, la coercition, la ruse et 

l’éblouissement du puissant étranger ont empêché les chefs noirs de former une alliance, 

d’unifier leur force militaire et d’utiliser leur prestige pour s’opposer ».103 

1.5 Du droit de patronage ou Jus patronatus  

 Parler du jus patronatus dont jouissait alors le Portugal est une condition sine qua non 

pour comprendre comment le christianisme est arrivé au dernier quart du XVe siècle au royaume  

Kongo. « Le Droit de Patronage, Jus patronatus, est l’ensemble de faveurs et privilèges 

reconnus par l’Église aux fondateurs d’une église, d’une chapelle, d’un monastère ou de toute 

autre œuvre pieuse, en contre-partie de leur bienfait ».104 Dans l’Église, bien que juridiquement 

parlant, ce droit remonte au Ve siècle, il a fallu attendre plusieurs siècles pour qu’il soit 

définitivement formulé. En effet : « Évoqué durant le concordat de Worms puis confirmé à la 

!
101 Ceci rappelle, mutatis mutandis, l’un des devoirs du go’el de racheter celui qui était réduit en esclavage par 
nécessité. Voir VITÓRIO, Jaldemir. “Com amor eterno, tenho misericórdia de ti” (Is 54,8). O Deus goel: Teologia 
da misericórdia no Dêutero-Isaías. Studium, Várzea Grande, ano 2, n. 2, abril 2016, p. 15. 
102 “A iniciativa não foi indígena, mas o egoísmo e a prepotência dos chefes facilitaram o comércio de escravos. 
As guerras tribais e as cruéis depredações – autenticas caçadas humanas – tornaram-se espetáculo comum, 
sobretudo a partir do século XVII” (ALTUNA, 2014, p. 187, traduction nôtre).   
103 “A ganância, a coacção, a astúcia e o encandeamento do estrangeiro poderoso impediram que os chefes negros 
se aliassem, unificassem a sua força militar e empregassem o seu prestígio para se oporem” (ALTUNA, 2014, p. 
188, traduction nôtre).  
104 Nous nous référons à la note de bas de page (11), dans MENO, Kikokula. Le christianisme dans la mystique 
des grandes découvertes : le cas de l’ancien Kongo. In : ACTES DU CONGRÈS DE KISANTU 21-28 JUILLET 
1991. 500 ans d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre Pastoral 
de Kisantu, 1996, p. 22. 



43!

!

fin du XIIe siècle par le pape Alexandre III (1159-1181), le droit de patronage ne trouva sa 

formulation définitive qu’aux alentours de 1227, par une décrétale de Grégoire IX ».105 Il 

reposait sur un cadre de droits et de devoirs.  

La prétention au droit de patronage était soumise à certaines conditions. Lorsque le 

patron (patronus) prouvait que le terrain sur lequel se trouvait l’église (possessio) lui 

appartenait, qu’il avait joué un rôle actif dans sa construction (constructio) ou qu’il l’avait 

soutenue financièrement (locupletio), ces trois conditions pouvant être réunies, il pouvait alors 

en revendiquer le droit de patronage. Le patronage pouvait être dit ecclésiastique, laïc ou mixte 

selon qu’il était respectivement exercé par un évêque (et son chapitre cathédral ou par une 

communauté régulière à laquelle revient la fondation, la construction et/ou la dotation d’une 

église), par un seigneur local (ou par l’ensemble des fidèles d’une paroisse), ou par un laïc à 

l’origine puis aumôné à un ecclésiastique ou à une communauté régulière. Par rapport à une 

église, outre une place d’honneur qu’ils occupaient dans la nef en jouissant souvent du droit d’y 

être enterrés, les patrons avaient la responsabilité de s'assurer que les biens de ladite église 

soient correctement préservés et protégés. En plus, l’entretien du clerc chargé de desservir ladite 

église incombait aussi aux patrons. En vertu de leur droit de présentation, ils étaient autorisés à 

choisir un clerc, à le proposer à l’évêque qui à son tour devait l’investir canoniquement du 

bénéfice paroissial. Toutefois : « Seul un privilège apostolique peut accorder la présentation 

aux dignités épiscopales, aux prélatures des églises collégiales et conventuelles. L’Ordinaire ne 

peut refuser l’investiture à la présentation conforme au droit canonique ».106  

Eu égard à ce qui précède, le jus patronatus est de loin antérieur à la grande époque des 

conquêtes portugaises. « Le Patronage portugais fut l’accumulation de doits et privilèges 

successifs concédés par la papauté à l’Ordre du  Christ107 dans son œuvre d’expansion 

ultramarine ».108 Comme le dit Manuel Severim de Faria en 1622 :  

!
105 VUILLEMIN, Pascal. La prise en main des paroisses par les fidèles. In : CEVINS, Marie-Madeleine de ; 
MATZ, Jean-Michel (Dir.). Structures et dynamiques religieuses dans les sociétés de l’Occident latin (1179-1449). 
Rennes : Presses universitaires de Rennes, 2010. E-book. Disponible sur : https://books.openedition.Org/pur/ 
131223?lang=en. Consulté le 11 nov. 2024. 
106 HERMANN, Christian. L’Église d’Espagne sous le Patronage Royal (1476-1834) : Essai d’ecclésiologie 
politique. Madrid : Casa de Velázquez, 1988. E-book. Disponible sur : https://books.openedition.org/cvz/1986. 
Consulté le 12 nov. 2024. 
107 Fondé au Portugal en 1319 par Don Dinis et approuvé par le Pape Jean XXII, cet Ordre militaire a hérité les 
biens de l’Ordre des Templiers supprimé en 1312 par le Pape Clément V, sous la pression du Roi français Philippe 
le Bel. Basé à Tomar, sa principale tâche fut la lutte contre les Maures. Voir LEITÃO, José Augusto Duarte. A 
guerra do céu e de Deus: A missão do P. Baltasar Barreira, SJ, na primeira evangelização de Angola (1580-1592). 
307 p. Dissertação (Mestrado em Teologia) - Faculdade de Teologia Nossa Senhora da Assunção, São Paulo, 1992, 
p. 167, note (12). Il faut ajouter qu’évangéliser et administrer le spirituel des territoires conquis par le Portugal, ce 
fut le rôle de cet Ordre militaire du Christ pendant la période des navigations. Voir MENO, 1996, p. 21, note (6).  
108 LEITÃO, 1992, p. 167. 



44 
!

La seigneurie qu'ont les Rois de ce Royaume en Guinée (qui comprend les États du Cap-Vert, Mina, 
S. Tomé, Angola et une partie du Congo) fut premièrement accordée aux Rois du Portugal par une 
bulle du Pape Martin V, puis par d'autres : d’ Eugène IV, de Nicolas V, de Sixte IV et de Léon X, 
dans lesquelles, disent les Souverains Pontifes, qu’ils donnent le contrôle de ces terres à cette 
Couronne, avec la condition selon laquelle les Rois y pourvoiront de prêtres et de ministres de 
l’Évangile qui baptisent et enseignent notre Sainte Foi aux natifs de la terre...109 

  

 Si, avec cette expansion ultramarine, les Papes concédèrent successivement des droits 

et des privilèges au patronage portugais, c'est surtout avec la Bulle Dum Diversas du 18/06/1452 

du Pape Nicolas V que le Portugal reçut la légitimité dans la possession des terres tant 

découvertes que conquises. Et, du même Pontife, la Bulle Romanus Pontifex du 01/08/1455 

accorda au monarque portugais, Dom Afonso V, et à ses successeurs, toute l’administration et 

la juridiction spirituelle sur toutes les conquêtes passées, présentes ou futures des infidèles 

hostiles à la religion chrétienne.110 Ainsi, à la découverte du royaume Kongo dont l'Angola était 

vassal, le Portugal s' y imposa comme un conquérant investi de la mission d’évangélisation. 

1.6 Des premiers contacts entre le Portugal et le Kongo 

 Tout remonte à l’an 1482 avec le navigateur Diogo Cão qui, en partance du Portugal, 

n’a pourtant pas pour destination le royaume Kongo. Il s’agit d’un « chaînon supplémentaire 

dans cette série de tentatives pour entrer en relations avec le lointain empire chrétien de 

l’Afrique orientale, par-delà la barrière des états musulmans de l’Afrique du Nord ».111 En effet, 

son but principal n’est rien moins que l’accès au royaume chrétien du Prêtre Jean.112 Pour y 

!
109 “O Senhorio que os Reys deste Reyno tem em Guiné (em que se incluem os Estados do Cabo Verde, Mina, S. 
Thomé, Angola, e parte de Congo) foi primeiramente concedido aos Reys de Portugal por hua Bulla do Papa Mar-
tinho 5º, e depois por outras de Eugenio 4º, Niculao 5º, Sixto 4º e Leão Xº, nas quaes dizem os Summos Pontifices 
que daō o dominio daquellas terras a esta Coroa, com con-diçaõ que os Reys della proueiaõ de Sacerdotes, e 
Ministros do Euangelho que bautizem, e ensinem nossa Santa Fee aos naturaes da terra...” (APONTAMENTOS 
de Manuel Severim de Faria sobre a Fundação de Seminários para a Guiné (Janeiro-1622). In: BRÁSIO, António 
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1600-1622). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 
1968. v.4, p. 667, traduction nôtre). 
110 LEITÃO, 1992, p. 169. 
111 WITTE, Charles-Martial de. Les bulles pontificales et l’expansion portugaise au XVe siècle (suite). Revue 
d’Histoire Ecclésiastique, Louvain, v. 51, n. 2-3, p. 453, 1956. 
112 « La légende du Prêtre Jean s'est répandue en Europe lors de la première Croisade, à la fin du XIe siècle. Le 
besoin d'alliés favorisait la croyance, chez les croisés, qu'ils recevraient l'aide d'un souverain très puissant, venu 
d'Asie, et qui attaquerait l'Islam par-derrière. Or, un message commençait à circuler, adressé à l'empereur Manuel 
Comenius, de Byzance, qui nourrissait tant d'espoir. C'était une lettre envoyée par quelqu'un dont la grandeur 
assumait deux dimensions : l'une sacrée, liée au divin, l'autre séculière, en conjonction avec la plus haute puissance 
de la terre - le Prêtre Jean était un roi - un prêtre chrétien, un souverain mystérieux, suzerain de plusieurs des 
dizaines de vassaux. Si mystérieux, que son royaume se situa successivement en Mésopotamie, en Chine, aux 
Indes, en Arabie, en Afrique de l'Ouest et enfin en Éthiopie. À cette époque, les connaissances géographiques 
étaient encore très insuffisantes ». VILHENA, Maria da Conceição. O Preste João: mito, literatura e história. 
Disponible sur: https://repositorio.uac.pt/bitstream/10400.3/357/1/Maria_Vilhena_p627-649.pdf. Consulté le 27 
juin 2024. “A lenda do Preste João foi divulgada na Europa no tempo da 1ª cruzada, em finais do séc. XI. A 
necessidade de aliados favoreceu a crença, entre os cruzados, de que iriam receber o auxílio de um poderosíssimo 
soberano, vindo da Ásia, e que atacaria o Islão pelas costas. Ora começara então a circular uma mensagem dirigida 



45!

!

parvenir, ne pouvant pas passer par le nord de l’Afrique qui est sous la domination musulmane, 

il entreprend de naviguer le long de la côte ouest-africaine dans l’espoir de trouver un détroit 

qui le conduirait à destination. Il navigua non sans difficultés dans l’hémisphère sud pour 

atteindre l’embouchure de l’actuel fleuve Congo. La vue de ce fleuve laissa ces explorateurs 

portugais d’autant plus pantois qu’ils n’avaient encore rien vu de pareil. Un fleuve de loin plus 

majestueux que ceux du Sénégal et de la Gambie qui les avaient antérieurement impressionnés.  

Cet immense fleuve « se jetait dans l’Atlantique à une vitesse de huit à neuf nœuds [14 à 16 

km/h]. Le courant était si fort qu’il s’avançait dans l’océan pour environ quatre-vingts 

kilomètres ».113 

 Diogo Cão remonta le cours du fleuve afin de s’enquérir du genre d’hommes qui en 

peuplaient les rives. Il trouva alors « le pays si densément peuplé que ça dépassait tous les 

calculs. Une foule de Noirs aux cheveux bouclés sortit en courant des huttes couvertes de 

feuilles de palmier et se rassembla sur la rive du fleuve, regardant avec étonnement le château 

flottant avec des hommes blancs à l’intérieur ».114 Si l’apparence de ces Noirs ne les distinguait 

pas de ceux que les Portugais avaient déjà rencontrés çà et là en Afrique, la grande différence 

était la langue parlée qu’aucun interprète en compagnie des Portugais ne pouvait comprendre. 

Le recours aux signes et pantomimes servit tant bien que mal de communication. 

 Ayant appris que c’est l’entrée du royaume Kongo dont la capitale se trouve à 50 lieues 

dans l’intérieur du continent, les navigateurs portugais prennent l’initiative d’entrer en contact 

avec le roi. Il s’appelle Nzinga Nkuwu. « Le roi du Portugal souhaitait entretenir des relations 

d’amitié avec tous les potentats d’Afrique. Diogo Cão était prêt à jouer son rôle. Un riche 

!

ao imperador Manuel Coménio, de Bizâncio, que alimentava tal esperança. Era uma carta enviada por alguém cuja 
grandeza assumia duas dimensões: uma sagrada, relacionada com o divino, a outra secular, em conjugação com o 
mais alto poder na terra - o Preste João era um rei - sacerdote cristão, um misterioso soberano, suserano de muitas 
dezenas de vassalos. Tão misterioso, que o seu reino se situara sucessivamente na Mesopotâmia, na China, nas 
Índias, na Arábia, na África Ocidental e, finalmente, na Etiópia. Nesses tempos, os conhecimentos geográficos 
eram ainda muito deficientes”. Traduction nôtre. Parlant de ce même royaume : « Dès le début du XIVe siècle, on 
le place aux sources du Nil : le Prêtre Jean tend à s'identifier à l'empereur d'Éthiopie, personnage bien connu des 
Latins qui voudraient obtenir son aide contre le sultan d'Égypte. Les premiers Occidentaux à atteindre le Niger, 
vers 1440, considèrent son royaume comme accessible en faisant le tour de l'Afrique par le Sud, ce qui encourage 
les Portugais à tenter la circumnavigation du continent africain ; celle-ci permet enfin aux Occidentaux d'atteindre 
le pays du Prêtre Jean, à temps pour aider les Éthiopiens à résister à la conquête musulmane. Le nom du Prêtre 
Jean commence alors à ne plus être employé que par les littérateurs, et à être abandonné par les géographes et par 
les narrateurs ». RICHARD, Jean. Prêtre Jean. Disponible sur : https://www. universalis.fr/encyclopedie/pretre-
jean/. Consulté le 27 juin 2024. 
113 “ Desembocava no Atlântico a uma velocidade de oito a nove nós. A correnteza era tão forte que avançava no 
oceano por cerca de oitenta quilômetros” (MEREDITH, Martin. O destino da África: Cinco mil anos de riquezas, 
ganância e desafios. Rio de Janeiro: Zahar, 2017, p. 118, traduction nôtre). 
114 “Achou a terra tão densamente povoada, que ultrapassava todos os cálculos. Uma multidão de negros de cabelo 
encarapinhado surgiu correndo das choças cobertas de folhas de palmeira e juntou-se na margem do rio a olhar 
espantada para o castelo flutuante com homens brancos dentro” (SANCEAU, Elaine. D. João II. 2.ed. Porto: 
Civilização, 1959, p. 240, traduction nôtre). 



46 
!

cadeau de diverses choses a été préparé pour offrir à la majesté noire ».115  Une ambassade 

portugaise constituée de quatre missionnaires (franciscains ?) se rend à la capitale pour lui 

apporter un message de paix et d’amitié sans omettre un riche cadeau. Cependant, resté dans 

l’entre-temps à la côte, Diego Cão a beau attendre le retour de ses compatriotes, sans que 

personne ne revienne sur ses pas. Les a-t-on fait prisonniers ? Sont-ils morts ? Difficile de le 

savoir. Le vaillant navigateur décide donc de repartir pour le Portugal tout en emportant « en 

guise d’otages, plusieurs Noirs, chefs locaux de la province congolaise du Soyo, qui avaient 

pris l’habitude de visiter le bateau sans méfiance ».116 Une fois arrivés au Portugal, ces Noirs 

seront bien traités aussi bien par le roi que par les nobles de son royaume. 

 À en croire Boxer, vouloir prendre le contrôle politique du royaume Kongo ou le 

conquérir par la force des armes n’était nullement ce que cherchaient les rois portugais de la 

Maison d’Avis à partir de ce premier contact en 1483. Par contre, ils se contentaient sans doute 

de « reconnaître  les rois du Congo comme leurs frères d’armes, de les traiter en alliés et non 

en vassaux, et de tenter de les convertir ainsi que leurs sujets en envoyant des missionnaires au 

Congo et en les éduquant auprès des minorités choisies de jeunes congolais à Lisbonne ».117 

Aussi les premières flottes portugaises en partance pour le royaume Kongo transportaient-elles 

des missionnaires, des artisans, dont des maçons, des domestiques, des forgerons, des ouvriers 

agricoles, etc. 

 Deux ans plus tard, en 1485, le voilà de retour. Diogo Cão n’est pas uniquement en 

compagnie de ses compatriotes comme lors du premier voyage. En effet, cette fois-ci, il ramène 

avec lui ceux qu’il avait pris en otage lors de son précédent voyage. Grands admirateurs de la 

civilisation européenne dont ils ont été témoins au Portugal, ces anciens otages brûlent d’un 

grand désir de s’en faire les hérauts propagandistes dans leur terre natale. Diogo Cão qui doit 

proposer au Roi Nzinga Nkuwu d’embrasser le christianisme, lui apporte aussi de riches 

cadeaux. Il l’invitera à renoncer aux idoles et à la sorcellerie tout en appliquant la tolérance zéro 

à quiconque dans son royaume croirait encore à ses pratiques païennes.  

!
115 “O rei de Portugal desejava manter relações de amizade com todos os potentados da África. Diogo Cão estava 
pronto a desempenhar o seu papel. Preparou-se um rico presente de várias coisas para oferecer à majestade negra” 
(SANCEAU, 1959, p. 240, traduction nôtre). 
116 RANDLES, 2002, p. 90. Une autre opinion diverge quant au nombre d’otages. SANCEAU, 1959, p. 241, parle 
de quatre otages que Diogo Cão aurait emportés. Bien traités par ce vaillant navigateur à la fois comme des hôtes 
d’honneur et de distingués disciples, les quatre Noirs apprirent les bribes de la langue de Camões tout au long de 
la traversée au point que, en arrivant à la métropole, ils étaient déjà à même de répondre à beaucoup de questions 
que le roi voudrait leur poser.  
117 “Reconhecer os reis do Congo como seus irmãos de armas, tratá-los como aliados e não como vassalos e tentar 
convertê-los, a eles e aos seus súbditos, através do envio de missionários ao Congo e da educação de minorias 
escolhidas de jovens congoleses em Lisboa” (BOXER, 2011, p. 107, traduction nôtre). 



47!

!

 En arrivant à l’embouchure de l’actuel fleuve Congo, contrairement au premier voyage 

où il resta à la côte, cette fois-ci, Diogo Cão décida d’en remonter le cours « sur une distance 

de 140 km, jusqu’aux chutes de Yelala. Ne pouvant aller plus loin, il laisse sur les rochers du 

rivage une inscription que l’on peut encore voir aujourd’hui ».118  Le retour des otages coupa la 

chique aux sujets du Roi Nzinga Nkuwu qui n’en revenaient pas. Quelle euphorie, quelle 

émotion causée par le fait non seulement de revoir les leurs de retour après deux ans passés 

comme otages, mais aussi et surtout de les voir bien requinqués et sapés comme des milords ! 

Le Roi lui-même ne pouvait pas en être moins ravi, loin de là. Aussi convoqua-t-il les grands 

du royaume et ses vassaux pour qu’ils écoutassent à l’envi le récit sur le Portugal notamment à 

propos de la foi en Jésus-Christ. Captivé par ce récit, le Roi en éprouva une telle envie qu’il ne 

voulut point laisser partir ses hôtes pour les écouter à maintes reprises. En effet : « Chacun 

recouvra les siens : le Roi, ses sujets qui avaient passé presque deux ans au Portugal, et Cão, 

ses quatre franciscains. La longue histoire du Portugal dans l’Afrique du Sud-Ouest avait 

commencé ».119  

 Cependant, il était temps pour Diogo Cão de retourner au Portugal. Le Roi Nzinga 

Nkuwu lui confie son ambassadeur auprès du Roi du Portugal. L’ambassadeur est muni de 

cadeaux « d’ivoire et de nattes de raphia finement tissées » destinés au Roi portugais. Il est en 

compagnie de quelques jeunes envoyés par le Roi au Portugal non seulement pour y devenir 

chrétiens, mais aussi pour y apprendre à lire et à écrire. Ces derniers serviraient sans doute de 

traducteurs ou interprètes au moment opportun. Dans son message adressé à son homologue 

portugais, Nzinga Nkuwu manifeste son désir ardent d’adhérer à la foi chrétienne tout en 

demandant que le baptême lui soit immédiatement accordé. Par ailleurs, il a besoin d’une aide 

technique considérable. Aussi sollicite-t-il un certain nombre des personnes – à même d’édifier 

des églises et d’autres maisons de prière – telles que des maîtres charpentiers et de maçons sans 

oublier « des paysans pour domestiquer des bœufs et lui enseigner à cultiver la terre et à en tirer 

profit. Et qu’il lui envoie encore quelques femmes pour apprendre à celles de son royaume à 

pétrir la farine ».120 Demande exaucée dans ce dernier aspect surtout si l’on doit considérer que 

« plusieurs femmes portugaises ont été envoyées pour enseigner aux dames congolaises l’art de 

l’économie domestique telle qu’elle était pratiquée au Portugal ».121 

!
118 RANDLES, 2002, p. 87.  
119 DAVIDSON Basil. Mère Afrique : Les années d’épreuve de l’Afrique. Paris : Presses Universitaires de France, 
1965, p.112. 
120 RANDLES, 2002, p. 91. L’auteur lui-même cite PINA, Rui de. Croniqua del Rey Dom Joham II. Coïmbre : 
Alberto Martins de Carvalho, 1950, cap. LVIII. Sans pagination. 
121 “Várias mulheres portuguesas foram enviadas para ensinar às senhoras congolesas a arte da economia doméstica 
tal como era praticada em Portugal” (BOXER, 2011, p. 107, traduction nôtre). 



48 
!

 Si on ne peut pas démentir que le zèle pour la religion était une caractéristique propre 

des rois portugais, le Roi régnant, Dom João II, n’en était nullement une exception, loin s’en 

faut. Fort de ce zèle, il ne tarde pas à donner satisfaction à la demande du Roi Nzinga Nkuwu. 

Pour la conversion de ce dernier et de son royaume, une mission (de franciscains ?) ad hoc fut 

minutieusement préparée. Outre des jeunes africains amenés auparavant au Portugal, font partie 

de cette expédition  « des missionnaires, soldats et artisans – le fer de lance de la fameuse Trinité 

coloniale (MMM : Missionnaires, Militaires et Marchands, ou CCC : Christianisme, 

Colonisation et Commerce). Devait s’y embarquer aussi João de Sousa, nommé ambassadeur 

du Portugal au Kongo ».122 La charge de commandant de la flotte fut accordée à Gonçalo de 

Sousa.123 Partie du port de Lisbonne le 19 décembre 1490, une flotte de trois navires conduit 

cette expédition avec son premier groupe de missionnaires124 portugais au royaume Kongo. Le 

29 mars 1491, les trois navires jettent l’ancre au port de Mpinda, dans la province du Soyo. 

Après un petit séjour qui occasionne, le 03 avril 1491, le baptême de Mani-Soyo125 ou 

gouverneur de Soyo, désormais Dom Manuel, oncle126 du roi, l’expédition portugaise poursuit 

sa marche lente, mais non moins sûre, vers Mbanza Kongo, la capitale du royaume Kongo. « 

Accompagné de 200 porteurs de bagages, Ruy de Sousa, commandant de l’expédition et 

ambassadeur au Congo, laissa, à Mpinda, sa flottille sous la garde de quelques-uns de ses 

hommes et de dom Manuel, et se mit en route avec les autres, Missionnaires et artisans ».127  

!
122 NGOMA, Ngambu Ferdinand. Discours du président du C.A. de l’UNIBAZ : Ve Centenaire de l’évangélisation 
du Kongo. In : ACTES DU CONGRÈS DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans d’évangélisation et de 
rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre Pastoral de Kisantu, 1996, p. 11.  
123 Cependant, ni l’ambassadeur ni le commandant n’arriveront à destination, les deux étant morts de peste au Cap-
Vert où ils firent escale. D’après NGOMA, 1996, p. 11 : « On les y enterra et l’expédition continua sa route mais 
comme les capitaines des navires (Fernão de Avellar et Afonso de Moura), soutenus par leurs pilotes (Pero de 
Alquer et Pero Escovar) se disputaient le commandement suprême, à l’escale de l’île Saint-Jacques, le gouverneur 
de cette île trancha le différend en confiant le commandement et la mission d’ambassadeur à Ruy de Sousa, neveu 
de feu Gonçalo et ancien chargé de missions diplomatiques en Castille et en Angleterre ».  
124 De quelle famille religieuse étaient-ils ? Les historiens sont loin d’être unanimes à ce propos. Les Dominicains, 
les Franciscains, les Prêtres de la congrégation de Saint-Jean l’Évangéliste, les Frères de l’Ordre tertiaire de Saint-
François, etc. Tous revendiquent la gloire d’avoir évangélisé en premier le royaume Kongo. Voir à ce propos 
FELNER, Alfredo de Albuquerque. Angola: Apontamentos sôbre a ocupação e início do estabelecimento dos 
portugueses no Congo, Angola e Benguela. Extraídos de documentos históricos. Coimbra: Imprensa da 
universidade, 1933, p. 36. En parle également la note de bas de page de RODRIGUES, Francisco. História da 
Companhia de Jesus na Assistência de Portugal: A Fundação da Província Portuguesa 1540-1560. Tribulações – 
Colégios – Missões. Pôrto: Apostolado da Imprensa, 1931, v.1, n. 2, p. 542-543. Et aussi CUVELIER ; JADIN, 
1954, p. 62. À en croire RANDLES, 2002, p. 91, il s’agirait des Franciscains.  
125 À propos de ce baptême, consulter les pages 103-104 dans NZAMBA, Lucien. Batismo no reino do Kongo: 
promessa de salvação ou de prosperidade?  Pensar-Revista Eletrônica da FAJE, Belo Horizonte, v.15, n.1, p.100-
111, ago. 2024. DOI: 10.20911/21799024v15n1p100/2024. Disponible sur : https://www.faje.edu.br/periodicos 
/index.php/pensar/article/view/5713/5264. Consulté le 13 nov. 2024. Voir aussi RANDLES, 2002, p. 92-93. 
126 En principe, personne ne peut s’arroger le privilège d’être baptisé avant le roi. Si le Mani Soyo l’a fait, c’est 
puisqu’il est l’oncle du roi et, vu son âge, il craint de mourir avant le retour des missionnaires à la côte.  
127 NGOMA, 1966, p. 12.  



49!

!

1.7 Du début de l’évangélisation du royaume Kongo 

Une fois arrivés à Mbanza Kongo, la capitale du royaume, les missionnaires furent 

chaleureusement accueillis aussi bien par le Roi lui-même que par toute la population réunie. 

Face à cet enthousiasme et à ce climat favorable, les missionnaires ne perdirent point beaucoup 

de temps. Ils commencèrent sans délai les préparatifs d'un événement fondateur : le baptême 

royal. Ce dernier était destiné à ouvrir la voie à la christianisation du royaume Kongo. 

1.7.1 Du premier baptême royal au royaume Kongo 

 La construction d’une église en pierre est en cours. « Mille Noirs commencèrent à réunir 

les pierres nécessaires, ‘tout en chantant de joie’. Mais le roi demanda à recevoir le baptême 

avant qu’elle ne fût achevée, car une révolte des tribus Bateke, à la frontière nord-est, l’obligeait 

à partir pour la guerre ».128  Eu égard à la situation urgente à laquelle il fallait faire face, on s’en 

tint donc à la volonté du Roi pour anticiper son baptême.  

 En vertu de son baptême reçu le 3 mai 1491,129 le Roi Nzinga Nkuwu s’appelle 

dorénavant Dom João Ier « par alliance à son frère João II du Portugal. La reine Nzinga N’lasa 

fut baptisée sous le nom de la reine du Portugal : Dona Eleonora. Le prince héritier Mvemba 

Nzinga sous le nom de Dom Affonso ».130 Disons que ces trois baptêmes n’eurent pas lieu le 

même jour. Toutefois, il convient de signaler que certains auteurs laissent entendre que le 

baptême du couple royal eut lieu au même moment131 alors que d’autres diffèrent le baptême 

de la reine132 pour le faire coïncider avec celui du prince héritier, Mvemba Nzinga. Ce dernier, 

alors gouverneur de la province de Nsundi, fut baigné dans les eaux baptismales par le frei 

Antônio le 4 juin 1491, sous le nom d’Afonso133 en référence au prince, fils du Roi João II du 

Portugal. Quelques nobles du royaume se firent aussi baptiser. 

!
128 RANDLES, 2002, p. 95. 
129 Selon Resende, Nzinga Nkuwu ne fut pas baptisé seul, mais avec six grands nobles de son royaume qui prirent 
les noms suivants: Dom Francisco, Dom Gonçalo, Dom Jorge, Dom Lopo, Dom Diogo et Dom Rodrigo. Voir 
RESENDE, Garcia de. Chronica de El-Rei D. João II: Contendo a interessantíssima Miscellania conforme a edição 
de 1622. Lisboa : Escriptorio, 1902, v. 3, p. 10. 
130 NZINGA, Makitu Germain. Le baptême de Mani Nzinga Nkuwu : Une analyse critique et prospective. In : 
ACTES DU CONGRÈS DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans d’évangélisation et de rencontres des 
cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre Pastoral de Kisantu, 1996, p. 44. 
131 RODRIGUES, Francisco, 1931, p. 543. 
132 Nzinga Makitu Germain soutient qu’elle était baptisée avec le prince, le 04 juin 1491. Mais la référence qu’il 
donne n’évoque à cette date que le baptême du prince. Voir CUVELIER ; JADIN, 1954, p. 16. Un autre auteur 
qui affirme la même chose, c’est GONÇALVES, António Custódio. A acção evangelizadora e cultural de Portugal 
no Congo (SÉCS. XV-XVII). Brotéria, Braga, v. 134, n. 5-6, mai/jun. 1992, p. 484. Une autre opinion, sans 
évoquer le baptême du prince héritier à la même date, affirme cependant que la reine était effectivement baptisée 
le 4 juin 1491 par le frei Antônio. Voir  RESENDE, 1902, p. 14. 
133 Certains écrivent : “Affonso”. Graphie à garder dans une citation directe où le nom apparaît tel quel.  



50 
!

 Parti en expédition militaire à la frontière nord-est pour braver la révolte des Bateke, le 

Roi João Ier reçoit également l’appui des Portugais qui l’y accompagnent. Il reviendra victorieux 

de cette guerre qui anticipa son baptême. Pour ses hôtes, il était temps de regagner le Portugal. 

Mais avant de repartir pour la métropole, ils prirent soin de laisser derrière eux, à Mbanza 

Kongo « quatre moines pour continuer l’évangélisation, un Noir lettré pour enseigner les 

enfants du roi et des nobles, et quelques Portugais, qui devaient découvrir la route des terres du 

Prêtre Jean ».134  

 L’histoire antique nous renseigne que sans être baptisé, paradoxalement, l’empereur 

Constantin pratiquait ouvertement la religion chrétienne : « L'évolution subjective et le degré 

de conviction et de conscience de la conversion de Constantin sont encore entourés de mystère 

ou de controverse. Mais il ne fait aucun doute que c’était réel aux fins de tout recensement ».135 

Dans la même optique, bien que la conversion du Roi João Ier fît long feu, il reste que dans 

l’histoire du royaume Kongo, la date du 3 mai 1491 fut marquée d’une pierre blanche comme 

étant le début historique et effectif de sa première évangélisation.  

 Néanmoins, ces premières conversions rapides ressemblèrent à la semence que le 

semeur jeta et tomba successivement au bord du chemin, sur les pierres et dans les épines (Mt 

13,4-7). Cela étant, il ne fallait certainement pas en attendre grand-chose. La preuve, qui n’est 

nullement la moindre, en est que la foi chrétienne du premier roi chrétien du royaume Kongo 

ne résista pas à l’épreuve du temps. En effet, il apostasia deux ou trois ans après. Pourquoi le 

roi apostasia-t-il aussi vite ? Si pour les uns la raison principale en est la polygamie africaine, 

radicalement incompatible avec la morale chrétienne,136 pour les autres, il faut imputer cet 

échec au nombre très réduit des prêtres que les maladies tropicales rongeaient et emportaient 

rapidement.137 Qui plus est, l’influence négative que son fils Panso a Nzinga (ou Panso 

Aquitima selon Cavazzi) exerça sur lui n’est pas négligeable. Ce prince, pour avoir gardé une 

grande aversion pour le christianisme, « travailla avec tant d’adresse et d’assiduité à pervertir 

le Roi son père, qu’il en vint à bout ».138 Mais puisque le prince Afonso ne consentit pas à 

l’apostasie, le roi, pour l’en punir, ne trouva pas mieux que de le déchoir de son droit de 

!
134 RANDLES, 2002, p. 95-96. 
135 “Ainda fica envolta em mistério, ou na polêmica, qual tenha sido a evolução subjetiva e o grau de 
convencimento e consciência da conversão de Constantino. Mas, indubitavelmente, foi real para os efeitos de 
qualquer censo” (SEGUNDO, Juan Luis. O dogma que liberta: Fé, Revelação e Magistério dogmático. 2.ed. São 
Paulo: Paulinas, 2000, p. 238, traduction nôtre). 
136 RANDLES, 2002, p. 96. 
137 CUVELIER; JADIN, 1954, p. 16. 
138 CAVAZZI, Giovanni Antonio. Relation historique de l’Ethiopie occidentale : Contenant la Description des 
Royaumes de Congo, Angolle, et Matamba, traduite de l’Italien du P. Cavazzi, et augmentée de plusieurs Relations 
Portugaises, des Cartes Géographiques, et un grand nombre de Figures en Taille-douce. Par le R.P. J.B. LABAT 
de l’Ordre des Frères Prêcheurs. Paris : Charles-Jean-Baptiste Delespine, 1732, v. 2, p. 372. 



51!

!

succession au trône, de l’exiler de la cour et de désigner son frère cadet, le prince Panso a 

Nzinga justement, comme héritier de la couronne. 

Revenons-en, un tout petit peu, à la fameuse polygamie africaine considérée comme la 

principale raison pouvant justifier l’apostasie du Roi João Ier. Il semble que la polygamie, qui a 

émergé après l'instauration de la monogamie, ait acquis une certaine renommée publique en 

raison de divers facteurs sociaux, économiques, démographiques et physiologiques, sans 

oublier l'influence des croyances magiques. « L’une des motivations les plus profondes provient 

du désir d’avoir une progéniture nombreuse. Dans ces sociétés natalistes, la mortalité infantile 

peut atteindre 70 à 80 % des enfants. Par conséquent, il est nécessaire d’engendrer de nombreux 

enfants pour qu’il y en ait qui survive ».139 Mais plus que la simple question de la survie, la 

polygamie avait beaucoup à dire dans la société africaine. 

Il n’est de vraie richesse que d’hommes, et la fameuse polygamie africaine n’est surtout qu’une 
manière d’arriver au plus vite à cette richesse fondamentale, créatrice et protectrice de toutes les 
autres. Une large progéniture, c’était en effet une force de travail garantie dans des régions du monde 
où le travail salarié n’existait pas ou peu ; c’était aussi une assurance maladie doublée d’une 
assurance vieillesse, car les enfants auront plus tard le devoir de s’occuper  de leurs parents et de 
veiller à leurs derniers jours avec un respect sacré.  C’était aussi une occasion de tisser de nouvelles 
alliances, à travers le mariage. C’était enfin les attributs de la puissance militaire face aux autres 
familles et ethnies.140 

 

Un autre aspect qui mérite d’être souligné ici est le rôle que joue la polygamie dans les 

alliances socio-politiques. D’aucuns justifient la volte-face de João Ier à Nzinga Nkuwu comme 

étant probablement la volonté de ce dernier de préserver ces alliances utiles pour l’équilibre de 

la société et de son pouvoir. Il lui était impossible de répudier ses épouses sans offenser leurs 

lignées d’origine. « Par le mariage, il avait noué, avant de devenir roi, les alliances qui l’ont 

amené au pouvoir, et c’est grâce à elles qu’il y est resté. Face à l’insistance pour qu’il n’y ait 

qu’une seule reine, il a été contraint de s’éloigner des pratiques catholiques, même s’il n’y a 

pas de signes qu’il y ait  apostasié ».141 

 Néanmoins, on ne peut pas affirmer que toute la semence jetée en ce début de 

l’évangélisation du royaume Kongo ne tomba qu’au bord de la route, sur le sol rocailleux et 

dans les épines. Comme nous l’enseigne l’histoire d’Israël, il y a toujours un petit reste, un petit 

!
139 “Uma das mais profundas motivações brota do desejo duma prole numerosa. Nestas sociedades natalistas, a 
mortalidade infantil pode atingir os 70-80% de crianças. Por isso, é preciso gerar muitos filhos para que algum 
sobreviva” (ALTUNA, 2014, p. 344, traduction nôtre). 
140 BOILLOT, Jean-Joseph; IDRISSA, Rahmane. L’Afrique pour les nuls. Paris : First, 2015, p. 146. 
141 “Pelo matrimônio, forjara, antes de ser rei, as alianças que o levaram ao poder, e era graças a elas que nele 
permanecia. Diante da insistência em que tivesse uma só rainha, viu-se obrigado a afastar-se das práticas católicas, 
ainda que não haja sinais de que haja apostatado” (COSTA e SILVA, 2022, p. 247, traduction nôtre).  



52 
!

nombre pour faire exception.142 Il s’agit du prince Afonso qui demeura fidèle au christianisme, 

et avec lui, quelques partisans. Afonso deviendra, après la mort de son père apostat, non 

seulement successeur au trône, mais aussi la référence de la propagation de la foi chrétienne 

dans son royaume. 

1.7.2 Du Roi Afonso Ier, véritable apôtre de son peuple 

 S’il est vrai que  Nzinga Nkuwu était baptisé comme étant le  premier roi chrétien du 

royaume Kongo, il n’est pas faux non plus d’affirmer qu’il mourut cependant comme un apostat 

en 1506.143 Son fils aîné, le prince héritier Mvemba Nzinga qui reçut, comme déjà mentionné, 

le nom d’Afonso au baptême, lui succéda au trône.144 Son règne s’étendra sur une longue 

période, de 1506 à 1543.145 En effet : « Le premier contact entre le Portugal et le Kongo 

commença sous d’heureux auspices, et le long règne du roi chrétien Dom Affonso (1506-1543) 

marque le début en même temps que l’apogée d’une collaboration entre les deux pays, qui fut 

sincère et loyale au début ».146 Son avènement au trône fut considéré par certains comme, d’une 

part, l’époque de l’établissement du christianisme et, d’autre part, celle de l’établissement des 

Portugais dans le royaume Kongo « parce que le Roi Alphonse premier du nom, travailla 

toujours et de toutes ses forces, à faire connaître le vrai Dieu dans tous ses Etats, et que pour 

marquer aux Portugais sa reconnaissance, il les protégea d’une manière toute particulière ».147  

 Par son incontestable zèle combien admirable et sa fervente piété, le vertueux Roi 

Afonso Ier « se transforma en apôtre de son peuple pour l’amener au sein et à la pratique de la 

véritable religion ».148  Ce qui lui a valu l’estime de beaucoup de gens. À en croire plus d’un : 

« S’il avait vécu au Moyen Age et en Europe, Alphonse Ier eût sans doute été canonisé. Les 

témoignages concordent sur sa dévotion et sa science théologique ».149 Dans la même optique, 

!

142
!« Même après les châtiments ordonnés par Dieu – le Déluge, la destruction du Royaume du nord et du sud -, il 

subsiste toujours un ‘reste’, un reliquat d’individus grâce auquel l’espérance renaît ». Voir la quatrième de 
couverture de VOGELS, Walter. Le petit reste : Dans la Bible et de l’Église aujourd’hui. Paris : Cerf, 2018.  
143 Les sources sont divergentes à propos de cette date. C’est le cas de l’auteur anonyme de História do Reino do 
Congo qui évoque l’année 1500 comme celle de la mort du Roi João Ier. 
144 Il convient de souligner qu’il ne s’agit pas d’une succession paisible d’autant plus qu’il dut se battre contre 
Mpanzu Nzinga (ou Panso a Nzinga) qui serait un fils bâtard, mais élu par les grands du royaume au titre de 
successeur du roi en alléguant son droit fictif de primogéniture. Voir RANDLES, 2002, p. 97. 
145 Par ailleurs, il est dit que le Roi Afonso Ier régna pendant plus de cinquante ans et mourut à l’âge de quatre-
vingt-cinq ans. Voir BARROS, João de. Década primeira da Ásia: Dos feitos que os portugueses fezerão [sic] no 
descobrimento e conquista dos mares e terras do Oriente. Dirigida ao senado da câmara desta cidade de Lisboa. 
Lib. III, cap. X, fol. 55. Lisboa : Iorge Rodriguez, 1628. Sans pagination.  
146 CROEGAERT Luc. Premières Afriques : Histoire et découvertes d’un continent. Bruxelles : Didier Hatier, 
1985, p. 157.  
147 CAVAZZI, 1732, p. 374. 
148 RODRIGUES, 1931, p. 544. 
149 LÉCRIVAIN, Philippe.  Pour une plus grande gloire de Dieu : Les missions jésuites. [s.l.] : Gallimard, 1991, 
p. 32.  



53!

!

son travail au profit de la propagation de la foi au vrai Dieu lui a valu, de la part de son 

contemporain et historien João de Barros, un témoignage on ne peut plus élogieux. Barros dit 

de lui qu’il fit 

preuve non seulement des vertus d’un prince chrétien, mais joua le rôle d’un apôtre, évangélisant et 
convertissant lui-même une grande partie de son peuple [...] Et pour mieux exercer cet office de 
prédicateur, il apprit à lire notre langue ; et il étudiait la vie du Christ et ses Évangiles, les vies des 
saints et autres doctrines catholiques qu’il pouvait apprendre avec l’aide de nos prêtres, et il 
expliquait tout cela à ce peuple barbare. Il envoya aussi au Portugal ses fils, ses petits-fils, ses neveux 
et quelques jeunes nobles, pour y apprendre à lire et écrire non seulement le portugais, mais aussi le 
latin et les textes sacrés.150   

  

 Il va sans dire que le Roi Afonso Ier, non seulement était digne d’un grand prince chrétien 

par ses vertus, mais aussi se déploya non sans éclat à la tâche de ramener un grand nombre de 

ses sujets à la foi chrétienne. Pour y parvenir, il pensa d’abord à sa propre formation. « Lui-

même montra l’exemple en s’imposant un programme d’instruction ».151 C’est ainsi qu’il se 

mit lui-même à l’école des prêtres dont il apprit la doctrine chrétienne. Et ce, non pas tout 

simplement pour son propre salut, mais aussi pour celui de ses sujets. En effet, il leur 

transmettait ce que lui-même avait appris des missionnaires. Il est obvie qu’il ne voulait pas se 

limiter là, en se contentant de son propre travail de convertir ses sujets. Il visait plus loin. Le 

souci de pouvoir perpétuer l’enseignement de la foi chrétienne dans son royaume se traduit sans 

doute par sa vision pour l’éducation de la jeunesse dont il envoya un bon nombre au Portugal 

en vue d’une formation de qualité. Il pourrait donc compter sur cette jeunesse bien formée 

comme des futurs évangélisateurs de son peuple.  

 Si rêver plus grand n’a jamais été un péché, il va de soi que le Roi Afonso Ier, également, 

n’en commit pas un en misant plus haut. À en croire Damião de Goís, nous sommes en droit de 

dire qu’il ne s’était pas trompé d’avoir rêvé si grand. En effet, ces jeunes que le roi envoya pour 

une meilleure formation en Europe butèrent, au début de leur séjour européen, à beaucoup de 

difficultés liées aux études. Cette situation difficile, à laquelle ils étaient confrontés, risquait de 

compromettre sérieusement tout espoir mis en eux. Néanmoins, ils parvinrent – non sans 

l’intervention vigoureuse du roi resté en Afrique152  – à surmonter les obstacles et, finalement, 

!
150 RANDLES, 2002, p. 100.  
151 NDAYWEL è NZIEM, Isidore. Histoire du Zaïre : De l’héritage ancien à l’âge contemporain. Louvain-la-
Neuve : Duculot, 1997, p. 87. 
152 Voici l’intervention du Roi Afonso Ier et son résultat : « Au Portugal, l’éducation des Congolais ne va pas non 
plus sans mal. Le 27 mai 1517, D. Afonso écrit au roi de Portugal pour répondre à une lettre de ce dernier, où il 
lui faisait savoir que les jeunes parents qu’il avait envoyés se faire instruire ne faisaient aucun progrès et qu’il ne 
fallait pas en envoyer d’autres. D. Afonso se déclare très peiné et recommande qu’ils soient ‘sévèrement châtiés’. 
Ce serait pour lui ‘une très grande honte’ qu’ils n’aient plus la possibilité d’aller s’instruire au Portugal. Il répète 
‘qu’ils doivent être châtiés et corrigés, car c’est par le travail qu’on atteint le royaume des cieux’. Il demande qu’ils 
soient dispersés à travers le Portugal, pour qu’ils ne restent pas ensemble. La cour de Lisbonne semble s’être laissé 



54 
!

porter du fruit escompté. Et ce, dans la mesure où « beaucoup sortirent lettrés [des couvents et 

des maisons de personnes savantes et pieuses chargées de leur instruction] et tels que, par la 

suite, ils firent un travail très fructueux dans leur pays, y prêchant la foi catholique ».153   

 Parmi ces jeunes gens que le roi envoya pour étudier au Portugal, on compte son propre 

fils, le prince Henrique qui « fut sacré évêque d’Utique154 sur la demande du Roi Manuel du 

Portugal »155 en devenant, ipso facto, le premier évêque noir du royaume Kongo en 1518. Quant 

à sa formation, ce natif de Mbanza-Nsundi, alors âgé de 11 ans, partit de sa terre natale en 1506 

bravant et traversant l’Océan Atlantique pour la première fois en vue d’étudier au Portugal. Il 

y « entreprit ses études d’humanités, puis de théologie sous la direction des chanoines 

missionnaires ».156 La réussite de ses études lui valut les éloges du roi portugais Manuel.  

Recommandé pour une prélature dès le projet d’ambassade à Rome en 1513, il fut promu évêque 
d’Utique au consistoire du 5 mai 1518, avant même d’être ordonné prêtre. Il dit sa première messe, 
fin 1519 ou début de 1520, d’après la lettre du Roi Manuel à son ambassadeur, à Rome en décembre 
1520. Le Roi obtint la bulle avec la dispense d’âge pour la consécration épiscopale et éventuellement 
pour l’empêchement de légitimité. Mgr Cuvelier estime cependant que Henrique était de naissance 
légitime.157 

  

 Bien que dans sa constitution Supernae dispositionis du 5 mai 1514, Léon X eût renforcé 

les conditions d’âge pour promouvoir quelqu’un à l’épiscopat, cela ne l’empêcha nullement de 

concéder les dispenses nécessaires pour celui qui deviendra le premier évêque noir du royaume 

Kongo. Après son sacre à Rome, passant par le Portugal, il regagnera sa terre natale en 1521 en 

sa qualité d’évêque « d’Utique et auxiliaire de l’évêque de Funchal ».158 Il était accompagné de 

quatre chanoines de Saint Éloi en qualité de théologiens. Pour l’exercice de son ministère, il fut 

doté du duché de Mpangu tout en résidant à São Salvador. En 1529, le Roi João III invita Dom 

Henrique au Portugal en vue d’échanger sur l’organisation ecclésiastique du royaume Kongo. 

À partir de 1526, le Roi Afonso Ier souhaitait que son neveu Afonso, qui avait passé beaucoup 

d’années d’études au Portugal, devînt également évêque et que son royaume fût érigé comme 

un évêché indépendant.  

!

quelque peu fléchir par cette plaidoirie, car le roi D. João III écrira en 1529 qu’il acceptera jusqu’à douze jeunes 
Congolais, dont il assurera l’instruction ». Voir RANDLES, 2002, p. 101. 
153 RANDLES, 2002, p. 101.  
154 Diocèse situé près de l’ancienne ville de Carthage, dans l’actuelle Tunisie. Précision de GOMES, 2019, p. 199. 
155 MBWAKI, Nsokila Alphonse Marie. La faillite d’une rencontre : Une mission et une civilisation. In : ACTES 
DU CONGRÈS DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans d’évangélisation et de rencontres des cultures en 
pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre Pastoral de Kisantu, 1996, p. 73. 
156 CUVILIER ; JADIN, 1954, p. 16. 
157 CUVILIER ; JADIN, 1954, p. 38. 
158 CUVILIER ; JADIN, 1954, p. 18. 



55!

!

 Comment Mgr Henrique exerça-t-il son ministère épiscopal dans son pays d’origine et 

pendant combien de temps ? Les documents en notre possession ne nous en disent pas grand-

chose. Toutefois, « il était décédé le 25 mars 1539 d’après une lettre d’AFFONSO. Dans les 

pourparlers concernant l’érection de l’évêché de S. Tomé en 1534, on rappelle que le prince 

Henrique, fils du roi, était évêque au Congo ».159 Outre ce premier évêque noir du royaume 

Kongo qui réussit bien ses études en Europe, il y en eut d’autres. Il convient de signaler, par 

exemple, la réussite d’un autre de ses frères dont il est dit qu’il resta à Lisbonne où il devint 

professeur d’humanités.  

 Comme nous l’avons déjà dit, le 3 mai 1491, date mémorable du baptême du Roi Nzinga 

Nkuwu devenu par le fait même Dom João Ier, marque le début de la première évangélisation 

de son royaume. Dès lors, beaucoup de missionnaires appartenant à des familles religieuses et 

à des nationalités différentes (principalement des Portugais, mais aussi des Espagnols, des 

Italiens, etc.), par vagues successives et jamais en nombre suffisant, y déployèrent leur zèle 

apostolique non sans fruit. 

 Pour le bien des âmes de son royaume, le Roi Afonso Ier ne cessa jamais d’importuner 

son homologue portugais d’envoyer des prêtres au royaume Kongo. Dans sa lettre du 18 mars 

1526, adressée au monarque portugais Dom João III, il fit une demande expresse de cinquante 

prêtres pour l’instruction et la sauvegarde de tant d’âmes qui se perdaient dans l’idolâtrie par 

manque de prêtres.160 Cependant, le triste constat fut que ni la ferveur incontestable du Roi 

Afonso Ier ni le zèle apostolique de quelques vaillants missionnaires ne permirent effectivement 

le progrès et l’approfondissement escomptés du christianisme dans le chef de son peuple. « Il 

était difficile de persuader efficacement ces indigènes de vaincre des passions déréglées, et à 

exercer avec persévérance des vertus chrétiennes aussi élevées sur les inclinations de la nature 

corrompue ».161 Aussi, de nombreux indigènes retournaient-ils aux pratiques anciennes. 

L’exemple le plus éloquent, disons-le une fois de plus, fut paradoxalement celui de João Ier, 

premier roi chrétien du royaume Kongo. Il apostasia. 

 Cette régression, serait-elle imputable, comme le souligne Francisco Rodrigues, 

seulement à la nature inconstante, vicieuse et aux coutumes invétérées des peuples noirs ? 

Certainement pas. En effet, le même auteur reconnaît aussi clairement que « les missionnaires, 

religieux ou clergé séculier, ont malheureusement mis un terme au progrès de la religion 

!
159 CUVILIER ; JADIN, 1954, p. 39. 
160 MANSO, 1877, p. 50. Voir également CARTA do rei do Congo a D. João III (18-3-1526). In: BRÁSIO, António 
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1472-1531). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 
1952. v.1, p. 460.  
161 RODRIGUES, 1931, p. 544. 



56 
!

chrétienne. Tous ne correspondaient pas à l'attente qu'on s'était justement formée d'eux, ni aux 

obligations d'être envoyés par Dieu ».162 Les mauvaises habitudes voire les scandales causés 

par certains missionnaires auxquels s’ajoutent les vexations et la dépravation des mœurs de la 

part des colons ne pouvaient pas ne pas constituer une pierre d’achoppement au progrès de 

l’évangélisation. En effet :  

Ce peuple resta chrétien tant que les ecclésiastiques qui gouvernaient leurs consciences se 
montrèrent dignes du sacerdoce. Mais peu à peu les pasteurs devinrent loups : l’oisiveté engendra 
les vices ; de sordides cupidités ou de coupables passions produisirent des scandales de toutes sortes. 
La Foi s’éteignit alors au cœur des Noirs, et il n’eut plus, dans la colonie si admirablement fondée 
par les Dominicains, trace de civilisation ou vestige de pudeur.163   

  

 Dans la même optique, il est dit que « beaucoup de missionnaires qui arrivaient, avaient 

un caractère indifférent, sans aucun véritable sens de la vocation, car la moralité cléricale au 

Portugal de cette époque était extrêmement élémentaire, comme c’était le cas, d’ailleurs, dans 

le reste de l’Europe ».164 Ceux qui étaient censés être maîtres pour guider les autres, se 

méconduisaient lamentablement. « Cependant, comme toujours, on ne peut donner de leçons à 

quiconque que si on les observe d’abord soi-même ».165 Eu égard à ce qui précède, il va sans 

dire que l’état de la chrétienté dégringolait tellement qu’il fallait – d’après le jugement de 

Gonçalo Nunes Coelho dans sa lettre adressée au Roi João III du Portugal, le 20 avril 1539 – 

un remède approprié :  

En vérité, je dis à Votre Altesse qu'il sera très profitable au divin et à l'humain de vider ce royaume 
de tous les hommes blancs qui s'y trouvent, tant ecclésiastiques que séculiers, et de le faire réformer 
avec de nouvelles et bonnes personnes, car, si l'envie, l'avarice et la cupidité règnent dans le monde, 
en ceux d'entre nous qui sont dans cet état, elles en font leur demeure et leur siège perpétuel.166  

 
 Voilà le contexte qui prévaut dans ce royaume près d’un demi-siècle après l’introduction 

du christianisme. L’auteur de la lettre précitée ne voit nullement en ces hommes blancs qui 

peuplent le royaume Kongo la possibilité d’un changement positif. Obnubilés par l’envie, mus 

!
162 RODRIGUES, 1931, p. 545. 
163 CRÉTINEAU-JOLY, Jacques. Histoire religieuse, politique et littéraire de la Compagnie de Jésus : Composée 
sur des documents inédits et authentiques. 3e éd. Paris : Poussielgue-Rusand, 1851, v.1, p. 397.  
164 “ Muitos dos missionários que chegavam possuíam um carácter indiferente, sem qualquer verdadeiro sentido 
de vocação, porque a moralidade clerical no Portugal desse tempo era extremamente elementar, como acontecia, 
aliás, em todo o resto da Europa” (BOXER, 2011, p. 108, traduction nôtre). 
165 VALADIER, Paul. Bienheureux sommes-nous d’être minoritaires ! Du catholicisme en France. Paris : Mame, 
2023, p. 105. 
166 “Em verdade diguo A vossa Alteza que coussa muy proveitosa seram pera o diuino e vmano despeJarsse este 
Reynno de todollos homeens bramcos que nelle estam asy eclesiasticos como seculares, e tornallo a rreformar de 
gente nova e boa, por que sse a emveJa avareza e cobiça no mundo rreynam em os que neste este ora estamos faz 
sua morada e perpetu Asemto” (MANSO, 1877, p. 73, traduction nôtre). 



57!

!

par l’avarice et sous l'emprise de la cupidité, aucun remède ne semble efficace pour les en 

guérir. L’unique solution aux yeux de Gonçalo Nunes Coelho pour sauver le royaume du mal 

qui le ronge sérieusement n’est rien moins que s’en prendre à la cause : le vider des hommes 

qui le conduisent au gouffre. Le Portugal – ni Rome d’ailleurs – ne restera pas silencieux à ce 

cri d’alarme comme nous le verrons dans la suite.  

1.8 Reprise synthétique du premier chapitre 

 Dans ce premier chapitre, notre objectif a été celui de décrire le royaume Kongo. Il nous 

a paru non seulement logique, mais aussi important de présenter d’abord le contexte général 

dans lequel se trouvait le royaume fondé par Lukeni sinon avant la présence européenne, du 

moins pendant les premiers moments où ces deux mondes totalement différents entrèrent en 

contact. Pour y parvenir, nous avons commencé par brosser laconiquement l’aperçu historique 

et situer géographiquement le royaume Kongo.  

 Fondé par Lukeni, un prince qui s’est révolté contre son royaume de Bungu, le royaume 

Kongo fut constitué par deux peuples : les conquérants étrangers venus de Bungu et les 

autochtones assujettis qui, par les liens de mariages, finirent par ne devenir qu’un seul peuple 

connu comme les Bakongo. Avant la conquête de Lukeni, la population soumise vit en des 

chefferies indépendantes les unes des autres. Réorganiser ces chefferies en provinces d’un État 

centralisé dirigé par un monarque suprême se doit au génie du peuple conquérant. Mbanza 

Kongo en est la capitale qui, plus tard et sous l’influence portugaise, deviendra São Salvador. 

La royauté, le Conseil d’Etat et le corps administratif constituent les organes du gouvernement. 

La propriété, le commerce et la fiscalité sont connus et pratiqués dans le royaume Kongo. Pour 

sa survie la population pratique entre autres l’agriculture, l’élevage, la chasse et la cueillette.  

Les métiers tels que celui de forgeron, de tisserand (le tissage du raphia et du coton) ou de potier 

sont exercés pour produire les objets utiles à la vie quotidienne, sans oublier les armes pour la 

guerre. Les habitations modestement meublées sont construites avec des pieux et des herbes, la 

toiture étant en chaume ou en feuilles de palmier. C’est plus au moins dans un tel décor que la 

vie suit son cours au royaume Kongo avant la rencontre avec les premiers Portugais.  

 Ces derniers, alors maîtres de la navigation maritime, se lancent dans l’aventure de 

l’exploration et de la conquête des territoires outre-mer. Le christianisme, la colonisation et le 

commerce qui constituent ce qui fut appelé le fer de lance de la trinité coloniale sont 

inséparables des expéditions maritimes portugaises. C’est ainsi qu’une fois arrivés au royaume 

Kongo, et après avoir établi un lien d’amitié entre les rois du Portugal et ceux du Kongo, ils se 

déployèrent pour son évangélisation. Après le baptême du Roi Nzinga Nkuwu, devenu par le 



58 
!

fait même João Ier, l’espoir de convertir son royaume vola vite en éclats quand, peu de temps 

après, le monarque apostasia. L’enthousiasme renaît toutefois quand, après sa mort, le prince 

Mvemba Nzinga, alors Afonso par son baptême, lui succéda au trône. Comme un apôtre 

infatigable, celui-ci travailla avec bec et ongles pour la conversion de son peuple. Dans cette 

optique, il envoya les siens étudier au Portugal et son fils, le prince Henrique, en reviendra 

comme le premier évêque noir de son royaume.  

 En outre, le Roi Afonso Ier ne cessa d’importuner son homologue portugais pour lui 

envoyer, entre autres, des prêtres pour évangéliser le royaume Kongo. À côté de missionnaires, 

beaucoup d’autres Portugais vivaient au royaume Kongo. Vint un moment où leurs mœurs 

laissaient à désirer au point que Gonçalo Nunes Coelho  adressa une lettre au monarque 

portugais, João III, lui recommanda de purger le royaume Kongo de tous les hommes blancs 

qui y vivaient. En effet : « Le Souverain-Pontife et le roi de Portugal conçurent la pensée de 

tirer de la barbarie cette nation, qui avait eu des jours si heureux ».167  Et c’est donc en vue de 

sauver le royaume Kongo de la dépravation des mœurs des hommes blancs qui s’y trouvent et 

de les remplacer par de « nouvelles et bonnes personnes » que  le roi portugais va recourir à la 

Compagnie de Jésus naissante, qui jouit alors d’une très bonne réputation, pour trouver un 

remède adéquat aux maux qui rongent le royaume du vertueux Roi Afonso Ier.  

 Néanmoins, les premiers jésuites seront-ils à la hauteur des attentes si élevées placées 

en eux pour évangéliser le royaume du vertueux Roi Afonso Ier ? La suite nous en dira long. 

C’est qui est sûr est que, par obéissance à leurs supérieurs, ils répondront avec promptitude et 

diligence à l’appel du monarque portugais pour accomplir non sans enthousiasme la mission 

leur confiée. D'où la nécessité d'aborder maintenant cette obéissance en vertu de laquelle les 

jésuites se rendent là où la mission les appelle.

!
167 CRÉTINEAU-JOLY, 1851, p. 397. 
 



59!

!

2 L’OBÉISSANCE ET LA MISSION DANS LA COMPAGNIE DE JÉSUS 

 Dans le présent chapitre, notre prétention est de parler de l’obéissance et de la mission 

dans la Compagnie de Jésus. « Considérant que le Christ, dans sa vie et dans ses œuvres, a été 

l'amen (cf. Ap 3,14), le oui (cf. 2 Cor 1,20) parfait dit au Père, et que de dire oui signifie tout 

simplement obéir, il est impossible de concevoir la mission, si ce n'est en relation avec 

l'obéissance ».1 Il n’en est pas autrement pour Ignace de Loyola. Et ce, dans la mesure où « la 

spécificité du vœu d’obéissance chez Ignace est liée à la mission – la mission du jésuite 

individuel et celle de la Compagnie tout entière ».2 C’est ce qu’Ignace et ses premiers 

compagnons feront en se liant au Pape par obéissance pour que ce dernier les envoie missionner 

là où il jugerait opportun. C’est ce que les premiers compagnons feront également, lors de la 

première Délibération,3 en promettant l’obéissance à l’un d’entre eux, qui sera comme le 

suppléant du Pape. Car ils en ont pleinement conscience, ils comprennent que compte tenu de 

ses responsabilités, le Souverain Pontife ne peut pas intervenir sur tous les fronts ni suivre 

chaque détail de manière exhaustive. 

À la suite de ces premiers compagnons, le candidat qui entre dans la Compagnie de 

Jésus découvre la fin pour laquelle cette dernière a été créée : « La fin de la Compagnie n’est 

pas seulement de s’occuper, avec la grâce divine, au salut et à la perfection de nos âmes,4 mais, 

avec cette même grâce, de travailler intensément à aider au salut et à la perfection de celles du 

prochain » (Const. n. 3). En effet : « Pour mieux atteindre cette fin, on y fait les trois vœux, 

d’obéissance, de pauvreté et de chasteté » (Const. n. 4).  

Il ne serait pas superflu de dire que, comme l’indique si bien le titre du chapitre en cours, 

nous nous focaliserons tout simplement sur le vœu d’obéissance. Et ce, tout en nous inspirant 

!
1 CONGRÉGATION POUR LES INSTITUTS DE VIE CONSACRÉE ET LES SOCIÉTÉS DE VIE 
APOSTOLIQUE. Le service de l’autorité et l’obéissance, 2008. Disponible sur : https://www.vatican.va/ro 
man_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc_20080511_autorita-obbedienza_fr.html. 
Consulté le 02 jan. 2025. 
2 ROTSAERT, Mark. L’obéissance dans la vie de la Compagnie de Jésus : Décret 4, CG 35, 2008. Revue de 
Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 29-40, 1/2009. 
3 MORI, Geraldo Luiz de ; TAPIA, José Federico Castillo. La conversión espiritual en Ignacio de Loyola y en las 
fuentes de la espiritualidad ignaciana. In: MAZINI, Maria Marcela; SOLER, Fernando (Eds.). Teología de la 
conversación en el Espíritu: Una exploración interdisciplinar. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Agape Libros, 
2024, p. 115-116. Voir surtout THOMAS, Joseph. Un chemin vers Dieu : Les constitutions de la Compagnie de 
Jésus. Paris : Nouvelle Cité, 1989, p. 105. 
4 Dans les Constitutions de la Compagnie de Jésus : « L’‘âme’ est parfois opposée au ‘corps’, mais très souvent le 
mot désigne l’homme tout entier, avec toutes ses facultés, non seulement surnaturelles, mais aussi naturelles : le 
cœur, l’esprit, la force pour agir [...]. C’est ainsi tout l’homme qui est appelé au salut. Très souvent aussi le mot 
‘âme’ est lié au mot ‘aider’ : le travail de l’homme est ‘d’aider les âmes’, et pour cela il doit ‘s’aider lui-même’, 
c’est-à-dire s’ouvrir à la force divine qui, à la fois, le conduit à la perfection et fait de lui un apôtre actif et efficace ».  
Voir SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus I. Traduit par François Courel. Paris : Desclée de 
Brouwer, 1967a, p. 14, note 1.  



60 
!

fondamentalement et en suivant de près la lecture que le jésuite Joseph Thomas fait des 

Constitutions de la Compagnie de Jésus.5 L’obéissance est un lien, l’obéissance est un chemin 

et l’obéissance dans la Compagnie de Jésus a ses fondements. Avec tout ceci en filigrane, on 

peut mieux comprendre la pratique de l’obéissance dans la Compagnie de Jésus.  

Pour Ignace de Loyola, s'engager pleinement envers Dieu notre Seigneur et faire preuve 

de générosité à son égard, c'est se dévouer entièrement et sans retour à son service. Comme 

corps de la Compagnie de Jésus, pour accomplir notre mission de servir Dieu à travers les autres 

de façon plus efficace, une union fraternelle, fondée sur l’amour et la charité, est indispensable. 

Et la subsistance de ce corps au service divin n’est possible que par le lien et la force de 

l’obéissance. Qui et comment l’obéissance lie-t-elle ? 

S’il est vrai que l’obéissance lie le corps de la Compagnie de Jésus, il est aussi vrai 

qu’elle ne l’immobilise point. Bien au contraire, elle se révèle comme un chemin à parcourir. 

Elle guide. Comment guide-t-elle la Compagnie de Jésus ? Et quels sont les fondements sur 

lesquels l’obéissance tire non seulement sa valeur, mais également son efficacité spirituelle 

dans la Compagnie de Jésus ? Ce sont ces questions qui baliseront le chemin au développement 

à suivre, avant de boucler avec la pratique de l’obéissance dans la Compagnie de Jésus. 

2.1 L’obéissance nous lie 

Pour saint Ignace de Loyola, le fait d’être lié à Dieu notre Seigneur et de lui être 

généreux nous dispose non seulement à le trouver généreux envers nous, mais aussi à « recevoir 

de jour en jour des grâces et des dons spirituels plus grands » (Const., n. 282). Et au fondateur 

de la Compagnie de Jésus de continuer : « Se lier davantage à Dieu notre Seigneur et se montrer 

généreux envers lui, c’est se consacrer entièrement et irrévocablement à son service, comme le 

font ceux qui s’attachent à lui par le vœu » (Const., n. 283). Par ailleurs, il insiste sur l’union 

mutuelle de tous par le lien de charité fraternelle afin de « mieux et plus efficacement travailler 

au service de Dieu et à l’aide du prochain » (Const., n. 273). En effet : « Le corps, consacré à 

Dieu, uni par la charité fraternelle ne pourra subsister que par la force de l’obéissance ».6  

L’importance que saint Ignace accorde à l’obéissance est incommensurable dans la 

mesure où le service de Dieu et l’aide au prochain passent par elle. « Elle est une condition 

vitale. Sans elle tout se perd. Il n’y a plus de Compagnie de Jésus. Car l’obéissance doit être sa 

marque propre. Sa perfection sera ‘la perfection de l’obéissance’ (547), idéal proposé à ‘nous 

!
5 Nous avons déjà indiqué ce livre à la deuxième note de l’ « INTRODUCTION ».  
6 THOMAS, 1989, p. 93. 



61!

!

tous’ ».7 Qui plus est, au vu de la structure même de la Compagnie de Jésus, l’obéissance en 

est, à en croire Joseph Thomas, une pièce maîtresse. Comparée à la pauvreté, il en résulte que 

« si les formes concrètes de pauvreté ont donné lieu à des hésitations, amené à revoir des 

positions déjà prises, il n’en est pas de même avec l’obéissance. La voie choisie en 1539 restera 

toujours la même ».8 De quoi s’agissait-il en évoquant l’année 1539 ? De la grande 

Délibération. Pour comprendre ce que c’est, il convient de rappeler que « La Compagnie de 

Jésus n’est pas sortie d’un coup de l’esprit de son fondateur, Ignace de Loyola. C’est plutôt une 

gestation lente et commune qui amena un groupe de prêtres réformés à se constituer en une 

société d’amis. Un certain nombre d’étapes clés jalonnent cependant cette maturation ».9  

Sept étudiants parisiens, réunis autour d’Ignace de Loyola, se qualifient eux-mêmes 

d’amis dans le Seigneur. Lors d’une messe célébrée le 15 août 1534, à Montmartre, par Pierre 

Favre, alors le seul prêtre du groupe, font le vœu « de se rendre ensemble en Terre Sainte pour 

séjourner, au moins pour quelque temps, là où Jésus a vécu, et pour y travailler ‘au bien des 

âmes’ ».10 Au cas où la traversée se révélerait impossible à cause des perturbations politiques 

autour de la Méditerranée, ils se mettraient à la disposition du Pape pour des missions qu’il leur 

confierait. « Si exalté que l’on soit par l’immense projet oriental, on en forme un autre, en 

contrebas, pour que l’échec du premier ne soit pas l’échec tout court. Savoir doser le rêve, et 

l’espérance, en leurs modalités... ».11 Comme ils se destinent tous à la prêtrise pour vivre la 

chasteté dans le célibat, ils en ont déjà fait la promesse. La pauvreté également. Quand, le 15 

novembre 1536, ils quittent Paris pour Venise où ils arrivent le 8 janvier de l’année suivante, 

ils sont dix, car trois autres membres ont rejoint le groupe.12 C’est justement à Venise que « le 

24 juin 1537, six parmi eux, dont Ignace, furent ordonnés prêtres »,13 par l’imposition des mains 

!
7 THOMAS, 1989, p. 94. 
8 THOMAS, 1989, p. 96-97. 
9 RAVIER, André. Les premiers compagnons. In: CHAUVIN, Charles (Éd.). Les Jésuites. Paris : Desclée de 
Brouwer, 1996, p. 19. 
10 O’MALLEY, William John. Une histoire des jésuites : D’Ignace de Loyola à nos jours. Bruxelles : Lessius, 
2014, p. 9-10. 
11 LACOUTURE, Jean. Jésuites : Une multibiographie. Les conquérants. Paris : Seuil, 1991, p. 78. 
12 Il s’agit respectivement de Claude Jaÿ et Paschase Broët qui rejoignirent le groupe en 1535, et Jean-Baptiste 
Codur qui s’y ajouta en 1536. 
13 «... on 24 June 1537, six of them, including Ignatius, were ordained to the priesthood » (O’MALLEY, William 
John. The First Jesuits. Cambridge : Harvard University Press, 1993, p. 33, traduction nôtre). Signalons que la 
traduction espagnole du même livre que nous avons précédemment consultée avant de tomber sur l’original, parle 
de sept au lieu de six qui furent ordonnés prêtres, dont Igance : « El 24 de junio de 1537, siete de ellos, incluido 
Ignacio, fueron ordenados sacerdotes ». Voir O’MALLEY, William John. Los primeros jesuitas. Bilbao: 
Mensajero; Santander: Sal terrae, 1993, p. 51. Et si nous avons cherché l’original anglais, c’est puisqu’il y avait 
une divergence entre la version espagnole et la version portugaise :  « em 24 de junho de 1537, seis deles, inclusive 
Inácio, foram ordenados sacerdotes ». Voir O’MALLEY, William John. Os primeiros jesuítas. São Leopoldo: 
Unisinos; Bauru: EDUSC, 2004, p. 59. 



62 
!

de « Mgr. Vincent Negusanti, évêque d'Arbe ou Rab, sur l'île la plus septentrionale de l'archipel 

vénitien ».14 

Ils se déploient alors à la prédication et à d’autres ministères en attendant 

l’embarquement pour la Terre Sainte. Pour le bien et le service des âmes, ils se répartissent. Les 

uns se trouvent au nord, les autres au centre de l’Italie. Ils s’identifient comme membres de la 

« Compagnie de Jésus » à la question de savoir qui ils sont. « À mesure que les mois passent et 

deviennent des années, ils prennent conscience que les tensions politiques rendent impossible 

le voyage en Terre Sainte ».15 Pas de succès pour ce projet oriental qui n’aura finalement pas 

lieu. Le rêve de Jérusalem n’étant pas devenu réalité, leurs yeux sont désormais braqués vers 

Rome.  

En 1539, les premiers compagnons de Jésus se réunirent pour débattre sur deux points 

importants intimement liés dont dépendait leur avenir. À ce stade, le Pape a déjà décidé 

« d’envoyer les premiers compagnons dans plusieurs missions qui impliqueraient une 

séparation les uns des autres » (CG 35, dec. 4, n. 4).16 Devant l’imminence de la dispersion dans 

la vigne du Seigneur, ils se posèrent deux questions fondamentales : faudrait-il rester unis dans 

la dispersion en formant un corps ? Faudrait-il faire un vœu d’obéissance à l’un d’entre eux ? 

Pour y répondre, ils débattent. Ils sont « réunis à Rome à la maison d’Antonio Frangipani, près 

de la tour de Melangolo ».17 C’est le printemps à Rome. « Pendant trois mois, ils se rencontrent 

presque tous les jours afin d’envisager l’avenir ».18 Si la réponse à la première question fut 

rapide et unanime, il n’en était nullement le cas pour la seconde. Et ce, pour deux raisons. 

D’abord, le lien de la charité fraternelle qui les unissait semblait suffire pour assurer la cohésion 

du groupe, mieux du corps. Ensuite, ils s’étaient déjà engagés à se consacrer totalement à la 

disposition du Pape. « Une personne humaine ne peut faire vœu d’obéissance, au sens plein du 

terme, qu’à Dieu seul. Ainsi, militant sous la bannière de la croix, la Compagnie sert son unique 

Seigneur et l'Église son épouse sous le Pontife Romain Vicaire du Christ sur terre ».19 

!
14 Nous nous référons ici à la 16e note de bas de page où CARDOSO Armando écrit : “ O bispo que os ordenou 
com imensa consolação foi Mons. Vicente Negusanti, bispo de Arbe ou Rab, na ilha mais setentrional do 
arquipélago veneziano” (LOYOLA, Inácio de. Autobiografia. Traduzido por Armando Cardoso. 3.ed. São Paulo: 
Loyola, 1987, p. 106, traduction nôtre). 
15 O’MALLEY, 2014, p. 10. 
16 “Enviar os primeiros companheiros em diversas missões que implicariam a separação uns dos outros” (CG 35, 
dec. 4, n. 4, traduction nôtre).  
17 LÉCRIVAIN, Philippe. Les premiers siècles jésuites : Jalons pour une histoire (1540-1814). Namur : Lessius, 
2016, p. 38. 
18 O’MALLEY, 2014, p. 11. 
19 “Una persona humana no puede hacer voto de obediencia, en el pleno sentido de la palabra, más que a Dios solo. 
De esta forma, militando bajo la bandera de la cruz, la Campañía sirve a sua único Señor y a la Iglesia su esposa 
bajo el romano Pontífice Vicario de Cristo en la tierra” (KOLVENBACH, Peter-Hans. Selección de escritos del 



63!

!

Les trois mois consacrés à la Délibération ne sont pas de tout repos. « Ce fut une 

délibération longue et difficile de trois mois, des échanges fraternels, des doutes pénibles et une 

profonde joie dans l'unanimité du résultat ».20 Après avoir prié, débattu et pesé les arguments 

en faveur et contre le vœu d’obéir à l’un d’entre eux, ils débouchèrent à une conclusion heureuse 

et unanime : la nécessité d’obéir à l’un d’entre eux.  Une triple raison pour justifier cette 

décision : pour accomplir en tout la volonté de Dieu, pour conserver plus sûrement la 

Compagnie et pour pourvoir correctement au besoin spirituel ou temporel que peut survenir à 

chacun. Notons que « lorsque le premier groupe commence à vivre comme un corps uni à 

Ignace, ils ne reconnaissent que le Seigneur Jésus comme chef et supérieur. Notre nom en 

témoigne aussi : les compagnons sont appelés la Compagnie de Jésus précisément parce que 

c'est lui seul qu'ils veulent servir ».21 Mais ces compagnons vont découvrir au fur et à mesure 

« comment le Vicaire du Christ et un Supérieur Général sont introduits dans leur obéissance à 

Jésus seul, mais ils ne changent pas d'avis. Le Saint-Père sera entendu comme Vicaire de Jésus 

sur terre et supérieur ‘à la place du Christ’ ».22 

Si en se mettant à la disposition du Pape par le vœu de l’obéissance les premiers 

Compagnons se disposaient, ipso facto, à la dispersion missionnaire, obéir à l’un d’entre eux 

était un moyen fondamental pour rassembler tout le corps ainsi dispersé. L’option que ces tout 

premiers compagnons font de promettre l’obéissance à l’un d’entre eux balise déjà le chemin 

de ce que sera l’Institut de la Compagnie de Jésus. Tout d’abord, en vertu du vœu d’obéissance 

au Pape, ils pourront aller partout où ce dernier jugerait bon qu’ils missionnent pour apporter 

l’aide au prochain dans la vigne du Seigneur sans restriction que ce soit dans une région occupée 

par les fidèles comme dans celle peuplée par les infidèles. Ensuite, c’est de cette obéissance au 

Pape que découle et s’inscrit l’obéissance à un supérieur choisi parmi eux.23 L’importance de 

la première Délibération, qui n’est pas moins fondatrice, se mesure par le fait que « Dès 1539 

on trouve donc dans les premiers documents tout ce qui sera repris dans le texte ultime des 

!

P. Peter-Hans Kolvenbach: 1991-2007. [Madrid]: Curia del Provincial de España de la Compañía de Jesús, 2007, 
p. 214, traduction nôtre). 
20 “Fue una deliberación larga y difícil de tres meses de duración, de intercambio fraterno, de dudas angustiosas y 
de profundo gozo en la unanimidade del resultado” (PALMÉS, Carlos. Del discernimiento a la obediencia 
ignaciana. Roma : Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 1988, p. 27, traduction nôtre). 
21 “Cuando el primer grupo comienza a vivir como cuerpo unido a Ignacio, sólo reconoce al Señor Jesús como 
cabeza y superior. También nuestro nombre es testimonio de ello: los compañeros se llaman la Compañía de Jesús 
precisamente porque es a él solo a quien ellos quieren servir” (KOLVENBACH, 2007, p. 214, traduction nôtre). 
22 “como el Vicario de Cristo y un Superior general se van introduciendo en su obediência a Jesús sólo, pero ellos 
no cambian de idea. El Santo Padre será escuchado en cuanto Vicario de Jesús en la tierra y el superior ‘en lugar 
de Cristo’” (KOLVENBACH, 2007, p. 214, traduction nôtre). 
23 Ainsi, donc, si obéir au Vicaire du Christ pour les missions est un vœu qui disperse les compagnons, par contre, 
le vœu d'obéissance à l'un d'entre eux les rassemble. Voir DHÔTEL, Jean-Claude. Les jésuites de France : Chemins 
actuels d'une tradition sans rivage. Paris : Desclée de Brouwer, 1987, p. 152.  



64 
!

constitutions. Même conception de l’obéissance. Mêmes arguments en sa faveur. Mêmes 

justifications apostoliques et spirituelles ».24 On y trouve également l’affirmation selon laquelle 

le supérieur doit être considéré comme celui qui tient la place de Jésus-Christ. Par ailleurs, « on 

voit que la promesse faite à Dieu d’obéir au Pontife Romain en matière de missions est devenue 

‘notre principe et notre fondement principal’ » (CG XXXI, dec. 1, n. 4).25 

Au regard de ce texte qui parle d’obéir et d’aller là où le Souverain Pontife les enverrait, 

il n’y a pas mieux à dire sinon : « Une illumination soudaine : la découverte de l’obéissance 

apostolique. Depuis lors, nulle variante sur le fond. Pour la réalisation de sa fin. Pour la cohésion 

du corps. Pour le bien des membres enfin, pas de Compagnie de Jésus sans l’obéissance ».26 

L’obéissance au Pape est première. Et dans ce sens, la Compagnie de Jésus ne peut être 

comprise autrement sinon comme un corps dans l’Église et au service de l’Église. Et cela passe 

par le truchement du vœu d’obéissance au Pape. Quelle est la nature du lien qui lie la 

Compagnie de Jésus au Souverain Pontife ? 

Lorsqu’Ignace et ses premiers compagnons prononcent les vœux  le 15 août 1534, à 

Montmartre, commence déjà, peut-on affirmer, la Compagnie de Jésus qui sera juridiquement 

inscrite en juin 1539, à Rome. Le 27 septembre 1540, le Pape Paul III édicte la Bulle Regimini 

militantis Ecclesiae. L’autorisation y est donnée au Préposé Général de la Compagnie de Jésus, 

d’en établir les Constitutions originales. Par le fait même, ce nouvel Ordre religieux acquiert 

son identification et sa certification par l’autorité suprême de l’Église. La même Bulle contient 

la Formule de l’Institut qui stipule que la Compagnie est appelée à militer pour Dieu sous 

l’étendard de la croix au service du seul Seigneur et du Pontife romain qui est son Vicaire sur 

terre. Le même document poursuit : « Cette Compagnie et chacun de ses membres combattent 

pour Dieu dans l’obéissance fidèle au très saint Seigneur le pape et aux autres pontifes romains 

ses successeurs ».27 Par ailleurs, nous retrouvons la même formule quelque peu modifiée dans 

la Bulle Exposcit debitum, de Jules III, édictée en 1550 : « Servir le seul Seigneur et l’Église 

son épouse sous le Pontife Romain, Vicaire du Christ sur la terre ».28 Cette dernière Bulle 

développe le vœu d’obéissance au Pape plus que dans les documents antérieurs. 

Tous ceux qui font profession dans cette Compagnie, non seulement savent en professant, mais se 
souviennent aussi ensuite, tout au long de leur vie, que la Compagnie tout entière et chacun de ceux 

!
24 THOMAS, 1989, p. 98-99. 
25 “Daqui se vê que a promessa feita a Deus de obedecer ao Romano Pontífice acerca das missões, se tornou ‘nosso 
princípio e principal fundamento’” (CG XXXI, dec. 1, n. 4, traduction nôtre). 
26 THOMAS, 1989, p. 99. 
27 THOMAS, 1989, p. 100. 
28 “Servir sólo al Señor y a la Iglesia su Esposa bajo el Romano Pontífice, Vicario de Cristo en la tierra” 
(ALDAMA, Antonio M. de. Notas para un comentario a : La formula del Instituto de la Compañía de Jesús. 
Roma: Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 1981, p. 13, traduction nôtre). 



65!

!

qui y font profession combattent pour Dieu sous l’obéissance fidèle de notre très saint seigneur, le 
pape Paul III, et des autres Pontifes Romains, ses successeurs. Et bien que nous sachions par 
l’Évangile et par la foi orthodoxe  et croyons fermement que tous les fidèles chrétiens sont soumis 
au Pontife Romain comme à celui qui est le chef et le Vicaire de Jésus-Christ, néanmoins, pour un 
plus grand dévouement à l’obéissance du Siège Apostolique et un plus grand renoncement à nos 
volontés et pour une direction plus sûre de l’Esprit Saint, nous avons jugé extrêmement commode 
que chacun de nous et tous ceux qui font désormais la même profession, en plus d'être liés par le 
lien commun des trois vœux, soient liés par un vœu spécial, en vertu duquel nous nous engageons à 
exécuter, sans subterfuge ni aucune excuse, immédiatement (pour autant que cela dépende de 
nous)...29 « tout ce que commande le Souverain Pontife, en quelque lieu qu’il envoie » (Const. n. 
529).  

 

Le combat pour Dieu que mène la Compagnie de Jésus tout entière et tous ceux qui y 

font la profession, n’est pas un combat en ordre dispersé où chacun fait ce que bon lui semble. 

Loin s’en faut. C’est en conformité avec l’ordre papal actuel et futur. Que tous les fidèles 

chrétiens soient soumis au Pontife Romain en tant que chef de l’Église et Vicaire du Christ, 

c’est une évidence. Et les premiers compagnons n’en disconviennent pas. Le sens de leur 

engagement par un vœu spécial au Pape est justifié par leur grande dévotion pour l’obéissance 

au Saint-Siège, par une plus grande abnégation de leurs volontés et par leur certitude d’être 

ainsi guidés par le Saint-Esprit. Ainsi convaincus, ils peuvent se laisser conduire où que ce soit, 

suivant la volonté du Pape, aussi bien chez les fidèles que chez les infidèles. « L’intention de 

ce quatrième vœu d’obéissance au Pape portait et porte encore entièrement sur les missions. Et 

c’est en ce sens qu’il faut entendre les Bulles où il est question de cette obéissance : en tout ce 

que commande le Souverain Pontife, en quelque lieu qu’il envoie, etc. » (Const. n. 529).  

Pour Ignace de Loyola et ses premiers compagnons, le chemin que la Compagnie de 

Jésus doit emprunter pour atteindre le but pour lequel elle fut créée passe nécessairement par 

l’obéissance au Pape. Indéniablement : « La Compagnie de Jésus n’est pas faite, en effet, pour 

un lieu déterminé, mais pour être répandue à travers le monde, en différentes régions et en 

différents pays, avec le désir, pour y mieux réussir, de laisser au Souverain Pontife le soin de la 

répartition » (Const. n. 603). Joseph Thomas fait une observation intéressante en montrant 

comment le Souverain Pontife va jouer le rôle du « souverain et vrai capitaine, qui est le Christ 

notre Seigneur » (Ex. Sp. 143), de la méditation de deux étendards. Ainsi, comme le Christ, 

!
29 “Todos los que hagan la profesión en esta Companñía, no sólo sepan al profesar sino se acuerden después, 
durante toda su vida, que la Compañía entera y cada uno de los que en ella hacen la profesión guerrean por Dios 
bajo la fiel obediencia de nuestro santísimo señor el papa Paulo III y de los otros Romanos Pontífices, sus 
sucessores. Y aunque conozcamos por el evangelio y sepamos por fe ortodoxa y creamos firmemente que todos 
los fieles cristianos están sometidos al Romano Pontífice como a quien es la cabeza y el Vicario de Jesucristo, con 
todo, por una mayor devoción a la obediencia de la Sede Apostólica y mayor abnegación de nuestras voluntades 
y por una más segura dirección del Espíritu Santo, hemos juzgado conveniente en sumo grado que cada uno de 
nosotros y cuantos en adelante hagan la misma profesión, además de estar ligados por el vínculo común de los três 
votos, lo estemos con voto especial, en virtude del cual nos obligamos a ejecutar, sin subterfugio ni excusa alguna, 
imediatamente, (en cuanto de nosotros dependa)...” (ALDAMA, 1981, p. 15-16, traduction nôtre).  



66 
!

« Seigneur du monde entier choisit un si grand nombre de personnes, apôtres, disciples, etc., et 

les envoie dans le monde entier répandre sa sainte doctrine parmi les hommes de tout état et de 

toute condition » (Ex. Sp. 145), tenant la place du Christ, le Pontife Romain fait la même chose 

en envoyant les jésuites en mission à travers le monde.     

Lors de leurs vœux à Montmartre, comme nous l’avons déjà dit, les premiers amis dans 

le Seigneur, de la future Compagnie de Jésus, ont pour objectif de se rendre à Jérusalem et y 

exercer l’apostolat. Le rêve cher à Ignace, Jérusalem, « est devenu le rêve de tous. Mais dans 

l’incertitude où ils sont de pouvoir s’y établir, les compagnons prévoient une clause qui les 

soumet par avance aux conduites de Dieu. Jérusalem, ou, s’il est impossible d’y aller ou d’y 

rester, Rome qui apparaît désormais à leur horizon ».30  

Ils ne ferment pas la porte à la possibilité de recourir au Pape au cas où le projet de 

Jérusalem n’aurait pas lieu. En effet, « si, arrivés à Venise, les compagnons ne pouvaient pas 

aller dans l’année en Palestine, ils se présenteraient à Sa Sainteté afin qu’elle les envoyât 

travailler au bien des âmes partout où elle le jugerait bon pour la plus grande gloire de Dieu ».31 

Ce recours au Pape qui est une éventualité, presque un pis-aller au dire de Joseph Thomas, va 

finalement devenir une condition sine qua non pour la réalisation de la mission de ces premiers 

compagnons. Le petit groupe qui constitue le premier noyau de la Compagnie de Jésus est 

composé d’hommes venus de diverses provinces et de différents royaumes.32 Dans quel 

territoire doivent-ils aller en mission ? Ils sont incertains quant aux terrains sur lesquels jeter 

leur dévolu pour la réalisation de leur mission. Ils refusent par ailleurs de se lier à quelque 

territoire bien déterminé. Pour rester libre de ces préoccupations, la Compagnie se lie au Pape 

qui, Vicaire souverain du Christ, a reçu le mandat et les moyens nécessaires pour veiller au bien 

de l'Église universelle. Il est donc la référence la plus sûre, la personne la mieux placée pour 

connaître les besoins de l’Église universelle. « Pour ne pas errer dans la voie du Seigneur, ils 

firent donc cette promesse ou ce vœu, afin de laisser le Saint Père les répartir lui-même, pour 

une plus grande gloire divine, conformément à leur projet de parcourir le monde » (Const. n. 

605). Vu le contexte, en se remettant entièrement entre les mains du Pape, Paul III reçut et 

accepta cette offrande, les premiers compagnons, comme une manne du ciel. « Le génie de Paul 

!
30 DUMEIGE, Gervais. La genèse de l’obéissance ignatienne. Christus, Paris, n. 7, p. 314-331, juil/sept. 1955, p. 
318-319. 
31 LETURIA, Pedro de. Aux sources de la « Romanité » de la Compagnie de Jésus. Christus, Paris, n. 5, p. 81-
100, jan/mars. 1955, p. 83. 
32 À Ignace de Loyola s’ajoutent : “Pierre Favre, Berger de Savoie, François Xavier, gentilhomme navarrais, Simon 
Rodriguez, le Portugais, Diego (Jacques) Laynez, descendant de juifs convertis, Alphonse Salmeron, benjamin du 
groupe, Nicolas Bobadilla, orateur-né, Claude Jaÿ, Savoyard comme Favre, le Picard Paschase Broët, Jean-
Baptiste Codur, fils d’un notaire provençal. Et Diego Hocez, rallié en 1537, mais mort avant 1539 ». Voir 
LEBRUN, François ; ANTÉBI, Elizabeth. Les Jésuites ou la gloire de Dieu. Milano: Stock, 1990, p. 21. 



67!

!

III était de s’entourer d’hommes qui l’aideraient effectivement dans la réforme de l’Église. Il 

connaissait ces prêtres qui, pauvres comme le demandait l’Évangile, chastes, voulaient être 

apôtres au service de l’Église. Il les utilisa immédiatement ».33  

Libre spirituellement et engagée envers le Saint Père par le vœu d’obéissance, la 

Compagnie de Jésus devient un corps à sa disposition. À lui de la mouvoir à sa guise pour la 

plus grande gloire de Dieu et le salut des âmes. Quant aux membres de cette Compagnie, ils se 

disposent à lui obéir totalement. « En particulier, nous appliquerons toutes nos forces à la vertu 

d’obéissance : obéissance au Souverain Pontife d’abord, et ensuite aux supérieurs de la 

Compagnie » (Const. n. 507). L’obéissance au Pape est le « principe et fondement » dont 

découle l’obéissance due aux supérieurs. Certes, « les supérieurs de la Compagnie pourront, 

selon la faculté qui leur a été accordée par le Souverain Pontife, envoyer là où ils le jugeront 

plus utile un sujet quelconque de la Compagnie, celui-ci restant, où qu’il se trouve, à la 

disposition du Saint Père » (Const. n. 618). Pour Ignace, il va sans dire que « l’obéissance 

apostolique ne peut se fonder que sur l’obéissance pontificale. Les supérieurs sont les 

‘représentants’ du Christ. Le pape en est ‘le Vicaire souverain’. Le rêve de l’‘expédition’ 

planétaire de la méditation des deux étendards peut devenir réalité ».34 

En parlant des supérieurs comme ‘représentants’ du Christ, on voit d’abord le Général 

qui est la tête du corps de la Compagnie de Jésus. Si pour les premiers compagnons, le Pape est 

pris pour leur véritable supérieur, pourquoi vouer l’obéissance à l’un d’entre eux qui serait le 

Supérieur Général ? Il faut recourir à la Délibération de 1539 dont les conclusions à cette 

question restent claires : « Tant pour le bon fonctionnement interne de la Compagnie dans son 

organisation que pour la réalisation de son désir premier de ‘chercher et trouver’ la volonté de 

Dieu dans sa vie, il vaut mieux assumer l'obéissance ».35 De façon beaucoup plus précise, le 

choix d’obéir à l’un d’entre eux s’explique en ces termes : « Nous avons déjà fait vœu d’obéir 

au pape. C’est lui notre vrai supérieur. Mais il ne peut pas tout faire, tout suivre. Nous avons 

donc besoin d’un supérieur général qui soit comme son suppléant. Il ne le remplacera pas, 

certes, mais il tirera de lui son autorité et parlera en son nom ».36 La logique du raisonnement 

!
33 DUMEIGE, 1955, p. 320. Ajoutons qu’après avoir reçu favorablement l'oblation des premiers compagnons de 
Jésus en novembre 1538, Paul III leur offrit Rome comme leur premier champ apostolique. Ils étaient, au même 
moment, voulus par Charles Quint pour les Indes espagnoles, par Jean III pour les Indes portugaises, par les 
évêques et par les princes du nord de l'Italie pour leurs régions respectives. Voir RAVIER, André. Ignace de 
Loyola fonde la Compagnie de Jésus. Paris : Desclée de Brouwer, 1974, p. 81.  
34 THOMAS, 1989, p. 105. 
35 « Las conclusiones dejan ver claramente el sentido apostólico de la decisión tomada. Tanto para el buen 
funcionamiento interior de la Compañía en su organización como para el cumplimiento de su primer deseo de 
‘buscar y encontrar’ la voluntad de Dios en su vida, es mejor asumir la obediencia” (SALVAT, Ignasi. Servir en 
misión universal. Bilbao: Mensajero, 2002, p. 84, traduction nôtre).  
36 THOMAS, 1989, p. 105. 



68 
!

est claire et cohérente dans la mesure où le Pape ne peut pas s'occuper de tout ni rester attentif 

à tout ce qui se passe. D’où la nécessité de vouer l’obéissance à « l’un d’entre nous » qui soit 

le supérieur général. « Il est nécessaire qu’il y ait quelqu’un qui soit responsable de tout le corps 

de la Compagnie, et dont la tâche soit le bon gouvernement, le maintien et le développement de 

tout ce corps ; et c’est le supérieur général » (Const. n. 719). 

Assurément, la dissémination à travers le monde rend difficile l’union des membres avec 

la tête et entre eux. Il faudra travailler à tout prix à la consolidation de ladite union. Cette 

dernière est d’autant plus importante que « la Compagnie ne peut, en effet, être maintenue ni 

dirigée, ni par conséquent atteindre la fin qu’elle poursuit pour une plus grande gloire divine, 

si ses membres ne sont pas unis entre eux et avec leur tête » (Const. n. 655). De la part du 

Général, ses qualités personnelles sont un atout pour aider à cette union. De lui émanent 

l’autorité des provinciaux, celle des supérieurs locaux et celle des individus. Cela étant, à la 

vertu d’obéissance qui réalise grandement l’union des membres « se rattache la subordination 

bien gardée des supérieurs les uns par rapport aux autres, et des inférieurs par rapport aux 

supérieurs [...]. Car, ainsi gardée, la subordination maintiendra l’union, qui se réalise en premier 

lieu par elle, moyennant la grâce de Dieu notre Seigneur » (Const. n. 662).  

« La fin de la Compagnie doit être la passion de tous les membres de ce corps. Si le 

corps peut et doit être fermement articulé par l’obéissance, cela présuppose une communion 

plus profonde dans la poursuite du bien proposé : la gloire de Dieu et le salut des âmes ».37 Et 

la structuration du corps de la Compagnie de Jésus découle du Général qui en est la tête. Il en 

est de même du pouvoir auquel participent les autres membres de la Compagnie. « Quant aux 

autres sujets de la Compagnie, chacun participe à ce pouvoir dans la mesure où il lui est 

communiqué par la tête. Mais il est bon qu’il soit communiqué largement aux supérieurs 

provinciaux et, dans une juste proportion, aux supérieurs locaux ou aux recteurs, à qui on jugera 

devoir le faire » (Const. n. 206). Quant à rester unis comme membres d’un seul corps, s’il est 

vrai que l’amour et la charité, l’échange des nouvelles, la communication fréquente des uns 

avec les autres, la profession d’une même doctrine et, dans la mesure du possible, la pratique 

de l’uniformité en tout sont une aide considérable, il n’est pas faux que le vœu de l’obéissance 

joue un rôle prépondérant (Const. n. 821). Effectivement, pour unir les membres de la 

Compagnie de Jésus non seulement entre eux, mais aussi avec leur tête « ce qui servira en 

premier lieu sera le lien de l’obéissance qui unit les sujets à leur supérieur et entre eux, les 

!
37 THOMAS, 1989, p. 107. 



69!

!

supérieurs locaux à leurs provinciaux, et les uns et les autres au général, de façon à ce que soit 

respectée soigneusement la subordination des uns par rapport aux autres » (Const. n. 821). 

Ainsi, donc, l’obéissance s’avère nécessaire pour garder uni le corps de la Compagnie 

de Jésus. Dans la vision d’Ignace de Loyola, cette obéissance se veut hiérarchisée dans une 

Compagnie de Jésus pyramidalement structurée. « Une fois élu, le général concentre entre ses 

mains tous les pouvoirs. Mais ces pouvoirs sont avant tout des charges, des responsabilités. 

Responsabilité de l’union à maintenir. Responsabilité plus encore du dynamisme du corps 

entier. Il porte le souci du bien universel de la Compagnie ».38 Autrement dit, il lui incombe 

d’assurer la bonne gouvernance de la Compagnie de Jésus, de la conserver et de l’augmenter 

(Const. n. 719). Mais tout cela n’est possible qu’avec le concours de tous les membres où qu’ils 

soient, mus par la même volonté de chercher en tout et toujours la plus grande gloire de Dieu 

et le salut des âmes.  

2.2 L’obéissance nous guide 

Le 27 septembre 1540, date de la publication de la Bulle Rigimini militantis Ecclesiae, 

marque la fondation de la Compagnie de Jésus. Si  en l’occasion de l’approbation de l’Institut 

de la Compagnie de Jésus, le Pape Paul III le présente comme « un chemin vers Dieu », il 

convient de dire que ce chemin n’est rien moins que celui de l’obéissance. « Pour Ignace et le 

jésuite, l’obéissance est à la fois grâce et don. C’est un chemin vers lequel nous sommes appelés 

par le Seigneur et c’est le Seigneur lui-même qui nous permet de suivre ce chemin dans son 

service » (CG 35, dec. 4, n. 29).39 En outre : « L’obéissance, structure qui assure au corps sa 

cohésion et son dynamisme, doit être vécue, intériorisée, par chacun des membres. Plus 

exactement, c’est elle qui peut et doit les faire vivre. La spiritualité propre à la Compagnie est 

la spiritualité de l’obéissance ».40 Comment l’obéissance se présente-t-elle comme un chemin ? 

2.2.1 Facteur d’intégration 

L’entrée dans la Compagnie de Jésus commence lorsque l’on vit sous son obéissance 

(Const. n. 216, 258, 511, 565, 633, 682, 693). Celui qui y entre aura alors tout un chemin à 

parcourir avant de devenir définitivement membre du corps de la Compagnie de Jésus. « Et le 

chemin que décrivent les constitutions jusqu’à l’admission définitive, est jalonné d’appels à 

!
38 THOMAS, 1989, p. 108. 
39 “Para Inácio e para o jesuíta a obediência é, ao mesmo tempo, graça e dom. É um caminho para o qual somos 
chamados pelo Senhor e é o próprio Senhor quem nos concede seguir esse caminho no seu serviço” (CG 35, dec. 
4, n. 29, traduction nôtre).  
40 THOMAS, 1989, p. 109. 



70 
!

découvrir toute la valeur de l’obéissance ».41 Le nouveau venu devra vouloir « obéir, s’humilier 

et gagner la vie éternelle » (Const. n. 102). Cela étant, à partir du temps de la première 

probation, il apprendra à obéir au cuisinier.42 Il appartiendra à ce dernier de ne pas exhorter, 

mais de commander à ceux qui viennent travailler ou aider à la cuisine. L’obéissance due au 

cuisinier en tout ce  qui concerne son office requiert beaucoup d’humilité de la part de celui qui 

reçoit l’ordre. Ne pas lui obéir totalement ne donne aucune garantie, paraît-il, d’obéir aux 

supérieurs. « Car la véritable obéissance ne regarde pas à qui elle est rendue, mais pour qui elle 

est rendue ; et si elle est rendue pour notre seul Créateur et Seigneur, c’est lui, le Seigneur de 

tous, qui est obéi » (Const. n. 84). Il serait alors inutile de chercher à savoir si c’est le cuisinier 

ou le supérieur qui commande « car, à sainement comprendre les choses, on n’obéit ni à eux ni 

pour eux, mais seulement à Dieu et seulement pour Dieu, notre Créateur et Seigneur » (Const. 

n. 84).  

En outre, les Constitutions décrivent l’attitude qui doit être celle du cuisinier à l’égard 

de son aide : « Il vaut donc mieux que le cuisinier ne prie pas son aide de faire ceci ou cela, 

mais qu’il lui commande avec modestie, en disant : ‘Faites ceci ou cela’. Car s’il le prie, il aura 

plutôt l’air de parler en tant qu’homme à un autre homme » (Const. n. 85). Et pourtant, il devra 

parler comme le Christ parlant à un homme. Or, en se référant au temps d’Ignace de Loyola, 

sachant que beaucoup de candidats à la Compagnie de Jésus venaient d’un milieu social aisé 

tel que les cours princières ou ecclésiastiques, il ne semble cependant ni approprié ni juste qu'un 

cuisinier demande à un prêtre de laver les marmites ou d'effectuer des tâches similaires. 

Toutefois, s'il ordonne des actions en disant de faire ceci ou cela, il mettra en évidence qu'il 

s'adresse à quelqu'un comme le Christ, étant donné que c'est en son nom qu'il exerce son 

autorité. « De la sorte, celui qui obéit doit considérer et apprécier les paroles qui sortent de la 

bouche du cuisinier, ou de toute autre personne qui est son supérieur, comme si elles sortaient 

de la bouche du Christ notre Seigneur, pour être pleinement agréable à la divine Majesté » 

(Const. n. 85).  

Si les Constitutions reconnaissent que « prier et commander » sont deux choses bonnes, 

elles privilégient pourtant, au début de la formation, d’ordonner plutôt que de prier. « Dans les 

débuts, cependant, par un ordre on aidera davantage que par une prière » (Const. n. 86). C’est 

!
41 THOMAS, 1989, p. 109. 
42 L’obéissance due au cuisinier doit être parfaite (Const. n. 84). Et elle « est prise en exemple pour souligner 
l’aspect religieux d’une obéissance qui ne se soumet pas à l’homme en tant que tel, parce qu’il serait meilleur ou 
plus puissant qu’un autre, mais qui ne se soumet qu’à Dieu, de qui vient toute autorité. Cf. [85, 286, 765, etc.]. 
Saint Benoît avait déjà utilisé cet exemple (Règle, chap. 35, cf. chap. 5, § 15) ». Nous reprenons ici la note de bas 
de page. Voir SAINT IGNACE, 1967a, p. 38. 



71!

!

ce que dit Bertrand en d’autres termes : « De nécessité pédagogique, il faut commencer par 

l’obéissance qui oblige, par où l’on se rend vertueux, et ce d’autant plus que l’on pressent ou 

éprouve mieux le prix de l’obéissance qui permet de mieux réussir dans et pour le Royaume ».43 

En plus : « Cela s’entendra aussi des travaux bas de tout genre, quand on doit y aider, et cela 

vaudra de même à l’égard des chargés d’offices subalternes,44 qui gouvernent la maison en 

vertu d’une autorité reçue du supérieur » (Const. n. 87). Il en va de même de l’obéissance aux 

médecins et aux infirmiers qui requiert beaucoup d’humilité (Const. n. 89).  De surcroît, une 

fois terminée la première probation, autrement dit, les deux ans du noviciat, l’un des critères 

décisifs pour admettre quelqu’un aux vœux, montrant ainsi le sérieux de sa vocation, est de 

savoir « s’il s’est toujours montré obéissant ».  Autrement, il serait contradictoire. En effet : 

« Être jésuite et ne pas être obéissant est une véritable contradiction, c'est nier sa propre 

vocation, car d'une part on s'abandonne à Dieu pour chercher et suivre sa volonté en toutes 

choses à travers le Supérieur ; et d’un autre côté, on refuse de le reconnaître et de s’y 

conformer ».45 

La troisième partie des Constitutions, intitulée : « La conservation et le progrès de ceux 

qui sont en probation », traite largement de l’obéissance. « Il est très important pour leur 

progrès, et absolument nécessaire, que tous se donnent à une entière obéissance, en 

reconnaissant que le supérieur, quel qu’il soit, tient la place du Christ notre Seigneur, et en lui 

portant intérieurement révérence et amour » (Const. n. 284). Il est attendu de ceux qui sont 

conservés dans la Compagnie non pas qu’ils stagnent ou qu’ils reculent, mais qu’ils 

progressent,46 qu’ils avancent « en esprit et en vertus dans la voie du service divin » (Const. n. 

243). Et ce progrès exige l’obéissance au supérieur en qui il faut voir le Christ qui commande. 

Il ne suffit pas d’exécuter extérieurement les tâches qui sont commandées, de se soumettre 

entièrement et promptement à obéir non sans courage et humilité, ne laissant la place ni à 

l’excuse ni aux murmures même si les choses à exécuter sont difficiles et répugnantes à la 

sensibilité (Const. n. 284). Il y a plus. Encore faut-il « faire effort intérieurement pour acquérir 

la résignation et l’abnégation véritables de leur volonté et de leur jugement propre, en 

!
43 BERTRAND, Dominique. Un corps pour l’Esprit : Essai sur l’expérience communautaire selon les 
Constitutions de la Compagnie de Jésus. Paris : Desclée de Brouwer, 1974, p. 152. 
44 « Tels sont en général le ministre, le sous-ministre, ou ceux qui, dans les collèges, ont une fonction équivalente » 
(Const. n. 88). 
45 “Ser jesuita y no ser obediente es una verdadera contradicción, es negar la propia vocación, pues por una parte 
se entrega uno a Dios para buscar y seguir en todo su voluntad por medio del Superior; y por outra se niega a 
reconocerla y cumplirla” (PALMÉS, 1988, p. 104, traduction nôtre). 
46 Si les novices doivent progresser en esprit et en vertus, disons que « ‘Progresser’ est un mot caractéristique des 
Constitutions et de la pensée ignatienne. Comme dans le cas de ‘aider les autres, s’aider soi-même’ [...], le mot ne 
s’applique pas seulement au progrès personnel, il désigne souvent aussi le ‘profit’ que l’on obtient chez les autres, 
le ‘fruit’ et l’efficacité de l’action apostolique ». Voir SAINT IGNACE, 1967a, p. 87. Note (2) de bas de page.  



72 
!

conformant totalement leur vouloir et leur sentiment avec ce que le supérieur veut et sent » 

(Const. n. 284). La suite du texte est intéressante et très importante en ajoutant que « partout où 

l’on ne voit pas de péché, et en prenant la volonté et le jugement de leur supérieur pour règle 

des leurs propres, afin de se conformer de plus près à la première et souveraine règle de toute 

bonne volonté et de tout bon jugement : la Bonté et la Sagesse éternelle » (Const. n. 284). En 

toute logique : « Le progrès spirituel est le progrès dans l’obéissance. Dans le texte que nous 

venons de lire [Const. n. 284], celle-ci apparaît dans toute sa dimension spirituelle. Elle est 

indiquée comme voie de l’union à Dieu, ‘Bonté et Sagesse éternelle’ ».47 

La sixième partie des Constitutions, qui se détend sur « Ce qui concerne la vie 

personnelle des sujets admis ou incorporés dans la Compagnie », réserve un long 

développement à l’obéissance. Parlant de la sainte obéissance : « Tous doivent bien se disposer 

à l’observer et à s’y distinguer, non seulement dans ce qui est obligatoire, mais aussi dans le 

reste, même sans ordre exprès, sur un simple signe de la volonté du supérieur » (Const. n. 547).  

Ce n’est plus l’obéissance du novice, où commander est plus préférable que prier, dans la 

mesure où on l’aidera davantage en donnant des ordres plutôt qu’en l’exhortant.  Ici, un simple 

signe de la volonté du supérieur suffit pour passer à l’exécution. C’est justement ce que dit Luis 

Gonçalves da Câmara, un compagnon des premières heures de la Compagnie de Jésus, qui 

distingue trois manières d'obéir :  

Il y a trois manières d’obéir : la première, lorsque l’on me commande en vertu de l'obéissance, et 
que c'est bien ; la deuxième, quand on m'ordonne de faire ceci ou cela, et cela est mieux ; la troisième, 
quand je fais ceci ou cela, je ressens un signal du supérieur, même s'il ne me commande pas ou ne 
m'ordonne pas, et cela est bien plus parfait.48  

 

En sus : « Ils auront devant les yeux Dieu notre Créateur et Seigneur, pour lequel on 

obéit, et ils s’efforceront d’agir avec un esprit d’amour et non avec le trouble de la crainte » 

(Const. n. 547). Celui qui obéit ne doit pas regarder la personne du supérieur dont il reçoit 

l’ordre, mais à travers lui, voir le Seigneur Dieu pour qui on obéit véritablement. Aussi l’esprit 

d’amour doit-il accompagner l’exécution de l’ordre reçu en lieu et place du trouble et de la 

crainte. Car l’amour, et nullement la crainte, sous-tend l’obéissance parfaite. « Non pas la 

crainte de contrevenir à la justice et de léser le bien commun. Mais l’amour d’accomplir toute 

!
47 THOMAS, 1989, p. 112. 
48 “ Hay tres maneras de obedecer: una, cuando me mandan por virtud de obediencia, y es buena; segunda, cuando 
me ordenan que haga esto o aquello, y ésta es mejor; terceira, cuando hago esto o aquello sintiendo alguna señal 
del superior, aunque no me mande ni ordene, y ésta es mucho más perfecta” (HERNÁNDEZ MONTES, Benigno. 
Recuerdos ignacianos: Memorial de Luis Gonçalves da Câmara. Bilbao: Mensajero; Santander: Sal Terrae, 1991, 
p. 103, traduction nôtre). 



73!

!

justice, en acquiesçant à des requêtes parfois aussi absurdes apparemment que pour Jean-

Baptiste la demande de baptême de Jésus ! ».49  

Par conséquent, tous viseront la perfection, non seulement dans l'accomplissement des 

Constitutions, mais également dans leur conduite envers notre Seigneur.  Et ce, tout en 

appliquant particulièrement toutes les forces à la vertu d’obéissance due au Pape d’abord, et 

aux supérieurs de la Compagnie ensuite. 

En quelque domaine où, avec la charité, l’obéissance appelle, le jésuite doit lui exprimer 

sa disponibilité comme si cette voix venait du Christ lui-même, devant « laisser sans la finir la 

lettre – ou toute autre chose – que nous avons commencée, et appliquer toute l’intention et 

toutes les forces que nous avons dans le Seigneur de tous, à ce que la sainte obéissance soit 

toujours et en tout parfaite, dans notre action, dans notre volonté, dans notre intelligence... »50 

(Const. n. 547). Dans la manière de faire ce qui lui est commandé, il est attendu du jésuite : la 

promptitude, la joie spirituelle, la persévérance, la négation par obéissance aveugle de toute 

opinion et jugement personnels opposés à la volonté du supérieur et tout cela, bien sûr, lorsque 

rien ne conduit à une espèce de péché. Les Constitutions vont plus loin. 

Pensons que quiconque vit dans l’obéissance doit laisser la divine Providence le mener et le diriger 
par le moyen du supérieur, comme un cadavre qui se laisse mener n’importe où et traiter comme on 
veut, ou comme un bâton de vieillard qui sert n’importe où et pour n’importe quoi, selon l’aide que 
demandera celui qui le tient dans la main. Car c’est ainsi que l’obéissant doit s’employer allégrement 
à tout ce que le supérieur veut lui confier pour aider tout le corps de l’Ordre, en tenant pour certain 
qu’il se conforme par là à la volonté divine, plus que par tout ce qu’il pourrait faire d’autre s’il 
suivait sa propre volonté et son propre jugement dans un sens différent » (Const. n. 547). 

 

La divine Providence dirige l’obéissant par le truchement du supérieur. Et pour montrer 

comment celui-là doit se laisser guider, les deux images utilisées – un cadavre et un bâton de 

vieillard – sont d’une expressivité on ne peut plus forte, éloquente. Il s’agit là, pour celui qui 

obéit, de moyen de se conformer avec certitude à la volonté divine. Par ailleurs, ceux qui sont 

incorporés dans la Compagnie de Jésus doivent respecter et aimer leurs supérieurs  comme des 

pères dans le même Christ. « Ainsi agiront-ils en tout par esprit de charité, sans rien leur tenir 

caché de leur vie extérieure ou intérieure, avec le désir que les supérieurs soient au courant de 

tout et puissent ainsi mieux les diriger en tout dans la voie du salut et de la perfection » (Const. 

n. 551). D’où l’importance du compte de conscience pour le bon gouvernement de la 

!
49 TANDONNET, Roger. L’obéissance religieuse, obéissance parfaite. Christus, Paris, v. ?, n. 7, p. 332-348, 
juil/sept. 1955, p. 348.  
50 « Il y a obéissance dans l’action, quand on exécute l’ordre donné ; dans la volonté, quand celui qui obéit veut la 
même chose que celui qui commande ; dans l’intelligence, quand il sent comme lui et qu’il trouve bon l’ordre 
donné. Et l’obéissance est imparfaite quand l’exécution n’est pas accompagnée par cette conformité de vouloir et 
de sentiment entre celui qui commande et celui qui obéit » (Const. n. 550). 



74 
!

Compagnie de Jésus. Autre chose, la référence au supérieur est tellement importante qu’ils 

doivent se tourner vers lui pour toute nécessité. Sans son autorisation, aucune grâce ne peut être 

sollicitée, pour soi ou pour autrui, directement ou indirectement soit au Souverain Pontife soit 

à un non-jésuite. 

Eu égard à ce qui précède – en parlant de l’obéissance au début de la formation puis à 

l’incorporation définitive en passant par ceux qui sont conservés dans la Compagnie de Jésus –  

c’est incontestable pour Ignace de Loyola que « l’obéissance est un chemin au long duquel on 

peut toujours avancer. C’est le lieu d’un combat spirituel jamais achevé. Il n’y aura jamais, 

malgré les fortes incitations à ne pas s’arrêter, d’obéissance parfaite. Tout sera toujours ou 

pourra toujours être remis en question ».51 Cela ne peut être autrement sachant que l’obéissance 

engage toujours la liberté qui cherche à se reprendre. Le chemin de l’obéissance ainsi parcouru 

tend vers une perspective apostolique.  

2.2.2 Modulatrice des engagements apostoliques  

Loin d’être centrée sur elle-même, la Compagnie de Jésus est au cœur du monde où se 

déploie le zèle apostolique de ses membres. Le jésuite est fait pour être envoyé. « Le travail 

apostolique n’est pas quelque chose que l’on ajoute à l’être jésuite. Nous ne sommes pas 

d’abord jésuites, et ensuite envoyés en mission. Au contraire, être jésuite, c’est être en mission, 

c’est être envoyé ».52 C’est aller par obéissance travailler dans la vigne du Seigneur. 

Il est indéniable que, dans la Compagnie de Jésus, l'obéissance est particulièrement 

associée aux missions. « C’est la forme majeure de désappropriation commune à l’attitude 

d’obéissance. On ne choisit pas sa mission. On n’en est pas propriétaire. On la reçoit. Elle ne 

nous appartient pas. Celui qui envoie peut toujours rappeler ».53 Il n’appartient ni au concerné 

ni à une tierce personne d’interférer sur la décision de partir là-bas ou de rester ici. « Celui qui 

est envoyé devra laisser la pleine et très libre disposition de lui-même au supérieur qui le conduit  

à la place du Christ notre Seigneur dans la voie de son plus grand service et de sa plus grande 

louange » (Const. n. 618). Ainsi, afin que chaque membre contribue aux travaux du corps tout 

entier, il reviendra au Général de donner la mission à chacun conformément aux talents qu’il 

lui reconnaît pour le service de Dieu et le bien des âmes. Vu l’importance de la mission dans la 

Compagnie de Jésus, la responsabilité d’assigner une tâche apostolique à quelqu’un est 

l’apanage des supérieurs. « Les individus eux-mêmes trouveront plus de sécurité dans 

!
51 THOMAS, 1989, p. 115. 
52 JAER, André de. Faire corps pour la mission : Une lecture sapientielle des Constitutions de la Compagnie de 
Jésus. Bruxelles : Lessius, 1998, p. 142.  
53 THOMAS, 1989, p. 116. 



75!

!

l’obéissance à leurs supérieurs que s’ils partaient de leur propre initiative (même dans le cas où 

ce serait possible), sans être envoyés par celui qui a la charge de les conduire à la place du 

Christ notre Seigneur comme interprète de sa divine volonté » (Const. n. 619).  La sécurité que 

l’obéissance assure aux individus les préserve de toute errance dans la voie du Seigneur. Car 

grand est le risque de « chercher à accomplir sa propre volonté en prétendant vouloir faire celle 

de Dieu. L’obéissance garantit, à tout ministère ainsi reçu, sa valeur effective de moyen de 

s’unir au vouloir même de Dieu. On est ‘plus sûr’ alors de faire sa volonté ».54 Cela étant : « Le 

supérieur pourra l’envoyer partout où il jugera bon, soit chez les fidèles, même aux Indes, soit 

chez les infidèles [...]. Mais l’inférieur devra toujours accepter sa mission avec un cœur joyeux 

comme de la main de Dieu notre Seigneur » (Const. n. 621). Aussi, apprend-il à s’unir à Dieu, 

par obéissance, moyen de croissance spirituelle de chaque jésuite.  

2.2.3 Condition sine qua non de la croissance spirituelle  

À en croire Joseph Thomas, les exercices spirituels sont la source à laquelle s’alimente 

la spiritualité de l’obéissant telle que développée dans les Constitutions. « Humilité, abnégation, 

union à Dieu, tels sont les traits sous lesquels nous apparaîtra cette spiritualité de l’obéissant, 

de celui qui a fait de l’obéissance son chemin personnel ».55 Il est curieux de constater que mise 

à part une mention furtive pour ne pas comparer les vivants et les morts (Ex. Sp. n. 364), Ignace 

de Loyola ne parle jamais de sainteté dans les Exercices Spirituels. Il en est de même dans les 

Constitutions. À la place de la sainteté, l’humilité est son mot de prédilection. C’est la juste 

attitude à tenir devant Dieu. Le chemin pour y parvenir véritablement est parsemé 

d’humiliations et de mépris comme on peut le voir dans la méditation des deux étendards.56 

La plus grande humilité est l’idéal qu’Ignace de Loyola propose dans les Constitutions. 

Les candidats à la Compagnie de Jésus en sont informés dès l’Examen Général, ceux qui sont 

conservés dans l’Ordre sont appelés à s’y maintenir (Const. n. 250), elle constitue le but du 

troisième an57 (Const. n. 516), elle est l’une des qualités attendues du Général (Const. n. 725) 

!
54 THOMAS, 1989, p. 117-118. 
55 THOMAS, 1989, p. 118. 
56 THOMAS, 1989, p. 119. 
57 Avant son admission aux derniers vœux, tout jésuite, prêtre ou frère, accomplit un temps de conclusion de 
formation établi par saint Ignace de Loyola. Ce temps revêt plusieurs noms : second noviciat, troisième an du 
noviciat ou, selon la perspective réelle d’Ignace, la troisième probation (puisque la première est proposée au 
candidat dès son entrée dans la Compagnie et le noviciat constitue la deuxième). Cette troisième probation prépare 
le jésuite à la pleine intégration dans le corps apostolique de la Compagnie de Jésus et devrait lui proportionner la 
possibilité d'atteindre, au terme de sa formation, l’unité spirituelle à laquelle il est appelé par sa vocation. Voir 
JURADO, Manuel Ruiz. La formación de los jesuítas durante el generalato de Mercuriano. In: McCOOG, Thomas 
M. (Ed.). Mercuriano: La cultura jesuítica (1573-1580). Santander: Sal Terrae, 2017, p. 200. Et aussi 
KOLVENBACH, Peter-Hans. La formación del jesuita. Roma: Curia General de la Compañia de Jesús, 2003, p. 
121-123. 



76 
!

et caractérise le travail des jésuites. En effet : « Chacun essaiera de servir les âmes 

conformément à notre profession faite d’humilité et d’abaissement » (Const. n. 817). Alors que 

l’humilité renvoie ici à reconnaître ce que l’on est, sa juste place sans se surestimer ni se sous-

estimer, l’abaissement appelle à occuper la dernière place au lieu de la place due. Pendant que 

la séduction du prestige peut mettre publiquement à nu l’incompétence des uns, l’humilité peut 

enterrer les talents des autres. Toutefois, une véritable humilité ne peut en aucun cas porter 

atteinte à la gloire de Dieu ni compromettre le salut des âmes. Ainsi : « Au cours des Exercices, 

le directeur peut jouer le rôle de régulateur et ramener le retraitant à prendre une bonne décision. 

La bonne décision est celle qui respecte davantage et intègre la vérité personnelle de qui la 

prend, avec ses forces et ses faiblesses, ses ressources et ses blessures ».58 

L’obéissance régule le véritable chemin d’humilité. Les deux vont ensemble. On entre 

dans la Compagnie où on « veut obéir, s’humilier et gagner la béatitude éternelle » (Const. n. 

102). « L’obéissance est donc tout à la fois l’expression concrète de l’humilité et la voie qui 

conduit à l’humilité authentique ».59 Cette attitude d’humilité, à en croire le tout premier prêtre 

de la Compagnie de Jésus, ne doit pas être tenue seulement envers les supérieurs, mais 

également envers toutes les créatures. C’est le sentiment qui l’anima  le jour de la Visitation de 

Notre-Dame, un certain 2 juillet 1542 : «  J’ai eu un bon sentiment de l’humilité que nous 

devons à nos supérieurs et il convient de l’avoir envers toutes les créatures, par amour pour 

Notre-Dame, qui est allée servir sa cousine sainte Elisabeth et s’est humiliée devant elle, parce 

qu’elle est la mère du Précurseur du Christ Notre Seigneur ».60  

Outre l’humilité, il convient de mentionner l’abnégation.61 « Le plus grand et le plus 

grave devoir de chacun doit être de chercher, en notre Seigneur, une plus grande abnégation et 

une mortification continuelle en tout ce qui est possible » (Const. n. 103). Il s’agit plus 

précisément de l’abnégation de tout amour-propre (Const. n. 258), de toute volonté et de tout 

jugement propre (Const. n. 516). L’abnégation et l’obéissance sont liées. Dans l’obéissance, 

comme le dit si bien Joseph Thomas, l’abnégation du jugement et de la volonté propre ouvre la 

voie à l’action divine et dispose à recevoir les dons divins.62 C’est ce que dit le paragraphe qui 

suit. 

!
58 THOMAS, 1989, p. 120. 
59 THOMAS, 1989, p. 121. 
60 “Tive um sentimento bom a propósito da humildade que devemos aos nossos Superiores e convém tê-la para 
com todas as criaturas, por amor a Nossa Senhora, que foi servir sua prima Santa Isabel e se humilhou diante dela, 
por ser a mãe do Precursor de Cristo Nosso Senhor” (FABRO, Pedro. Memorial de são Pedro Fabro. 2.ed. São 
Paulo: Loyola, 2014, p. 40, traduction nôtre). 
61 Pour son fondement biblique, on peut se référer à Mt 16,24 ; Mc 8, 34 ; Lc 9, 23. 
62 THOMAS, 1989, p. 121-122. 



77!

!

Ils doivent encore faire effort intérieurement pour acquérir la résignation et l’abnégation véritables 
de leur volonté et de leur jugement propre, en conformant totalement leur vouloir et leur sentiment 
avec ce que le supérieur veut et sent partout où l’on ne voit pas de péché, et en prenant la volonté et 
le jugement de leur supérieur pour règle des leurs propres, afin de se conformer de plus près à la 
première et souveraine règle de toute bonne volonté et de tout bon jugement : la Bonté et la Sagesse 
éternelle » (Const. n. 284). 

 

L’amour de soi, nuisible à l’union et au bien universel (Const. n. 671), est souvent 

couvert par le jugement et la volonté propres. L’incapacité d’y abnéguer est une évidence qu’un 

candidat n’est pas fait pour la Compagnie de Jésus. « Dès lors tel est bien l’objet de l’abnégation 

requise car telle est la condition de l’obéissance véritable ».63 Pour Ignace de Loyola, le progrès 

spirituel est conditionné par l’abnégation de l’amour, la volonté et l’intérêt propres. « Chacun 

doit penser qu’il progressera d’autant plus en toutes choses spirituelles qu’il sortira de son 

amour, de son vouloir et de ses intérêts propres » (Ex. Sp. 189). Ces trois éléments : amour, 

volonté et intérêt propres constituent une clôture qui renferme l’homme sur soi. Il s’agit des 

liens dont il faut se défaire, de la prison dont il faut sortir si l’on veut s’ouvrir aussi bien au 

monde qu’à Dieu. « C’est dans cette ligne de l’ouverture à Dieu que l’abnégation demandée 

prend tout son sens. Car l’obéissance véritable est le chemin vers l’union à Dieu et la familiarité 

avec lui. Cette union, Ignace l’a toujours vue comme l’intégration du désir de l’homme au désir 

de Dieu ».64 Comment découvrir cette volonté de Dieu ? 

Une évidence fulgurante, comme l’appel de saint Paul (Ac 2,1-12 ; 26,1-23), n’est pas 

donnée à tout le monde pour connaître la volonté de Dieu. D’où, pour Ignace de Loyola, le 

recours à l’obéissance. Il s’agit de s’abandonner tout entier entre les mains de Dieu en laissant 

au supérieur et à ses ministres de s’occuper de tout le reste. Celui qui procède de cette manière 

tient « pour certain qu’il se conforme par là à la volonté divine, plus que par tout ce qu’il 

pourrait faire d’autre s’il suivait sa propre volonté et son propre jugement dans un sens 

différent » (Const. n. 547). Il en est de même pour le choix des tâches apostoliques. Il y aura 

plus de sécurité pour les individus « dans l’obéissance à leurs supérieurs que s’ils partaient de 

leur propre initiative (même dans le cas où ce serait possible), sans être envoyés par celui qui a 

la charge de les conduire à la place du Christ notre Seigneur comme interprète de sa divine 

volonté » (Const. n. 619).  Interprètes de la volonté divine, les supérieurs le sont vraiment « s’ils 

sont capables d’agir comme auxiliaires de la Divine Providence et s’ils se donnent totalement 

à ce qu’ils font et au corps de la Compagnie de Jésus, comme ‘chemin vers Dieu’ ».65 Trouver 

!
63 THOMAS, 1989, p. 122. 
64 THOMAS, 1989, p. 123. 
65 ALONSO-LASHERAS, Diego. Comment j’ai vécu la formation à l’obéissance dans la Compagnie de Jésus. 
Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 93-101, 1/2009, p. 100. 



78 
!

la volonté de Dieu, il est vrai, n’est pas une matière à l’abri de l’infaillibilité. Toutefois : « De 

l’accord de nos volontés avec la volonté divine naissent la paix, la joie et l’allégresse. C’est là, 

en nous, le signe de l’accroissement de ‘l’espérance, de la foi et de la charité’ (Ex. Sp. 316). 

Nous sommes alors vraiment dans la mouvance de Dieu et de son Esprit ».66 On comprend alors 

pourquoi les Constitutions convient à accepter joyeusement sa mission. « Mais l’inférieur devra 

toujours accepter sa mission avec un cœur joyeux comme de la main de Dieu notre Seigneur » 

(Const. n. 621). Il en résulte que sera heureux celui qui reçoit sa mission avec joie. Ignace de 

Loyola ne vise pas autre chose que la joie dans l’obéissance. Un jésuite heureux n’est rien moins 

qu’un jésuite obéissant. C’est un idéal de perfection pour le premier Général de la Compagnie 

de Jésus. « Il se garde bien toutefois de l’imposer comme une exigence préalable à laquelle on 

devrait être parvenu du premier coup. Il le propose constamment comme un terme vers lequel 

on chemine ».67 Autrement dit, l’obéissance est pour lui une voie que tous ne parcourent pas au 

même rythme ou à la même vitesse. C’est un long chemin, non sans épreuves, que l’on apprend 

à parcourir. En mentionnant le quatrième évangéliste, Joseph Thomas questionne si 

véritablement l'obéissance n'est pas réservée aux personnes d’un grand âge : « Quand tu seras 

vieux, tu étendras les mains, et c’est un autre qui te mettra ta ceinture, pour t’emmener là où tu 

ne voudrais pas aller » (Jn 21,18). 

2.3 Ce qui fonde l’obéissance  

Pour Joseph Thomas, il ne fait l’ombre d’aucun doute que pour trouver les fondements 

dont l’obéissance, dans la Compagnie de Jésus, tire sa valeur et son efficacité spirituelle, il faut 

recourir aux Exercices Spirituels. Bien que les mots « obéissance et obéir » n’y apparaissent 

que onze fois, les Exercices Spirituels illuminent la triple dimension de l’obéissance telle que 

développée dans les Constitutions. Ainsi, l'obéissance y est comprise dans une perspective 

théologique, christologique et ecclésiale. 

 Lors des exercices spirituels, sans aucun intermédiaire, le retraitant dialogue seul avec 

Dieu. Celui-ci se donne gratuitement comme Bonté infinie et souveraine, quitte à celui-là de 

répondre à ce don gratuit. Pour y parvenir, il faudra tout d’abord sortir de la prison dont l’amour-

propre, sa propre volonté et ses intérêts propres (Ex. Sp. 189) constituent des murs. Cela 

facilitera ensuite, pour celui qui reçoit les exercices, un abandon total à Dieu dans la mesure où  

« il est très profitable d’y entrer de grand cœur et avec générosité envers son Créateur et 

Seigneur, lui offrant tout son vouloir et toute sa liberté pour que sa divine Majesté se serve aussi 

!
66 THOMAS, 1989, p. 124-125. 
67 THOMAS, 1989, p. 125. 



79!

!

bien de sa personne que de tout ce qu’il possède, conformément à sa très sainte volonté » (Ex. 

Sp. 5). C’est dans cette attitude que le retraitant est appelé à entrer dans les exercices spirituels. 

« Au terme, la même offrande sera le fruit d’un long mûrissement : ‘Prenez, Seigneur et recevez 

toute ma liberté’ (234). Que notre vouloir soit comme absorbé dans la plénitude du vouloir 

divin ».68  

Par le fait d’adhérer et de consentir ainsi librement à la volonté du Père, il s’agit là de 

l’obéissance première qui est celle de la foi. « Là est le fondement ultime de l’obéissance 

religieuse. Sans cette dimension théologale, elle ne serait ni légitime, ni vivable. L’obéissance 

doit être avant tout l’expression de la foi ».69 C’est ce qu’affirment les Constitutions lorsqu’elles 

disent à propos de la véritable obéissance qui, loin de regarder à qui elle est rendue – étant 

donné que « le manque de qualités humaines de celui qui gouverne ne doit pas retenir toute 

l’attention de celui qui est gouverné »70 – voit plutôt  « pour qui elle est rendue; et si elle est 

rendue pour notre seul Créateur et Seigneur, c’est lui, le Seigneur de tous, qui est obéi [...]. Car, 

à sainement comprendre les choses, on n’obéit ni à eux ni pour eux, mais seulement à Dieu et 

seulement pour Dieu, notre Créateur et Seigneur » (Const. n. 84). Si ce passage contenu dans 

l’Examen Général concerne directement le candidat qui vient frapper à la porte de la Compagnie 

de Jésus, par ailleurs, le fondement théologal de l’obéissance n’est pas absent de la sixième 

partie des Constitutions relative à ceux qui sont incorporés dans la Compagnie de Jésus : « Ils 

auront devant les yeux Dieu notre Créateur et Seigneur, pour lequel on obéit, et ils s’efforceront 

d’agir avec un esprit d’amour et non avec le trouble de la crainte » (Const. n. 547).71 

L’obéissance reste pour le jésuite le moyen par lequel il conforme sa volonté à celle de Dieu. 

Cette volonté divine se manifestera et s’exprimera aussi à travers la volonté de l’homme Jésus. 

Cette dernière se concrétise dans la méditation du Règne et celle des deux étendards où, pour 

sauver l’humanité tout entière, le Christ appelle à lui « le monde tout entier ainsi que chacun en 

particulier » (Ex. Sp. 95), et chacun étant invité à ne pas être « sourd à son appel, mais prompt 

et diligent pour accomplir sa très sainte volonté » (Ex. Sp. 91). Qui n’est pas sourd à la voix du 

Christ lui obéit : « Je veux et je désire, et c’est ma décision délibérée pourvu que ce soit votre 

plus grand service et votre plus grande louange, vous imiter... » (Ex. Sp. 98). Sans aucun doute : 

« Nous retrouvons ici la dimension proprement christologique de l’obéissance. Elle fait partie 

!
68 THOMAS, 1989, p. 128. 
69 THOMAS, 1989, p. 129. 
70 TONDONNET, 1955, p. 333.  
71 Ce passage fait écho à la première Lettre de Jean : « Il n’y a pas de crainte dans l’amour, l’amour parfait bannit 
la crainte ; car la crainte implique un châtiment, et celui qui reste dans la crainte n’a pas atteint la perfection de 
l’amour » (1 Jn 4, 18).   



80 
!

de la foi chrétienne, elle est la foi chrétienne. Elle est un autre nom de la foi. Paul décrit son 

combat missionnaire comme une lutte ‘pour amener toute intelligence à obéir au Christ’ (2 Co 

10, 5) ».72 L’obéissance religieuse implique l’adhésion au Christ, la foi au Christ. Ainsi, c’est à 

lui et pour lui qu’on obéit à travers l’obéissance due aux supérieurs voire au cuisinier dans la 

Compagnie de Jésus. Bien que celle-ci soit un corps, elle fait pourtant partie d’un corps 

beaucoup plus grand qui est l’Église. Par le fait même, son obéissance ne peut pas ne pas avoir 

une dimension ecclésiale.  

Ici, une fois de plus, le recours aux Exercices Spirituels s’avère nécessaire pour 

comprendre cette dimension ecclésiale de l’obéissance. En effet, pour avoir le sens vrai dans 

l’Église militante, écrit Ignace de Loyola : « Laissant tout jugement, nous devons avoir l’esprit 

disposé et prompt à obéir en tout à la véritable Épouse du Christ notre Seigneur, qui est notre 

sainte Mère l’Église hiérarchique » (Ex. Sp. 353). Dans les Constitutions, peu éloquentes sur la 

mention de l’Église, abondent plutôt les titres de la hiérarchie ecclésiale tels que Souverain 

Pontife, Vicaire du Christ, Souverain vicaire du Christ, etc. Ce dernier est le « lieutenant », le 

représentant du Christ. Lui obéir dans l’Église signifie obéir au Christ qui est la tête de l’Église 

(Col 1,18). Cela étant : « La Compagnie soumet entièrement son jugement et son vouloir au 

Christ notre Seigneur et à son Vicaire » (Const. n. 606).  Ainsi donc, l’autorité dans la 

Compagnie de Jésus découle de celle du Vicaire du Christ dans l’Église. Si les supérieurs 

doivent être respectés et obéis dans la Compagnie de Jésus, c’est puisqu’ils tiennent la place du 

Christ. Hors de la perspective ecclésiale, le sens de l’obéissance religieuse se dilue. « Vécue en 

Église l’obéissance n’est donc possible et ne peut prendre sens que si elle est d’abord un 

engagement personnel envers le Christ, le Christ vivant, toujours actuel qu’évoque la méditation 

du Règne dans les Exercices ».73 Il n’y a donc pas d’obéissance sans obéissance de la foi. 

Plus qu’une simple exécution d’un ordre donné comme on l’entendrait aujourd’hui, 

obéir dans la Compagnie de Jésus va plus loin et implique d’autres dimensions : action, volonté 

et intelligence.  

Il y a obéissance dans l’action, quand on exécute l’ordre donné ; dans la volonté, quand celui qui 
obéit veut la même chose que celui qui commande ; dans l’intelligence, quand il sent comme lui et 
qu’il trouve bon l’ordre donné. Et l’obéissance est imparfaite quand l’exécution n’est pas 
accompagnée par cette conformité de vouloir et de sentiment entre celui qui commande et celui qui 
obéit (Const. n. 550). 

 

!
72 THOMAS, 1989, p. 131. 
73 THOMAS, 1989, p. 135. 



81!

!

Dans le cadre d’une obéissance parfaite, celui qui commande et celui qui obéit veulent 

et sentent la même chose grâce à leur ouverture, leur accueil et leur attention à la parole de 

Dieu. Dans la Bible : « Le terme même : ‘obéir’, garde toujours son sens originel, 

étymologique. En grec comme en hébreu, obéir c’est écouter une parole qui vient d’en haut. 

C’est répondre à un appel, faire librement crédit à la parole reçue d’ailleurs. Désobéir sera donc 

refuser d’écouter ou d’entendre ».74 Ce n’est pas, bien entendu, à n’importe quelle parole il faut 

faire crédit. Il s’agit d’une parole juste. De la parole de Dieu à qui, en dernière instance, on 

obéit lorsqu’on doit l’obéissance à une autorité. 

Qui dit autorité dans la Compagnie de Jésus, dit presque d’une façon exclusive le 

Général. Les autres supérieurs n’exercent leur autorité que par sa délégation. Responsable de 

tout le corps de la Compagnie de Jésus, la tâche qui incombe au Général est « le bon 

gouvernement, le maintien et le développement de tout ce corps » (Const. n. 719). Son autorité 

est à la fois au service du bien commun et à celui du bien des personnes. En vertu de son autorité, 

« il doit pouvoir commander à tous au nom de l’obéissance, en tout ce qu’ils font pour la fin 

que la Compagnie poursuit, c’est-à-dire pour la perfection et l’aide du prochain en vue de la 

gloire divine » (Const. n. 765). Dans ses prises de décisions, le bien universel doit primer sur le 

bien particulier. Notamment en ce qui concerne l’admission (Const. n. 144), le renvoi (Const. 

n. 204), l’incorporation (Const. n. 510) dans le corps de la Compagnie de Jésus ou l’envoi en 

mission (618). Ainsi, donc, tous, ayant accepté de vouer toute leur vie dans la Compagnie de 

Jésus, vivent sous l’obéissance du Général. Comment cela se passe-t-il concrètement ? 

2.4 Pratiquer l’obéissance 

L’obéissance dans la Compagnie de Jésus, il ne pouvait en être autrement, n’est possible 

que dans la mesure où il y a d’un côté les supérieurs qui commandent et, de l’autre, les inférieurs 

qui obéissent. Lorsque les inférieurs comprennent mieux qu’ils dépendent de leurs supérieurs 

immédiats et que c’est une nécessité pour eux de leur être soumis en tout pour le Christ notre 

Seigneur, alors la subordination de la sainte obéissance sera mieux gardée (Const. n. 206). 

L’union du corps tout entier est conditionnée tout d’abord par cette subordination. Oui, « ce qui 

!
74 THOMAS, 1989, p. 137-138. Dans la même optique, dit un jésuite au sujet de l’obéissance dans son expérience 
au début de sa vie religieuse : « Faire ce que l’autorité demande me semblait tout à fait ‘normal’, car mon peuple 
est organisé selon un système politique monarchique. Obéir à l’autorité est donc fondamental dans notre système 
social, dont la notion d’obéissance est liée à l’écoute. Un enfant obéissant, entend-on dire, ‘écoute’ ; il ‘entend’ ce 
qu’on lui dit. D’un adulte qui se comporte de manière répréhensible, on dit souvent : ‘Il n’écoute pas les 
anciens ! ». Voir BÉRÉ, Paul. « Entrer dans l’obéissance ». Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, 
p. 103, 1/2009. 
 



82 
!

servira en premier lieu sera le lien de l’obéissance qui unit les sujets à leur supérieur et entre 

eux, les supérieurs locaux à leurs provinciaux, et les uns et les autres au général, de façon à ce 

que soit respectée soigneusement la subordination des uns par rapport aux autres » (Const. n. 

821).  

Si en les parcourant de part en part les Constitutions présentent des éléments relatifs à 

la mission et à l’exercice du pouvoir dû au supérieur, c’est surtout le numéro 424 relatif au 

recteur de collège et ceux consacrés aux qualités attendues du Général (723-735) qui tracent le 

portrait du supérieur idéal. De quelle manière, dans quels domaines et sous quelles conditions 

les supérieurs exercent-ils leur autorité ? 

2.4.1 Les supérieurs 

Même si les modèles gouvernementaux de la société peuvent influencer le 

gouvernement de la vie religieuse, ce dernier se veut différent.  « Pour Ignace, l’exercice de 

l’autorité passe par d’autres voies et a d’autres motivations. Il s'agit d'un ‘gouvernement 

spirituel’ qui vise uniquement à plaire au Seigneur en accomplissant tout ce qui semble le plus 

conforme à son Plan de salut intégral pour l'homme ».75 Puisque tout homme, particulièrement 

dans la vie religieuse, est appelé à accomplir tout ce qui est en conformité avec ce plan 

salvifique ou cette volonté de Dieu, il incombe aux supérieurs « d’aider tous et chacun à 

découvrir cette volonté ».76 L’exercice de leur autorité ne peut être compris qu’à partir du 

Général dont ils reçoivent la délégation du pouvoir. Sa charge n’est rien moins que, par rapport 

à tous les membres de la Compagnie, d’être « la tête de qui descend l’impulsion nécessaire pour 

la fin que la Compagnie poursuit. Du Général, comme de la tête, doit ainsi émaner toute 

l’autorité des provinciaux, puis des provinciaux celle des supérieurs locaux, et des supérieurs 

locaux celle des individus » (Const. n. 666). L’autorité dont il est question dans les différentes 

parties des Constitutions renvoie à celle du Général ou à celle de ses délégués.  

Dès le départ, l’Examen Général se présente comme la prise de contact entre le candidat 

et la Compagnie de Jésus. Celle-ci expose à celui-là non seulement ce qu’elle est, mais aussi ce 

qui est attendu du candidat s’il veut obéir, s’humilier et gagner la vie éternelle en entrant dans 

la Compagnie de Jésus (Const. n. 102). Il devra s’y engager inconditionnellement et se remettre 

entre les mains du supérieur. À ce dernier, par délégation du Général, incombe entre autres la 

tâche d’admettre le candidat en probation (Const. n. 138) ou de le renvoyer (Const. n. 206), de 

!
75 “Para Ignacio el ejercicio de la autoridad va por outros caminos y tiene otros móviles. Se trata de un ‘gobierno 
espiritual’ que no pretende sino agradar al Señor cumpliendo en todo lo que parece estar más de acuerdo con su 
Plan de salvación integral del hombre” (PALMÉS, 1988, p. 61, traduction nôtre). 
76 “De ayudar a todos y cada uno a descubrir y a seguir esta voluntad” (PALMÉS, 1988, p. 61, traduction nôtre). 



83!

!

décider du lieu de formation (Const. n. 245), du rythme de vie de la maison (Const. n. 295) et 

de la pratique des exercices spirituels (Const. n. 279). Tout en faisant appliquer les normes 

générales, le supérieur peut aussi dispenser de certains points (Const. n. 248, 267, 301, 304), en 

tenant compte des personnes, des lieux, des temps et des autres circonstances.  

Quant aux études, il revient au Général d’y appliquer les sujets qu’il lui semblera, de les 

rappeler ou les transférer d’un endroit à l’autre pour le bien universel de la Compagnie (Const. 

n. 739). Les délégués y jouent aussi leur rôle : « A celui qui aura ce qu’il faut pour être instruit, 

on demandera s’il accepte de se laisser guider, dans le choix, le régime et la durée des études, 

par l’avis de la Compagnie ou de son supérieur, ou du supérieur du collège où il doit étudier » 

(Const. n. 124). Pendant cette période des études, l’autorité du recteur semble omniprésente.77 

Il veille aussi bien sur la vie scolaire qu’extra-scolaire de ses étudiants. Il doit notamment porter 

tout le collège par sa prière, veiller sur tous avec beaucoup d’attention, les faire progresser en 

vertu et en science (Const. n. 424).  

Pour ce qui est de l’incorporation dans la Compagnie de Jésus,78 le pouvoir d’admission 

est l’apanage du Général qui, toutefois, peut le déléguer (Const. n. 512), spécialement aux 

supérieurs provinciaux (Const. n. 513). En ce qui concerne leurs désirs : « Tous doivent avoir 

recours aux supérieurs pour les choses qu’ils pourraient désirer » (Const. n. 552). Les missions, 

sur lesquelles le Général a une entière autorité, mettent particulièrement en relief le vrai pouvoir 

des supérieurs. Ceux-ci, étant donné que les missions pontificales viennent en premier lieu 

(Const. n. 603), « pourront, selon la faculté qui leur a été accordée par le Souverain Pontife, 

envoyer là où ils le jugeront plus utile un sujet quelconque de la Compagnie, celui-ci restant, 

où qu’il se trouve, à la disposition du Saint Père » (Const. n. 618). 

Une fois la mission donnée, le supérieur doit instruire l’envoyé sur la façon dont il doit 

s’en acquitter en vue du but poursuivi. « A celui qu’il envoie ici ou là, le supérieur donnera, 

habituellement par écrit, des instructions complètes sur la façon d’agir et les moyens qu’il désire 

voir employés pour atteindre le but visé » (Const. n. 629). En outre, une étroite correspondance 

épistolaire entre le supérieur et l’envoyé est nécessaire afin que celui-ci, en informant celui-là 

du déroulement de sa mission, en reçoive des conseils adéquats pour le bon service de Dieu. 

!
77 Certains numéros des Constitutions y relatifs sont : 341-343, 355, 357, 367-368, 370, 377, 391. 
78 Ceux qui entrent dans la Compagnie de Jésus, reçus en probation, en sont membres au sens large, par le fait 
même de vivre sous l'obéissance du Supérieur Général. « S'il est opportun qu'ils demeurent dans la Compagnie 
pour un plus grand service et une plus grande gloire de Dieu notre Seigneur, ceux qui y ont été suffisamment 
éprouvés, pendant une période assez longue pour qu'il y ait connaissance de part et d'autre, doivent être admis, non 
plus en probation comme auparavant, mais d'une façon plus intrinsèque, en tant que membre d'un même corps, qui 
est la Compagnie » (Const. n. 510). Cette admission définitive comme membre du corps de la Compagnie se fait 
lors des derniers vœux. C’est ce qu’il faut, en bref, entendre par l’incorporation dans la Compagnie de Jésus. 



84 
!

L’autorité des supérieurs s’exerce sur les divers ministères possibles et aucun domaine n’y 

échappe. Pour ce faire, le bon supérieur – allusion faite surtout au Général et au recteur de 

collège – doit être un homme spirituel (Const. n. 423, 471, 723, 729), aimant la Compagnie de 

Jésus et le prochain (Const. n. 667, 725, 727, 735), un homme de discernement (Const. n. 209, 

217, 219, 363, etc.), un homme d’obéissance (Const. n. 434, 659). C’est le supérieur ainsi décrit, 

bien que pas complètement ici, qui commande et décide dans la Compagnie de Jésus. Comment 

décident-ils pour ne pas tomber dans l’arbitraire ? 

Ils doivent décider en conformité avec les Constitutions dont la fin est « le plus grand 

service divin et le plus grand bien de ceux qui vivent dans l’Institut » (Const. n. 746). Pour y 

parvenir, la bonne connaissance des personnes et des situations est requise. Car, en considérant 

les choses dans le Seigneur, « il nous est apparu de la plus haute importance, en sa divine 

Majesté, que les supérieurs aient une entière connaissance de leurs inférieurs, afin de pouvoir 

mieux par là les diriger et les gouverner et, tenant compte de ce qu’ils sont, les mieux conduire 

dans la voie du Seigneur » (Const. n. 91). D’où la nécessité du compte de conscience qui rend 

unique l’obéissance vécue dans la Compagnie de Jésus. « C’est pourquoi quiconque voudra 

suivre la Compagnie, en notre Seigneur [...], devra ouvrir sa conscience avec beaucoup 

d’humilité, de pureté et de charité, sans rien cacher de ce qui aurait offensé le Seigneur de tous » 

(Const. n. 93). Pas seulement pour les candidats, le compte de conscience vaut également son 

pesant d’or pour les jésuites formés (Const. n. 97). 

Le compte de conscience se justifie dans la perspective missionnaire. Plus le supérieur 

connaît ses sujets, mieux il leur assignera des tâches apostoliques là où ils peuvent produire 

plus de fruits pour la gloire et le service divins (Const. n. 603, 622). « Le supérieur aura en effet 

à répondre devant Dieu des richesses dont il est la source en chacun des membres et qu’il serait 

criminel de laisser inutilisées ».79 Suivant cette logique : « Le supérieur général, ou celui qui en 

aura reçu de lui le pouvoir, doit beaucoup réfléchir lorsqu’il envoie en mission, afin que le choix 

du lieu, du résultat, des personnes, des modalités, de la durée assure toujours un plus grand 

service divin et un bien plus universel » (Const. n. 618).  

Toujours dans le contexte des missions, le supérieur doit avoir non seulement la 

connaissance des personnes, mais aussi celle des possibilités qui se présentent et des obstacles 

qui apparaissent sur le terrain apostolique. « Pour qu’on se rende compte de tout cela, il sera 

bon que ceux qui sont envoyés mettent fréquemment leur supérieur au courant du fruit qu’ils 

obtiennent » (Const. n. 626). Pour ce faire, la liaison épistolaire entre le supérieur et le 

!
79 THOMAS, 1989, p. 161. 



85!

!

missionnaire est on ne peut plus nécessaire80 afin de faciliter le commandement du supérieur. 

Cela étant : « Nous devons en effet nous persuader que les ordres donnés par notre supérieur, 

une fois informé, seront les plus opportuns pour le service divin et pour notre plus grand bien 

en notre Seigneur » (Const. n. 292). 

Le plus grand service divin est le critère ultime qui doit dicter non seulement l’agir, mais 

aussi la prise des décisions du supérieur. La gloire de Dieu d’abord : que ce soit dans le 

gouvernement des collèges (Const. n. 437), dans l’envoi en mission (Const. n. 618, 625), ou 

dans l’assignation des ministères dans les résidences (Const. n. 645). Il en va de même quand, 

au nom de l’obéissance, le Général doit commander à tous (Const. n. 765), quand il doit 

accorder des dispenses (Const. n. 746) ou quand il doit envoyer ou rappeler de la mission 

(Const. n. 749). Toutes ces décisions doivent être prises à la lumière ou à l’inspiration de 

l’Esprit Saint en recourant à la prière. C’est le cas du renvoi (Const. n. 211, 219, 220), de l’envoi 

en mission (Const. n. 624), des décisions collectives prises dans les Congrégations Générales 

engageant ainsi l’avenir de la Compagnie de Jésus (Const. n. 693, 694, 698, 701, 711). En sus, 

le fruit de l’oraison donnera au supérieur de sentir quelle est la volonté divine (Const. n. 211, 

437, 624, 749). Il s’agit là, selon Joseph Thomas qui se réfère aux Exercices Spirituels, du 

deuxième temps pour faire une saine et bonne élection, moment où « on reçoit suffisamment de 

lumière et de connaissance par l’expérience des consolations et des désolations, et par 

l’expérience du discernement des divers esprits » (Ex. Sp. 176). Dans la prise des décisions du 

supérieur, il y a aussi la référence au troisième temps pour faire une saine et bonne élection : 

« Considérant d’abord pourquoi l’homme est né, c’est-à-dire pour louer Dieu notre Seigneur et 

sauver son âme, et désirant cela, on choisit, comme moyen, une vie ou un état qui se situe à 

l’intérieur de l’Église, afin d’y trouver une aide pour le service de son Seigneur et le salut de 

son âme » (Ex. Sp. 177). La prise de décision s’y réfère lorsque le supérieur est appelé à 

réfléchir.81 Assurément : « Le supérieur général, ou celui qui en aura reçu de lui le pouvoir, doit 

beaucoup réfléchir lorsqu’il envoie en mission, afin que le choix du lieu, du résultat, des 

personnes, des modalités, de la durée assure toujours un plus grand service divin et un bien plus 

universel » (Const. n. 618).  

Bien que la décision finale soit la prérogative du supérieur, les Constitutions ne lui 

ferment nullement la porte à la possibilité de consulter,82 loin s’en faut. En effet :  

!
80 Pour le rôle essentiel de la correspondance, voir surtout les numéros suivants des Constitutions : 673-676. 
81 D’autres numéros des Constitutions qui font allusion à l’usage de la raison : 222, 321, 357, 437. 
82 Lorsqu’il faut renvoyer (211, 219, 221), fonder un nouveau collège (321), une nouvelle université (441, 442), 
ou le conseil dont le recteur est entouré (460, 466, 490, 492, 504, 505, 507). Il y a également les personnes de bon 
conseil qui entourent le Général (667).  



86 
!

Les supérieurs provinciaux, les recteurs de collèges ou les supérieurs de chaque maison doivent, eux 
aussi, avoir des aides, en nombre plus ou moins grand suivant les exigences et l’importance des 
affaires qui leur sont confiées. Ils doivent en particulier avoir des hommes pour les conseiller, avec 
lesquels ils s’entretiennent des questions importantes qui se présentent. Mais, après avoir entendu le 
conseil, c’est  à eux que revient la décision (Const. n. 810). 

 

 « Confiance totale en l’Esprit Saint, mais aussi prudence et modestie, c’est dans un tel climat 

que les décisions des supérieurs doivent être prises ».83 Si tel est le devoir de commandement 

dans la Compagnie de Jésus, qu’en est-il des inférieurs qui doivent obéir ? 

2.4.2 Les inférieurs 

Pour signifier le martyre par lequel Pierre devrait glorifier Dieu au terme de sa mission 

terrestre, Jésus lui dit : « En vérité, en vérité, je te le dis, quand tu étais jeune, tu mettais toi-

même ta ceinture, et tu allais où tu voulais ; quand tu auras vieilli, tu étendras les mains, et un 

autre te ceindra et te mènera où tu ne voudrais pas » (Jn 21,18). C’est encore Jésus : « ‘Un autre 

te ceindra’, répète-t-il au religieux qui prononce le vœu d’obéissance : un homme, qui sera ton 

Supérieur, assignera à ta liberté les limites dans lesquelles elle s’exercera ; plus encore, il sera, 

au cœur de toi-même, le principe et la règle de tes désirs et de tes goûts ».84 

Du point de vue des inférieurs, la structure dialogale du compte de conscience est le 

fondement de la relation obéissance-autorité. « Dans la personne du supérieur et de l’inférieur, 

deux libertés fraternelles se parlent afin d’éprouver justement l’une par l’autre la valeur réelle 

et sûre de leurs intentions. A la mesure de cette confrontation et des directives qui ne manquent 

pas de la ponctuer »,85 l’inférieur évitera de se dérober de la règle de vie qui le concerne. En 

toute liberté, les sujets partagent avec le supérieur leurs inclinations et leurs motions « ainsi que 

des défauts ou des péchés auxquels ils ont été ou sont encore plus portés et plus enclins. Il 

pourra ainsi en tenir compte pour mieux les diriger, sans les exposer, au-delà de leurs forces, à 

des dangers ou à des fatigues plus grands que ceux qu’ils pourraient porter avec amour en notre 

Seigneur » (Const. n. 92). Il est aussi attendu de l’inférieur que « quand une chose lui apparaîtra 

avec persistance comme devant contribuer à une plus grande gloire de Dieu notre Seigneur, il 

pourra, après avoir prié, la proposer simplement au supérieur, et la remettre entièrement à son 

jugement, sans prétendre ensuite à rien de plus » (Const. n. 130). Tout en laissant la pleine 

décision au supérieur, il n’est cependant pas nié à l’inférieur la liberté de la parole, le droit voire 

le devoir de faire des propositions.  

!
83 THOMAS, 1989, p. 168. 
84 GIULIANI, Maurice. Nuit et lumière de l’obéissance. Christus, Paris, n. 7, p. 350, juil/sept. 1955.  
85 PAIRAULT, Claude. L’obéissant tient-il parole ? Christus, Paris, n. 7, p. 393, juil/sept. 1955. 
 



87!

!

Autant les subordonnés ont non seulement le droit, mais aussi le devoir de soumettre à 

leurs supérieurs des propositions qui, selon eux, pourraient contribuer à une plus grande gloire 

de Dieu, autant les Constitutions leur garantissent le droit et le devoir de représentation. « C’est 

pourquoi ceux qui sentent qu’une chose leur est nuisible ou qu’une autre leur est nécessaire, 

pour leur nourriture, leur vêtement, leur logement, leur fonction ou leur travail, ainsi que pour 

le reste, doivent en avertir le supérieur ou celui qu’il a désigné » (Const. n. 292). Le même 

numéro des Constitutions détermine la manière d’adresser cette représentation. Celle-ci, tout 

d’abord, ne peut être adressée au supérieur sans que le concerné ait prié au préalable. Passer à 

l’acte sera alors dicté comme le fruit de la prière. Ensuite, après en avoir informé le supérieur 

oralement ou par écrit et prêt à accepter sa décision comme la meilleure, l’inférieur lui 

abandonnera, sans discussion ni insistance, toute la latitude de décider en faveur ou contre.  

Il en est de même lorsqu’il s’agit de l’envoi en mission. Il est vrai que « les sujets de la 

Compagnie doivent être prêts à tout instant à parcourir les diverses parties du monde où ils 

seront envoyés par le Souverain Pontife ou par leurs supérieurs » (Const. n. 588). Il est plus 

sécurisant pour eux d’obéir aux directives de leurs supérieurs que d'agir de leur propre chef, 

même dans les circonstances où cela serait envisageable. Cependant : « Cela n’empêche pas 

qu’on ne puisse exposer les motions intérieures et les réflexions qui iraient contre l’ordre reçu, 

en soumettant entièrement son sentiment et son vouloir au sentiment et au vouloir du supérieur 

qui tient la place du Christ notre Seigneur » (Const. n. 627). Et à Joseph Thomas de faire une 

observation on ne peut plus pertinente. Le dernier mot ne revient pas à n’importe quel  

supérieur, mais à celui qui, informé,  « doit entendre les représentations qui lui sont faites. Il ne 

règne pas sur un troupeau de moutons bêlants. Il dirige un corps composé d’hommes libres et 

responsables, capables d’initiatives. L’obéissance serait pervertie si la parole libre était interdite 

dans ce corps ».86 D’ailleurs, il n’est pas toujours évident que le supérieur soit en tout meilleur 

que l’inférieur. « Quand le plus haut en dignité aura compris cela, il ne s'enflera pas d'orgueil, 

parce qu'il est supérieur, mais saura ainsi que le soumis peut être meilleur que lui, tout comme 

Jésus était aussi soumis à Joseph ».87 Dans cette optique, d’après Pierre Favre, il est important 

que les inférieurs adoptent une conduite spécifique devant des supérieurs peu recommandables, 

afin que leur obéissance n’en pâtisse pas. Son très grand désir est que « ceux qui sont en quelque 

sorte dans l'obéissance s'exercent jusqu'à atteindre une humilité et une charité parfaites, pour 

!
86 THOMAS, 1989, p. 169. 
87 “Quando o mais elevado em dignidade tiver compreendido isso, ele não se inchará de soberba, por ser superior, 
mas saberá, assim, que o submisso pode ser melhor que ele, como Jesus também foi sujeito a José” (ORÍGENES. 
Homilias sobre o Evangelho de Lucas. São Paulo: Paulus, 2016, p. 70, traduction nôtre). 



88 
!

supporter et honorer leurs supérieurs, bons et mauvais ; pour ce faire, ils se concentreraient 

uniquement sur leurs qualités sans regarder leurs défauts ».88 

Une fois formés, les jésuites, même étant inférieurs, jouissent d’une grande confiance et 

liberté que leur reconnaît la Compagnie de Jésus. Elle les considère comme des hommes 

spirituels et partant, responsables. Ainsi, donc : « Pour tout ce qui concerne la prière, la 

méditation et l’étude, ainsi que la pratique matérielle des jeûnes, des veilles et des diverses 

austérités ou pénitences, il n’y aura donc pas, semble-t-il, à leur donner d’autre règle que celle 

qui leur sera dictée par leur charité pleine de discernement » (Const. n. 582). La même liberté 

est de mise en matière de mission. À ceux qui sont envoyés par le Saint Père ou par leur 

supérieur, toute intervention directe ou indirecte dans les missions est interdite. « Toutefois, 

quand on est envoyé dans un pays étendu, tel que les Indes ou d’autres provinces, et qu’aucun 

champ d’action n’est spécialement assigné, on peut rester plus ou moins dans un endroit ou 

dans un autre... » (Const. n. 633).  Il sied de noter que le choix du lieu en question doit être 

guidé par le discernement, l’indifférence et la prière pour la gloire de Dieu notre Seigneur.  Et 

cette gloire de Dieu que tout jésuite est instamment et constamment appelé à poursuivre en toute 

chose, n’est rien moins que «  le ressort intérieur qui appelle à la fois les plus grandes entreprises 

et les plus humbles efforts. C’est l’expression du dynamisme apostolique d’Ignace, l’idée 

directrice qui a fait naître l’Institut et qui commande, jusqu’au dernier détail, le caractère 

essentiellement missionnaire ».89  

Quand, dans le même contexte d’être envoyé dans un pays étendu sans assignation 

spécifique du champ d’action, il faut choisir le moyen, à quoi s’en tenir ? « Où qu’il se trouve, 

si aucun moyen ne lui est assigné, par exemple l’enseignement ou la prédication, le sujet pourra 

utiliser celui qu’il jugera le plus opportun parmi les moyens dont se sert la Compagnie [...], il 

évitera ce qu’il y est prescrit d’éviter, pour un plus grand service divin » (Const. n. 634). Ainsi : 

« Le compagnon ne perd pas sa personnalité propre ni ses qualités parce qu’il a reçu une mission 

du supérieur. Mission qu’il est invité à accomplir le mieux possible. Mais cette obéissance 

missionnaire appelle l’initiative ».90 Et Ignace en est bien conscient. « Dans le cadre de la 

mission confiée, Ignace fait pleine confiance à ses frères et les invite à une liberté d’initiative. 

!
88 “...quantos estão de algum modo em obediência, se exercitassem até alcançar nela uma perfeita humildade e 
caridade, para suportar e honrar seus Superiores bons e maus; para isso, pusessem vista e afetos somente nas 
qualidades deles sem olhar seus defeitos” (FABRO, 2014, p. 40, traduction nôtre). 
89 LÉCRIVAIN, 2016, p. 80. 
90 JAER, 1998, p. 154.  



89!

!

Afin de les aider dans leurs choix apostoliques, il leur donne une manière de procéder pour le 

discernement de ces missions ».91 

En outre, sans s’accaparer de la mission reçue ni en être accaparé, l’ouverture à d’autres 

opportunités reste toujours possible. Dans ce sens, sans abandonner ni négliger la mission 

principale, on peut et on doit même « voir à quelles autres œuvres on pourrait s’employer, qui 

soient pour la gloire de Dieu notre Seigneur et pour le bien des âmes. On ne laissera pas passer 

l’occasion que Dieu en fournirait, dans la mesure où, en lui, cela paraîtra utile » (Const. n. 616). 

La référence au supérieur par rapport à l’œuvre à entreprendre reste la meilleure option. Mais 

cela n’empêche nullement, vu les opportunités qui se présentent et pour ne pas les laisser 

s’échapper, d’oser prendre le risque. « Le pire, en matière d’obéissance dans la Compagnie, 

serait la bêtise et la peur. Rien de la mentalité d’un fonctionnaire. Rien non plus de la passivité 

paresseuse de celui qui, ayant fait ce qu’on lui a commandé jouit d’une bonne conscience ».92 

Eu égard à ce qui précède, force est de constater que les Constitutions dépeignent le 

portrait du supérieur comme celui qui commande et décide, non sans avoir au préalable consulté 

qui de droit, prié et réfléchi. En outre, s’il est vrai que « la volonté de Dieu arrive à chaque 

personne à travers des médiations »93 et le supérieur  étant justement « interprète et médiateur » 

de la volonté divine,94 pour une bonne prise de décisions, il lui faut la vraie connaissance de 

diverses situations, mais aussi et surtout la connaissance réelle et profonde de chacun des 

membres sous sa responsabilité. Le supérieur doit être un homme passionné : qui aime Dieu, la 

Compagnie de Jésus et chacun de ceux qui vivent sous son obéissance. Ouvert à l’Esprit Saint, 

fidèle à la Compagnie de Jésus et passionné de l’Église, il doit être un homme d’une profonde 

vie d’intimité avec Dieu. Quant aux inférieurs, il est attendu d’eux une obéissance responsable, 

un dialogue permanent, l’ouverture à l’Esprit Saint et aussi la passion pour la gloire de Dieu et 

pour l’Église. Ainsi présentés, les deux portraits seraient susceptibles de favoriser les liens entre 

les supérieurs et les inférieurs. Mais mettent-ils les deux parties à l’abri de tout conflit ? 

Certainement pas.  

C’est ainsi qu’en cas de scrupule, de toute difficulté d’ordre spirituel ou de tout autre 

ordre, le concerné se remettra au jugement d’autres jésuites ayant science et vertu (Const. n. 

48). Le choix de ces derniers reviendra au supérieur ; mais le concerné pourra aussi les choisir 

avec l’approbation du supérieur. Dans le cas où le recours à des personnes étrangères à la 

!
91 JAER, 1998, p. 149. 
92 THOMAS, 1989, p. 171. 
93 TETLOW, Joseph. L’union mystique avec Dieu-agissant : Une Instruction du Vatican et un Décret jésuite. Revue 
de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 9-28, 1/2009, p. 12. 
94 PALMÉS, 1988, p. 61. 



90 
!

Compagnie serait utile, la tâche de les choisir ou de les approuver incombera au supérieur. En 

revanche, si les difficultés touchent la personne du supérieur en elle-même, le choix ou 

l'approbation devra être confié aux Consulteurs (Const. n. 49). En cas des crises plus graves 

relatives à l’obéissance, les Constitutions reconnaissent la clause sur l’objection de conscience. 

Il s’agit, partout où l’on ne voit pas de péché, d’obéir entièrement à celui qui tient la place du 

Christ notre Seigneur (Const. n. 284, 549). Il échoit donc à celui qui obéit de juger la moralité 

de l’ordre qu’il reçoit. Sa conscience devient l’ultime instance décisive. « L’obéissance ne peut 

rien contre. Le devoir d’obéir entre en conflit avec le devoir de désobéir. Quelle sera l’issue 

d’un tel conflit ? Les constitutions sont muettes sur ce point [...]. Il faudra attendre la 32e 

congrégation générale pour donner un statut reconnu à l’objection de conscience ».95 

2.5 Reprise synthétique du deuxième chapitre 

 Dans ce chapitre, notre étude a cherché à éclairer le rôle de l’obéissance comme lien et 

comme guide, en en précisant les fondements et en analysant ses modalités de mise en œuvre 

dans la Compagnie de Jésus. L’obéissance est un lien. Comme lien, elle lie les jésuites, et 

partant, la Compagnie de Jésus tout entière au Pape par un vœu spécial. Ainsi, ils peuvent se 

dévouer au Siège Apostolique, renoncer à leurs propres volontés et être sûrs, par le fait même, 

d’être guidés par l’Esprit Saint. En vertu de ce vœu spécial au Pape, la Compagnie de Jésus 

s’engage à exécuter – immédiatement, sans aucune échappatoire ni justification, dans la mesure 

de ses capacités –  tout ce que le Souverain Pontife ordonne, quel que soit l'endroit où il l’envoie 

missionner. Pour mener à bien l’accomplissement des missions papales de servir Dieu en aidant 

les âmes, il est crucial, en tant que corps de la Compagnie de Jésus, de former une union 

fraternelle ancrée dans l'amour et la charité. Évidemment, l’union des membres de la 

Compagnie de Jésus non seulement entre eux, mais aussi avec leur tête se réalise 

primordialement par « le lien de l’obéissance qui unit les sujets à leur supérieur et entre eux, les 

supérieurs locaux à leurs provinciaux, et les uns et les autres au général, de façon à ce que soit 

respectée soigneusement la subordination des uns par rapport aux autres » (Const. n. 821). 

 S’il est vrai que l’obéissance lie le corps de la Compagnie de Jésus, il est aussi vrai 

qu’elle ne l’immobilise point. Bien au contraire, elle se révèle comme un chemin à parcourir. 

Elle guide. Comment guide-t-elle la Compagnie de Jésus ?  

 L'obéissance est un chemin. Si la Compagnie de Jésus est vue par le Pape Paul III 

comme « un chemin vers Dieu », ce chemin est bel et bien celui de l’obéissance. L'entrée dans 

!
95 THOMAS, 1989, p. 173. 



91!

!

la Compagnie de Jésus s'initie par la vie en obéissance suivant ses Constitutions. Celui qui y 

entre aura alors tout un chemin à parcourir, qui appelle à la découverte de toute la valeur de 

l’obéissance, avant de devenir définitivement membre du corps de la Compagnie de Jésus. Le 

nouveau venu, dès le départ, devra vouloir obéir, sans regarder à qui, mais pour qui cette 

obéissance est rendue, s’humilier et gagner la vie éternelle. D’où l’obéissance au cuisinier, aux 

chargés d’offices subalternes, aux médecins et aux infirmiers. Au terme de la première 

probation, le vécu de l’obéissance sera un des critères déterminants pour l’admission aux vœux. 

Pour la conservation et le progrès de ceux qui sont en probation, l’observation d’une entière 

obéissance au supérieur est requise. Une obéissance avec courage et humilité, sans excuse ni 

murmures, en se conformant totalement, partout où il n’y a pas motif de péché, au vouloir et au 

sentiment du supérieur. Et ce dernier, quel qu’il soit, doit être reconnu comme tenant la place 

du Christ notre Seigneur. Il y a davantage : une fois incorporé dans le corps de la Compagnie 

de Jésus, le jésuite doit se distinguer dans l’observation de l’obéissance – plus qu’un novice à 

qui l’on commande – dans ce qui est obligatoire ou sur un simple signe de la volonté du 

supérieur.  C’est dans cet esprit qu’il est appelé à réaliser sa mission.  

 Une telle obéissance a ses fondements. Ils se trouvent dans les Exercices Spirituels de 

saint Ignace de Loyola. Ce sont eux qui mettent en lumière les trois aspects de l'obéissance au 

sein de la Compagnie de Jésus, tels qu'exposés dans ses Constitutions. Ainsi, on considère 

l'obéissance à travers le prisme théologique, christologique et ecclésiale. Compte tenu de ce qui 

précède, on peut alors comprendre le vécu de l’obéissance dans la Compagnie de Jésus. 

 Au sein de la Compagnie de Jésus, l'obéissance ne peut exister que grâce à la dynamique 

entre les supérieurs qui commandent et les inférieurs qui obéissent. Pour Ignace, l’exercice de 

l’autorité dans la vie religieuse est différent du mode de gouverner la société. C'est un  

« gouvernement spirituel » dont le but est uniquement de plaire au Seigneur, en réalisant tout 

ce qui est en accord avec son Plan de salut total pour l'homme. En vertu de cela, le supérieur 

doit être, entre autres, un homme spirituel, passionné de la Compagnie de Jésus et du prochain, 

un homme de discernement, un homme d’obéissance, fidèle à la Compagnie de Jésus et 

passionné pour l’Église. Ses décisions doivent être en conformité avec les Constitutions, qui 

visent le plus grand service divin et le plus grand bien de ses compagnons. Il doit bien connaître 

ceux dont il a la charge, leurs qualités et leurs défauts, pour leur assigner la mission qui puisse 

porter du fruit escompté. D’où la nécessité du compte de conscience. Celui-ci fonde, du point 

de vue de l’inférieur, la relation obéissance-autorité. En toute liberté, l’inférieur partage avec le 

supérieur tout ce qu’il vit intérieurement et extérieurement. Il a le droit et le devoir de soumettre 

ses propositions au supérieur comme aussi de faire des représentations. Un jésuite formé, pour 



92 
!

inférieur qu’il soit, jouit d’une grande confiance et de liberté dans la mesure où la Compagnie 

voit en lui un homme spirituel, responsable et capable d’initiatives. Il doit être également un 

homme d’une obéissance responsable, d’un dialogue permanent, ouvert à l’Esprit Saint et aussi 

passionné pour la gloire de Dieu et pour l’Église. C'est en vertu de l'obéissance ainsi décrite que 

le supérieur peut envoyer les inférieurs en mission pour un plus grand service divin et un bien 

plus universel. Comment répondront les premiers missionnaires jésuites envoyés pour 

évangéliser les royaumes Kongo et Angola ?



93!

!

3 LA MISSION D’ÉVANGÉLISATION DES PREMIERS JÉSUITES AUX 

ROYAUMES KONGO ET ANGOLA     

La mission est la raison d’être de la Compagnie de Jésus. Ignace et ses premiers 

compagnons alors étudiants à Paris, avant même de penser à fonder une congrégation religieuse, 

étaient déjà épris d’un élan missionnaire.!« Leur seule ambition était de travailler pour la gloire 

de Dieu, comme un petit groupe de frères, et de servir ‘toute cause qui toucherait au plus grand 

service de Dieu’ ».1 Ils élurent Jérusalem comme lieu de leur apostolat avec option de se tourner 

vers Rome et se mettre à la disposition du pape pour les envoyer missionner où il voudrait si la 

traversée, ce qui arrivera effectivement, vers la Palestine s’avérait impossible. « La Compagnie 

de Jésus, née de cet esprit missionnaire, approuvée comme Ordre régulier par Paul III le 27 

septembre 1540, est liée au S. Siège par un quatrième vœu solennel de spéciale obéissance au 

Souverain Pontife quand il s’agit des Missions ».2 À l’instar de François Xavier, premier 

missionnaire de la Compagnie de Jésus, qu’Ignace de Loyola envoya pour les Indes en 1541, 

sans tarder, « de nombreux imitateurs suivaient les traces du grand apôtre des Indes et du Japon, 

atteignant jusqu’à l’impénétrable royaume de Chine, les immenses régions du Brésil, de 

l’Ethiopie, du Congo et de l’Angola recevaient des missionnaires formés à l’école d’Ignace ».3  

S’agissant de ces deux derniers lieux cités, un premier groupe de quatre jésuites arrivera 

au royaume Kongo en 1548 et leur aventure missionnaire prendra rapidement fin en 1553. Deux 

jésuites prendront la relève, mais pour une durée plus courte encore, de 1553 à 1555. Ils n’y 

produiront pas de fruits escomptés. Cinq ans plus tard, pour poursuivre cette aventure 

missionnaire dans la même région, quatre jésuites entrent dans le royaume voisin d’Angola, qui 

tend à s’affranchir de la vassalité du royaume Kongo. Le Roi Dembi, dont le défunt 

prédécesseur avait invité les missionnaires, ne se montre pas pressé pour les recevoir dans sa 

capitale. Le bon accueil qu’il va finalement leur réserver ne durera que peu de temps. Toujours 

méfiant, il ne tardera pas à expulser les Portugais de son royaume et d’en garder d’autres, 

captifs, dont le Père Francisco de Gouveia, marquant ainsi la fin de la première mission jésuite 

dans sa terre. Il faudra attendre jusqu’en 1575 pour avoir une autre entrée des jésuites en 

Angola. C’est à partir de cette deuxième arrivée que la mission d’évangélisation se poursuivra 

et prospérera effectivement.  

!
1 BRODRICK, James. Origines et expansion des jésuites. Paris : Sfelt, 1950, v.1, p. 45.  
2 MISSIONS de la Compagnie de Jésus parmi les infidèles : Quelques notes historiques et statistiques. Torino : 
Baravalle e Falconieri, 1925, p. 6. 
3 MISSIONS, 1925, p. 6. 



94 
!

Pour évangéliser le royaume angolais, les missionnaires vont adopter deux approches 

différentes selon que leur cible sont des Noirs ou des Blancs. Dans le premier cas, il faut 

distinguer ceux qui sont païens de ceux qui sont déjà chrétiens. La méthode d’évangélisation 

des Noirs non-chrétiens suit la logique suivante : la soumission, l’endoctrinement, la conversion 

et le baptême. Quand il s’agit des Noirs chrétiens, la méthode s’avère la suivante : la 

conservation, l’endoctrinement et la consolidation des sacrements. Dans le second cas, lorsqu’il 

est question des Blancs, la méthode d’évangélisation adoptée par les missionnaires est d’assurer 

le culte et les sacrements en plus de la prédication. En outre, les missionnaires font des 

incursions d’évangélisation dans le royaume Kongo, assument un collège pour l’éducation des 

enfants, les œuvres de charité et sont au service de la conquête. À côté des difficultés auxquelles 

ils seront confrontés, nous mentionnerons également les moyens de survie dont ils se serviront 

loin de la métropole. Tous ces différents points constituent la teneur du présent chapitre.  

3.1 Mission de quatre pionniers jésuites au royaume Kongo (1547-1553)  

Le terme mission tire son origine du latin missio-nis, de mittere qui signifie envoyer. Ce 

qui suppose inévitablement des composantes suivantes : la personne qui envoie, la personne 

envoyée, le but poursuivi, le lieu de la mission, la personne ou le peuple cible, etc. Le terme 

mission peut revêtir plusieurs sens dont deux nous intéressent ici : « Au sens théologique, on 

peut voir que la rédemption du monde s’est accomplie par la mission de la Seconde Personne 

de la Sainte Trinité, envoyée par la Première ».4 Et au sens juridique, conformément au droit 

canonique, la mission proprement dite, et « selon Pie XII et Jean XXIII, est l’œuvre de la 

fondation et de l’implantation de l’Église ».5 Dans la même optique : « La mission dans la 

Compagnie de Jésus est l’acte juridique par lequel le Souverain Pontife – ou le Supérieur 

général, selon sa concession – envoie quelqu’un de la Compagnie pour réaliser une intention 

spécifique, au service de l’Église universelle ».6 C’est cette mission rédemptrice initiée par le 

Christ, embrassée par les apôtres et leurs successeurs, que les missionnaires jésuites vont 

!
4 “No sentido teológico, verifica-se que a redenção do mundo se consumou por meio da missão da Segunda Pessoa 
da Santíssima Trindade, enviada pela Primeira” (REGO, António Da Silva. Lições de missionologia. Lisboa: Junta 
de Investigações do Ultramar, 1961, p. 2-3, traduction nôtre). 
5 “ ...segundo Pio XII e João XXIII, é a obra da fundação e da plantação da Igreja” (REGO, 1961, p. 3, traduction 
nôtre). 
6 “ ...la misión en la Compañia de Jesús es aquel acto jurídico por el cual el sumo pontífice – o el prepósito general, 
según la concesión de aquel – envía a alguno de la Compañia para realizar una intención determinada, en servicio 
de la Iglesia universal” (SALVAT, Ignacio. Servir en misión: Aportación al estúdio del carisma de Ignacio y de 
las Constituciones. Roma: Centrum Ignatianum, 1972, p. 96, traduction nôtre). 
 



95!

!

poursuivre aux royaumes Kongo et Angola où, mutatis mutandis, ils fonderont et implanteront 

l’Église.  

Dans l’entre-temps, avant d’évoquer l’arrivée des premiers jésuites au royaume Kongo, 

le Roi Afonso Ier, infatigable défenseur de la foi chrétienne dans son royaume comme déjà vu 

au premier chapitre, meurt7 en 1541. Don Pedro lui succédera au trône, puis Don Francisco. Un 

dominicain nommé évêque de São Tomé, dont dépendait alors le royaume Kongo, étant au 

courant de la vie licencieuse que menaient plusieurs clercs à São Salvador, s’y rendit lui-même 

pour y remédier. « Soutenu par don Diégo [Diogo], le nouveau roi du Congo, il fit arrêter 

quelques prêtres indignes ; d’autres se retirèrent volontairement avec ce qu’ils possédaient ».8  

Ce nouveau roi, petit-fils du regretté Don Afonso Ier, fut intronisé en 1546. De chrétien, il 

n’avait quasiment que le nom. Toutefois, en accord avec l’évêque, il envoya à la cour du 

Portugal un ambassadeur en la personne du prêtre Diogo Gomes. De parents portugais, il naquit 

au royaume Kongo. Ce fut un prêtre exemplaire et très zélé au point d’avoir été admis par le roi 

comme son confesseur et chapelain. Parmi ses charges auprès de la Couronne portugaise, 

figurent notamment deux points saillants : le renouvellement du traité de 1517 qui prohibait aux 

bateaux d’accéder à d’autres ports si ce n’est celui de Mpinda ; et la nécessité d’envoyer les 

missionnaires pour sauver la situation de la chrétienté dans le royaume Kongo. Pour répondre 

favorablement à cette seconde requête, Dom João III appelle alors Maître Simão Rodrigues et 

sollicite quelques missionnaires jésuites pour sauver et soutenir la foi dont la mèche faiblit déjà 

au royaume Kongo. Cela tombe bien : « Paul III avait agréé l’ordre des Jésuites parce qu’il 

comprenait la nécessité de porter le Christianisme dans les pays nouvellement découverts. Le 

roi Jean III de Portugal demandait des missionnaires ».9 Cet appel du roi temporel ne tomba 

pas dans l’oreille d’un sourd. Y répondre n’est rien moins qu’une façon de répondre à l’appel 

du Roi Éternel.10 

Maître Simão Rodrigues, Provincial de la naissante Province du Portugal, et fille aînée 

des Provinces de la Compagnie de Jésus, adressa une lettre au Père Luís Gonçalves da Câmara, 

alors Recteur de la fameuse université de Coimbra, lui ordonnant de choisir les premiers 

missionnaires destinés à la Mission du royaume Kongo. Reçue le 26 juillet 1547, la lettre du 

!
7 Il n’y a pas d’unanimité quant à la date de sa mort qui varie, selon les auteurs, entre 1541 et 1546.  
8 BAESTEN, Vincent. Les anciens jésuites au Congo (1548-1648) : Extrait des Précis historiques 1893-1896. 
Bruxelles : Alfred Vromant & Cie, 1898, p. 20. 
9 LORTZ, Joseph. Histoire de l’Église. Paris : Payot, 1962, p. 266. 
10 Voir DECLOUX, Simon. L’Esprit de la Compagnie dans la décision de commencer la Mission du Kwango. In : 
LA COMPAGNIE de Jésus et l'évangélisation en Afrique Centrale : Esprit, histoire et perspectives. Actes du 
Colloque tenu du 1er au 4 Décembre 1993 à la Faculté Saint Pierre Canisius, Kimwenza. Kinshasa : Loyola, 1994, 
p. 353-354. 



96 
!

Provincial fut lue devant toute la communauté réunie dans la chapelle domestique. Suspendus 

aux lèvres du Recteur, tous ne brûlaient que d’un seul désir : être choisis pour cette mission 

combien difficile où le verbe mourir, par naufrage ou par maladies et quelques fois aussi par le 

fer des Nègres, se conjugue à tous les temps et à tous les modes. « Ces naufrages et ces trépas, 

que l’on calcule d’avance, ne compriment point l’élan qui pousse les Pères de l’Ordre de Jésus 

vers ces côtes néfastes ».11 Il faut avouer que l’exemple de saint François Xavier inspira 

généreusement beaucoup de vocations missionnaires. Quand il embarqua pour les Indes, 

pendant son séjour au Mozambique, il écrivit, le 01/01/1542, à ses compagnons résidant à Rome 

en ces termes : « S’il y avait là-bas des gens très désireux de servir Dieu Notre Seigneur, 

beaucoup de fruits suivraient si vous en envoyiez au Portugal, car du Portugal, dans l’armada 

qui en vient chaque année, ils viendraient en Inde ».12 Par ailleurs, quand ce même grand 

missionnaire jésuite écrit au Roi du Portugal d’alors, João III, le 20/01/1545, à partir de Cochin, 

il décrit, entre autres, la situation déplorable dans laquelle vivent ces païens – qui se 

disposeraient à suivre le bon chemin, mais se plongent et se perdent dans l’obscurité – faute de 

maîtres pour les en tirer. Par conséquent, ce futur premier saint de la Compagnie de Jésus 

demandera au roi, à la fin de la même lettre, l’envoi aux Indes de nombreux jésuites et 

suffisants, « non seulement pour baptiser et instruire dans la doctrine chrétienne tant de 

personnes qui se sentent poussées à embrasser la foi en Jésus-Christ dans ces régions, mais 

aussi d’en envoyer à Malacca et dans les régions environnantes, où il y en a beaucoup qui 

deviennent chrétiens ».13 Sa demande tombait bien à propos dans la mesure où : « Au collège 

de Coimbra, fondé par Jean III surtout en vue des Indes, l’ambition de tous les jeunes Jésuites 

était d’aller se sacrifier jusqu’au sang pour les infidèles ».14   

!
11 CRÉTINEAU-JOLY, Jacques. Histoire religieuse, politique et littéraire de la Compagnie de Jésus : Composée 
sur des documents inédits et authentiques. v.5. 3e éd. Paris : Poussielgue-Rusand, 1851, p. 106. 
12 “Se aí houvesse algumas pessoas muito desejosas de servir a Deus Nosso Senhor, muito fruto se seguiria se 
mandásseis algumas a Portugal, porque de Portugal, na armada que de lá vem todos os anos, viriam para a Índia” 
(FRANCISCO XAVIER, Santo. Obras completas. Braga: Apostolado da oração; São Paulo: Loyola, 2006, p. 97, 
traduction nôtre). 
13 “não só para baptizar e instruir na doutrina cristã tantas pessoas que se sentem movidas a abraçar a fé em Jesus 
Cristo nestas paragens, mas também para enviar alguns a Malaca e regiões circunvizinhas, onde são muitíssimos 
os que se fazem cristãos” (FRANCISCO XAVIER, 2006, p. 213, traduction nôtre).  
14 BRUCKER, Joseph. La Compagnie de Jésus : Esquisse de son institut et de son histoire (1521-1773). 2e éd. 
Paris : Gabriel Beauchesne, 1919, p. 111. Disons en outre que ce collège formait les jésuites pour la disponibilité 
universelle et se constitua en pépinière de missionnaires destinés en Amérique, en Afrique et en Asie. Voir 
GONÇALVES, Nuno da Silva. Prefácio. In: SIMÕES, Carlota; MIRANDA, Margarida; CASALEIRO, Pedro. 
Visto de Coimbra: O Colégio de Jesus entre Portugal e o mundo. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 
2020, p. 10-11.  



97!

!

Néanmoins, comme choisir, c’est aussi écarter, les heureux élus en furent quatre: le Père 

Jorge Vaz, supérieur,15 le Père Cristóvão Ribeiro,16 le Père Jácome Dias17 et le scolastique 

Diogo do Soveral.18 Sans tarder, le Recteur leur demanda de préparer le voyage et de se rendre 

à Lisbonne. Là, Diogo Gomes, prêtre et ambassadeur du roi du royaume Kongo, aborda le 

supérieur nommé de la Mission du Kongo, lui avoua son désir de quitter les vanités du monde 

et d’entrer dans la Compagnie de Jésus. Mais le Père Jorge Vaz lui demanda de rentrer d’abord 

au royaume Kongo avec ses honneurs d’ambassadeur du roi. Ensuite, il pourrait alors donner 

satisfaction à ses hautes aspirations. 

Conduits par Maître Simão Rodrigues, le 16 septembre 1547, pour une entrevue avec le 

Roi João III du Portugal, les quatre vaillants missionnaires ne partiront du Portugal que vers la 

fin du même mois. La recommandation royale fut claire « dans la joyeuse affabilité avec 

laquelle il les recevait, que dans ces royaumes ils ne prétendent rien d'autre que la paix et la 

tranquillité de tous et le service de Dieu ».19  

En partance pour le royaume Kongo, en passant par São Tomé où ils séjournèrent et se 

traitèrent de quelques fièvres contractées le long du voyage, ils ne jetteront l’ancre au port de 

Mpinda, à la marge gauche du fleuve Congo, que le 18 mars 1548. Ils y resteront en attendant 

l’invitation royale à rejoindre la capitale. C’est finalement le 20 mai, jour de la Pentecôte, qu’ils 

fouleront le sol de la capitale, accueillis en pompe par la population. Le Roi Diogo Ier qui 

attendait à l’entrée de la cité, refusa que les missionnaires lui baisassent la main. Cependant, il 

la tendit seulement au scolastique Diogo do Soveral parce qu’il n’était pas encore prêtre. 

La première rencontre avec le roi donna une bonne impression aux quatre missionnaires. 

Profitant de la bonne disposition royale, ils se mirent à l’œuvre sans attendre. Ne connaissant 

pas encore la langue du peuple, ils recouraient au service d’un interprète pour déployer leur zèle 

apostolique. Les trois prêtres, avec un grand zèle, s’occupaient « d’endoctriner les néophytes, 

cherchant, comme l’écrivait Jorge Vaz, à leur faire connaître Dieu le Créateur, s’élevant des 

choses visibles aux choses invisibles, et à corriger l’erreur de ceux qui les avaient baptisés sans 

l’instruction nécessaire ».20 Qui plus est, quatre mois après leur arrivée dans cette terre 

!
15 Il entra dans la Compagnie de Jésus le 19 décembre 1545. 
16 Entré dans la Compagnie de Jésus le 20 août 1543. 
17 Fut ordonné prêtre en cette même année de 1547. 
18 Entré dans la Compagnie de Jésus le 11 juillet 1546. 
19 “...na afabilidade alegre com que os recebeu, que naqueles reinos não pretendessem outra coisa senão a paz e 
quietação de todos e o serviço de Deus” (RODRIGUES, Francisco. História da Companhia de Jesus na Assistência 
de Portugal: A Fundação da Província Portuguesa 1540-1560. Tribulações – Colégios – Missões. Pôrto: 
Apostolado da Imprensa, 1931, t.1, v.2, p. 548, traduction nôtre). 
20 « ...de doutrinar os neófitos procurando, como escreveu Jorge Vaz, dar-lhes a conhecer a Deus Criador subindo 
das coisas visíveis às invisíveis, e emendar o êrro dos que os haviam baptizado sem a necessária instrução” 
(RODRIGUES, 1931, t.1, v.2, p. 549, traduction nôtre). 



98 
!

africaine, le Père Cristóvão Ribeiro comptait 1.700 indigènes baptisés de ses mains, le Père 

Jácome Dias, 400 et le Père Jorge Vaz, 2.700 car il faisait aussi l’itinérance apostolique aux 

environs de São Salvador.21 On lui doit aussi l’édification de trois églises dédiées à São 

Salvador, à Notre Dame de Secours et à Saint Jean-Baptiste. Comme scolastique, la tâche qui 

incombait à Diogo do Soveral fut principalement l’enseignement et l’éducation des enfants. Il 

en réunit quelque six cents, repartis en diverses écoles sous l’autorité de certains maîtres que 

lui-même dirigeait. Si le travail était bien exigeant, il ne montrait pas moins combien élevé était 

le degré de sa charité et sa patience chrétienne. « C'est ainsi que travaillaient les ouvriers dans 

l'espoir d'augmenter les fruits ; mais le champ était trop sauvage. Bientôt, les pierres apparurent 

et les épines poussèrent ».22 !

La grande difficulté leur venait du propre Roi Diogo Ier qui n’avait de chrétien que le 

fait d’avoir été baptisé. Vivant à couteau tiré avec le clergé, particulièrement les missionnaires 

jésuites, il lui arriva même à les faire descendre de la chaire et à les faire sortir de l’église tout 

simplement puisqu’ils stigmatisaient les maux du peuple.23 Au jugement des jésuites, il fallait 

bien, dans ce royaume Kongo, discipliner le christianisme « qui était alors fort ambigu. Le roi 

lui-même n’était pas épargné par leurs reproches à cause de sa vie licencieuse. Aussi décida-t-

il de les expulser car il préférait s’entendre avec le clergé régulier [plutôt séculier], plus 

accommodant à l’égard des mœurs du pays ».24 Vu la situation déplorable dans laquelle se 

plongeait le christianisme, l’ambassadeur Diogo Gomes se rendit au Portugal pour en informer 

le Roi João III. Embarqua avec lui, en ce mois de février 1549, le scolastique Diogo do Soveral 

laissant derrière lui les trois prêtres. Cependant, rongé par la maladie, le Père Jorge Vaz, 

supérieur de la Mission, fut obligé par les deux autres compagnons jésuites de regagner 

Lisbonne pour les soins appropriés. Il y mourra, malheureusement, en 1551.!

La situation fut malheureuse, voire scandaleuse pour les deux jésuites restés sans leur 

supérieur. « Découragés et oubliant pratiquement la perfection de leur Institut, ils suivirent les 

mauvais exemples d'autres clercs et commencèrent à négocier des échanges commerciaux ».25 

Après avoir passé quelque temps dans cette vie peu édifiante, le Père Cristóvão Ribeiro se rendit 

!
21 Il s’agit de la capitale Mbanza Kongo qui fut débaptisée São Salvador ou comme en témoignent beaucoup 
d’écrits anciens, San Salvador, sa variante espagnole. Cette appellation existait déjà en 1569. Voir CUVELIER, 
Jean ; JADIN, Louis. L’Ancien Congo d’après les archives romaines (1518 - 1640).  Bruxelles : Académie Royale 
des Sciences Coloniales, 1954, p. 22. 
22 “Assim trabalhavam os operários com esperança de fruto crescente; mas o campo era demasiadamente bravio. 
De-pressa apareceram as pedras e brotaram os espinhos” (RODRIGUES, 1931, t.1, v.2, p. 549, traduction nôtre). 
23 PAIVA, 1877, p. 93. 
24 NDAYWEL è NZIEM, Isidore. Histoire du Zaïre : De l’héritage ancien à l’âge contemporain. Louvain-la-
Neuve : Duculot, 1997, p. 89. 
25 “Descoroçoados e esquècidos pràticamente da perfeição de seu Instituto, seguiram os maus exemplos dos outros 
clérigos e deram-se a negociações de comércio” (RODRIGUES, 1931, t.1, v.2, p. 551, traduction nôtre). 



99!

!

à São Tomé avant d’être suivi peu de temps après par Jácome Dias. Malade, ce dernier regagna 

le Portugal vers la fin de 1552. De Coimbra, ses supérieurs l’envoyèrent s’occuper de sa santé 

diminuée dans sa terre natale aux alentours de Braga. 

Plongé dans son commerce, le Père Cristóvão Ribeiro continuait sa vie à São Tomé. Ses 

nouvelles, qui parvenaient au Portugal, étaient moins édifiantes. Les supérieurs se chargèrent 

donc d’y remédier en le punissant. Cette tâche échut à Diogo Gomes, ancien ambassadeur et 

confesseur du roi du Kongo, maintenant membre de la Compagnie de Jésus depuis le 23 août 

1949 et ayant changé pour cela de prénom. Il s’agit désormais du Père Cornélio Gomes. Une 

fois à São Tomé, il s’informa de la situation, fit arrêter l’ancien missionnaire, prit et remit tout 

son argent à l’hôpital de la Miséricorde suivant les recommandations reçues de ses supérieurs. 

Néanmoins, face à la non-résistance et à l’humilité dont témoigna Cristóvão Ribeiro se disant 

même prêt à faire n’importe quelle pénitence publique s’il en était besoin, le Père Cornélio 

Gomes l’envoya captif à Lisbonne tout en ayant soin d’écrire une lettre fraternelle de 

recommandation à ses supérieurs. Il fut bien reçu au collège Santo Antão de Lisbonne où il 

arriva vers la fin de 1553. Envoyé ensuite à sa terre natale, il fut renvoyé de la Compagnie de 

Jésus. Ainsi se termina l’œuvre de la première expédition jésuite au royaume Kongo. 

3.2 Nouvelle expédition jésuite au royaume Kongo (1553-1555) 

Toutefois, le Roi João III et le cardinal infant Henrique I tenaient mordicus à la poursuite 

de la mission d’évangélisation jésuite au royaume Kongo. Eu égard à leur ténacité, le Provincial 

désigna le Père Cornélio Gomes et le Père Frutuoso Nogueira pour cette seconde expédition 

missionnaire. À eux, s’ajoutaient trois jeunes gens du collège des Orphelins. Ils débarqueront 

au port de Mpinda en juin 1553. Ils y resteront quelques semaines pour refaire les forces avant 

de poursuivre le voyage vers la capitale du royaume où ils arriveront en septembre. Pendant ce 

temps, l’ambassadeur envoyé par Dom João III à la cour du royaume Kongo et en compagnie 

duquel ils ont entrepris le voyage, a pieusement trépassé dans le tronçon entre Mpinda et la 

capitale. Le Roi Diogo leur réserva un accueil très froid. En effet, il avait appris que son ancien 

ambassadeur avait dit à son homologue, au Portugal, que s’il ne rentrait pas au Kongo, le roi et 

ses vassaux retourneraient aux anciennes pratiques idolâtriques. Ce que Cornélio qualifiait de 

calomnie. Dans ce climat de malentendu, les deux missionnaires et deux jeunes orphelins 

tombèrent malades. Le Père Frutuoso Nogueira succomba à sa maladie un certain samedi 21 

octobre 1553. Le Père Cornélio continua avec zèle sa mission, mais la vie scandaleuse des 

autres Européens et clercs, non seulement le contrariait, mais aussi et surtout favorisait la vie 

licencieuse du roi et de ses vassaux. Devant cette mission combien difficile, le Père Cornélio 



100 
!

Gomes sollicita au Portugal un renfort missionnaire. Le Père Pedro Dias et le Frère Gaspar 

Calaça furent désignés pour aller en février 1555 travailler dans un collège que l’on ouvrirait 

pour l’éducation des enfants et les préserver ainsi de la corruption où ils seraient inévitablement 

perdus s'ils n'étaient pas aidés.  

En attendant, la situation s’empirait de plus en plus. Le roi interdit la fondation du 

collège. Le Père Cornélio décida de rentrer au Portugal. Une fois arrivé au port de Mpinda, il 

reçut les lettres du Roi João III du Portugal, avec la recommandation de ne pas quitter le Kongo 

avant l’arrivée de l’ambassadeur qu’il enverrait. Le missionnaire fit demi-tour. Interdit 

d’exercer les ministères de la Compagnie de Jésus, il attendit tout de même pendant dix mois, 

mais en vain l’arrivée de l’ambassadeur. Il regagna de nouveau Mpinda. Don Diogo émit un 

décret qui ordonnait à tous les Blancs qui s’y trouvaient d’évacuer Mpinda pour le Portugal. Le 

Père Cornélio s’embarqua accompagné de deux orphelins, le troisième étant décédé. L’escale 

de près d’un mois à São Tomé lui permit d’exercer avec zèle et édification son apostolat. Ils 

arrivèrent à Lisbonne le 15 août 1555. Les deux orphelins, ses intrépides compagnons de lutte 

en terre de missions, furent admis dans la Compagnie de Jésus. Ce fut la fin, non espérée, de la 

première mission jésuite au royaume Kongo riche en épines.  

3.3 Poursuite de l’aventure missionnaire 

À peine deux ans après la fin de la mission kongolaise, ce fut le tour du Ngola, le roi de 

l’Angola, d’envoyer trois ambassadeurs à la cour du Portugal solliciter les missionnaires pour 

l’évangélisation de son royaume. Le Roi João III étant mort le 11 juin 1557, les trois 

ambassadeurs furent reçus par la reine régente Catherine. Celle-ci demanda au Père Inácio de 

Azevedo, alors vice-Provincial de la Province jésuite du Portugal, de lui choisir quelques 

missionnaires jésuites pour l’Angola. Mais avant de s’y rendre, la nouvelle de la mort du roi 

angolais parvint à Lisbonne entre août et septembre 1558. Ne sachant pas l’intention du 

nouveau roi en rapport avec le christianisme, le voyage fut reporté. Le 22 décembre 1559, quatre 

missionnaires jésuites s’embarquèrent pour l’Angola: le Père Francisco de Gouveia, le Père 

Agostinho de Lacerda, le Frère António Mendes et le Frère Manuel Pinto. Ils étaient dans 

une flotte de trois navires avec l’ambassadeur du Portugal pour l’Angola, Paulo Dias de Novais. 

Ils passèrent par le Cap-Vert, São Tomé et le port de Mpinda avant d’atteindre celui de Kwanza 

le 03 mai 1560.  

Ce nouveau roi, qui n’avait nullement d’intérêt pour l’évangélisation, les laissa traîner 

pendant six mois avant de les autoriser à rejoindre sa capitale. Pendant cette période d’attente, 

le Père Agostinho de Lacerda fut frappé par des fièvres et, sans y résister, il en mourut. Une 



101!

!

fois à Dongo ou Ndongo, la capitale du royaume angolais, le roi réserva un bon accueil à ses 

hôtes portugais. Puisque l'échange de cadeaux est réputé pour être une marque nécessaire de 

l'hospitalité africaine, ils procédèrent ensuite à cette cérémonie sans délai. Vu les bonnes 

dispositions du roi, le Père Gouveia en profite pour lui demander la permission d’initier sa 

mission d’évangélisation et l’instruction des enfants. Le Roi Dembi accepte favorablement sa 

demande et lui confie des jeunes gens à instruire.  

Dans l’entre-temps, le Roi Diego, régnant au royaume Kongo, ne voyait pas de bon œil 

l’admission des Portugais dans la capitale de son ancien vassal angolais. « Il redoutait de perdre 

les avantages du commerce qu’il entretenait avec les Portugais, en voyant que ceux-ci nouaient 

des relations politiques avec les autres chefs noirs ses voisins. Aussi n’eût-il rien de plus 

empressé que de détourner ce danger ».26 Dans sa diplomatie, il entreprit d’informer 

secrètement son homologue angolais du danger qu’il encourait pour avoir admis des Portugais 

dans sa capitale. Ces derniers, argumentait-il, avaient pour objectif de s’emparer non seulement 

de ses richesses, mais également de son royaume. Et les missionnaires étaient des espions. Ne 

pas prendre des mesures énergiques à présent contre eux serait s’exposer à des périls qu’il ne 

pourrait point conjurer dans le futur.   

Cette influence extérieure planait dorénavant sur le Roi Dembi. Et puisque les 

missionnaires ne réussirent pas à le convertir, il resta trop méfiant envers la religion chrétienne. 

Une année après l’arrivée de l’ambassadeur accompagné des missionnaires, il  ordonna aux 

Portugais – pris pour traîtres  et conspirateurs – de quitter son royaume. Le Frère Manuel Pinto27 

reçoit la permission d’accompagner les expulsés.  Toutefois, sont pris en otage l’ambassadeur 

Paulo Dias de Novais, le Père Francisco de Gouveia puis le Frère António Mendes. À ce dernier, 

fut donné peu de temps après l’ordre de quitter l’Angola. En 1565, vint le tour de l’ambassadeur. 

Seul le Père Francisco de Gouveia, interdit d’enseigner la doctrine chrétienne, restera en 

captivité jusqu’à sa mort le 19 juin 1575. « Cette captivité du P. de Gouvea dura quatorze ans, 

sans qu’il lui fût permis d’exercer d’autre apostolat que celui de la pénitence et de la prière, 

pour obtenir de Dieu le salut de ces pauvres noirs, et sans qu’il eût même la consolation de 

célébrer le saint sacrifice, faute de farine et de vin ».28 La florissante Mission d’Angola, dont 

nous allons parler incessamment, sera l’œuvre des années et des missionnaires postérieurs.  

!
26 BAESTEN, 1898, p. 90-91. 
27 Il n’arrivera pas au Portugal. Il meurt dans l’île de São Tomé au début de 1562 et sera enterré dans l’église des 
Confrères de la Miséricorde. 
28 GUILHERMY, Elesban de. Ménologe de la Compagnie de Jésus: Assistance de Portugal comprenant les 
provinces et missions du Japon, de la Chine, du Brésil, des Indes orientales, de l’Éthiopie et de la Guinée. Poitiers : 
Henri Oudin, 1867, p. 547. 



102 
!

3.4 Deuxième expédition jésuite en Angola 

Une fois libéré de sa captivité angolaise, Paulo Dias de Novais retourne au Portugal en 

1565. Il sollicite et obtient du monarque portugais, Sebastião, la faveur de rentrer au Kongo 

afin d’y établir une colonie militaire. Ainsi assurerait-il la protection des Portugais et de leurs 

intérêts commerciaux. Entre cette sollicitation et sa réalisation, beaucoup d’années s’écoulèrent.  

Finalement, le Roi Sebastião signa une ordonnance le 12 avril 1574 dans laquelle Paulo Dias 

de Novais fut nommé, comme le rapporte Baesten, capitaine général, gouverneur et fondateur 

de la future colonie. À tous les soldats qui s’engageaient à cette entreprise, furent accordées les 

lettres de noblesse et des terres transmissibles à leurs descendants. Quand Paulo Dias 

s’embarque le 23 septembre 157429 pour retourner en Afrique, il est pourvu d’une flotte de sept 

vaisseaux avec 700 soldats à bord. Quatre jésuites font partie de l’expédition : les Pères Garcia 

Simões, supérieur, et Baltasar Afonso ainsi que deux Frères, Cosme Gomes et Constantino 

Rodrigues. Vertueux, ils y sont envoyés comme fondateurs de la Mission de l’Angola. Ils 

arrivent à l’île de Luanda le 11 février 1575 et s’y établissent. Les précautions étant prises et 

les préparatifs faits, le Père Garcia Simões « célébra la sainte messe et le gouverneur général 

prit solennellement possession de la contrée au nom du roi de Portugal ».30 L’année suivante, 

convaincus que le site choisi n’offre pas les atouts escomptés, Paulo Dias et son escorte se 

déplacent pour s’établir sur le continent. Par le fait même, sont lancés les fondements de la 

future ville Saint-Paul de Luanda qui se développera rapidement.  

Les quatre missionnaires jésuites y résident également et, dès leur arrivée, sont au 

courant que le Père Francisco de Gouveia est en vie, bien que toujours en captivité à Dongo. Ils 

reçoivent même la lettre de ce dernier datée du 19 mai, un mois avant sa mort. Il y décrit la 

situation déplorable du christianisme en Angola. Quand le gouverneur de Luanda et le Père 

Garcia Simões écrivirent à leur compatriote captif pour lui demander comment ils pouvaient le 

délivrer de sa captivité, le Père Gouveia répondit qu’il ne fallait pas entreprendre une guerre 

pour ne pas mettre en danger aussi bien sa vie que celle des autres Portugais.  

Dans ces vastes terres africaines, la vigne du Seigneur exigeait de nombreux ouvriers, 

car il y avait beaucoup à faire pour les missionnaires. Cependant, leur nombre n’était jamais 

suffisant. « Cette pénurie les obligeait à ne pas s’absenter aussi facilement de Luanda, le centre 

de la Mission, ni former des missions stables dans l’arrière-pays et les terres plus intérieures de 

!
29 BAESTEN, 1898, p. 96-97, dit que la flotte partit de Lisbonne le 23 octobre et fut en vue de l’île de Luanda le 
20 février 1575. 
30 BAESTEN, 1898, p. 98. 



103!

!

ces vastes régions ».31 Les renforts en missionnaires de la Mission d’Angola se révélèrent 

sporadiques. Cinq ans après l’arrivée de ces quatre pionniers, la Mission fut renforcée par deux 

jésuites, arrivés le 23 février 1580. Ce sont le Père Baltasar Barreira et le Frère Frutuoso 

Ribeiro. Quatre ans après, la Mission d’Angola reçut quatre nouveaux jésuites en provenance 

de Belém au Brésil. Ils foulèrent le sol de Luanda le 25 janvier 1584. Il s’agit des Pères Jorge 

Pereira et Diogo da Costa, accompagnés des Frères Simão Mendes et João Ribeiro. Il a fallu 

attendre quasiment dix ans pour que de Lisbonne partent d’autres jésuites pour l’Angola. 

Signalons d’abord l’arrivée du Père António Pais vers 1592. Ensuite, ils sont six qui arrivent 

le 11 mars 1593 à Luanda. Parmi eux, quatre sont prêtres : le Visiteur Pedro Rodrigues, Aires 

Botelho, João Lopes et Pedro Barreira ; deux sont frères : António de Sequeira et Gregório 

de Oliveira. Mais trois d’entre eux ne resteront dans ce royaume angolais que durant une année 

et quatre mois. Car le 11 juillet 1594, non seulement le Visiteur, mais aussi le Père Pedro 

Barreira et le Frère António Gonçalves quittent la Mission angolaise en partance pour le Brésil.  

En 1602, il y a douze missionnaires jésuites en Angola équitablement répartis entre 

prêtres et frères. En juillet 1606, trois jésuites entrent en Angola : les Pères Francisco de Góis 

et Duarte Vaz accompagnés du Frère António de Barros. Deux autres missionnaires seront  

reçus en 1615 : les Pères Jerónimo Vogado,  supérieur et Visiteur, ainsi que Miguel Afonso. 

Cette année marque à la fois la fin du long généralat du Père Claudio Acquaviva  (1581-1615) 

et le terme de la limite temporelle du présent  travail de recherche. C’est avec un si petit nombre 

d’ouvriers,  malgré le travail apostolique laborieux à Luanda, que la Compagnie de Jésus put 

apporter sa contribution à l’évangélisation de l’Angola aussi bien dans les prisons,32 dans les 

campagnes militaires que dans certaines excursions à travers le pays et au-delà. 

3.5 L’évangélisation 

Comme l’a si bien défini Paul VI : « Evangéliser, pour l’Eglise, c’est porter la Bonne 

Nouvelle dans tous les milieux de l’humanité et, par son impact, transformer du dedans, rendre 

neuve l’humanité elle-même » (EN, n. 18). Il ne s’agit pas de n’importe quelle transformation, 

mais d’une « transformation ‘de l’intérieur’, résultat de la réception de la Bonne Nouvelle, une 

!
31 “Essa míngua os obrigava a não se ausentar tão facilmente de Luanda, centro da missão, nem os deixava formar 
missões estáveis no sertão e terras mais interiores daquelas vastas regiões” (RODRIGUES, Francisco. História da 
Companhia de Jesus na Assistência de Portugal: Acção crescente da Província Portuguesa, 1560-1615. Nas Letras 
– Na Côrte – Além-mar. Porto: Apostolado da Imprensa, 1938, p. 520, traduction nôtre). 
32 Nous pensons ici à titre illustratif à la pastorale du Père Gaspar de Azevedo réalisée dans des prisons de 
Mochima, Massangano et Cambembe. Voir GUERREIRO, Fernão. Relação anual das coisas que fizeram os 
padres da Companhia de Jesus nas suas missões ... nos anos de 1600 a 1609; e do processo da conversão e 
cristandade daquelas partes: Tirada das cartas que os missionários de lá escreveram: 1604 a 1606. Coimbra: 
Imprensa da Universidade, 1931, p. 415. 



104 
!

transformation qui se produit dans chaque croyant et dans chaque communauté, qui à son tour 

agit comme un levain dans la société, la transformant de l’intérieur ».33 Cependant, en parlant 

de l’évangélisation, nous l’entendons ici dans son acception pré-conciliaire (Vatican II), qui 

« s’était principalement concentrée sur la diffusion de l’Évangile dans des pays étrangers où il 

n’avait jamais été prêché auparavant ».34 

Sans perdre le temps, les quatre premiers missionnaires de la deuxième expédition en 

Angola (1575) se mettent à l’!œuvre dès les tous premiers jours de leur arrivée. Dans leurs 

activités apostoliques, ils prêchaient les dimanches et écoutaient des confessions. Mais avant 

tout cela, il convient de signaler que le Père Garcia Simões, qui a vu naître la ville Saint-Paul 

de Luanda, est considéré comme « le premier apôtre des Nègres dans cette importante colonie, 

qui devait être, durant deux siècles, le centre des missions africaines d’Angola ».35 Quand il 

foule pour la première fois ce sol africain en 1575, il se confronte aux Européens comme pierre 

d’achoppement à l’évangélisation de cette contrée. Car la vie qu’ils mènent à Luanda, d’après 

un auteur portugais, est celle des gens « sans loi, sans roi, sans crainte de Dieu, et ne 

connaissaient, ajoute-t-il, ni jeûne ou abstinence, ni repos ou messe de dimanche, ni communion 

annuelle, ni confession ».36 Devant ce tableau sombre de la vie de ses compatriotes, le vaillant 

missionnaire s’engage à les convertir avant de déployer son zèle apostolique en faveur des 

Noirs. Toutefois, il se plonge déjà dans l’apprentissage de la langue de ceux-ci. Son apostolat 

auprès de ses compatriotes « était d’autant plus difficile, que les mieux disposés déclaraient 

hautement l’observance des lois de l’Église incompatible avec les intempéries d’un si dévorant 

climat ».37 Ce début de ministère auprès des Blancs avant de s’adonner à la conversion des 

Noirs va être déterminant dans la mesure où il donnera par la suite le ton à la division 

méthodologique adoptée par les missionnaires. En effet, la mission d’évangélisation des jésuites 

en Angola se démarque par deux approches méthodologiques différentes, selon qu’il s’agit des 

Noirs ou des Blancs à évangéliser. José de Acosta distingue trois méthodes de prêcher la foi 

parmi les barbares :  

!
33 “...transformación ‘desde dentro’, como resultado de la recepción de la Buena Nueva, transformación que se da 
en cada creyente y en cada comunidad, que a su vez opera como um fermento en la sociedad, transformándola 
también desde dentro” (AMENGUAL, Gabriel. La evangelización como forma de vida. In: CANALS, Manuel 
Reus (Ed.). Evangelización y misión : Retos actuales del sueño inacabado de San Francisco Javier. Bilbao: 
Universidad de Deusto, 2006, p. 152, traduction nôtre). 
34 “...se había enfocado primordialmente en llevar al evangelio a tierras extranjeras en las que nunca antes se había 
predicado” (SCHREITER, Robert ¿Qué significa evangelizar hoy? La nueva evangelización. In : CANALS, 
Manuel Reus (Ed.). Evangelización y misión : Retos actuales del sueño inacabado de San Francisco Javier. Bilbao: 
Universidad de Deusto, 2006, p. 129, traduction nôtre). 
35 GUILHERMY, 1867, p. 439. 
36 GUILHERMY, 1867, p. 439. 
37 GUILHERMY, 1867, p. 439. 



105!

!

La première est que, à la manière et selon le plan des Apôtres, les prédicateurs vont vers les Gentils, 
confiants dans la grâce de Dieu, et prêchent l’Évangile sans être accompagnés d’aucun appareil 
militaire. La deuxième est qu’ils ne doivent pas aller vers de nouveaux peuples, mais vers ceux qui 
– à juste titre ou injustement – sont déjà soumis aux princes chrétiens, et c’est à eux seuls que les 
ministres de la Parole de Dieu doivent consacrer leurs soins. La troisième est qu’ils aillent, oui, et 
prêchent le Christ là où il n’a pas encore été annoncé, mais avec des troupes et la protection de 
soldats pour défendre leurs vies.38  

 

Ces trois méthodes, selon les cas, seront appliquées par les missionnaires jésuites établis 

en Angola.  

3.5.1 L’évangélisation des Noirs 

Auprès des Noirs, la méthodologie de l’évangélisation n’était pas la même. On 

approchait différemment les chrétiens de ceux qui ne l’étaient pas. 

3.5.1.1 La mission auprès des Noirs païens 

Nous sommes pendant l’époque où domine la conception selon laquelle personne, qu’il 

soit païen ou juif, hérétique ou schismatique, ne peut parvenir au salut en dehors de l’Église 

catholique.39 Il incombait donc à l’Église de sauver de la condamnation éternelle le plus grand 

nombre possible de peuples. Et la porte d’entrée au salut passait par le baptême. Et puisque 

l’Afrique subsaharienne d’alors, particulièrement la région qui fait l’objet de notre étude, ne 

connaissait pas encore le christianisme, d’où ceux qui peuplaient cette vaste partie du continent 

étaient-ils considérés comme condamnés, car ils vivaient hors de l’Église. « En raison de la 

conception anthropologique que l'on avait de ces peuples et du système de Patronage, la mission 

parmi eux présupposait le passage préalable par quatre étapes : la soumission politique par la 

force, l'endoctrinement, la conversion et, enfin, le baptême ».40 

!
38 “ El primero es que, a la manera y de acuerdo con el plan de los Apóstoles, vayan los predicadores a los gentiles, 
confiados en la gracia de Dios, y prediquen el Evangelio sin ir acompanhados de ningún aparato militar. El segundo 
es que no vayan a nuevos pueblos, sino a los que – justa ou injustamente – ya están sometidos a los príncipes 
cristianos y solamente a ellos consagren sus desvelos los ministros de la palavra de Dios. El terceiro es que vayan, 
sí, y prediquen a Cristo donde todavía no ha sido anunciado, pero con tropas y protección de soldados para defender 
sus vidas” (ACOSTA, José de. De Procuranda Indorum Salute: Pacificación y Colonización. Madrid: Consejo 
Superior de Investigaciones Cientificas, 1984, v.1, p. 303, traduction nôtre). 
39 Voir BULA “Cantate Domino”, sobre a união com os coptas e os etíopes, 4 fev. 1442 (1441 segundo a data 
florentina): Decreto para os jacobitas, n. 1351. In: DENZINGER, Heinrich; HÜNERMANN, Peter (Orgs.). 
Compêndio dos símbolos, definições e declarações de fé e moral. São Paulo: Paulinas/Loyola, 2007, p. 372. 
40 “Devido ao conceito antropológico que se tinha destes povos e o sistema do Padroado, a missão junto deles 
pressupunha a passagem prévia por quatro estádios: a sujeição política pela força, a doutrinação, a conversão e, 
por fim, o batismo” (LEITÃO, José Augusto Duarte. A guerra do céu e de Deus: A missão do P. Baltasar Barreira, 
SJ, na primeira evangelização de Angola (1580-1592). 307 p. Dissertação (Mestrado em Teologia) - Faculdade de 
Teologia Nossa Senhora da Assunção, São Paulo, 1992, p. 122, traduction nôtre). 



106 
!

3.5.1.1.1 La soumission 

Dans sa conquête du royaume de l’Angola, le Portugal poursuivait deux objectifs : la 

domination commerciale et religieuse. Dans le premier cas, il voulait s’accaparer des mines 

d’argent et s’imposer sur le commerce d’esclaves ; dans le second cas, assujettir politiquement 

ce royaume pour s’assurer le caractère permanent de la conversion. C’est sur une force 

temporelle-spirituelle que s’appuyait la conquête. Car, si les conquérants pouvaient compter sur 

la supériorité de leurs armes à feu et l’usage des chevaux pour la soumission des autochtones, 

ils ne comptaient pas moins sur le secours céleste. Ce dernier se manifestait par les prières en 

invoquant Dieu, par l’intercession de Notre Dame et des saints, par la vénération des reliques 

sans oublier la présence assidue des prêtres qui accompagnaient les différentes campagnes 

militaires. Tout ceci constituait une garantie de victoire pour les conquérants portugais. Aussi 

ne pouvaient-ils pas, aux dires du Père Diogo da Costa, supporter certaines situations n’eût été 

l’aide de Dieu.41  

Au Portugal, l’idée d’asservir militairement l’Angola afin de le christianiser était en 

vogue. En témoigne une lettre du Père Maurício Serpe au Général de la Compagnie de Jésus, 

François de Borja, en se référant à la captivité du Père Francisco de Gouveia par le roi angolais 

Ngola Mbandi : « Et parce qu'il est bien compris ici, par cette expérience et par bien d'autres, 

que le christianisme ne peut pas être bien fondé parmi les peuples barbares, ni être conservé 

sans soumission, – ce qui n'arrive pas parmi les peuples polis, tels que les Chinois et les Japonais 

– »,42 d’où la décision de soumettre les Angolais. Et les jésuites appuyaient cette soumission 

militaire de l’Angola contre la politique de pénétration lente et pacifique soutenue par Paulo 

Dias de Novais au début de son gouvernorat. En s’appuyant sur le gouverneur du Kongo, 

Francisco de Gouveia, le proviseur André Diaz et le capitaine de São Tomé Diogo Çalema, le 

Père Garcia Simões affirme que « presque tous sont convaincus que la conversion de ces 

Barbares ne se fera pas par amour, sauf après qu’ils auront été asservis et vassaux de Notre 

!
41 Voir CARTA do padre Diogo da Costa (20-7-1585). In BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria 
Africana: África ocidental (1570-1599). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953, v. 3, p. 319. 
42 “E porque se tem de cá mui bem entendido por esta e por outras muitas experiências, que a cristandade em gente 
bárbara não se pode bem fundar nem se pode conservar sem sujeição, – o que não acontece em gente polida, como 
são chineses e japões–” (RODRIGUES, 1938, p. 506, traduction nôtre). José de Acosta distingue trois catégories 
de barbares ou infidèles : ceux qui connaissent les lois, les lettres, les arts, le gouvernement propre, le commerce 
et donc sont civilisés ; ceux dépourvus de lettres et d’écriture, mais se gouvernent eux-mêmes ; ceux qui vivent 
sine rege sive lege, semblables aux animaux supérieurs. Les Chinois et les Japonais relèvent de la première 
catégorie dont l’évangélisation ne recourt point aux armes contrairement à la troisième catégorie. Voir REGO, 
1961, p. 102-103. 



107!

!

Seigneur le Roi ».43 Cette position jésuite a un autre motif : « Le fait que le roi ait insisté pour 

laisser le père Gouveia en otage a intensifié le désir de vengeance des jésuites par des moyens 

violents ».44 Mais il fallait trouver des raisons pour justifier ce recours à la violence. Comme 

l’affirmait le Père José de Acosta, si les barbares sont humainement et généreusement traités, 

mais se montrent périlleux envers les Nôtres en tentant de saccager leurs biens ou de leur causer 

tout autre type de préjudice, « il sera non seulement légitime aux Nôtres de se défendre et de se 

protéger, mais encore de réparer ces préjudices et de venger l’insulte reçue et, s’il le faut, d’agir 

énergiquement et de faire valoir leur droit par la guerre ».45 Et puisque le roi angolais coupait 

unilatéralement les bonnes relations qu’il entretenait avec le gouverneur et s’en prenait aux 

commerçants portugais en les attaquant, son comportement fut jugé par le gouverneur et les 

jésuites comme une trahison et un motif probant pour justifier la légalité d’une « guerre 

juste ».46 En effet : « Avec cette trahison et cette audace barbare, le Roi d'Angola a donné un 

titre clair de guerre juste à la couronne du Portugal, afin que ses vassaux soient captivés, la terre 

conquise et lui, dépossédé du Royaume... ».47 En réalité, pour avoir la vie sauve, les peuples 

assujettis n’avaient pas d’autres choix que leur adhésion à la religion du plus fort. « Les peuples 

dominés n’avaient donc pas d’autre alternative : soit accepter la domination politique et 

religieuse proposée par les Espagnols ou les Portugais, soit être combattus et éliminés comme 

ennemis de la foi et de l’empire, c’est-à-dire comme ennemis du christianisme ».48 

Le gouverneur s’engagea donc dans une lutte armée avec le soutien indéfectible des 

missionnaires jésuites. Ces derniers étaient convaincus qu’il s’agissait d’une étape nécessaire 

qui baliserait ensuite le chemin de la chrétienté. Pour eux, la fin justifiait les moyens : la foi 

catholique, jugée si noble, était perçue comme un motif valable pour recourir à des actes de 

!
43 “Quasi todos tem por averiguado que a conversão destes Barbaros não se alcançará por amor, senão despois que 
por armas forem sogeitos e vassallos delRei Nosso Senhor” (CARTA do Padre Garcia Simões para o provincial 
(20-10-1575). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 142, traduction nôtre). 
44 “O fato de o Rei teimar em deixar o P. Gouveia como refém, intensificou nos jesuítas o desejo de vingança por 
meios violentos” (LEITÃO, 1992, p. 124, traduction nôtre).   
45 “No sólo será lícito a los nuestros defenderse y protegerse, sino además resarcirse de esos daños y vengar la 
afrenta recibida y, si fuese preciso, actuar con energia y reivindicar su derecho por la guerra” (ACOSTA, 1984, 
v.1, p. 355, traduction nôtre). 
46 Voir LEITÃO, 1992, p. 124. 
47 “Com esta traição e barbaro atrevimento deu o Rey de Angola claro titulo de iusta guerra á coroa de Portugal, 
pera serem seus vaçalos cativos, a terra conquistada e elle desapossado do Reyno...” (HISTÓRIA da Residência 
dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-1594). In: BRÁSIO, António 
(Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1469-1599). Suplemento aos séculos XV e XVI. 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1954, v. 4, p. 573, traduction nôtre). 
48 “Aos povos dominados não se deixava, portanto, outra alternativa: ou aceitar a dominação política e religiosa 
proposta pelos espanhóis ou pelos portugueses, ou ser combatidos e eliminados como inimigos da fé e do império, 
ou seja, como inimigos da Cristandade” (AZZI, Riolando. Método Missionário e Prática de Conversão na 
Colonização. In: SUES, Paulo (Org.). Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento de uma 
nova evangelização. Petrópolis: Vozes, 1988, p. 93, traduction nôtre).  



108 
!

violence afin de l'implanter. Ainsi, pour nos missionnaires, avant de conquérir spirituellement 

et culturellement l’Angola, il fallait d’abord se lancer dans une « conquête politico-militaire 

pour pouvoir réaliser une conquête culturelle et une stratégie pédagogique qui mettrait fin aux 

soutiens de la tradition – anciens et prêtres – et réformerait de zéro cette gentilité à travers de 

nouvelles institutions de formation ».49 Des jésuites, à l’instar du Père Baltasar Barreira, 

n’hésitèrent pas de prendre les initiatives pour la réussite de la conquête. Pour secourir le 

gouverneur Paulo Dias de Novais dans ses compagnes militaires, le Père Barreira ne perd pas 

de temps pour requérir l’appui militaire du Roi du Kongo, confie à son compagnon jésuite 

Baltasar Afonso la mission de procéder de la même façon à São Tomé, met en route le 

recrutement de soldats à Luanda et tente de remonter le moral des combattants en priant pour 

eux sur les champs de bataille, etc. Les fruits escomptés de la conquête apparaissent au fur et à 

mesure de l’avancement des opérations militaires. Car beaucoup de sobas – « qui sont seigneurs 

des terres comme comtes, marquis ou ducs, et de leurs districts comme évêchés, et ils sont 

seigneurs absolus de leurs vassaux, puisqu'ils sont soumis au roi d'Angola »50 – se soumettaient 

alors aux conquérants portugais soit par la force d’armes, soit par les accords politiques. Et le 

baptême des premiers grands sobas en Angola se doit au fait d’avoir été préalablement 

assujettis. Ainsi : « Songa, son fils aîné et son frère s’étaient faits chrétiens ; au fils, on donna 

le nom de D. Constantino, à son frère, D. Thomé, à l'un pour être le premier noble baptisé en 

Angola, à l'autre pour le saint du jour auquel il a été baptisé ».51 Ainsi s’ouvre la voie à la 

deuxième étape. 

3.5.1.1.2 L’endoctrinement  

Il était généralement question d’enseignement en vue du baptême. Un enseignement qui 

non seulement annonçait, mais aussi dénonçait. Dans le premier cas, l’endoctrinement versait 

sur les « prières, cantiques et doctrine sur les sacrements, les commandements, sur Dieu et les 

!
49  “... conquista político-militar para poder realizar uma conquista cultural e uma estratégica pedagógica (sic) que 
acabasse com os suportes da tradição – os velhos e os sacerdotes – e reformasse de raíz esta gentilidade por meio 
de novas instituições formativas” (LEITÃO, 1992, p. 125, traduction nôtre). 
50 “...que são senhores de terras como condes, marqueses ou duques, e seus distritos como bispados, e êles senhores 
absolutos de seus vassalos, pôsto-que sujeitos ao Rei de Angola” (GUERREIRO, Fernão. Relação anual das coisas 
que fizeram os padres da Companhia de Jesus nas suas missões ... nos anos de 1600 a 1609; e do processo da 
conversão e cristandade daquelas partes: Tirada das cartas que os missionários de lá escreveram: 1600 a 1603. 
Coimbra: Imprensa da Universidade, 1930, p. 395, traduction nôtre). 
51 “Songa, seu filho morgado e hú seu irmão se fizerão christãos, ao filho poserão nome D. Constantino, ao Irmão 
D. Thomé, a hú por ser o primeiro fidalgo que se bautizava em Angola, ao outro polo santo em cujo dia se 
bautizava” (CARTA do Padre Baltasar Barreira para o Padre Sebastião de Morais (31-1-1582). In: BRÁSIO, 1953, 
v. 3, p. 209, traduction nôtre).  



109!

!

saints ».52 Dans le second cas, il visait la fausseté de la religion et des prêtres traditionnels au 

caractère diabolique. « Il s’agissait d’une catéchèse apologétique-agressive et non-dialogique 

qui partait d’une position de supériorité et classait toutes les expressions et croyances 

religieuses du peuple Umbundu comme négatives et diaboliques ».53 Pour avoir l’idée sur le 

contenu de cet endoctrinement, il nous semble juste – même au prix d’extrapoler un tout petit 

peu la limite temporelle (1547-1615) que le présent travail s’est fixée – de recourir au 

catéchisme du Père Mateus Cardoso. Ce dernier, comme nous le verrons, lors de son incursion 

apostolique au Kongo en 1619, entreprit la traduction du catéchisme portugais de Jorge et 

Martinz en kikongo. Publié le 9 mars 1624 au Portugal, ce catéchisme en kikongo, divisé en 

douze chapitres, aura une autre édition en 1650 qui connaîtra un grand succès au royaume 

Kongo et ailleurs.  

En suivant de près le résumé qu’en fait Ntedika, nous en donnons ici l’ossature. La 

pédagogie, la doctrine et l’orientation pastorale qui s’en dégagent ne montrent pas moins le 

sérieux avec lequel l’ouvrage a été conçu et le souci d’une formation soutenue des destinataires. 

Pédagogiquement parlant, le catéchiste recourt à certaines stratégies pour que les catéchumènes 

restent attentifs à la leçon en cours. Ainsi, par exemple, celui qui est désigné pour répondre aux 

questions est mis en exergue, occupant un endroit élevé pour que tout le monde le voie et 

l’entende bien. Entonner un chant évoquant les vérités à transmettre et à expliquer, réciter une 

prière, exécuter un geste, effectuer un rite et se servir des images des saints qui décorent l’église 

comme matériel didactique, sont autant de stratégies pédagogiques que le maître utilise pendant 

la catéchèse. « Il recourt aussi à la répétition des mêmes vérités pour les mieux incruster dans 

la mémoire de ses jeunes auditeurs (c.I-II surtout). Il termine de temps en temps sur une 

exhortation (c.II), un conseil ou une leçon pratique (c. VII, VIII) ».54  

Doctrinalement et pastoralement parlant, que la prière, l’esprit de foi, la pratique de la 

vertu et la fuite du mal deviennent une habitude et un mode de vie de ses auditeurs, c’est 

l’objectif poursuivi par le maître. En suivant les leçons de leur maître, il est attendu des disciples 

– pour bien croire, pour bien prier et pour bien agir – de cultiver respectivement les vertus 

théologales : la foi, l’espérance et la charité.  

!
52 “...orações, cânticos e doutrina sobre os sacramentos, os mandamentos, sobre Deus e os santos” (LEITÃO, 1992, 
p. 127, traduction nôtre). 
53 “Era uma catequese apologético-agressiva e não dialogante que partia de uma posição de superioridade e 
classificava de negativo e diabólico todas as expressões e crenças religiosas dos povos umbundos” (LEITÃO, 
1992, p. 127, traduction nôtre). 
54 BONTINCK, François. Le catéchisme kikongo de 1624 : Réédition critique. Bruxelles : Académie Royale des 
Sciences d’Outre-Mer, 1978. Recension par : NTEDIKA, Konde. Le catéchisme kikongo de 1624 et la recherche 
d’une terminologie chrétienne en Afrique. Revue de Théologie Africaine, Kinshasa, v. 3, n. 5, p. 111, avril, 1979. 



110 
!

Du chapitre III au chapitre V, sont abordées des prières à dire notamment le Notre Père, 

l’Ave Maria, le Salve Regina que  le maître s’évertue à enseigner et à expliquer par questions 

et réponses. Quant aux chapitres VI et VII, ils « sont consacrés au Credo et à tous les articles 

de foi qu’il contient (vérités à croire) ; les chapitres VIII à X traitent successivement des 

commandements de Dieu et de l’Église (lois à observer) et des péchés capitaux (les péchés à 

éviter et les vertus à y opposer) ».55 

Puisque la grâce de Dieu est nécessaire pour vivre les vertus théologiques, et étant donné 

que cette grâce est principalement reçue à travers les sacrements, aussi le maître explique-t-il 

les sept sacrements au chapitre XI. Et ce, avant de s’attarder au dernier chapitre « à expliquer 

minutieusement la pratique des œuvres de miséricorde, les vertus théologales et cardinales, les 

dons du Saint-Esprit, les béatitudes, la confession générale et la préparation à la mort par la 

pensée des fins dernières ».56 Tel a été également, sommes-nous en droit de le croire, le contenu 

de la doctrine que les mêmes missionnaires enseignaient en Angola en vue de la conversion.  

3.5.1.1.3 La conversion 

Parler de la conversion signifie pour les autochtones la rupture totale avec leur religion 

traditionnelle et leur culture. Il s’agit, pour reprendre l’image agricole combien éloquente 

qu’utilise Paulo Suess, de « brûlage et semence ».57 Il faut d’abord brûler les idoles. Barreira 

cite l’exemple d’un grand noble, Quicunguela, devenu Don Luis après son baptême, qui a aidé 

un missionnaire pour brûler les idoles. Ainsi, « pendant que les préparatifs du baptême se 

faisaient, un Père se rendit dans son domaine et brûla toutes les idoles qui s'y trouvaient, le 

même noble marchant avec lui en lui montrant les lieux et les maisons où elles se trouvaient ».58 

Une fois les idoles calcinées, vient ensuite la bonne semence qui n’est rien moins que celle de 

!
55 NTEDIKA, 1979, p. 111. 
56 NTEDIKA, 1979, p. 112. 
57 Par ce fait, dit Suess, les missionnaires étaient persuadés de rendre service à Dieu et aux hommes, aussi se 
sacrifiaient-ils sans compter. Toutefois : « Dans la soi-disant pré-évangélisation qui s’est concentrée sur le brûlage 
– sur le brûlage du passé religieux et culturel – et non sur le dialogue, beaucoup de blé a été confondu avec l’ivraie 
et arraché par erreur ; et la semence, l’annonce de la Bonne Nouvelle, a été endommagée dans sa fertilité, son 
efficacité et sa crédibilité. Dans la méthodologie missionnaire de Jésus, le brûlage, qui exige un discernement 
définitif entre le blé et l'ivraie, est reporté au moment de la moisson (Mt 13, 30). “ Na chamada pré-evangelização 
que apostou na queimada – na queimada do passado religioso e cultural – e não no diálogo, muito trigo foi 
confundido com joio e arrancado por engano; e a semeadura, o anúncio da Boa-Nova, ficou prejudicada em sua 
fertilidade, eficácia e credibilidade. Na metodologia missionária de Jesus, a queimadura, que exige um 
discernimento definitivo entre trigo e joio, é adiada até o tempo da colheita (Mt 13,30)” (SUESS, Paulo. 
Introdução. In: SUESS, Paulo (Org.). Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento de uma 
nova evangelização. Petrópolis: Vozes, 1988, p. 10, traduction nôtre). 
58 “...emquanto se aparelhavão as cousas para o bautismo, foi hũ P.e à sua terra e lhe queimou todos os ídolos que 
nella avia, andando o mesmo fidalgo em sua companhia amostrãdo os lugares e casas onde estavão” (CARTA do 
Padre Baltasar Barreira para o provincial (20-11-1583). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 256, traduction nôtre).  



111!

!

croix. C’est ce qui arriva après le baptême de Songa, déjà mentionné, de son fils aîné et du frère 

de Songa. «  A cette époque, de nombreuses croix furent érigées [...], et de nombreuses idoles 

furent brûlées ».59 Un autre exemple qu’il convient de mentionner est celui de Manicorimba 

dans les terres et en compagnie duquel le Père Garcia Simões planta des croix en lieu et place 

des idoles qu’il avait brûlées. Ainsi, « le Père qui a échappé à la maladie,  que, semble-t-il, Dieu 

a laissé pour cette entreprise, parcourut, en compagnie du même noble, toutes ses terres, brûlant 

et détruisant toutes les idoles, et laissant à leur place des croix hissées ».60 Sinon la tentation 

serait grande pour les autochtones d’avoir les idoles en vue et à portée de la main sans en user. 

Ce fut une des difficultés pour les indigènes en Amérique de se maintenir dans la nouvelle foi 

tout en étant quotidiennement au contact de leurs anciens objets de culte : « Les montagnes, les 

rivières, les arbres, les pierres, les animaux, en un mot, tout ce qui avait été l'objet de leur 

animisme, étaient tant de choses que même si les missionnaires prêchaient contre elles, ils ne 

pouvaient les enlever de leurs yeux ».61 Tout cela ne représentait pas moins, pour les peuples 

autochtones, une tentation continue.  

Vu par les missionnaires, le fait de remplacer les idoles par les croix dans le processus 

de conversion extirpait dans le chef des autochtones la superstition et les fausses croyances pour 

pratiquer la vraie religion. Mais du point de vue des autochtones, il y avait plus dans la mesure 

où « la seule façon de vivre correctement la religion chrétienne était la chrétienté portugaise, se 

convertir au christianisme signifiait, en pratique, un changement non seulement de religion, 

mais aussi de coutumes, de nom, d'alliés politiques, d'amis, de lieu de résidence et de 

sépulture ».62 S’ils se débarrassaient facilement de leurs idoles, la question épineuse était la 

polygamie, source d’une main d’œuvre abondante pour l’agriculture. En outre, à en croire le 

Père Baltasar Barreira, tous se marient avec l’intention tacite de se séparer pour épouser une 

autre partenaire au cas où il y a mécontentement avec la précédente. L’épouse fait de même 

pourvu que son père rembourse la dote versée par son gendre. Tacitement ou expressément, 

!
59 “Neste tempo se levantaraõ muitas cruzes [...] e se queimarão muitos ídolos” (CARTA do Padre Baltasar Barreira 
para o Padre Sebastião de Morais (31-1-1582). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 209, traduction nôtre).  
60 “...correndo o P.e que escapou da doença, a quem pareçe que Deus deixou pera esta empreza, em companhia do 
mesmo fidalgo, toda [a] sua terra, queimando e destruindo todos os Jdolos, e deixando em seu lugar cruzes 
arvoradas” (CARTA ânua da Residência de Angola (1579). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 185, traduction nôtre).  
61 “Los montes, los ríos, los árboles, las piedras, los animales, en una palabra, cuanto había sido objeto de su 
animismo, eran otras tantas cosas que aunque los missioneros les predicaran en contra de ellas no podían remover 
de ante sus ojos” (BORGES, Pedro. Metodos misionales en la cristianización de America: Siglo XVI. Madrid: 
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1960, p. 529, traduction nôtre).  
62 “... a única maneira de viver corretamente a religião cristã era a cristandade lusa, converter-se ao cristianismo 
significava, na prática, uma mudança não só de religião mas também de costumes, nome, aliados políticos, amigos, 
lugar de morar e de ser enterrado” (LEITÃO, 1992, p. 129, traduction nôtre).  



112 
!

tous souhaitent avoir plusieurs partenaires.63 D’où la difficulté de procéder au mariage 

religieux. Toutefois, ce processus de conversion visait le baptême. Et les missionnaires 

espéraient grandement « que cela ira de l'avant, à cause de la joie générale avec laquelle toutes 

les populations ont offert leurs idoles et fétiches et ont aidé à les brûler, et à cause de la diligence 

et du soin que tous montrent pour apprendre la doctrine, visiter les croix et se préparer au saint 

baptême ».64 

3.5.1.1.4 Le baptême 

Après l’endoctrinement et la disposition à la conversion, vient le baptême qui est 

indispensable pour le salut. D’où la nécessité d’administrer beaucoup de baptêmes pour assurer 

le salut d’un grand nombre de personnes. Aussi, le Père Baltasar Barreira se targue-t-il d’en 

avoir baptisé près de quatre cents en un seul jour : « En un jour, j’ai baptisé près de 400 

personnes. Il y avait tellement d’idoles que j’ai brûlées d’une rive à l’autre du fleuve Coanza 

que c’est incroyable ».65 En suivant de près Leitão, on peut distinguer quatre66 types de 

baptême : 

3.5.1.1.4.1 Le baptême en général 

L’importance que les missionnaires accordaient au sacrement de baptême était 

inestimable. C’était d’ailleurs un critère par excellence pour évaluer les fruits que produisaient 

leurs ministères apostoliques. Un critère qui s’avère davantage quantitatif que qualitatif. En 

1593, le nombre des personnes qu’ils baignèrent dans les eaux baptismales depuis leur arrivée 

dans cette contrée africaine s’élevait à 8.000 baptisés.67 Le baptême était célébré avec une telle 

solennité qu’il suscitait aux infidèles le désir de le recevoir aussi. En voici une description :  

Le second jour de Pâques de l’an 1578, le Père Simoëns [Simões] avait organisé à Loanda une grande 
cérémonie religieuse, afin de relever aux yeux des infidèles la haute importance du saint sacrement 
de la régénération. Plus de septante Nègres catéchumènes furent solennellement conduits dans les 

!
63 Voir BARREIRA, Baltasar. Informação dos casamentos de Angola (1582-1583). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 
230-232.  
64 “... que irá isto por diante, polla geral alegria cõ que todas as pouoaçoés offereçiaõ seus ídolos, e feitiços & lhe 
ajudauaõ a pôr fogo, e polla diligençia e cuidado, que mostraõ todos em aprender a doutrina, visitar as cruzes, e 
aparelharse pera o santo bautismo” (CARTA ânua da Residência de Angola (1579). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 
186, traduction nôtre). 
65 “Em hú dia bautizei perto de 400. Forão tantos os Idolos que queimei de huã parte e da outra do Rio Coanza, 
que se não pode crer” (CARTA do Padre Baltasar Barreira para o Padre Sebastião de Morais (31-1-1582). In: 
BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 210-111, traduction nôtre). 
66 L’auteur en cite quatre, mais le quatrième, « baptême des sujets des sobas soumis et baptisés », nous a paru sans 
fondement clair. Par conséquent, nous ne l’avons pas évoqué ici. Nous commençons par le baptême en général 
auquel il ne fait pas mention comme s’il n’y avait pas d’administration de baptême aux Noirs libres.  
67 Voir HISTÓRIA da Residência dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-
1594). In: BRÁSIO, 1954, v. 4, p. 579. 



113!

!

rues de la ville ; ils marchaient deux à deux, revêtus de robes blanches, tenant d’une main un cierge 
allumé et de l’autre un rameau verdoyant ; ils étaient accompagnés par les notables Portugais, qui 
les amenèrent dans l’église des Pères jésuites, où ils reçurent pieusement le saint baptême. Ce 
spectacle produisit une telle impression sur les Noirs qui étaient accourus en foule, que plusieurs 
villages demandèrent à être initiés à la religion des blancs avec de semblables cérémonies.68  

 

3.5.1.1.4.2 Le baptême des personnes en danger de mort 

Il s’agit des enfants, regagnant le ciel peu après être baptisés,69 et des personnes adultes 

qui sollicitent ce baptême. « On a baptisé certains gentils qui le demandent. Ce ne sont là que 

quelques-uns qui sont en article ou en danger de mort ; à cause du danger qu'ils reviennent en 

arrière en disant : emmène ton chrétien là-bas ».70 Le baptême in articolo mortis devenait une 

occasion de conversion quand le baptisé, contre toute attente, ne trépassait pas. C’est surtout le 

cas  de « deux de ceux qui furent baptisés, étant sur le point de mourir, de sorte qu'ils reçurent 

le baptême sacré et restèrent en parfaite santé ; avec la renommée de ce miracle, de nombreux 

Noirs des environs vinrent et laissant derrière eux leur superstition, se convertirent ».71  

 

3.5.1.1.4.3 Le baptême des esclaves 

Les esclaves détenus par les Portugais se faisaient baptiser en masse. Leur 

endoctrinement passait au second plan, car c’était le cadet des soucis de leurs maîtres. Le 

baptême en soi était une exigence légale. En effet, le Roi Manuel du Portugal, dans une 

ordonnance du 24/03/1514, stipulait que tous les esclaves en provenance de la Guinée soient 

baptisés dans les six mois qui suivent leur appartenance à leurs maîtres portugais. Ces derniers 

avaient l’obligation de les faire baptiser dans ce délai sinon ils les perdraient automatiquement. 

Toutefois, pour les esclaves ayant plus de dix ans, leur consentement exprès était requis avant 

de les plonger dans les eaux baptismales.72 Le Père Manuel de Almeida, alors au Cap-Vert, 

exprime sa préoccupation – dans une correspondance à son Provincial – au sujet des esclaves 

!
68 BAESTEN, 1898, p. 103. 
69 Voir HISTÓRIA da Residência dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-
1594). In: BRÁSIO, 1954, v. 4, p. 580. Et aussi CARTA ânua da Residência de Angola (1577). In: BRÁSIO, 1953, 
v. 3, p. 163. 
70 “Baptizarão-se algús gentios que pedem. Estes somente são algús que estão em artigo ou perigo de morte; pelo 
perigo que há de retrocederé dizendo: toma lá teu cristão” (CARTA do Padre Garcia Simões ao Padre Luís 
Perpinhão (07-11-1576). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 145, traduction nôtre). 
71 “dous dos que se baptizaraõ, estando pera espirar, tanto que receberaõ o sagrado baptismo ficaraõ cõ perfeita 
saúde; com a fama deste milagre acodiraõ muitos Negros dos lugares uezinhos e deixando sua superstição e se 
vonuerteraõ” (ESTADO religioso e político de Angola (1588). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 378, traduction nôtre). 
72 Voir BAPTISMO dos escravos da Guiné (24-3-1514). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria 
Africana: África ocidental (1500-1569). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1963, v. 2, p. 69-70. 



114 
!

qui arrivent de la Guinée. Il suggère73 que tous soient baptisés avant d’être déversés sur l’île où 

avant leur embarcation pour Quartajena, les missionnaires éprouvent des difficultés pour 

déterminer qui a déjà été baptisé et qui ne l’a pas encore été. Et ce, par le simple fait que certains 

maîtres donnaient les noms chrétiens à leurs esclaves encore païens. D’où la confusion pour 

savoir qui a réellement été baptisé. Cette situation que ce jésuite décrit au Cap-Vert, selon 

Leitão, ne devait pas être différente de l’Angola.  

3.5.1.1.4.4 Le baptême des chefs soumis et condamnés à mort 

Les expéditions militaires que les jésuites accompagnaient étaient également pour eux 

une occasion d’exercer leurs ministères. « Avec les victoires que Paulo Dias remportait le long 

du fleuve Cuanza, beaucoup de nobles ou sobas se soumettaient au sceptre du Portugal, et cette 

soumission leur ouvrait la voie pour embrasser la foi. Le Père Baltasar Barreira avec le zèle qui 

l’enflammait, les disposait à la conversion ».74 Le baptême des sobas soumis se célébrait avec 

faste et rien ne semblait hasardeux. Tout était bien calculé et préparé : allant du jour du baptême 

jusqu’aux invités en passant par le nom à donner au nouveau baptisé, le choix des parrains et 

de la tenue vestimentaire ainsi que le sermon à dire. Pour le cas de Songa, plus qu’une 

conversion religieuse, « c’était une investiture politique et militaire, de caractère chevaleresque 

médiéval, sanctionnée par la religion de la chrétienté portugaise. Le type de vêtement utilisé 

par le Soba Songa le jour du baptême confirme cette interprétation ».75 Voici la description 

qu’en fait le Père Baltasar Barreira : « Mais le Songa portait une robe et des impériaux de satin 

marron haché, et une cape de chiffon, un bonnet de soie et des bottes orange, c'est-à-dire à la 

manière portugaise ; je le nommai D. Paulo de Novaes, car le gouverneur était son parrain ».76 

Après le baptême, le nouveau baptisé fut conduit chez le gouverneur. Ce dernier lui tint un 

discours de nature politico-religieuse avec certains rites, dit Leitão, rappelant l’investiture 

chevaleresque médiévale. En plus, « recevoir le baptême pour Songa signifiait accepter la 

souveraineté du Roi de Portugal et être, non pas le roi, mais le capitaine général du Roi du 

!
73 Voir CARTA do Padre Manuel de Almeida ao Provincial da Companhia de Jesus (11-6-1607). In: BRÁSIO, 
António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1600-1622), 1968, v. 4, p. 281. 
74 “Com as vitórias que Paulo Dias ganhava ao longo do rio Cuanza, muitos fidalgos ou sobas se submetiam ao 
scetro de Portugal, e a sujeição lhes abria o caminho para abraçarem a Fé. O P. Baltasar Barreira com o zêlo que 
o encendia, os dispunha para a conversão” (RODRIGUES, 1938, p. 515-516, traduction et mise en italique nôtres). 
75 “... era uma investidura política e militar, de caráter cavalheiresco medieval, sancionada pela religião da 
cristandade lusa. O tipo de veste usado pelo Soba Songa no dia do batismo confirma esta interpretação” (LEITÃO, 
1992, p. 133-134, traduction nôtre).  
76 “Mas elle Songa trazia vestido huã roupeta e imperiais de cetim pardo picado, e huã capa de raxa, gorra de seda, 
e botas laranjadas, isto é à Portuguesa; puslhe por nome de D. Paulo de Novaes, por ser o Gouernador seu padrinho” 
(CARTA do Padre Baltasar Barreira para o Padre Sebastião de Morais (31-1-1582). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 
210, traduction nôtre).  



115!

!

Portugal parmi son peuple, contre le Roi d'Angola, son beau-père ».77 Comme on peut 

s’attendre à de telles circonstances, la fête déborde les limites de la messe. La cérémonie fut 

suivie, pour le cas du fils de Songa, par une fête organisée dans la résidence jésuite, comptant 

parmi les invités le gouverneur et d’autres nobles.78  

Après son passage en Angola en qualité de Visiteur de la Compagnie de Jésus, le Père 

Pedro Rodrigues ordonna à ses compagnons jésuites de n’administrer aucun baptême aux 

nobles angolais avant que l’Angola ne soit conquis. Même s’ils sollicitaient le baptême avec 

insistance, il faudrait leur opposer un refus catégorique ; à l’exception cependant, que ledit 

noble se trouve en danger de mort.79 Ainsi, en septembre 1588, un groupe de sobas jusqu’ici 

loyaux envers les conquérants portugais, s’étaient concertés en catiminie avec le Roi Ngola 

pour tuer une troupe de deux cents Portugais en pleine conquête. Découverte leur machination 

avant même l’exécution du plan, ils furent, après la sentence, condamnés à mort pour trahison. 

Ils étaient nombreux, mais deux parmi eux se convertirent à la foi chrétienne avant de subir la 

peine capitale.80 

Il sied de signaler que la conversion des sobas revêtait un caractère politico-militaire 

très important dans la mesure où ils devenaient ipso facto des alliés du Portugal pour la conquête 

de l’Angola.  

La conversion de ces puissantes personnes de la terre donne un grand encouragement aux Portugais, 
et les rassure beaucoup, car ils reçoivent d'elles les avertissements nécessaires, et sont accompagnés 
dans les guerres, et aidés avec une grande fidélité, sans laquelle il sera impossible de maintenir cette 
conquête et d'augmenter ce qui a été conquis.81 

 

Étant donné que l’acceptation du baptême était conditionnée par la peur et la puissance 

d’armes, il y avait beaucoup de conversions quand les Portugais l’emportaient militairement 

sur les Angolais. Il n'était pas non plus un fait singulier d'observer également un mouvement 

!
77 “Receber o batismo para Songa significou aceitar a soberania do Rei de Portugal e de ser, não o rei mas o 
capitão-mor do Rei de Portugal junto do seu povo, contra o Rei de Angola, seu sogro” (LEITÃO, 1992, p. 134, 
traduction nôtre).  
78 Voir BAPTISMO do filho do soba Songa (31-1-1582). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 212-213.  
79 Voir O PADRE Pero Rodrigues visita a Missão de Angola (15-4-1594). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 477.  
80 Voir CARTA ânua da Missão de Angola (15-3-1590). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 399.  
81 “A conversão destas pessoas poderosas na terra dá mui grande animo aos Portugueses, e os assegura muito, 
porque deles recebem os avisos necessários, e são acõpanhados nas guerras, e ajudados cõ muy grande fidelidade, 
sem o qual será impossível conservarse esta conquista e aumentar o conquistado” (CARTA do Padre Baltasar 
Barreira para o provincial (20-11-1583). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 256, traduction nôtre). Cette pratique se vérifie 
aussi ailleurs, comme en Inde, où l’augmentation des chrétiens rimait avec l’augmentation d’amis et des vassaux 
au service de la Couronne portugaise. Voir BOXER, Charles Ralph. A Igreja e a expansão ibérica (1440-1770). 
Lisboa: Edições 70, 2013, p. 110. Il y cite la chronique de Fernão Guerreiro datant de 1605.  



116 
!

inverse. Effectivement, on assistait à beaucoup de cas de désistance parmi les convertis quand 

les Angolais se trouvaient en position de force.82  

3.5.1.2 La mission auprès des Noirs chrétiens 

Il s’agit des anciens chrétiens de l’île de Luanda qui, antérieurement, faisait partie du 

royaume Kongo qui connut le christianisme, comme nous l’avons déjà vu au premier chapitre, 

à la fin du XVe siècle. Il faut ajouter les personnes baptisées à l’article de la mort, mais qui ont 

finalement survécu ; des sobas et leurs sujets subjugués ainsi que des esclaves que l’on baptisait 

massivement. La méthodologie suivie consistait en la conservation, l’endoctrinement et la 

consolidation des sacrements.  

3.5.1.2.1 La conservation 

Il fallait conserver les vieux chrétiens pour ne pas retourner aux anciennes pratiques, 

mais les ouvriers à cet effet faisaient défaut. Et à ceux que la situation géographique éloignait 

de la rigueur des lois aussi bien ecclésiastiques que séculières, il était question de les pacifier et 

d’extirper de nombreux abus83 dans lesquels ils vivaient. La conservation de ces chrétiens était 

importante pour les Portugais dans la mesure où ils constituaient un appui militaire non-

négligeable à des guerres contre le roi angolais. Ainsi, lorsque ce dernier lança une attaque 

contre le gouverneur « dans un village où il était entouré de douze mille noirs, le gouverneur 

n'ayant avec lui qu'une soixantaine de Portugais et deux cents chrétiens noirs, mais avec ceux-

ci, il les mit en déroute, tuant plusieurs et mettant d'autres en fuite... ».84 

3.5.1.2.2 L’endoctrinement 

Le recours à l’endoctrinement des « vieux chrétiens du pays » se justifiait par le fait 

qu’ils n’avaient quasiment de chrétien que ce nom. D’où urgeait la nécessité de les instruire 

dans la doctrine et d’autres choses relevant de leur obligation.85 Quant à l’endoctrinement de 

nouveaux chrétiens, eu égard à leurs va-et-vient selon que le rapport des forces se penchait vers 

Ngola ou vers les Portugais, c’était une prévention contre les trahisons politiques dont les 

conquérants seraient victimes. La correspondance annuelle de 1590 met en exergue l’apostolat 

combien fructueux réalisé principalement dans l’île de Luanda et ses environs. « Les Nôtres 

!
82 Voir LEITÃO, 1992, p. 135-136. 
83 Voir CARTA ânua da Residência de Angola (1-1-1578). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 165. 
84 “... em huã alde[i]a onde o sercou com doze mil negros, não tendo o Gouernador consigo mais que alguns 
sessenta portuguezes e dozentos pretos Christaõs, mas com esses os desbaratou, matando a huñs e pondo en fogida 
a outros...” (CARTA ânua da Missão de Angola (1-2-1581). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 192. 
85 Voir CARTA ânua da Residência de Angola (1-1-1578). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 165. 



117!

!

firent quelques sorties le long de la côte du continent, au cours desquelles ils baptisèrent un 

grand nombre d'enfants, entendirent de nombreuses confessions, enseignèrent à beaucoup de 

personnes les choses de la foi et marièrent certains selon la loi de la grâce ».86 Les jésuites, 

suivant la recommandation de leur Visiteur Pedro Rodrigues, avaient la responsabilité 

d’enseigner la doctrine à leurs esclaves en communauté.87  

3.5.1.2.3 La consolidation des sacrements 

Le baptême, la confession et le mariage sont les sacrements qui apparaissent comme 

ceux auxquels les Noirs avaient davantage accès. Pour garantir qu’ils vivent en conformité avec 

la vie chrétienne, l’endoctrinement post-baptismal se basait notamment sur la consolidation des 

sacrements. Dans une société où la polygamie était tenue pour une valeur traditionnelle voire 

un prestige,88 il fallait instruire davantage sur le sens de mariage chrétien. Il convient de rappeler 

que, si en 1581-1582, la célébration des mariages n’était pas fréquente à cause du penchant pour 

la polygamie,89 la donne semble avoir changé une décennie après, à en croire une certaine 

correspondance où les missionnaires en  évoquent plusieurs, mentionnant également que les 

mariés vivent dans la crainte du Seigneur.90 Et le recours à la confession était un moyen de 

reformer la vie personnelle et la conscience des chrétiens. Il y avait nécessité d’interprète 

puisque rares sont les missionnaires qui avaient appris la langue locale. Si la messe était suivie 

avec beaucoup de dévotion,91 l’accès à la communion était refusé aux Noirs par le simple fait 

d’être néophytes et peu instruits92 : « Il y a beaucoup de confessions et à Noël plus de cent 

personnes ont communié et à beaucoup de Moxicongo [Bakongo] la licence n'a pas été accordée 

pour communier parce qu'ils sont nouvellement convertis et n'ont pas d’instruction nécessaire 

!
86 “Fizeraõ os nossos algúas aidas ao longo da costa da terra firme, nas quais bautisarão grande numero de crianças, 
ouuirão muitas cõfissoens, e doutrinarão muitos nas cousas da fee, e casarão algús na lei da graça” (CARTA ânua 
da Missão de Angola (15-3-1590). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 398, traduction nôtre).  
87 Voir O PADRE Pero Rodrigues visita a Missão de Angola (15-4-1594). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 476. 
88 Parlant d’un soba qui avait trois cents femmes, Guerreiro ajoute qu’il n’y a rien de surprenant. Par contre, c’est 
un signe d’honneur et de puissance que d’avoir et d’entretenir plusieurs femmes. Voir GUERREIRO, 1931, p. 
414. 
89 Voir BARREIRA, Baltasar. Informação dos casamentos de Angola (1582-1583). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 
230-232.  
90 Voir HISTÓRIA da Residência dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-
1594). In: BRÁSIO, 1954, v. 4, p. 580.  
91 Voir HISTÓRIA da Residência dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-
1594). In: BRÁSIO, 1954, v. 4, p. 580. 
92 Voir LEITÃO, 1992, p. 142. 



118 
!

pour cela ».93 Ainsi en était-il, grosso-modo, des activités apostoliques des jésuites auprès des 

autochtones. Toutefois, ils se consacraient aussi au service de leurs compatriotes portugais.  

3.5.2 L’évangélisation des Portugais 

La population portugaise dont le royaume angolais était alors peuplé se composait de 

fonctionnaires royaux, de commerçants, de soldats, de clercs, de professionnels et d’exilés. 

Seule cette dernière catégorie, d’après Bender, constituait la population blanche permanente en 

Angola.  

Jusqu'au milieu du XIXe siècle, l'Angola n'avait pas d'autre population blanche permanente que les 
exilés condamnés à l'exil perpétuel dans la colonie. Les soldats, les fonctionnaires et les marchands 
étaient tous préoccupés par la survie, par la création d'une fortune rapide par tous les moyens 
disponibles (généralement la traite des esclaves) et par le retour à la métropole le plus rapidement 
possible.94 

 

 Ces condamnés à l’exil perpétuel, aux mœurs moins édifiantes et dont la majorité était 

préoccupée à tout prix par le gain, ont été pour d’aucuns, l’une des causes de l’échec de 

l’évangélisation portugaise en Afrique. « Et ce sont souvent eux qui, sans crainte de Dieu, 

commettent de grandes tromperies, des vols et des extorsions dans ces régions, en capturant les 

indigènes contre la justice et en satisfaisant leur cupidité... ».95 Leur mauvais exemple de vie 

constituait une pierre d’achoppement sur le chemin de conversion des indigènes au point que 

ceux-ci, au Brésil, n’étant plus dupes, demandaient aux missionnaires si c’était le même Dieu 

et la même Loi qu’ils prêchaient. « Et si c’était la même chose, pourquoi les Portugais volaient-

ils, capturaient-ils, tuaient-ils, commettaient-ils des adultères et d’autres péchés pour lesquels 

les Pères les condamnaient encore ? »96
!Hélas ! L'auteur va plus loin en soulignant l'exemple 

!
93 “Son las confessiones muchas y por Nauidad comulgarõ mas de çien personas y a mucha gente Moxiconga non 
se dio lecéçia para comulgar por ser nuevaméte cõuertida, y no tener la instruçiõ necessária para ello” (CARTA 
ânua da Residência de Angola (1577). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 162, traduction nôtre). 
94 “Até meados do século XIX Angola não teve outra população branca permanente além dos degredados que 
tinham sido condenados ao exílio perpétuo na colónia. Os soldados, os funcionários e os comerciantes 
preocupavam-se todos com manter-se vivos, fazer uma rápida fortuna por todos os meios disponíveis 
(habitualmente, o tráfico de escravos) e regressar o mais depressa possível à metrópole” (BENDER, Gerald Jerry. 
Angola sob o domínio português: mito e realidade. Lisboa: Livraria Sá da Costa, 1980, p. 195, traduction nôtre).  
Ajoutons que généralement, ce sont les parias du royaume qui partaient du Portugal pour coloniser les peuples 
d'outre-mer. Voir ALENCASTRO, Luiz Felipe de. A economia política dos descobrimentos. In: NOVAES, 
Adauto (Org.). A descoberta do homem e do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 1998, p. 198. 
95 “E assȳ muitas uezes estes saõ os que, sem temor de Deos fazem naquelas partes grandes enganos, roubos, e 
extorçoês, por catiuarem os naturaes contra a Justiça, e satisfazerem a sua cobiça...” (APONTAMENTO de Manuel 
Severim de Faria sobre a fundação de seminários para a Guiné (Janeiro-1622). In: BRÁSIO, 1968, v. 4, p. 673, 
traduction nôtre). 
96 “E se era a mesma, porque os Portuguezes roubauaõ, catiuauaõ, matauaõ, cometiaõ adultérios, e outros pecados, 
que ainda nelles reprehendiaõ os Padres” (APONTAMENTO de Manuel Severim de Faria sobre a fundação de 
seminários para a Guiné (Janeiro-1622). In: BRÁSIO, 1968, v. 4, p. 673, traduction nôtre). 



119!

!

néfaste que ces Portugais fournissaient dans les colonies où ils étaient condamnés à un exil sans 

fin : « C'est ainsi que nos compatriotes procèdent souvent parmi ces gentils, vivant en tout 

comme eux, sans avoir plus de chrétiens que les noms, et passant de nombreuses années sans 

messe, sans sacrements, sans entendre la parole de Dieu, et peut-être sans se souvenir de lui ».97 

On comprend alors pourquoi le Père Garcia Simões n’eut pas une tâche facile dans son 

ministère auprès de ses compatriotes dès son arrivée en Angola.  

3.5.2.1 Méthodologie missionnaire auprès des Portugais 

 Pour pratiquer leurs ministères auprès des Portugais, les jésuites adoptèrent comme 

approches : assurer le culte et les sacrements ainsi que prêcher.  

3.5.2.1.1 Assurer le culte et les sacrements 

 Les jésuites président le culte divin et administrent les sacrements qui sont fréquentés 

par les Portugais sans grande différence de ce qui se fait dans un collège ad hoc au Portugal.98  

Comme il est dit dans une lettre annuelle : « Ils prêchent aux Portugais qui sont dans cette 

conquête, et leur administrent les sacrements de la confession et de la communion ».99 Les 

célébrations eucharistiques avec sermons et participation des fidèles avaient lieu tous les 

dimanches, les fêtes principales de Notre Seigneur, comme celles de Notre Dame, les fêtes de 

Saint-Jean Baptiste, Saint-Pierre, Saint-Paul, la Toussaint et les jours de fête d’obligation. Le 

reste des jours, il n’y avait ni sermon ni la présence des fidèles.100  

Quant au sacrement de la réconciliation, les jésuites avaient aussi habitué les soldats à 

se confesser avant les batailles.101 « On a toujours fait beaucoup avec les soldats à travers les 

ministères de la compagnie, car dès le début, les Pères les ont mis dans une sainte habitude de 

travailler et de se confesser lorsqu'ils étaient sur le point d'aller au combat ».102 Le même auteur 

!
97 “ Assim procedem muitas uezes os nossos mesturados entre aqueles gentios, uiuendo em tudo como eles, sem 
ter de Christaõs mães que os nomes, e passando muitos annos sem Missa, sem Sacramentos, sem ouuir a palavra 
de Deos, e pode ser sem se lembrar delle” (APONTAMENTO de Manuel Severim de Faria sobre a fundação de 
seminários para a Guiné (Janeiro-1622). In: BRÁSIO, 1968, v. 4, p. 673, traduction nôtre). 
98 Voir CARTA ânua da Residência de Angola (1-1-1578). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 165. 
99 “Preguão aos Portugueses que andão naquella conquista, e administrãolhe[s] os Sacramentos da confissão, e 
comunhão” (CARTA ânua da Missão de Angola (15-3-1590). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 398, traduction nôtre).  
100 Voir O PADRE Pero Rodrigues visita a Missão de Angola (15-4-1594). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 472. 
101 En réalité, cette pratique remonte aux débuts des conquêtes portugaises. Il est né quelques rites sacrés, lors de 
la prise de Ceuta, comme condition sine qua non pour que l’intervention divine s’allie aux combattants portugais 
dans l’extermination des infidèles ennemis. Pour ce faire, il était attendu des soldats : la repentance pour leurs 
péchés, la pratique de la pénitence et la confiance en leur puissance. Voir SANTOS, João Marinho dos. A expansão 
pela espada e pela cruz. In: NOVAES, Adauto (Org.). A descoberta do homem e do mundo. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1998, p. 159.  
102 “Com os soldados se fez sempre muito por meio dos ministerios da companhia, porque logo no principio os 
poserão os Padres em hum santo custume, de trabalharem de se confessar quando avião de entrar em batalha” 



120 
!

parle à la page suivante de l’habitude pour les Pères d’écouter la confession des malades. Ainsi, 

les missionnaires assurent le bien du corps et de l’âme aux malades en écoutant des 

confessions.103 Le fait de ne pas se confesser avant la guerre était considéré comme un présage 

de mauvais augure. Aussi considéra-t-on comme tel le sort macabre du capitaine João Castanho 

et sa troupe – n’ayant pas fléchi à l’exhortation du prêtre à se confesser et à respecter la fête de 

Noël – tués par les Soasas.104 Cette interprétation n’est pas sans rappeler les rites de la guerre 

sainte d’Israël où « les combattants doivent être en état de pureté rituelle, ‘sanctifiés’[...], et 

cette obligation de pureté s’étend au camp, qui doit rester ‘saint’ pour que Yahvé bivouaque 

avec ses troupes, Dt 23,10-15 ».105 

3.5.2.1.2 Prêcher  

 Dès l’arrivée des jésuites en Angola, les dimanches dans l’après-midi, en suivant les 

usages en vogue au Portugal, ils sonnaient la cloche pour convoquer la population. Une fois les 

gens réunis, les missionnaires leur enseignaient la doctrine chrétienne. Partant du centre, les 

rayons apostoliques s’élargissaient vers les périphéries. Autrement dit, commencées à Luanda, 

les activités apostoliques s’étendaient petit à petit vers l’île de Luanda et aux environs avant 

d’atteindre les recoins plus éloignés. Il serait juste de signaler que ces prédications incluent les 

autochtones. 

 Au regard de la teneur de la prédication, « il semble qu'ils évitaient tout ce qui pouvait 

nuire au commerce et à la conquête : la question des esclaves, de justice... Même l'adultère 

n'apparaît pas dans les lettres comme l'une des grandes préoccupations des jésuites, comme 

c'était le cas dans les lettres provenant des jésuites du Brésil ».106 

3.5.3 Les incursions missionnaires au royaume Kongo 

Il n’est pas superflu de rappeler que l’année 1555 marque l’interruption de la Mission 

jésuite du royaume Kongo pour des raisons précitées. Toutefois, à partir de leur Mission de 

!

(HISTÓRIA da Residência dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-1594). 
In: BRÁSIO, 1954, v. 4, p. 578, traduction nôtre). Voir aussi CARTA do Padre Baltasar Afonso (19-1-1585). In: 
BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 311. 
103 Voir ESTADO religioso e político de Angola (1588). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 377. 
104 Voir CARTA do Padre Diogo da Costa ao Provincial de Portugal (31-5-1586). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, p. 334. 
105 VAUX, Roland de. Les institutions de l’Ancien Testament : Institutions militaires – institutions religieuses. 2e 
éd. Paris : Cerf, 1967, v. 2, p. 74.  
106 “...parece que evitavam aquilo que poderia prejudicar o comércio e a conquista: questão dos escravos, da 
justiça... mesmo a do adultério não aparece nas cartas como uma das grandes preocupações dos jesuítas, como era 
o caso das cartas que vinham dos jesuítas do Brasil” (LEITÃO, 1992, p. 150, traduction nôtre). Toutefois, on 
évoque les scandales des soldats dans : CARTA ânua da Missão de Angola (15-3-1590). In: BRÁSIO, 1953, v. 3, 
p. 398.  



121!

!

l’Angola, quelques missionnaires jésuites feront des incursions apostoliques fructueuses au 

royaume Kongo. C’est le cas du Père Baltasar Barreira en 1581, celui du Père Barreira Afonso 

en 1585. Il faut noter une autre incursion apostolique en 1587. En cette même année meurt le 

roi Álvaro Ier du royaume Kongo auquel succède Álvaro II, son fils. Ce dernier invitera les 

jésuites à travailler dans son royaume, leur accordant par décret du 07 juillet de la même année, 

toutes les faveurs possibles facilitant leurs ministères. Une délégation y alla. Elle y missionna. 

Puis revint à Luanda. Il y aura une autre mission d’évangélisation jésuite au royaume Kongo en 

1594. Puis, près de trois décennies sans aucune activité jésuite dans ce royaume, les fils 

d’Ignace de Loyola y retournent en 1619, et non de moindres. Deux insignes missionnaires 

prêtres y séjourneront pendant plusieurs mois : Duarte Vaz et Mateus Cardoso. C’est au cours 

de ce séjour kongolais que le Père Mateus Cardoso prit l’initiative de traduire – en kikongo en 

vue d’un fruit apostolique abondant et qui demeure – le catéchisme portugais existant.107 Quant 

au Roi Álvaro III, il demanda la fondation d’un collège sur son sol. Une demande qu’il avait 

déjà formulée, depuis son intronisation en 1615, auprès du Roi Philippe II du Portugal. La mort 

l’emportera le 4 mai 1622 sans voir se réaliser son rêve. Toutefois, ce rêve prendra petit à petit 

corps au cours de l’année suivante. En effet, en 1623, furent lancés les fondements d’un modeste 

établissement scolaire jésuite à Mbanza Kongo, la capitale du royaume. Avec l’aide et l’appui 

des jésuites établis à Luanda, il fonctionnera tant bien que mal jusqu’en 1669. Suite à 

d’innombrables intrigues, conflits, révoltes, guerres de succession et autres qui déchiraient le 

royaume Kongo, fut mis à mal l’exercice des ministères par les missionnaires. Ainsi, au-delà 

de tout ce qui a été fait, il convient « de confesser et de déplorer que la vie de ces missionnaires 

si héroïques est devenue un martyre continu, et ils avaient de nombreuses raisons d'abandonner, 

après quarante-cinq ans de souffrance, une mission aussi ingrate, stérile et tourmentante ».108 

Finalement, les supérieurs décidèrent de mettre fin à cette mission.  

!
107 Ce catéchisme se doit à deux jésuites portugais qui partagent en commun le titre de docteur en théologie, de 
professeur et de prédicateur : Marcos Jorge et Ignácio Martinz. Au premier échoit l’honneur de l’avoir composé 
en 1563, et au second, de l’avoir augmenté. Dans le même esprit que Mateus Cardoso, une entreprise pareille fut 
faite quelques décennies avant par deux jésuites missionnaires au Pérou : Ludovico Bertonio et Diego González 
Holguín. Voir WILDE, Guillermo. The Foundation of a Jesuit Praxis : Missionary Profile, Disputes of Authority, 
and Forms of Self-representation in the Southern Frontiers of the Iberian Empires. In : FABRE, Pierre-Antoine ; 
RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project : Claudio Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the 
Emergence of Modern Catholicism. Boston : Institute of Jesuit Sources, 2017, p. 87-88. 
108 “...de confessar e deplorar que a vida de tão heroicos missionários se convertia num martírio continuado, e lhes 
sobejavam motivos para desampararem, ao cabo de quarenta e cinco anos de sofrimentos, missão tão ingrata, 
estéril e tormentosa” (RODRIGUES, Francisco. História da Companhia de Jesus na Assistência de Portugal: A 
Província Portuguesa no Século XVII, 1615-1700: Lutas na Metrópole – Apostolado nas Conquistas. Pôrto: 
Apostolado da Imprensa, 1944, t.3, v.2, p. 337, traduction nôtre). 



122 
!

3.6 Autres activités des missionnaires 

Pour les jésuites, il est vrai que « le travail pastoral ne s’est jamais limité à l’espace de 

l’église et à ce qu’on pourrait appeler l’aide purement spirituelle. Telle n’est pas en effet 

l’approche de la Compagnie de Jésus, fut-ce en ses débuts, car telle n’est pas la spiritualité 

d’Ignace, son fondateur ».109 Cela étant, au-delà de l’évangélisation proprement dite, il convient 

de souligner d’autres activités auxquelles les missionnaires s’adonnaient non sans le même zèle 

pour le service des âmes et aussi pour celui de la mère patrie. « Ainsi les Jésuites s’efforceront-

ils d’unir à la catéchèse l’effort d’éducation, à la liturgie l’enseignement pratique de 

l’agriculture, aux sacrements la gestion administrative ».110 

3.6.1 Le collège de Luanda 

En 1585, deux jeunes scolastiques jésuites arrivent à Luanda. Leur mission est de 

commencer le collège que le gouverneur Paulo Dias de Novais vient de fonder. « Ce collège se 

maintint et se développa jusqu’à la suppression de la Compagnie dans les possessions 

portugaises en 1759, et depuis lors il a servi de résidence à l’évêque ».111 Il jouissait des 

privilèges dus aux collèges de la Compagnie de Jésus, doté du nécessaire pour son existence et 

pour les œuvres apostoliques y relatives. Grâce à ses rentes fixes, « le collège de Loanda put se 

développer par suite de la fondation de Gaspar Alvrès, quand les ressources du Portugal 

commencèrent à diminuer ».112 Un catalogue de 1599 mentionne la présence de sept jésuites en 

Angola tout en signalant l’arrivée de trois autres, dont un frère avec la charge d’enseigner aux 

enfants portugais à lire et à écrire.113  

3.6.2 Les œuvres de charité 

Pour évoquer les premières œuvres de charité initiées par les missionnaires jésuites en 

Angola, Joaquim da Costa Lima dit: « Partout où ces hommes infatigables ont fondé une 

Mission, ce n’est pas seulement la lumière de l’Évangile qui diffuse leur parole apostolique, 

mais aussi la Civilisation qui naît de leur travail incomparable et parfois unique ».114 Et au 

!
109 DECLOUX, 1994, p. 364. 
110 DECLOUX, 1994, p. 365. 
111 BAESTEN, 1898, p. 107. 
112 BAESTEN, 1898, p. 137. 
113 Voir RODRIGUES, Francisco. História da Companhia de Jesus na Assistência de Portugal: Acção crescente 
da Província Portuguesa, 1560-1615. Expansão – Vida interna – Ministérios. Pôrto: Apostolado da Imprensa, 1938, 
t.2, v.1, p. 536. 
114 “Por tôda a parte, onde êsses homens incansáveis fundaram uma Missão, não é somente a luz do Evangelho 
que difunde a sua palavra apostólica, mas também a Civilização que nasce da sua obra inconfundível por vezes 



123!

!

même auteur de continuer : « Outre la réforme des mœurs provoquée par le zèle de ces 

missionnaires dans la région de Luanda, la Maison de la Miséricorde et l'hôpital furent 

construits, commandés par le Père García Simões, dans le style portugais ».115 

Ainsi, au Père Garcia Simões, en sa qualité de supérieur de la Mission, revient le mérite 

de la fondation d’un hospice de la Miséricorde116 dans la ville Saint-Paul de Luanda non sans 

le concours de ses compatriotes. En effet, n’étant pas indifférent au dénuement dans lequel 

mouraient beaucoup de pauvres malades par manque de soins appropriés et de remèdes les plus 

élémentaires, le Père Garcia « entreprit vaillamment de les sauver ; et dès le premier jour où il 

alla frapper à toutes les portes, pour demander l’aumône en faveur de ces malheureux, il 

recueillit trente mille réis, qui formèrent le premier fonds d’une Maison de la Miséricorde ».117 

Les autochtones y sont reçus pour être soulagés de leurs maladies.  

3.6.3 Au service de la conquête 

 Si les campagnes militaires offraient aussi aux jésuites l’occasion d’exercer leurs 

ministères, néanmoins, tout porte à croire qu’ils étaient d’abord au service de l’armée qu’ils 

accompagnaient lors de ces expéditions. Il faut dire que « les missionnaires, qui ont toujours 

accompagné les armées, ont joué un grand rôle, pour aider spirituellement les soldats, pour les 

encourager dans les batailles, et pour les servir tant de fois dans les maladies et les épidémies, 

comme médecins et infirmiers ».118  Pour montrer leur patriotisme, les missionnaires 

soutenaient aussi matériellement les campagnes militaires. Ainsi, le gouverneur Paulo Dias de 

Novais se trouvait en expédition militaire le long du fleuve Kwanza en 1581. Il tomba 

gravement malade au point que ses soldats, perdant confiance, ne comptaient que sur la 

sauvegarde de leurs vies en se repliant sur Luanda. Jugeant cette attitude des soldats comme 

une lâcheté, le Père Baltasar Barreira « publie à Luanda qu’il aiderait lui-même le gouverneur ; 

il exhorta ceux qui étaient dispersés aux alentours à le suivre ; il organisa, du mieux qu’il put, 

!

única” (LIMA, Joaquim da Costa. A Acção Missionária dos Jesuítas Portugueses. Pôrto: Costa Carregal, 1931, p. 
24, traduction nôtre).  
115 “ Além da refórma de costumes operada nos Portugueses pelo zêlo destes missionários na região de Luanda, 
levantou-se a Casa da Misericórdia e hospital, ordenados pelo Padre Garcia Simões ao modo de Portugal” (LIMA, 
1931, p. 24, traduction nôtre). 
116 Le Père Francisco Rodrigues attribue plutôt au gouverneur Paulo Dias de Novais cette fondation et celle d’un 
hôpital. Voir RODRIGUES, 1938, p. 512. 
117 GUILHERMY, 1867, p. 439-440. 
118 “... tiveram boa parte os missionários, que sempre acompanharam os exércitos, para auxiliar espiritualmente os 
soldados, para os animar nos combates, e para os servirem tanta vez nas doenças e epidemias, como médicos e 
enfermeiros” (RODRIGUES, 1938, p. 522, traduction nôtre).  



124 
!

le secours, et partit en bateau à travers Cuanza... ».119 Aussi secourut-il non seulement 

matériellement, mais aussi rehaussa le moral du gouverneur et de ses troupes. En 1584, le même 

missionnaire se trouvait avec le même gouverneur en campagne militaire à Massangano. 

Entourés d’ennemis, ils manquaient de poudre à canon et de soldats. Le missionnaire se chargea 

d’en pourvoir.120 Il écrivit alors à son compagnon Baltasar Afonso qui réussit à s’en 

approvisionner. Les assiégés furent secourus avec le nécessaire en plus de quatre-vingts soldats. 

Les missionnaires venaient également en aide aux soldats avec les provisions du collège.  

Le Père Baltasar Barreira enlevait même les cuirs des chaises qu’il y avait dans la maison pour les 
utiliser comme semelles pour ceux qui marchaient pieds nus. Et en 1592, dans cette maison de bourg 
de Saint-Paul, il ordonna qu’une table de farine du Brésil et de poisson soit servie aux soldats pauvres 
pendant plusieurs jours, qui peu à peu augmentèrent à la porte, et un jour il y en eut cent 
cinquante...121 

 

 Ils priaient aussi pour le succès militaire portugais. Ainsi, la victoire remportée le 02 

février 1583 était attribuée aux prières du Père Baltasar Barreira. Ce dernier, lors d’une autre 

campagne militaire, priait instamment au champ de bataille pour la victoire des troupes 

portugaises. Pour avoir défait leurs ennemis le jour de Notre Dame de Purification, ils lui 

attribuèrent ce triomphe et célébrèrent solennellement, comme action de grâces, une messe avec 

procession.  

 Néanmoins, l’omniprésence des missionnaires jésuites dans les compagnes militaires ne 

plaisait pas à leurs supérieurs hiérarchiques. « Ils s’engageaient tellement dans ces œuvres 

triomphales que leurs supérieurs en Europe estimaient qu’ils s’impliquaient excessivement dans 

ces travaux, pas aussi  conformes à l’Institut de leur Ordre ».122 Allant dans le même sens, le 

Père Pedro Rodrigues, qui séjourna de mars 1593 à juillet 1594 comme Visiteur de la Mission 

jésuite d’Angola, dit de son compagnon Jorge Pereira ce qui suit : « Il est toujours au camp, 

comme président de guerre, en compagnie du Gouverneur, quand il n’est pas en campagne. J’ai 

!
119 “... publica em Luanda que êle próprio iria socorrer o Governador; exortou aos que por ali andavam espalhados, 
a que o acompanhassem; organizou, como lhe foi possível, o socorro, e partiu de embarcação pelo Cuanza...” 
(RODRIGUES, 1938, p. 525, traduction nôtre). 
120 Cette détermination pour sauver la conquête, les jésuites l’ont montrée au début des années 1560 au Brésil. 
Sans l’intervention du Père Manuel da Nóbrega, en compagnie de celui qui était alors Frère José de Anchieta, le 
Portugal aurait perdu le Sud du Brésil. C’est ce qu’affirme DORIA, Pedro. 1565: Enquanto o Brasil nascia. A 
aventura de portugueses, franceses, índios e negros na fundação do país. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2022, p. 
102. 
121 “O Padre Baltasar Barreira chegou a tirar os coiros das cadeiras que havia em casa, para solas dos que andavam 
descalços. E no ano de 1592, nesta casa da Vila de S. Paulo, mandou dar mesa de farinha do Brasil e peixe aos 
soldados pobres muitos dias, os quais pouco a pouco iam recrescendo na portaria, e dia houve de cento e cincoenta” 
(RODRIGUES, 1938, p. 528, traduction nôtre). 
122 “ Tanto se empenhavam nestes trabalhos de triunfos, que os superiores da Europa julgavam se metiam 
demasiadamente nesses trabalhos, não tão conformes ao Instituto da sua Ordem” (RODRIGUES, 1938, p. 524, 
traduction nôtre). 



125!

!

trouvé ça étrange ; mais moi étant revenu, il est retourné au même office, tout à fait contre la 

volonté du Père supérieur, à cause de l’importunité du nouveau Gouverneur ».123 Le Père 

Sebastião de Morais, alors Provincial du Portugal, est mis au courant de la trop implication de 

ses missionnaires en Angola en matière de guerre et d’autres questions étrangères à la 

Compagnie de Jésus. Il tient alors à avertir le Père Baltasar Barreira que même s’il faut servir 

le gouverneur, compte tenu de l’amour qu’il montre envers la Compagnie de Jésus, il faudra 

plutôt éviter que cela compromette l’ordre de la même Compagnie relatif à de pareilles 

matières. Mais les conquérants voyaient de bon œil l’appui indéfectible des missionnaires. À 

ceux-ci incombe, d’après Abreu de Brito, la préservation de la conquête de l'Angola durant la 

période allant de 1575 à 1592.124  

3.6.3.1 Les retombées du service patriotique 

 Comme récompense pour leurs loyaux services patriotiques, le gouverneur Paulo Dias 

de Novais se montra très  généreux envers la Compagnie de Jésus. Il pourvut les jésuites de 

certains biens matériels et leur concéda de vastes propriétés de terres pour y développer leurs 

activités apostoliques. C’est dans un de ces sites spacieux qu’ils érigeront le collège et l’église 

jésuites de Luanda. Cependant, ils finiront par rétrocéder librement à la cité les autres 

importantes propriétés de terres reçues du premier gouverneur de l’Angola.  

 Du même gouverneur les jésuites reçurent aussi, comme donation, les sobas. Ils 

constituaient une bonne source de revenus pour les religieux.  

Les sobas étaient comme des dirigeants, qui avaient pleine juridiction sur leurs vassaux. Il y en avait 
des grands et des petits, et ils payaient, tous, leur tribut au roi d’Angola. De plus, chacun avait un 
personnage à la cour qu’il appelait seigneur et qui lui servait de protecteur pour l’aider dans toutes 
ses affaires et dans ses intérêts. Ils lui payaient également un tribut proportionnel à leurs biens et au 
besoin qu’ils ressentaient d’être aidés dans leurs causes. Le même style et le même ordre étaient 
maintenus par les sobas, qui se soumettaient au gouverneur portugais, prenant des seigneurs 
particuliers comme protecteurs ou maîtres, et leur donnant comme tribut, pour telle ou telle vassalité, 
ce qu’ils possédaient dans leurs terres, comme des pièces ou des esclaves, du bétail de toutes sortes, 
des provisions, des tissus de la région et des pierres de sel, monnaie dont ils se servaient 
ordinairement.125  

!
123 “Anda sempre no arraial, como presidente da guerra, em companhia do Governador, quando não anda no 
campo. Estranhei-lho; mas vindo eu, tornou ao mesmo ofício, bem contra a vontade do P. Superior, por 
importunação do novo Governador” (RODRIGUES, 1938, p. 524, traduction nôtre). 
124 Voir la note 29 de HISTÓRIA da Residência dos Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes 
ao reino (1-5-1594). In: BRÁSIO, 1954, v. 4, p. 578.  
125 “ Os sobas eram uns como régulos, que tinham plena jurisdição sobre seus vassalos. Havia-os grandes e 
pequenos, e todos pagavam seu tributo ao rei de Angola. De mais tinha cada um na corte uma personagem, a que 
chamavam senhor, e que lhes servia de protector para o ajudar em todos os seus negócios e interesses. A esse 
davam também seu tributo em proporção das suas posses e da necessidade que experimentavam de auxílio nas 
suas causas. O mesmo estilo e ordem guardavam os sobas, que se iam submetendo ao Governador português, 
tomando senhores particulares por seus protectores ou amos, e dando-lhes à maneira de tributo, por essa tal ou 
qual vassalagem, o que possuíam em suas terras, como eram peças ou escravos, gado de toda a espécie, 



126 
!

  

 Au regard de ce qui précède, les jésuites étaient donc maîtres ou protecteurs de onze 

sobas. À ce titre, il leur incombait le devoir de les protéger auprès du gouverneur quand ils en 

ressentaient le besoin, de leur éviter la vexation de n’importe qui et de s’occuper de leurs 

affaires. De ces sobas protégés par les jésuites, neuf venaient de la donation du gouverneur, et 

deux autres, des particuliers. Chacun d’eux était seigneur d’autres sobas. Tous étaient exemptés 

du tribut dû au gouverneur. Les recettes que les missionnaires en tiraient étaient destinées à la 

fondation de trois collèges que le gouverneur envisageait d’avoir en Angola. La protection des 

sobas, bien qu'elle fût une source de revenus pour les missionnaires, elle ne leur épargna point 

de déboires. Car les relations entre les jésuites et leurs compatriotes portugais se dégradaient 

chaque fois que ceux-là défendaient leurs protégés dans des litiges les opposant aux Portugais 

et au gouverneur. Aussi, le Père Baltasar Barreira décida-t-il la restitution au gouverneur des 

sobas jusqu’ici sous la protection de la Compagnie de Jésus. Cette décision prit effet en 1587, 

avec l’approbation du Père Sebastião de Morais, alors Provincial du Portugal. Mais ces sobas 

décidèrent de se révolter s’ils devaient passer sous la protection d’autres maîtres qui ne fussent 

pas jésuites. Devant cette menace, quarante-sept conquérants signèrent une pétition demandant 

aux jésuites de ne pas se désengager de leurs sobas. Le supérieur des jésuites en Angola dut 

informer le Provincial sur la pétition. Finalement, ils maintinrent ces sobas sous leur protection. 

Mais ce maintien sera bientôt la cause d’un grand conflit avec le nouveau gouverneur.  

3.6.3.2 Les relations tendues avec le nouveau gouverneur 

 Le 24 juin 1592, Luanda accueillait Francisco de Almeida, en sa qualité de nouveau 

gouverneur de l’Angola. Il publia tout au début de son gouvernement, une disposition royale 

qui retirait aux conquérants et aux jésuites toute la protection des sobas en faveur de la 

Couronne. Elle géra une contestation générale. Le Père Baltasar Barreira écrivit, non sans 

menaces de censures ecclésiastiques, au nouveau gouverneur lui demandant de surseoir 

l’application de cette disposition royale tout en défendant la cause de ceux qui avaient servi 

pour la conquête de l’Angola. La réponse du gouverneur sur le même ton menaçant ne se fit 

pas attendre. Ce fut le début d’un terrible conflit qui amena le supérieur des jésuites en Angola 

à excommunier le gouverneur. Ce dernier fut même emprisonné avant de finalement rentrer au 

Portugal. Le Père Baltasar Barreira y alla également pour se défendre à la cour contre les 

accusations de l’infortuné gouverneur. La chose prit beaucoup de tournures en Europe. La cour 

!

mantimentos, panos da região e pedras de sal, moeda que ordinariamente usavam” (RODRIGUES, 1938, p. 530, 
traduction nôtre). 



127!

!

royale voulait que les jésuites présents en Angola en fussent évincés en faveur d’autres. On en 

vint finalement à ne vouloir appliquer cette rigueur que contre le supérieur de ladite Mission. 

Mais ce dernier était déjà à la métropole pour se défendre. Considéré d’abord comme coupable 

de tous les désordres survenus en Angola, le Père Baltasar Barreira fut enfin absous au détriment 

de l’ancien gouverneur, Francisco de Almeida. Il trouva grâce à la cour madrilène où il vaquait 

librement à ses occupations religieuses. Le Roi Philippe II d’Espagne pensa même à la 

possibilité de le renvoyer en Angola pour remédier à ce qui n’y allait pas bon train.  

 Après l’expulsion de Francisco de Almeida, on obligea son frère Jerónimo de Almeida 

de prendre la destinée de l’Angola comme gouverneur. Le 10 juin 1593, il sursoit ladite 

disposition royale qui causa autant de troubles en Angola. Les jésuites décidèrent donc de 

garder les sobas sous leur protection. Mais pas pour très longtemps. En effet, avec l’accession 

de Manuel Pereira au pouvoir comme gouverneur, une disposition royale sera publiée en 1616, 

dépossédant les particuliers de la protection des sobas pour les soumettre tous à la Couronne 

portugaise.  

 L’arrivée du Père Pedro Rodrigues comme Visiteur en Angola, signalée plus haut, fit 

beaucoup de bien aux missionnaires jésuites qui vivaient des moments de tension non seulement 

avec le gouverneur, mais aussi avec le proviseur ecclésiastique. « Avec sa bonté, sa modération 

et sa prudence, il réussit à calmer les discordes et à prévenir de futurs troubles ».126 En effet, en 

guise de conduite à tenir, il prescrivit aux religieux de la Compagnie de Jésus, entre autres, 

l’amélioration de la discipline domestique et religieuse, l’amélioration des ministères 

apostoliques – par exemple ne pas administrer le baptême, sauf en cas de danger de mort, sans 

avoir suffisamment instruit les catéchumènes – l’édification du prochain ainsi que l’entretien 

de bonnes relations avec les autorités tant ecclésiastiques que séculières.  

3.7 Les difficultés inhérentes à la mission 

Les missionnaires étaient confrontés à plusieurs difficultés dans l’accomplissement de 

leurs ministères dont celles qui suivent.  

3.7.1 La mortalité  

 À cette époque, l’espérance de vie pour les missionnaires en ces terres africaines était 

des plus courtes. Nous avons déjà mentionné le zèle apostolique avec lequel le Père Garcia 

Simões s’employa à l’évangélisation dès son arrivée à Luanda en 1575. « Mais le zélé 

!
126 “ Com sua bondade, moderação e prudência lagrou serenar as discórdias e prevenir perturbações para o futuro” 
(RODRIGUES, 1938, p. 550, traduction nôtre). 



128 
!

missionnaire avait trop présumé de ses forces ; sa santé fut bientôt compromise par le climat 

brûlant de l’Angola ; il succomba à l’excès de ses fatigues, le 12 mai 1578. C’était une perte 

immense pour la ville de Loanda et pour la mission ».127 Le Frère Frutuoso n’y subsistera que 

pendant une année et huit mois, avant sa mort en octobre 1581. Les Pères Aires Botelho et João 

Lopes meurent en 1596. L’année suivante fut le tour du Père António Pais d’achever sa course 

terrestre comme missionnaire en Angola. Pour que les autochtones en viennent à la 

compréhension de la sainte foi, il a fallu pour les missionnaires du travail ardu qui a coûté la 

vie à plusieurs d’entre eux. Une correspondance de 1594 informe que de 1560 à 1593: « ...vingt-

six membres de la Compagnie entrèrent dans ce Royaume, envoyés par les Provinciaux de la 

province de Portugal. Trois retournèrent au Royaume [Portugal], onze sont morts, douze sont 

vivants dans cette résidence ».128 Nous avons vu plus haut que la Mission comptait aussi, en 

1602, douze jésuites dont six prêtres. En 1607, aucun de ces prêtres n’était en vie.  

3.7.2 L’ignorance de la langue locale  

Très peu parmi les missionnaires connaissaient la langue des autochtones. Le recours 

aux interprètes ne garantissait pas une bonne instruction des catéchumènes et des néophytes.  

3.7.3 Manque de biens matériels  

L’itinérance apostolique ne se faisait pas dans la facilité et dans la commodité. Il est des 

régions que les missionnaires traversaient tout en restant buttés au manque de provisions et 

d’eau potable. « S’il leur arrivait de tomber malade en chemin, ils n’avaient ‘rien sinon le Christ 

crucifié, pour l’amour duquel ils sacrifiaient leur vie et crucifiaient leurs goûts temporels’ ».129 

Comme si cela ne suffisait pas, la stérilité du sol rendait plus difficile encore l’itinérance 

missionnaire. Et ce, puisqu’il fallait prévoir des provisions nécessaires pour ces excursions 

apostoliques et un grand nombre des transporteurs. 

3.7.4 Les guerres 

Les révoltes et les guerres intermittentes qui embrasaient le pays rendaient difficiles les 

activités apostoliques. Dans une lettre datant du 27 octobre 1585, comme Provincial du 

!
127 BAESTEN, 1898, p. 103. 
128 “... entrarão neste Reyno vinte e seis da Companhia, emviados pelos Provinciaes da provincia de Portugal. 
Tornarão tres pera o Reyno, falecerão onze, são vivos oie nesta residencia doze” (HISTÓRIA da Residência dos 
Padres da Companhia de Jesus em Angola, e cousas tocantes ao reino (1-5-1594). In: BRÁSIO, 1954, v. 4, p. 578, 
traduction nôtre). 
129 “Se acertavam de adoecer nos caminhos, não tinham em que pôr os olhos senão em Cristo crucificado, por cujo 
amor sacrificaram a vida e crucificaram os gostos temporais” (RODRIGUES, 1938, p. 515, traduction nôtre). 



129!

!

Portugal, le Père Sebastião de Morais résume la situation missionnaire des jésuites en Angola 

en soulignant entre autres le point suivant : « On ne fait pas grand-chose actuellement pour 

convertir les Gentils, car tout est en ébullition à cause des guerres qu’ils mènent sans cesse. Ils 

ne s’occupent que de conserver ceux qui sont déjà chrétiens et de baptiser à nouveau quelques 

garçons ».130  

3.7.5 La condition et la nature des indigènes  

À en croire le Père Gaspar de Azevedo, un missionnaire zélé doublé de bon connaisseur 

de la langue locale, l’une des difficultés de l’évangélisation se doit à la condition et à la nature 

des indigènes. « La raison pour laquelle cela ne porte pas de fruits, c’est que tous sont impliqués 

dans leurs fétiches et paganisme, sans vouloir en sortir, en disant qu’ils seront chrétiens, mais 

qu’ils auront toutes les coutumes des gentils, et il leur est tellement impossible d’abandonner 

cela... ».131 En outre, poursuit-il, les hommes sont tellement sensuels que renoncer à la 

polygamie s’avère une tâche impossible. Leur inconstance fait que même quand ils deviennent 

chrétiens, lorsqu’ils sont parmi les païens, ils vivent comme eux.  

Que faire face à une telle kyrielle d’obstacles à l’évangélisation ? La solution qu’un 

missionnaire propose en s’appuyant sur le point de vue de certains capitaines et des hommes 

expérimentés est tout sauf chrétienne. Selon eux, il est impossible de convertir ces autochtones, 

« si ce n’est en leur faisant une guerre cruelle,  les détruire tous, et implanter ensuite la foi à 

laquelle ils soient soumis, car ils disent que les Noirs ont autant de foi qu’ils craignent les fusils 

des Portugais ».132 Si le souci et le désir d’évangéliser cette région sont légitimes et authentiques 

pour ces missionnaires, ils trouvent bons tous les moyens pour y parvenir. Le même 

missionnaire, qui informe le Général de la Compagnie de Jésus sur la Mission jésuite en Angola, 

conclut son information en ces termes : « Parler de la chrétienté dans ces régions et de la 

conversion des gentils et des missions de la Compagnie sans que les armées portugaises les 

obligent à entrer dans le giron de l’Église, par pure peur, c’est dire des bêtises et des absurdités ; 

!
130 Não se faz por ora muito na conversão dos gentios, por andar tudo alvoroçado com as guerras em que andam 
de contínuo. Sòmente se ocupam em conservar os cristãos já feitos e baptizam de novo alguns meninos” 
(RODRIGUES, 1938, p. 517, traduction nôtre). Nous n’avons pas trouvé les raisons de cette rebaptisation.  
131 “A razão por que se não faz fruto, é por estarem todos metidos em suas feitiçarias e gentilidades, sem delas se 
quererem tirar, dizendo que cristãos serão, mas que hão de ter todos os costumes dos gentios...” (RODRIGUES, 
1938, p. 518). 
132 “...senão fazendo-lhes uma cruel guerra, que a todos os destruam, e depois plantar a Fé, em que lhes pêse, 
estando eles sujeitos, porque dizem tanto terem os negros de Fé, quanto é o medo que têem às espingardas dos 
portugueses” (RODRIGUES, 1938, p. 519, traduction nôtre). 



130 
!

tout cela vient des capitaines les plus expérimentés de cette conquête ».133 Il s’agit là d’une 

thèse bien contraire à celle qu’avait défendue ailleurs un fameux missionnaire dominicain 

quelques décennies plus tôt :  

La voie établie par la divine Providence pour enseigner aux hommes la vraie religion était unique, 
exclusive et identique pour tout le monde et tous les temps, à savoir : avec des raisons pour persuader 
l'entendement et avec de la douceur pour attirer et exhorter la volonté. Et elle doit être commune à 
tous les habitants de la terre, sans aucune discrimination due aux sectes, aux erreurs ou aux coutumes 
dépravées.134 

 

Fort de cette thèse fondamentale, le dominicain démontre longuement que le recours à 

la guerre en vue de préparer le terrain à la prédication n’est nullement la voie à suivre. En effet, 

la subjugation des infidèles par les armes est une pierre d’achoppement à la prédication de la 

foi et de la religion dans la mesure où de la guerre naissent le ressentiment et la perturbation 

qui vont à l’encontre de l’évangélisation. Et qui plus est, c’est s’engager dans la voie contraire 

à celle du Christ et de la pratique de ses apôtres que de recourir à la guerre pour évangéliser.135  

3.8 Les moyens de survie des missionnaires 

Loin de l’aisance et du réconfort métropolitains dont ils pouvaient jouir au Portugal, les 

vaillants missionnaires acceptèrent avec promptitude de servir le Christ en Afrique 

subsaharienne, buttés à des conditions climatiques défavorables, aux maladies qui les 

décimaient rapidement et souvent sans les moyens nécessaires de subsistance. D’où leur 

venaient les moyens de survie ? 

3.8.1 Vassalité et tributs des sobas 

Cette source importante de revenus pour les missionnaires tarit, comme nous l’avons 

vu, lorsque la vassalité fut supprimée sous le gouvernorat de Manuel Pereira, débuté en 1616. 

3.8.2 Pension annuelle136  

!
133 “Falar em cristandade nestas partes e em conversão de gentios e em missões da Companhia sem exércitos dos 
portugueses que os forcem a entrar no curral de Igreja, por puro medo, é falar desvarios e despropósitos; tudo isto 
é dos capitães mais experimentados desta conquista” (RODRIGUES, 1938, p. 519-520, traduction nôtre). 
134 “O modo estabelecido pela divina Providência para ensinar aos homens a verdadeira religião foi único, 
exclusivo e idêntico para todo o mundo e todos os tempos, a saber: com razões persuadir o entendimento e com 
suavidade atrair e exortar a vontade. E deve ser comum a todos os habitantes da terra, sem discriminação alguma 
em razão de seitas, erros ou costumes depravados” (CASAS, Bartolomeu de las. Único modo de atrair todos os 
povos à verdadeira religião. São Paulo: Paulus, 2005, p. 59, traduction nôtre).  
135 Voir particulièrement CASAS, 2005, p. 221-233. 
136 Voir RODGRIGUES, 1938, p. 553-556. 



131!

!

Dès le début de la Mission angolaise, la Couronne portugaise avait décidé d’accorder 

une pension annuelle de 42 500 réis à chaque missionnaire. Cependant, ce montant restait 

inférieur pour couvrir les besoins de la Mission et des missionnaires. Il a fallu l’intervention du 

Provincial au Portugal, et même du gouverneur Manuel Pereira en Angola pour obtenir de la 

Couronne une augmentation de la pension. Elle passera de 42 500 réis à 80 000 réis en 1617.    

3.8.3 Mise en valeur de terres  

Les missionnaires jésuites étaient propriétaires de beaucoup et vastes étendues de terre 

reçues successivement de différents gouverneurs comme donation. La plupart de ces domaines 

servaient de pâturages pour le bétail qu’il fallait parfois déplacer d’une propriété à l’autre à 

cause de la sécheresse. En plus de cela, il convient de mentionner la location des maisons. Pour 

suppléer à la faible pension annuelle, le Père Pedro de Sousa, alors supérieur de la Résidence 

d’Angola, prit l’initiative, en 1604, de construire les maisons en pierre dont le rendement servait 

aux besoins des missionnaires.  

3.8.4 Esclaves  

Au début de leur aventure angolaise, les jésuites se sont servi d’autres sources 

financières à savoir les esclaves que les sobas leur fournissaient en guise de tribut d’une certaine 

vassalité. Il faut rappeler que les jésuites étaient protecteurs d’un certain nombre des sobas 

comme susmentionné. À ce titre, ils recevaient le tribut en esclaves de manière comparable à 

celui versé à d'autres Portugais, qui étaient aussi seigneurs et protecteurs des sobas. « Ce tribut, 

cependant, et l’usage qu’en faisaient les religieux, suscitèrent des questions et des divergences 

au sein de la Compagnie et donnèrent lieu à de nombreux murmures des laïcs ».137 Le chapitre 

suivant nous en dira long.  

3.9 Reprise synthétique du troisième chapitre  

Dans le présent chapitre, notre effort a été de présenter la mission d’évangélisation des 

premiers jésuites aux royaumes Kongo et Angola. Pour y parvenir, nous avons commencé par 

montrer comment les fils d’Ignace de Loyola, à l’exemple de saint François Xavier, ont bravé 

vents et marées pour répandre la Bonne Nouvelle du salut dans le monde. La mission de six 

premiers jésuites qui évangélisèrent le royaume Kongo – dont le premier groupe de quatre 

!
137 “Este tributo porém e o uso que dele faziam aqueles religiosos, levantaram questões e divergências dentro da 
Companhia, e deram farto ensejo às murmurações dos seculares” (RODRIGUES, 1938, p. 557-558, traduction 
nôtre). 



132 
!

jésuites (1548-1553) et le suivant composé de deux jésuites (1553-1555) – ne produisit pas de 

fruits escomptés suite à une diversité de facteurs défavorables. Ce qui, par ricochet, ouvrira aux 

jésuites la voie à l’évangélisation de l’Angola.  

Répondant à l’appel du roi angolais, quatre jésuites furent envoyés en Angola et y 

entrèrent en 1560. Mais l’enthousiasme du début fit long feu. Car les missionnaires – accusés 

d’être espions et les autres Portugais désignés comme des traîtres et des conspirateurs – furent 

expulsés du territoire.  Le Père Francisco de Gouveia restera captif pendant quatorze ans. Il 

mourra en 1575, peu après l’arrivée de quatre nouveaux jésuites en Angola. À partir de ceux-

ci, la Mission jésuite de l’Angola va se consolider peu à peu et recevoir sporadiquement et 

jamais en nombre suffisant des renforts missionnaires.   

Le souci de ramener le plus grand nombre possible d’âmes au Christ fera en sorte que 

les missionnaires ne tiennent pas compte de moyens utilisés, pacifiques ou violents, pour 

atteindre cette fin. Forts de la conception selon laquelle personne ne peut être sauvé tout en 

étant en dehors de l’Église catholique, les missionnaires se déployèrent pour en sauver un plus 

grand nombre possible. Ils soutenaient la conquête armée du royaume angolais par les 

Portugais, car selon eux, la conversion des Noirs ne pouvait pas acquérir un caractère permanent 

sans que ceux-ci ne soient politiquement assujettis. Aussi recouraient-ils à une méthode 

d’évangélisation qui commençait par soumettre les autochtones avant de les endoctriner, de les 

convertir et de les baptiser. Quant aux Noirs déjà baptisés, l’approche d’évangélisation adoptée 

était de les conserver comme chrétiens en continuant de les instruire en matière de doctrine et 

en leur assurant les sacrements.  

S’agissant de la mission auprès des Portugais, les jésuites s’employaient à assurer le 

culte, à administrer les sacrements et à les instruire par les prédications. En outre, à partir de 

l’Angola, ils incursionnaient dans le royaume Kongo pour l’évangélisation. Ils appuyaient la 

conquête armée et s’y engageaient activement au côté des conquérants. L’éducation des enfants 

et les œuvres de charité accompagnaient leur mission d’évangélisation. Confrontés à une 

gamme de difficultés, ils devaient compter pour leur survie notamment sur la vente d’esclaves. 

Ceci géra une divergence d’opinions dans la Compagnie de Jésus et suscita l’indignation en 

dehors d’elle. Ce qui obligea l’intervention du Supérieur Général de la Compagnie de Jésus. 

Comment fut traitée cette question ?



133!

!

4 L’OBÉISSANCE MISE À L’ÉPREUVE  

Parler de l’obéissance apostolique dans la Compagnie de Jésus, c’est parler de la raison 

d’être de ce « corps volant », toujours prêt à aller, depuis sa fondation, partout où l’Église avait 

besoin d’annoncer la Bonne Nouvelle du salut. La mobilité et l’obéissance parfaite constituaient 

le cœur battant de la vision ignatienne d’un service universel qui, loin des ambitions 

personnelles, était uniquement guidé par le désir de la plus grande gloire de Dieu et du salut des 

âmes. Toutefois, cette obéissance, bien que noble dans son principe, a été butée à des situations 

réelles, non moins douloureuses, notamment en terres de missions. Un exemple éloquent est 

celui des jésuites établis en Angola de la seconde moitié du XVIᵉ siècle au début du XVIIᵉ siècle. 

Ces missionnaires, dans un contexte marqué par la traite négrière, se sont trouvés devant un 

dilemme : comment concilier la fidélité à leurs Constitutions qui exigeaient la pureté d’intention 

et le service désintéressé du prochain, avec les réalités économiques de cette vaste région 

africaine où les êtres humains esclavagés étaient utilisés comme la monnaie courante ? 

Le présent chapitre s’articule autour de ce paradoxe où, d’une part, l’idéal ignatien nous 

invite à une obéissance parfaite ; d’autre part, la situation concrète à laquelle les missionnaires 

sont confrontés au point que la  survie de la Mission semble dépendre d’un compromis avec 

l’injustice. Les échanges épistolaires, les rapports et les discussions internes révèlent les conflits 

sérieux entre, d'un côté, les directives émanant du Supérieur Général à Rome qui interdisent la 

possession et le commerce d’esclaves, et de l'autre, les missionnaires qui passent outre ces 

directives en justifiant leur refus par la nécessité de pourvoir aux besoins de la Mission. Ce 

décalage révèle la complexité de la notion d’obéissance ignatienne qui n’est pas une soumission 

aveugle, mais une démarche responsable, une écoute intérieure de la volonté de Dieu traduite 

par le supérieur. Or, dans le contexte de l’Angola, les missionnaires, souvent de bonne foi, 

étaient divisés entre les directives du Général et la survie de la Mission. D’où leur obéissance 

fut mise à l’épreuve par des pressions économiques, politiques et culturelles qui les dépassaient.  

Pour retracer ces enjeux, nous soulignons d’abord quelques préalables en vue de la 

mission guidée par la recherche du bien universel. Ensuite, nous évoquerons la pratique 

d’esclavage par les jésuites en Angola et au Brésil en plus des facteurs qui ont influencé leur 

conduite missionnaire et parfois les ont détournés de leur idéal premier. Enfin, avant de dire un 

mot sur l’aujourd’hui de l’obéissance dans la Compagnie de Jésus, nous rappellerons que 

l’obéissance véritable doit s’inspirer de Jésus qui est venu non pas pour faire sa propre volonté, 

mais celle du Père. 



134 
!

4.1 Au service du prochain 

Parler de l’aide au prochain dans la Compagnie de Jésus n’est rien moins que parler de 

l’essence même de l’Ordre fondé par saint Ignace de Loyola. Que le jésuite se consacre à une 

activité apostolique à la commande du Pape, de son supérieur ou par choix personnel, c’est le 

service divin qui l’immobilise ou le transporte d’un endroit à l’autre. « Dans la pensée du 

fondateur, la Compagnie de Jésus est un corps volant, une troupe de volontaires qui n’est liée à 

aucun lieu fixe, mais qu’oblige toujours la pensée de la plus grande gloire de Dieu et du parfait 

service des âmes ».1  

Quand le jésuite reçoit une mission papale, où qu’il aille, il est tenu de l’accomplir 

entièrement avec un soin et une attention particulière avant de s’adonner à d’autres opportunités 

où la gloire de Dieu et le salut des âmes peuvent être servis.2 Il ne lui incombe pas de solliciter 

sa mission directement ou indirectement ni moins encore de s’offrir tel ou tel autre type de 

travail. Il en laissera le soin au Souverain Pontife qui décidera sans tenir compte du sentiment 

ou de la volonté propre du jésuite.3  

Lorsque la mission est reçue par ordre du supérieur, en l’occurrence le cas des 

missionnaires jésuites en Angola, le principe qui doit guider celui qui ordonne est un plus grand 

service de Dieu et un bien plus universel. D’où, pour le supérieur, la nécessité de la droiture et 

de la pureté d’intention devant Dieu, du recours à la prière aussi bien personnelle que 

communautaire, de la célébration du Saint Sacrifice, de la consulte d’un ou de plusieurs jésuites 

avant de décider en vue de la mission.4  

Quant  au subordonné qui reçoit la mission, sans entreprendre aucune démarche, sans 

aucune intervention pour aller ou rester en tel endroit plutôt qu’en tel autre, « devra laisser la 

pleine et très libre disposition de lui-même au supérieur qui le conduit à la place du Christ notre 

Seigneur dans la voie de son plus grand service et de sa plus grande louange ».5 Pour permettre 

au missionnaire d’accomplir  parfaitement le service de Dieu et le bien universel, le supérieur 

lui donne d’abord des instructions écrites bien claires sur la mission à réaliser6 et les moyens à 

y employer. Ensuite, une correspondance suivie entre les deux parties doit être de mise : le 

subordonné met le supérieur au courant des faits importants à la lumière desquels ce dernier 

!
1 CHASTONAY, Paul de. Les constitutions de l’Ordre des Jésuites : Leur genèse, leur contenu, leur esprit. Paris : 
Aubier, 1941, p. 126.  
2 Voir le numéro 616 dans SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus I. Traduit par François 
Courel. Paris : Desclée de Brouwer, 1967a, p. 193. 
3 Nous nous référons au numéro 606 de SAINT IGNACE, 1967a, p. 190-191. 
4 Voir le numéro 618 dans SAINT IGNACE, 1967a, p. 194. 
5 Voir le numéro 618 dans SAINT IGNACE, 1967a, p. 194. 
6 SAINT IGNACE. Notre principe et fondement. Christus, Paris, v. 10, n. 40, p. 536, oct. 1963. 



135!

!

peut lui apporter son aide nécessaire.7 Pour Ignace, afin de réaliser la norme maîtresse et 

décisive qui est « la plus grande gloire de Dieu et le bien universel », rien ne doit être improvisé 

quant aux lieux, aux travaux et aux ouvriers apostoliques.  

Le choix des lieux : parmi les critères pour choisir le lieu de l’apostolat, la préférence 

doit être donnée aux régions qui ont le plus besoin d’aide soit par le manque d’ouvriers 

apostoliques soit par le danger de la damnation éternelle que les âmes y courent. En outre, est 

préférable la contrée où on peut tirer en abondance les fruits spirituels pour le bien général. 

« C’est pourquoi il faut apporter l’aide spirituelle, avant tout, aux pays qui peuvent grandement 

contribuer à la gloire de Dieu ainsi qu’aux hommes qui, par leur savoir, leur considération et 

leur influence peuvent, à leur tour, secourir les autres ».8 Il faudra aussi privilégier les pays 

auxquels, par reconnaissance et gratitude, la Compagnie doit beaucoup. Ne doivent pas être 

négligés des endroits où sont nés des préjugés contre la Compagnie de Jésus.  

 Le choix des travaux : ici également, il faut considérer le meilleur service de Dieu et le 

bien universel. Entre les activités spirituelles et des services plus matériels, au cas où il ne serait 

pas possible d’assumer le tout, la préférence – toutes choses égales d’ailleurs – sera donnée aux 

premières. Tous les travaux qui ne peuvent pas souffrir de délai suite à leur nécessité et leur 

urgence ou puisque personne ne peut s’en charger, seront préférentiels. C’est le cas de « travaux 

utiles au bien général et à l’avancement spirituel d’un grand nombre comme les sermons, les 

conférences, ou encore des œuvres de nature durable qui ont des effets prolongés ».9 Au cas où 

il serait laissé à l’envoyé le choix des tâches à exécuter,10 se mettant dans une sainte 

indifférence, il se laissera guider par le même principe : une plus grande gloire de Dieu et une 

plus grande édification du prochain.  

 Le choix des ouvriers apostoliques : sans oublier que la réussite dans l’envoi des 

missionnaires incombe à la prudence et à la direction du Saint Esprit,11 considérant sagement 

!
7 Déjà avec Ignace, ses Lettres jouent un rôle décisif relatif à l’organisation et à la croissance de la jeune Compagnie 
de Jésus. Voir SOSA, Arturo. En chemin avec Ignace : Conversations avec Darío Menor. Bruxelles : Fidélité, 
2021, p. 17. En outre, pour l’importance de la correspondance dans la Compagnie de Jésus, voir FABRE, Pierre-
Antoine. Correspondance as an Instrument of Government : Continuities and Evolutions of the Epistolary Habitus 
in the Society of Jesus. In : FABRE, Pierre-Antoine ; RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project : Claudio 
Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the Emergence of Modern Catholicism. Boston : Institute of Jesuit 
Sources, 2017, p. 11-28. 
8 CHASTONAY, 1941, p. 128.  
9 CHASTONAY, 1941, p. 129.  
10 « La liberté du jésuite à décider de sa mission apparaît dans le cadre d’une mission déjà reçue. Mais les 
Constitutions prévoient, qu’étant préservée cette obéissance première, le jésuite peut ‘aller partout où il le jugera 
le plus opportun pour la gloire de Dieu’ ». Voir GOUJON, Patrick. Discerner pour la mission. Christus, Paris, n. 
254, p. 103, avril 2017.  
11 Voir SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus II. Traduit par François Courel. Paris : Desclée 
de Brouwer, 1967b, p. 242. 



136 
!

les choses dans le Seigneur et se laissant guider par une prudence surnaturelle, le supérieur 

choisira les envoyés. Des hommes choisis avec plus de soin, en qui le supérieur peut placer sa 

pleine confiance, seront affectés à des tâches ardues, où une erreur ou un malentendu pourrait 

entraîner des conséquences très graves. Les tâches exigeant des capacités physiques plus 

élevées seront confiées à des hommes sains et solides tant sur le plan physique que mental. Les 

œuvres qui présentent des risques moraux seront confiées à des hommes d'une vertu approuvée. 

Des hommes distingués par leur discrétion, leur souplesse dans les relations et l’autorité seront 

envoyés pour négocier avec les dignitaires et des personnes intelligentes. Alors qu’aux gens 

cultivés correspondent des ouvriers apostoliques savants et doués, au peuple conviennent des 

prédicateurs et des confesseurs talentueux.12 Quant au nombre, en vue d’une aide mutuelle, ne 

jamais envoyer un homme seul, mais au moins deux, qui soient de préférence complémentaires 

dans leurs tâches ou caractères.  

Eu égard à ce qui précède, il convient de dire que les Constitutions de la Compagnie de 

Jésus prévoient ce qui est nécessaire en vue d’une mission pour la plus grande gloire de Dieu 

et le bien universel. Ainsi donc, « celui qui a pu parfois s’immiscer dans les affaires profanes 

d’une manière incorrecte ne peut en tout cas en appeler aux Constitutions ».13 Cependant, 

contrairement aux moines, les jésuites « qui ne vivent pas dans la solitude du cloître et dans la 

tranquillité de la cellule, mais qui se meuvent dans la rue, où bat le pouls de la vie, sont exposés 

au danger de s’engager trop profondément dans les choses profanes pour l’amour des choses 

sacrées elles-mêmes ».14 Ne s’agit-il pas du cas des missionnaires jésuites en Angola et leur 

immixtion dans la question d’esclavage ? 

4.2 Les jésuites et l’esclavage en Angola 

Déjà au Portugal, les collèges de la Compagnie de Jésus bénéficiaient du service d’un 

petit nombre d’esclaves. En témoigne cette disposition de la reine adressée à Alvaro Botelho 

Caldeira : « Je t’ordonne de donner un des esclaves, qui sont maintenant venus de Guinée au 

recteur et aux pères du collège des Arts, de l’Université de Coimbra, un esclave pour le service 

dudit collège, que je lui fais l'aumône, en plus de deux autres que je lui ai faits l’aumône par 

une autre disposition... ».15 Quelques fois, certains supérieurs de la province jésuite portugaise 

!
12 Voir SAINT IGNACE, 1967b, p. 243 et aussi CHASTONAY, 1941, p. 129-130.  
13 CHASTONAY, 1941, p. 191.  
14 CHASTONAY, 1941, p. 173.  
15 “Alvaro Botelho Caldeira, mando-vos que dos escravos, que ora vieram da Guiné, deis ao reitor e padres do 
collegio das Artes, da Universidade de Coimbra, um escravo para serviço do dicto collegio, de que lhe faço esmola, 
além de outros dous que lhe fiz esmola por outra provisão...” (TEIXEIRA, Antônio José. Documentos para a 
história dos jesuítas em Portugal. Coimbra: Imprensa da Universidade, 1899, p. 263, traduction nôtre). 



137!

!

demandaient aux Supérieurs Généraux l’autorisation d’avoir des esclaves à leurs services. Pour 

faire entendre leur cause, ils n’hésitaient pas à s’appuyer sur l’exemple d’autres congrégations 

religieuses qui bénéficiaient du service des esclaves dans leurs couvents.  Mais les Généraux 

s’y opposaient. C’est le cas d’une correspondance du 31 octobre 1569, adressée par le troisième 

Supérieur Général  de la Compagnie de Jésus à ses compagnons au Portugal, dans laquelle 

« François de Borja déclarait [...], qu’il ne convenait pas que les esclaves servent dans les 

maisons de la Compagnie, et il ordonnait de se défaire de ceux que par hasard elles possédaient. 

Cet ordre fut confirmé par Everardo Mercuriano en 1576, et par Acquaviva un peu plus tard en 

1584 ».16 Qu’en est-il de la situation en Angola ? 

Quand les jésuites arrivent en Angola, ils y trouvent déjà l’esclavage en plein essor aussi 

bien pratiqué par les autochtones que par les étrangers, en l’occurrence les Portugais. De 

nombreuses personnes y sont réduites à la condition d’esclaves, soit par le droit de guerre et de 

rébellion, soit en guise de peine pour les crimes commis, soit tout simplement achetées dans 

des foires. Ces esclaves en nombre impressionnant sont vendus au Portugal, au Brésil et ailleurs. 

Les missionnaires s’accommodent avec l’esclavage et n’hésitent pas d’avoir des esclaves à leurs 

services. Bien qu’accablés par les scrupules, il ne leur était pourtant pas facile de vérifier la 

justice ou l’injustice ayant conduit à la réduction à la condition d’esclaves de ceux qu’ils 

tenaient pour tels. Toutefois, comme nous l’avons déjà dit, les jésuites acceptaient les esclaves 

que les sobas leur donnaient en guise de tribut dû aux protecteurs. « Les esclaves qu’ils 

obtenaient ainsi, selon les informations de Baltasar Barreira en 1590, arriveraient à environ trois 

cents par an. Avec beaucoup de ces pièces, ils achetaient leur nourriture et payaient les choses 

que leur vendaient les marchands du Portugal et du Brésil ».17 Ceux-ci n’acceptaient pas d’autre 

type de monnaie en échange de leurs marchandises excepté des esclaves.  Les missionnaires 

prenaient soin d’envoyer les esclaves invendus cultiver les terres de leurs sobas. Ils pouvaient, 

de cette manière, subvenir à leurs besoins tout en destinant une partie de leurs fruits aux 

missionnaires. 

Cependant, les jésuites ne se contentaient pas  seulement de vendre en Angola les 

esclaves qu’ils possédaient. « Ils commencèrent à les envoyer également au Brésil, pour payer 

les dettes qu’ils contractaient en achetant des biens pour subvenir à leurs besoins. Mais les 

!
16 “Francisco de Borja declarava [...], que não convinha servirem escravos nas casas da Companhia, e ordenava se 
desfizessem dos que porventura possuíam. Essa ordem a confirmou Everardo Mercuriano em 1576, e Acquaviva 
um pouco depois em 1584” (RODRIGUES, 1938, p. 558, traduction nôtre).  
17 “Os escravos que deste modo obtinham, segundo informava Baltasar Barreira em 1590, orçariam por ano até 
uns trezentos. Com muitas destas peças compravam seu alimento, e pagavam as coisas que lhes vendiam 
mercadores vindos de Portugal e Brasil” (RODRIGUES, 1938, p. 560, traduction nôtre). 



138 
!

consciences craintives se demandèrent rapidement si cette expédition d’esclaves ne serait pas 

scandaleuse ».18 Pour calmer les esprits, le Père Pedro Rodrigues, en sa qualité de Visiteur de 

la Compagnie de Jésus en Angola, se chargea d’examiner l’épineuse question avec ses 

principaux compagnons du Brésil. Les conclusions de cet examen contenant des propositions à 

faire au Général, avant d’être envoyées aux supérieurs en Europe, étaient signées par les six 

jésuites19 qui, en juin 1593, se trouvaient à Luanda. Nous en donnons quelques passages. 

4.2.1 Quelques extraits du rapport de Pedro Rodrigues 

1. Il n’est pas scandaleux que les pères de l’Angola paient leurs dettes en esclaves, car, de même 
qu’en Europe la monnaie courante est de l’or et de l’argent monnayé, et au Brésil du sucre, il en est 
de même des esclaves en Angola et dans les royaumes voisins. C’est pourquoi, lorsque les pères du 
Brésil nous envoient de là ce que nous leur demandons, comme de la farine et du bois pour les portes 
et les fenêtres, et lorsque les propriétaires des fermes, qui viennent dans ce port, nous vendent des 
biscuits, du vin et d’autres choses, ils ne veulent pas recevoir de nous un paiement dans une autre 
monnaie que celle qui circule dans le pays, qui sont des esclaves, que l’on transporte chaque année 
au Brésil et aux Indes.20  

  

 Le premier argument met en évidence le manque de scandale. S’il n’y a pas de scandale 

d’utiliser l’or et l’argent monnayé comme monnaie courante en Europe pour les échanges 

commerciaux, s’il n’existe pas de scandale d’user le sucre comme monnaie courante facilitant 

les échanges commerciaux au Brésil, ce n’est pas non plus un scandale pour les missionnaires 

jésuites en Angola d’utiliser les esclaves comme monnaie pour s’acquitter de leurs dettes et 

acheter des marchandises. Car ils ne font que l’usage de la monnaie courante en Angola comme 

il en est le cas pour ceux qui se trouvent sur le sol européen ou brésilien. En sus, les marchands 

qui commercent au port de Luanda n’acceptent pas, hormis les esclaves, un autre type de  

monnaie en échange de leurs produits.  Autrement dit, sans esclaves, les jésuites ne peuvent 

rien acheter pour leur survie à Luanda.  

2. Les esclaves que vendent les pères ne sont pas seulement ceux que les sobas donnent, mais aussi 
d'autres que l’on leur donne en aumône, ou leur laisse dans des testaments, dont ils n'ont pas besoin 

!
18 “Começaram também a mandá-los ao Brasil, para lá pagar as dívidas que contraíam na compra de géneros para 
sua sustentação. De-pressa porém ocorreu a consciências timoratas, se não seria escandalosa essa remessa de 
escravos” (RODRIGUES, 1938, p. 560, traduction nôtre).  
19 Il s’agissait de Jorge Pereira, António Pais, João Lopes, Pedro Barreira, Diogo da Costa et Pedro Rodrigues.  
20 “1.ª Não é escândalo nenhum em os Padres de Angola pagarem suas dívidas em escravos, porque, assim como 
na Europa o dinheiro corrente é oiro e prata amoedada, e no Brasil o açúcar, assim o são em Angola e reinos 
vizinhos os escravos. Pelo que, quando os Padres do Brasil nos mandam o que de lá lhes pedimos, como é farinha 
e madeira para portas e janelas, e quando os donos das fazendas, que vêem a este porto, nos vendem biscoito, 
vinho e outras coisas, não querem receber de nós paga em outra moeda, senão na que corre na terra, que são 
escravos, dos quais se carregam cada ano para o Brasil e Índias” (RODRIGUES, 1938, p. 560-561, traduction 
nôtre). 



139!

!

pour leur service, comme celui qui ordonne la vente du blé et d'autres choses qui ne sont pas 
nécessaires à sa maison, là où cela vaut le plus.21  

  

 Le deuxième argument fourni par le rapport du Visiteur est celui d’excédent. Pour avoir 

plusieurs sources d’approvisionnement en esclaves (sobas, aumône, testaments), les 

missionnaires se trouvent avec plus d’esclaves qu’il en faut pour leur service. Aussi mettent-ils 

en vente ceux qui ne leur sont pas nécessaires. Pourquoi garderaient-ils les esclaves qui ne leur 

servent pratiquement à rien ?  

3. Aux bureaux de douane du Brésil, où nos esclaves étaient envoyés jusqu'à présent, nous ne payons 
pas de droits, par privilège de Sa Majesté, de même que par le même privilège les pères ne paient 
pas de droits sur le sucre qu'ils vendent au Brésil, ni sur d'autres choses au Portugal. Et en utilisant 
ce privilège, certains entrepreneurs y ont trouvé un motif de scandale et de parler contre nous aux 
bureaux de douane...22 

  

 Le troisième argument est celui d’exonération des droits de douane. Par privilège royal, 

les jésuites en Angola, ce fut le cas avec leurs compagnons aussi bien au Brésil qu’au Portugal, 

ne sont pas tenus à payer les droits de douane pour les esclaves expédiés au Brésil. Pourquoi ne 

pas profiter de ce privilège ? Il ne devient cause de scandale que pour d’autres entrepreneurs 

qui, payant sans doute les impôts pour leurs « marchandises » humaines, regardent de mauvais 

œil les jésuites exonérés. Comment les missionnaires peuvent-ils détourner ce mauvais regard 

braqué sur eux et qui ne cesse de scandaliser les autres ? Ils ont pensé à deux moyens pour 

éviter ce scandale : 

1er Que les pièces soient vendues en Angola aux prix courants ; mais cela semble être une perte de 
vendre ici pour quatre réis ce qui, au Brésil, coûte huit ou dix.  

2e moyen : qu'ils puissent aller au Brésil confiés aux supérieurs des collèges, peu nombreux et 
dispersés, pour que cela ne se remarque pas, tant qu'on ne comprend pas que les pères en subissent 
l’oppression. Au moins, il semble que nous n'ayons pas besoin d'envoyer aux pères du Brésil les 
pièces qu'ils ont demandées pour leur service, et aussi d'autres pour payer ce que nous devons aux 
collèges de cette Province, des choses qu'ils nous ont envoyées pour notre soutien.23  

!
21 “2.ª Os escravos que os Padres vendem, não são somente os que dão os sobas, mas também outros que lhes dão 
de esmola, ou lhes deixam em testamentos, dos quais não têem necessidade para seu serviço, como quem manda 
vender trigo e outras coisas, que não há mister para sua casa, a parte onde vale mais” (RODRIGUES, 1938, p. 561, 
traduction nôtre). 
22 3.ª Nas alfândegas do Brasil, aonde estes escravos nossos atègora se mandavam, não pagamos direitos, por 
privilégio de Sua Majestade, como também pelo mesmo privilégio não pagam direitos os Padres, do açúcar que 
vendem no Brasil, nem de outras coisas em Portugal. E de usarmos deste privilégio tomaram alguns contratadores 
motivo de escândalo, e de falarem contra nós em as alfândegas” (RODRIGUES, 1938, p. 561, traduction nôtre).  
23 “1.º que as peças se vendam em Angola pelos preços correntes; mas parece perda vender aqui por quatro o que 
no Brasil importa oito ou dez. 2.º meio: que podem ir ao Brasil encomendados aos superiores dos colégios, poucos 
e poucos, por modo que não seja notado, contanto que não se entenda receberem os Padres disso opressão. Ao 
menos parece não escusamos mandar aos Padres do Brasil as peças que eles para seu serviço mandam pedir, e 
também outras para se pagar o que devemos aos colégios daquela Província, de coisas que para nossa sustentação 
nos têem mandadas” (RODRIGUES, 1938, p. 561, traduction nôtre). 



140 
!

Le quatrième argument est celui d’éviter le scandale s’il y en a un. Ils partent du principe 

qu’il n’y a pas de scandale en pratiquant ce commerce d’esclaves. Mais si jamais il s’en trouvait 

un, le moyen pour l’éviter s’avère être ni plus ni moins le camouflage. D’abord, puisque le 

scandale semble venir d’outre-mer, il conviendrait de l’éviter en ne commercialisant les 

esclaves que sur place en Angola. Si l’idée semble bonne, elle bute cependant à la dévalorisation 

de la « marchandise » qui coûterait deux fois plus ou mieux en la vendant au Brésil. Ensuite, il 

suffirait d’user exactement du camouflage dans la transaction. Le jeu de camouflage semble à 

tout le moins simple. Plus les esclaves sont nombreux, plus obvie paraît le scandale. Moins les 

esclaves sont nombreux, moins le scandale saute aux yeux. Aussi, les missionnaires tiennent-

ils mordicus à la vente d’esclaves au Brésil tout en modifiant la stratégie d’envoi : en petit 

nombre et de manière dispersée pour que leurs détracteurs ne s’en aperçoivent pas.  

C'est ainsi que pensaient et se défendaient les missionnaires ; et pour éviter, autant que possible, les 
murmures, Pedro Rodrigues laissa également cette prescription écrite lors de sa Visite : ‘Et quant au 
nombre de nos esclaves, le supérieur doit veiller à ce qu'il n'y en ait pas plus que ceux qui ne peuvent 
être dispensés de servir la maison ; parce que leur multitude est odieuse aux yeux des laïcs et difficile 
à supporter pour nous’.24  

 

Le cinquième argument est celui du maintien d’esclaves au service de la maison. La 

question n’est pas de s’en libérer, mais de ne garder que le nombre adéquat pour le service de 

la maison. Autant leur surnombre répugne les regards des laïcs, autant, il reste péniblement 

supportable pour la communauté jésuite elle-même.  

4.2.2 Réaction de Jerónimo Cardoso au Portugal 

Si les missionnaires en Angola s’accommodent et défendent résolument le commerce 

d’esclaves, leurs compagnons en Europe sont loin d’être convaincus par les arguments en faveur 

de ce commerce d’êtres humains. Ils craignent surtout de prêter le flanc aux critiques des 

adversaires. Dans sa qualité de Procureur des missions, le Père Jerónimo Cardoso, préoccupé 

par la bonne réputation de la Compagnie, craignait cependant de la voir ternie par le trafic 

d’esclaves pratiqué par ses compagnons jésuites. Dans sa correspondance adressée au Préposé 

Général, le 6 octobre 1586, il est clair sur le fait que les missionnaires évitent toute occasion de 

scandale relatif au commerce d’esclaves. Toutefois, il ne ferme pas complètement la porte à ce 

commerce gênant. Aussi appelle-t-il à l’exercer avec prudence pour ne pas scandaliser et surtout 

!
24 “Assim pensavam e se defendiam os missionários; e para obviar, quanto fosse possível, a murmurações, deixou 
ainda Pedro Rodrigues exarada na sua Visita esta prescrição: “E quanto ao número de nossos escravos, tenha o 
superior tento que não haja mais que os que boamente se não podem escusar para o serviço da casa; porque a 
multidão deles é odiosa aos seculares e para nós trabalhosa de sustentar” (RODRIGUES, 1938, p. 561-562, 
traduction nôtre). 



141!

!

ne pas ouvrir la porte aux critiques de ceux qui jugeraient contradictoire la conduite des jésuites 

qui enchaînent ceux dont ils proclament la liberté. Et pire encore, ils font du commerce en se 

prévalant de convertir des infidèles. 

Je souhaite, écrivait-il au Général, que les Nôtres qui s’occupent du ministère de la conversion en 
Inde, au Brésil et en Angola, ne scandalisent personne en achetant et en vendant des Indiens et des 
personnes de couleur ou des Noirs de ces régions, car, puisque nous cherchons tant leur liberté d’une 
part, nous ne devons pas donner l’occasion à des émules, qui sont nombreux et puissants, de pouvoir 
dire que nous le disons bien et le faisons mal… Je voudrais que les Nôtres des régions maritimes 
soient très prudents lorsqu’ils achètent et vendent des Indiens, et encore plus lorsqu’ils les envoient 
au Portugal pour être vendus ici, et je dis la même chose de l’Angola, car certaines personnes 
malveillantes pensent et disent que sous-prétexte de conversion, nous faisons des affaires et du 
commerce, et je dirais que, si nous ne pouvons pas en nourrir beaucoup sans en avoir un peu, 
nourrissons-en moins sans en avoir, car c’est ce que faisaient les anciens… ».25 

  

 Eu égard à ce qui précède, le Général interdit formellement aux missionnaires jésuites 

de pratiquer le trafic humain. Il ordonna par obéissance au supérieur des jésuites desdites 

régions d’abandonner complètement cette pratique et d’éviter que l’on se plaigne de la 

Compagnie de Jésus en disant de ses membres qu’ « ayant reçu la pension de Sa Majesté, se 

livraient à des pratiques qui ne sont pas licites pour les religieux ».26 

4.2.3 Opinion de Baltasar Barreira depuis l’Angola 

Au milieu de ces hésitations, le Père Baltasar Barreira écrivit également d’Angola pour déclarer que 
les missionnaires ne pouvaient pas subvenir à leurs besoins sans vendre des esclaves ; que c'était le 
prix qui était demandé là-bas, et qu'il n'y avait rien de désédifiant dans ce pays ; cela ne s'est produit 
qu'au Portugal, parce que les esclaves étaient vendus à des Portugais qui les amenaient dans le 
royaume, et cela aurait peut-être pu être évité s'ils étaient vendus par un tiers, ou si les esclaves 
étaient remis au gouverneur, qui en donnerait le prix aux pères ; de toute façon, comme la mission 
était si importante et que le roi n'apportait pas un soutien suffisant, la vente d'esclaves devait être 
tolérée du mieux possible, jusqu'à ce qu'un autre moyen de subsistance soit découvert.27 

!
25 “Eu desejo, escrevia ele ao Geral, que os Nossos que se ocupam do ministério da conversão na Índia, Brasil e 
Angola, não dêem escândalo a ninguém acerca de comprar e vender os índios e morenos ou pretos das ditas partes, 
porquanto, pois procuramos tanto sua liberdade por uma parte, não devemos dar ocasião aos émulos, que são 
muitos e poderosos, de poderem dizer que bem o dizemos e mal o fazemos... Eu folgara que os Nossos das partes 
marítimas tivessem muita cautela no comprar e vender índios, e muito mais em mandá-los a Portugal, para aqui se 
venderem, e o mesmo digo de Angola, porque alguns malévolos pensam e dizem que sob pretexto de conversão, 
temos trato e exercemos mercancia, e diria que, se não podemos sustentar muitos sem ter alguma disto, sustentemos 
menos sem o ter, porque assim o faziam os antigos...” (RODRIGUES, 1938, p. 562, traduction nôtre). 
26 “Tendo ordinária de Sua Majestade, usavam de tratos que não são lícitos a religiosos” (RODRIGUES, 1938, p. 
563, traduction nôtre). 
27 “Entre estas hesitações escreveu também de Angola o P. Baltasar Barreira a declarar que os missionários não se 
podiam sustentar sem vender escravos; que este era o preço que lá corria, e não havia naquele país desedificação; 
esta só nascia em Portugal, por se venderem os escravos a Portugueses que os traziam para o reino, e poderia 
evitar-se talvez, se por terceira pessoa se vendessem, ou se entregassem os escravos ao governador, dando ele o 
preço aos Padres; em todo o caso, como era tão importante a missão, e o rei não acudia com sustentação bastante, 
se devia tolerar a venda dos escravos pelo melhor modo, até se descobrir outro meio de subsistência” 
(RODRIGUES, 1938, p. 563, traduction nôtre). 



142 
!

À en croire le Père Baltasar Barreira, la vente d’esclaves est une condition sine qua non 

pour la survie des missionnaires jésuites en Angola où le commerce d’êtres humains ne 

désédifie personne. Et puisque ce commerce devient un motif de scandale au Portugal, la 

solution serait non pas d’y mettre fin, mais d’éviter que les jésuites s’exposent en prenant les 

devants de la scène. En proposant la vente d’esclaves par un tiers ou le propre gouverneur qui 

en remettrait ensuite la somme correspondante aux jésuites, le missionnaire s’aligne sur les 

conclusions déjà mentionnées, de l’examen mené sous l’égide de Pedro Rodrigues en sa qualité 

de Visiteur de la Compagnie de Jésus en Angola. Une fois de plus, il s’agit d’un recours au 

camouflage ou à la pratique semi-clandestine de la traite négrière. Le plus intéressant est que 

c’est le bien de la mission d’évangélisation qui justifie la vente de ceux qui sont censés être 

bénéficiaires de la même action missionnaire. Pour Barreira, ce commerce resterait provisoire 

jusqu’à la découverte d’un autre moyen de subsistance.  « Ainsi parlait le missionnaire, inquiet 

des besoins de la mission ; mais le Général répondit à la proposition : que les esclaves ne 

seraient pas vendus, même par l'intermédiaire de tiers, et que les dépenses nécessaires de la 

mission et des religieux seraient pourvues d'une autre manière ».28 

Dans le cadre de la mission confiée par le Pape, nous l’avons déjà dit, le jésuite ne doit 

pas entreprendre une autre au détriment de celle qu’il a reçue du Souverain Pontife. Toutefois, 

devant d’autres occasions qui se présentent pour servir Dieu, la décision appartient alors au 

jésuite concerné « s’il convient de répondre à une occasion que Dieu lui présenterait. Si ces  

‘occasions’ se reconnaissent comme venant de Dieu, le jésuite n’est pas pour autant contraint 

d’y répondre : il doit juger si cela est opportun, en cherchant certes à ne pas laisser échapper 

l’opportunité ».29 De la même façon, il apparaît clairement que dans le contexte qui est le sien, 

le Père Barreira juge opportun la mission de l’Angola pour servir Dieu. Et il n’est pas prêt à 

laisser échapper cette opportunité faute de moyens matériels. La mission que les jésuites ont à 

accomplir en Angola est sans nul doute l’opportunité que Dieu leur donne pour le service des 

âmes. « Dieu donne des occasions d’aider les âmes, mais, en se maintenant dans l’indifférence 

et l’obéissance, c’est au jésuite de juger s’il convient d’y répondre ».30 Ici, il n’est pas question 

de juger s’il est opportun ou non de répondre à l’appel de Dieu. La mission au service des âmes 

en cette région est importante et vaut la peine. Mais faut-il la réaliser en suivant les directives 

!
28 “Assim discorria o missionário, apreensivo com as necessidades da missão; mas o Geral respondeu à proposta: 
que se não vendessem escravos nem por terceira pessoa, e se provesse por outra via às necessárias despesas da 
missão e dos religiosos” (RODRIGUES, 1938, p. 563, traduction nôtre). 
29 GOUJON, Patrick. Le discernement des situations dans la tradition ignatienne. Revue d’éthique et de théologie 
morale, Paris, n. 298, p. 28, juin 2018. 
30 GOUJON, 2018, p. 28. 



143!

!

du Général ou en s’en tenant à la réalité sur le terrain ? Les missionnaires doivent agir en toute 

liberté intérieure.  

Pour qu’une telle liberté s’exerce sans manquer de respect à Dieu, il faut que celui qui la met en 
œuvre soit assuré, autant qu’il est possible, de ce que la tradition spirituelle appelle ‘la pureté 
d’intention’. Elle s’exprime chez Ignace comme ‘indifférence’, cet état où un sujet ne désire une 
chose que s’il se reconnaît comme  ‘poussé uniquement par le service de Dieu’.31  

 

Est-ce poussés uniquement par le service de Dieu que les missionnaires tiennent 

mordicus à l’esclavage comme moyen pour subvenir à leurs besoins et ceux de la mission ? 

Pour répondre à cette question, nous pouvons recourir à trois points : l’engagement patriotique 

des missionnaires portugais, les préjugés raciaux et le contexte dans lequel se déploient leurs 

activités missionnaires.  

4.2.4 Le  patriotisme portugais 

Le Portugal se nourrissait des légendes et des traditions selon lesquelles sa royauté était 

née de la volonté divine. Ainsi, à en croire le célèbre jésuite Antônio Vieira, si tous les rois 

viennent de Dieu, il faut dire que contrairement à tous les autres qui sont faits rois par les 

hommes, celui du Portugal est fait roi par Dieu lui-même et, partant, appartient à Dieu. Et si, 

par institution divine, tous les hommes sont obligés d’être catholiques, le Portugais, par la même 

obligation, doit être catholique et apostolique. Et qui plus est, croire à la foi chrétienne est une 

obligation pour les autres chrétiens. Quant au Portugais, son obligation est non seulement de 

croire, mais également de propager la même foi.32 Pour ce grand et célèbre orateur jésuite qui 

interprète le texte de Dn 2,44 en suivant la conception théologique et messianique de la 

monarchie portugaise : « Le peuple portugais est le peuple élu par Dieu pour établir son règne 

dans le monde [...], le royaume du Christ sur la terre, gouverné par le Pape (pouvoir spirituel) 

et par le roi du Portugal (pouvoir temporel) ».33  

Dans ce cadre, les missionnaires étaient considérés comme fonctionnaires de l’État dont 

la mission consistait en l’agrandissement de l’État-Église. Payés par la Couronne portugaise, 

ils étaient obligés de tenir compte aussi bien des intérêts divins que royaux.34 Ainsi, pour eux, 

évangéliser – au lieu d’être vraiment ce que fit Jésus en reprenant l’activité multiforme qui lui 

!
31 GOUJON, 2018, p. 28. 
32 Voir HOORNAERT, Eduardo. Formação do catolicismo brasileiro 1550-1800: Ensaio de interpretação a partir 
dos oprimidos. Petrópolis: Vozes, 1974, p. 35.  
33 HOORNAERT, 1974, p. 34. 
34 LEITÃO, José Augusto Duarte. A guerra do céu e de Deus: A missão do P. Baltasar Barreira, SJ, na primeira 
evangelização de Angola (1580-1592). 307 p. Dissertação (Mestrado em Teologia) - Faculdade de Teologia Nossa 
Senhora da Assunção, São Paulo, 1992, p. 172. 



144 
!

permit de former ses disciples dans un processus de partage de vie et non d’une simple 

transmission doctrinale35 – était synonyme d’assujettir, de civiliser les ‘barbares’ à la 

portugaise. « Le royaume étant essentiellement missionnaire, l'action des jésuites devait être à 

la fois religieuse et politique, c'est-à-dire favoriser le renforcement de la Couronne ».36Aussi, 

les jésuites en Angola appuyèrent-ils activement et avec zèle la conquête armée. Ils adhéraient 

ainsi à l’antique doctrine de la « guerre de mission » – qui remonte au Pape Grégoire le Grand 

au VIe siècle – considérant la soumission des infidèles au nom du Christ comme une étape 

préparatoire à l’évangélisation.37 De cette mentalité, se doit la militarisation idéologique de la 

question missionnaire.38 Sans scrupules, quand il s’agissait d’agresser et de piller les peuples 

païens, les Portugais n’hésitaient pas de donner un caractère de guerre sainte à la guerre, celui 

de martyr à leurs morts, et un caractère miraculeux à leurs victoires qu’ils associaient 

directement à l’intervention de Dieu en leur faveur.39 Quant aux jésuites : « La Compagnie [de 

Jésus] incarnait l'esprit religieux dynamique, combatif et chevaleresque de son fondateur, 

persistant avec la constance la plus tenace et avec un grand succès dans le grand idéal de 

conquérir le monde pour le Christ ».40 Cet esprit combatif se manifesta différemment en 

s’incarnant dans la lutte contre le protestantisme ainsi que le bas niveau moral et religieux des 

catholiques en Europe. Car le souci d’Ignace est davantage de « restaurer un catholicisme 

rayonnant et dynamique : ‘On a traité jusqu’ici de l’extirpation de l’erreur. Venons-en aux 

moyens d’implanter solidement la doctrine de la vérité catholique’ ».41 En terres de missions, 

cet esprit combatif s’insurgea contre les infidèles,42 non moins traités avec condescendance. Ce 

qui témoignait d'un jugement sur leur statut religieux et culturel. Ce traitement poussa les 

missionnaires à emprunter, non pas la voie du dialogue interculturel, mais bien plutôt celle de 

l’imposition de la foi et des pratiques chrétiennes. 

!
35 Voir LEGRAND, Lucien. Le Dieu qui vient : La mission dans la Bible. Paris : Desclée, 1988, p. 117-118. 
36 “ Sendo o reino essencialmente missionário, a atuação dos jesuítas devia ser ao mesmo tempo religiosa e política, 
ou seja, promover o fortalecimento da Coroa” (AZZI, Riolando. A cristandade colonial: Um projeto autoritário. 
São Paulo: Paulinas, 1987, p. 57, traduction nôtre).  
37 Voir HOORNAERT, 1974, p. 36-37. Dans sa lettre du 16/04/1563, adressée au deuxième Général de la 
Compagnie de Jésus, Diego Lainez, le missionnaire José de Anchieta partage la même vision de « Compelle eos 
entrare » (Lc 14,23). Voir ANCHIETA, José de. Cartas, Informações, Fragmentos Históricos e Sermões. Belo 
Horizonte: Itatiaia; São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1988, p. 196. 
38 Voir SUESS, Paulo. Missão e história:  Desafios a partir dos 500 anos de cristianismo na América Latina. 
Convergência, Rio de Janeiro, v. 27, n. 254, p. 345, jul./ago. 1992. 
39 LEITÃO, 1992, p. 166.  
40 “A companhia encarnou o espírito religioso dinâmico, batalhador e cavaleiresco de seu fundador, persistindo 
com a constância mais tenaz e com grande êxito no grande ideal da conquista do mundo para Cristo” 
(BIHLMEYER, Karl; TUECHLE, Hermann; CAMARGO, Paulo Florêncio Da Silveira. História da Igreja 
III: Idade moderna. São Paulo: Paulinas, 1965, p, 102, traduction nôtre).  
41 HENNING, Christophe. Saint Ignace de Loyola :1491-1556. Paris : Presses de la Renaissance, 2016, p. 79.  
42 Voir LEITÃO, 1992, p. 199. 



145!

!

4.2.5 Les préjugés raciaux 

Le dénigrement des Noirs africains associés à l’esclavage par les Portugais remonte au 

XVe siècle. En effet, au terme de sa visite au Portugal, en 1466, Leo Rozmital était au point de 

prendre congé de ses hôtes, quand le monarque portugais, Afonso V, l'encouragea à solliciter 

un cadeau de son choix. Rozmital demanda alors deux esclaves noirs. Demande qui arracha le 

rire au duc de Viseu, frère du monarque, puisqu’elle ne correspondait pas à quelque chose de 

valeureux. Car annuellement, dit le duc, cent mille voire plus d’Éthiopiens, hommes et femmes, 

étaient vendus par les Portugais comme un troupeau. Bien qu'il puisse y avoir une exagération 

dans les chiffres avancés, l’affirmation du duc met pourtant en exergue le mépris dont faisaient 

preuve certains Portugais envers les esclaves noirs. Et le préjugé racial ne tarda pas à s’élargir 

également aux mulâtres. Ces derniers étaient considéraient non seulement insolents, méchants 

et difficiles à gérer, mais aussi comme des gens qui ont hérité des vices et non des vertus de 

leurs parents.43 

Les idées préconçues sur les races, façonnées d’une part par la mise en place et le 

développement de la traite négrière et, d’autre part, par le type de colonisation pratiqué, ont par 

la suite été  justifiés « philosophiquement par la théorie aristotélicienne de l'infériorité naturelle 

de certaines races et par conséquent, légalement asservies, et théologiquement par la Bible ».44 

En outre, si le Roi João II fut satisfait de rencontrer les premiers Noirs venus du royaume 

Kongo, pris en otage par Diogo Cão, au point de les juger nobles,45 si les Noirs du royaume 

Kongo sont considérés au XVIe siècle comme des âmes élevées par l’innocence d’Adam et 

d’Ève accueillant la foi chrétienne avec douceur et obéissance,46 il en sera autrement dans la 

suite.  

En effet, pour les missionnaires jésuites notamment Francisco de Gouveia,47 bien que 

ces Noirs soient dociles, ils ne peuvent bien se convertir et garder la foi qu’au prix d’une 

sujétion. Il en est ainsi pour n’importe quel peuple barbare, affirme-t-il, pour mieux disposé 

qu’il soit. Et le cas du royaume Kongo où le christianisme a eu des retombées défavorables, 

!
43 Voir pour ce paragraphe : BOXER, Charles Ralph. A Igreja e a expansão ibérica: 1440-1770. Lisboa: Edições 
70, 2013, p. 17-18. 
44 “... filosoficamente pela teoria de Aristóteles da inferioridade natural de algumas raças e por consequência 
legalmente escravizadas, e teologicamente a partir da Bíblia” (LEITÃO, 1992, p. 201, traduction nôtre).  
45 Voir DESCOBERTA do reino do Congo (1482). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria 
Africana: África ocidental (1472-1531). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1952, p. 41. 
46RANDLES, William Graham Lister. L’ancien royaume du Congo des origines à la fin du XIXe siècle. Paris : 
EHESS, 2002, p. 104. 
47 Il resta captif en Angola de 1560 à sa mort en 1575. 



146 
!

poursuit-il, en est une illustration.48 Etant donné que les Noirs, d’après l’expérience des 

missionnaires jésuites au Kongo et en Angola, sont naturellement sensuels, incorrigiblement 

idolâtres,49 un peuple inconstant auquel il ne fallait pas faire confiance,50 il convenait de recourir 

aux méthodes violentes pour soumettre ces barbares par la force d’armes. La même description 

dénigrante fut faite des Amérindiens par les jésuites au Brésil. «Comme je comprenais par 

expérience combien peu on pouvait faire dans ce pays pour la conversion des Gentils, en raison 

de leur manque de soumission, et qu'il s'agissait d'un type de peuple dont la condition 

ressemblait davantage à celle des bêtes sauvages qu'à celle des gens rationnels... ».51 Nóbrega  

déplorait de cette façon le peu de conversion autochtone dans une lettre de 1557. Pour tout dire : 

« Les peuples autochtones et noirs ont toujours été considérés comme des personnes de seconde 

zone et sujets aux plus grands crimes, sans défense face au pouvoir officiel ou simplement au 

colon impitoyable et absolu ».52  

Il paraît paradoxal que cette opinion à tout le moins coloniale, soit tenue et défendue par 

les messagers de la Bonne Nouvelle. Ceci approuve sans doute les dires d’un théologien 

contemporain : « L'intégrité de l'Évangile ne garantit pas l'intégrité de l'action historique des 

évangélisateurs. Bien que la destruction de vies humaines et la colonisation des peuples ne 

trouvent pas d'arguments dans l'Évangile, elles ont en réalité trouvé des collaborateurs parmi 

les évangélisateurs ».53 Une collaboration qui, dans la plupart des cas, se doit essentiellement 

aux contextes historiques dans lesquels œuvraient ces évangélisateurs.   

4.2.6 Les missionnaires jésuites en Angola, fils de leur temps 

Les arguments des missionnaires en Angola en faveur de l’esclavage peuvent se résumer 

en un principe cher à saint Ignace de Loyola : « Tenir compte des temps, des personnes, des 

!
48 Voir APONTAMENTOS das cousas de Angola (1563). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta 
Missionaria Africana: África ocidental (1532-1569). Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953, v. 2, p. 518. 
(Primeira Série).  
49 LEITÃO, 1992, p. 210.  
50 LEITÃO, 1992, p. 213-214.  
51 “ Des que fuy entendendo por experiencia o pouco que se podia fazer nesta terra na conversão do gentio por 
falta de não serem subjeitos, e ela ser huma maneira de gente de condição mais de feras bravas que de gente 
racional...” (LEITE, Serafim. Monumenta Brasiliae II: (1553-1558). Roma: Monumenta Historica Societatis Iesu, 
1957, p. 412, traduction nôtre). Ailleurs, dans un autre ouvrage, ils sont aussi vus comme des anthropophages (p. 
156-157), qui recourent au féticheur (p. 158-159), vicieux, on dirait innés du boire et de la luxure (p. 160). Voir 
NÓBREGA, Manoel da. Cartas do Brasil. Belo Horizonte/São Paulo: Itatiaia, 1988, p. 156-162. 
52 “Os povos indígenas e negros foram sempre considerados gente de segunda classe e sujeitos aos maiores crimes, 
indefesos diante do poderio oficial ou simplesmente do colono impiedoso e absoluto” (RODRIGUES, José 
Honório. História da história do Brasil: Historiografia Colonial. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1979, 
p. 319-320, traduction nôtre).  
53 “A integridade do Evangelho não garante a integridade da ação histórica dos evangelizadores. Embora a 
destruição de vidas e a colonização de povos não encontre argumentos no Evangelho, de fato encontrou 
colaboradores entre os evangelizadores” (SUESS, 1992, p. 344, traduction nôtre). 



147!

!

lieux et des circonstances ». En quoi ce principe joue-t-il en faveur des missionnaires établis en 

Angola ? Quand on parle de l’obéissance dans la Compagnie de Jésus, beaucoup de gens 

évoquent souvent l’image du cadavre qui se laisse transporter n’importe où sans résistance et 

celle du bâton dans la main du vieillard qui le meut à son gré. Il est vrai que saint Ignace de 

Loyola emploie ces deux images dans les Constitutions :  

Pensons que quiconque vit dans l’obéissance doit laisser la divine Providence le mener et le diriger 
par le moyen du supérieur, comme un cadavre qui se laisse mener n’importe où et traiter comme on 
veut, ou comme un bâton de vieillard qui sert n’importe où et pour n’importe quoi, selon l’aide que 
demandera celui qui le tient dans la main (Const. n. 547). 

 

Eu égard à ces deux expressions : obéir comme un cadavre ou comme un bâton de 

vieillard, l’obéissance ignatienne ne jouit pas toujours d’une bonne réputation. Nombreux y 

voient une soumission aveugle.54 Alors que certaines personnes jugent cela comme un obstacle 

à la liberté individuelle et à la capacité de penser de manière critique, d'autres redoutent ses 

potentielles dérives autoritaires.55 « Les comparaisons entre le cadavre et le ‘bâton du vieil 

homme’ sont également sujettes à interprétation erronée car elles semblent proposer comme 

idéal d'obéissance celui de l'homme passif qui ne pense pas, qui ne décide pas, qui ne vit pas... 

qui n'est pas un homme ».56  Néanmoins, la conception ignatienne de l'obéissance représente  

une offrande réfléchie de la volonté que la foi et la raison illuminent, tout en respectant des 

frontières éthiques et morales. Car celui qui obéit ne perd pas son jugement personnel et ne se 

conforme pas inconditionnellement au jugement de celui qui commande au point d’en arriver, 

par exemple, à cautionner tout comportement abusivement autoritaire voire immoral du 

supérieur. Ainsi donc, celui qui obéit reste à l’abri du péché que l’obéissance ignatienne ne 

justifie d’aucune manière.  

Et puisqu’Ignace a été militaire, beaucoup de gens lient littéralement l’obéissance dans 

la Compagnie de Jésus à la vie passée de son fondateur. Dans ce sens, il ne manque pas 

d’opinions qualifiant de militaire l’obéissance ignatienne. Toutefois, il convient de dire à la 

!
54 Ignace fait référence, à travers les métaphores du cadavre et du bâton, à l'obéissance vis-à-vis de Dieu, dont la 
volonté a été recherchée et reconnue, plutôt qu'à une obéissance dictée par un supérieur agissant comme un maître 
envers un esclave. Les supérieurs sont les médiateurs de la volonté divine dans la vie du jésuite. Ils ne peuvent en 
aucun cas passer outre la volonté divine. 
55 Sur la critique de l’autorité du Général comme un « monarque absolu », voir MOTTA, Franco. Jesuit Theology, 
Politics, and Identity : The Generalate of Acquaviva and the Years of Formation. In : FABRE, Pierre-Antoine ; 
RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project : Claudio Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the 
Emergence of Modern Catholicism. Boston : Institute of Jesuit Sources, 2017, p. 358. 
56 “También se prestan a mala interpretación las comparaciones del cadáver y del ‘bastón de hombre viejo’ porque 
parecen proponer como ideal de obediencia la del hombre passivo que no piensa, que no decide, que no vive... que 
no es hombre” (PALMÉS, Carlos. Del discernimiento a la obediencia ignaciana.  Roma: Centrum Ignatianum 
Spiritualitatis, 1988, p. 163, traduction nôtre). 



148 
!

suite de Rotsaert que dans la conception de saint Ignace, l’obéissance apostolique ne revêt 

aucun caractère militaire. En réalité, il s’agit d’une attitude adulte et responsable qui ne se 

cultive et ne s’acquiert qu’au prix d’une formation sérieuse. C’est ce que montre la lecture de 

documents ignatiens relatifs à l’obéissance. « Le résultat est nuancé. Rien de rigide ni de 

militaire dans la conception ignatienne de l’obéissance. Le fondement est l’engagement dans la 

foi de celui qui veut devenir jésuite. Le Christ appelle à sa suite. C’est en Lui et pour Lui que 

l’on obéit ».57  

En élargissant et nuançant la vision ignatienne de l’obéissance, force est de constater 

qu’il n’y a pas de rigidité comme nombreux ont pu le croire en se basant essentiellement sur la 

fameuse lettre sur l’obéissance qu’Ignace adressa aux jésuites du Portugal. En effet, 

« l’obéissance ignatienne est plus nuancée et plus riche que cette conception ascétique de la 

lettre du 26 mars 1553 ».58 Une lettre très importante sur l’obéissance ignatienne, mais qui n’est 

pas l’unique document d’Ignace qui traite de ce sujet.  

Au-delà de la fameuse expression « perinde ac cadaver », qui veut que le jésuite obéisse 

à la manière d’un cadavre, la vision ignatienne de l’obéissance est pondérée. « Il s'agit bien 

pour Ignace de joindre obéissance et exercice d'une pleine et entière liberté. Ce sont donc des 

compagnons obéissants mais résolument libres que le fondateur de la Compagnie de Jésus 

appelle de ses vœux ».59 Cette liberté se traduit notamment dans la confiance d’Ignace à ses 

compagnons en mission.  « Dans le cadre de la mission confiée, Ignace fait pleine confiance à 

ses frères et les invite à une liberté d’initiative. Afin de les aider dans leurs choix apostoliques, 

il leur donne une manière de procéder pour le discernement de ces missions ».60 Et cette manière 

de procéder n’est rien d’autre que s’en tenir à la plus grande gloire de Dieu et le bien universel.  

Il est vrai que pour le service de Dieu et le bien universel, les jésuites sont appelés à 

tenir compte des personnes dans leurs contextes spécifiques. Et les circonstances dans 

lesquelles ils œuvrent modèlent et déterminent leur approche en matière des missions. En 

considérant le monde entier comme leur maison,61 les jésuites exercent leurs ministères dans 

!
57 ROTSAERT, Mark. L’obéissance religieuse dans les Lettres d’Ignace de Loyola, les Constitutions de la 
Compagnie de Jésus, et le Décret de la 35e Congrégation générale de la Compagnie (2008). Gregorianum, Rome, 
v. 96, n. 2, p. 386-387, 2015. 
58 ROTSAERT, 2015, p. 375. 
59 ROTSAERT, Mark. Ignace de Loyola, une vision nuancée de l’obéissance. Christus, Paris, n. 280, p. 108, oct. 
2023. 
60 JAER, André de. Faire corps pour la mission : Une lecture sapientielle des Constitutions de la Compagnie de 
Jésus. Bruxelles : Lessius, 1998, p. 149.  
61 Voir NADAL, Jeronimo. Epistolae et monumenta P. Hieronymi Nadal V: Commentarii de Instituto Societatis 
Iesu. Edité par Michael Nicolau. Roma: Monumenta Historica Soc. Iesu, 1962, p. 364-365. 

 



149!

!

divers endroits où il y a nécessité de servir Dieu en aidant les âmes. Une aide non pas figée, 

mais ouverte aux temps, évoluant et s’adaptant aux différents moments historiques que traverse 

la Compagnie pour relever les défis apostoliques qui sont les siens. Avec le changement 

d’époques, les besoins des personnes que les jésuites servent ne sont pas nécessairement les 

mêmes. Les circonstances dans lesquelles les jésuites opèrent n’étant nullement les mêmes, ils 

doivent prendre en compte les réalités socio-économiques, culturelles et politiques qui sont les 

leurs et qui ont un impact réel sur leurs missions. D’où la nécessité de discerner les besoins 

réels de la mission et les moyens adéquats pour l’accomplir. 

Ceci dit, les premiers missionnaires jésuites à œuvrer aux royaumes Kongo et Angola 

pouvaient se prévaloir de la liberté d’initiatives apostoliques sur le terrain, tout en tenant compte 

de cette manière de procéder propre à la Compagnie de Jésus. Aussi s’engagèrent-ils et 

déployèrent-ils leur zèle apostolique au service aussi bien des autochtones que de leurs 

compatriotes portugais. Le principe qui présida à la liberté des choix apostoliques – la plus 

grande gloire de Dieu et le bien universel des âmes – ne devait pas être différent de celui qui 

guiderait le choix des moyens pour la réalisation de la mission. Autrement dit, en optant pour 

les moyens adéquats de la mission, comment Dieu serait-il bien servi à travers les âmes si celles-

ci étaient dénigrées, maltraitées et déshumanisées ? Si les jésuites établis en Angola semblent 

tous s’accommoder avec l’esclavage comme une fatalité, une réalité contextuelle à laquelle ils 

ne peuvent rien sinon y adhérer comme tous les hommes et les femmes de leur temps qui font 

la même chose, néanmoins, quant à leurs compagnons missionnaires au Brésil, avec lesquels 

ils collaborent dans ce domaine, il n’en est pas tout à fait ainsi.  

4.3 Quelques jésuites au Brésil contre l’esclavage  

Quand le groupe de six premiers missionnaires jésuites, sous l’égide du Père Manuel da 

Nóbrega,62 arrive au Brésil en 1549, les autochtones sont déjà considérés comme la plaque 

tournante de la société coloniale. Ils sont à la fois des partenaires commerciaux incontournables, 

des informateurs avisés sur les richesses inouïes dont le pays regorge, des alliés militaires 

indispensables et des destinataires importants de l’action pastorale. Au-delà de tout, 

l’Amérindien autochtone constitue la main-d’œuvre dont dépend le fonctionnement 

économique à savoir « traite du bois-brésil, approvisionnement de produits exotiques prisés en 

!
62 Voir FERREIRA, Anete Costa. Os jesuítas na América Portuguesa: o caso da Amazônia. In: SIMÕES, Carlota; 
MIRANDA, Maria Margarida Lopes de; CASALEIRO, Pedro. Visto de Coimbra: O Colégio de Jesus entre 
Portugal e o mundo. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2020, p. 66. 



150 
!

Europe, culture de la canne à sucre ou du tabac ... Il est aussi l’esclave domestique dont aucun 

Portugais, de si basse extraction soit-il, ne peut se passer ».63  

Par le fait même, ces Amérindiens suscitent la convoitise de tout le monde : 

administrateurs royaux, colons portugais, commerçants, missionnaires, etc. Jugeant la chasse 

aux esclaves comme une activité défavorable à leurs activités missionnaires, les jésuites vont 

plaider pour l’établissement des critères légaux de la réduction des personnes à la condition 

d’esclave. Le désir de protéger les populations autochtones en imposant des contraintes lors de 

l'acquisition de la main-d'œuvre indigène engendre de l'hostilité de la part des colons envers les 

jésuites  qu’ils accusent aussi d’utiliser les esclaves dans leurs collèges et propriétés au 

détriment des coffres royaux.  « Les missionnaires ont beau proclamer la propriété licite de 

leurs esclaves, la polémique est désormais engagée : d’accusateurs, des missionnaires 

deviennent accusés ».64  

Toutefois, le besoin en esclaves pour la réalisation de leur mission au Brésil est tel que 

les jésuites ne peuvent pas s’en passer. Aussi, en sa qualité de Provincial, le Père Manuel da 

Nóbrega, demande-t-il au roi des esclaves en guise d’aumône. Pour lui, si Son Altesse peut bien 

vouloir leur concéder un don de terre là où il n’en est pas encore le cas, « avec quelques esclaves 

de Guinée, qui peuvent fournir des provisions à cette Maison et élever du bétail, et aussi aller 

en bateau pêcher et chercher ce qui est nécessaire, ce serait très approprié, et ce serait une façon 

plus sûre de soutenir cette Maison ».65 Cette position est rejetée par le Père Luis da Grã. 

Contrairement à ce qui se passe ailleurs, il affirme qu’à Piratiningua, « afin de respecter les 

Constitutions, nous renonçons à toute forme d'agriculture et donnons une certaine somme à 

celui qui fournit le pain à la maison, en espérant que nous la trouverons en aumône. Nous 

trouverons un autre moyen de nous procurer de la viande et du poisson ».66 Pour lui, donc, si le 

travail des Amérindiens s’avère nécessaire, en profiter comme une main-d’œuvre servile n’est 

pas la seule voie indiquée. Il y a moyen d’en user autrement. « Il recommande de louer leurs 

services quand cela est nécessaire. Contre cette opinion, qui cache le projet plus ample de 

!
63 ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro. Les jésuites et le commerce d’esclaves entre le Brésil et l’Angola à 
la fin du XVIe siècle. In : HÉBRARD, Jean (Dir.). Brésil, quatre siècles d’esclavage : Nouvelles questions, 
nouvelles recherches. Paris : Karthala et CIRESC, 2012, p. 68. 
64 ZERON, 2012, p. 69. 
65 “... com alguns escravos de Guiné, que fação mantimentos pera esta Casa e criem criações, e asy pera adarem 
em hum barquo pescando e buscando o necessario, seria muyto acertado, e seria mais certa maneira de mantimento 
desta Casa” (LEITE, Serafim. Monumenta Brasiliae II: (1553-1558). Roma: Monumenta Historica Societatis Iesu, 
1957, p. 411, traduction nôtre).  
66 “[Aquí en Piratiningua] por nos acomodar a las Constituiciones desistimos de todo o modo de grangear, y damos 
un certum quid a hun hombre por que proveia la casa de pan, spe-rando que aquello avremos de limosna. Algún 
otro modo buscaremos para carne y pescado” (LEITE, 1957, p. 291, traduction nôtre). 



151!

!

constitution d’une paysannerie indienne au Brésil, va prévaloir finalement l’opinion de 

Nóbrega ».67 

 Une autre voix discordante fut celle du Père Miguel Garcia, professeur de théologie. 

Tout en désapprouvant fermement que les terres autochtones soient illégalement envahies, 

même avec le soutien de ses supérieurs jésuites, il adresse au Général de la Compagnie de Jésus 

une lettre en 1583 pour lui faire part de ses préoccupations. 

[...] la multitude d'esclaves que possède la Compagnie en cette Province, et particulièrement dans ce 
collège [de Bahia, la capitale], ce que d'aucune manière je ne peux accepter, puisque cela ne rentre 
pas dans mon entendement qu'ils soient faits licitement prisonniers, comme je vous ai déjà dit dans 
ma lettre précédente, adressée à V. P. [Votre Paternité]. Après cette lettre, où je faisais mention de 
plus de cinquante personnes de Guinée que ce collège possédait alors, selon mes comptes encore 
dix-sept autres, je veux dire, une vingtaine, s'y sont ajoutés. Quant aux Indiens de cette terre, aussi 
bien les esclaves sûrs que les cas douteux, ainsi que ceux qui nous servent en raison d'une dette 
quelconque, le nombre en est tellement élevé parfois, et le fait de trouver des gens auxquels on a fait 
des largesses, au vu et au su du Procureur, et le fait de la traite, et le fait que le Procureur n'emploie 
pas le protocole pour les questions concernant le collège, et le fait encore qu'on ordonne de fouetter 
les Noirs etc., tout cela me décourage et, avec toutes ces histoires, et en voyant les dangers pour la 
conscience in multis dans ces contrées, quelquefois je pense que je servirais mieux Dieu et me 
sauverais plutôt in seculo qu'en cette province où je vois ce que je vois.68  

 

Le théologien critique courageusement la pratique de l’esclavage par les jésuites au 

Brésil et plus particulièrement dans leur collège de Bahia. Il exprime son désaccord avec 

l’esclavage des Africains dont il remet en question la légitimité de la détention. Malgré cela, 

leur nombre ne cesse d’augmenter. Quant aux Amérindiens, s’il y en a qui sont sûrement 

esclaves, il pointe cependant du doigt des cas douteux. Il est choqué par des pratiques 

détestables et contraires à la morale comme des largesses dont certaines personnes sont 

bénéficiaires et la violence physique pratiquée contre les esclaves noirs. Au vu et au su de ces 

pratiques qu’il juge inadmissibles, Miguel Garcia va plus loin. Il trouve qu’il lui serait même 

salutaire de servir Dieu dans le monde plutôt que dans la Compagnie de Jésus. 

 Sa prise de positions, contraire à la majorité, créait un malaise qu’il faudrait résoudre. 

Et cette tâche incomba au Père Cristovão de Gouveia en sa qualité de Visiteur. À ce propos, il 

écrivit au Général ce qui suit :  

Il me semble que V. P. a déjà entendu les opinions du Père Miguel Garcia sur les esclaves venus 
d'Angola et du Brésil, qu'aucun d'entre eux n'est justement capturé, et que pour cela, il s'est décidé 
à ne plus confesser personne, même pas ses supérieurs ni les autres pères et frères de la Compagnie, 
puisqu'il affirme que nous aussi nous possédons des esclaves capturés injustement. Il manifeste une 
telle fermeté dans ses opinions qu'il proclame que, sauf révélation divine ou détermination du Pape, 
il n'abandonnera pas ses convictions, même si on le brûle vivant.69 

!
67 ZERON, 2012, p. 74. 
68
!ZERON, 2012, p. 70.   

69 ZERON, 2012, p. 74.   



152 
!

Quelle détermination, quelle audace dont fait montre ce missionnaire atypique ! Miguel 

Garcia refuse catégoriquement de confesser ses compagnons jésuites tant qu’ils possèdent des 

esclaves dont la capture s’avère injuste. Il reste tellement intransigeant que, dit-il, seule la 

détermination papale ou mieux encore la révélation divine pourront lui faire changer d’avis. Vu 

la gravité de l’affaire, le Visiteur initia une série de consultations qui lui permirent de recueillir 

non seulement l’avis des jésuites établis en Angola et celui de l’évêque de São Thomé sur 

l’acquisition des esclaves, mais aussi l’opinion des théologiens de renom de la Compagnie de 

Jésus à l’instar de Fernão Perez, Luis de Molina et Gaspar Gonçalves. Ces consultations visent 

à résoudre le problème avant que l’affaire n’explose dans la colonie et en Europe. Elles 

aboutiront à un large consensus sur la légalité de l’esclavage et les conditions juridiques 

restrictives légitimant sa pratique. Quant à Miguel Garcia, dont la présence gêne, il lui sera 

demandé de retourner en Espagne, dans sa province de Tolède.70 

 Dans le même sens de s’insurger contre l’esclavage qu’il soit amérindien ou africain, se 

fit entendre publiquement la voix du Père Gonçalo Leite, premier professeur de philosophie au 

Brésil.71 Il jugeait injuste la capture d’esclaves. Cette prise de position provoquait la 

perturbation dans le chef des colons et au sein même du collège jésuite de Bahia. Par 

conséquent, son sort ne fut pas différent de celui de Miguel Garcia. Il fut, lui aussi, renvoyé de 

la province du Brésil pour celle du Portugal. C’est à partir de Lisbonne, avec un cœur lourd à 

cause de ce qui se passe au Brésil, qu’il va écrire au Général, le 20 juin 1586, la lettre dont voici 

l’extrait : 

Tous les prêtres du Brésil sont troublés et leur conscience est troublée par les nombreux cas de 
captivité, d'homicides et de torts commis par les Blancs contre les Indiens du pays. Déterminer ces 
cas n'est pas aussi difficile que les exécuter. Certains prêtres y ont répondu ; mais les réponses 
envoyées au Brésil sont de peu d'utilité si elles ne sont pas confirmées par le Conseil de Conscience ; 
et, avec la faveur de Sa Majesté, les gouverneurs ordonnent leur exécution, car nos prêtres n'en ont 
pas la force. Sinon, ceux qui se rendent au Brésil pourraient bien être persuadés qu'ils ne vont pas 
sauver des âmes, mais condamner les leurs. Dieu sait avec quelle douleur j'écris ceci, car je vois nos 
prêtres confesser leurs crimes à des meurtriers et à des voleurs de la liberté, des biens et de la sueur 
d'autrui, sans réparation pour le passé ni remède pour les maux futurs, qui se commettent de la même 
manière chaque jour.72 

!
70 Voir ZERON, 2012, p. 74-75. 
71 Voir LEITE, Serafim. Breve história da Companhia de Jesus no Brasil: 1549-1760. Braga: Livraria A.I., 1993, 
p. 45 et 82. 
72 “Todos os Padres do Brasil andam perturbados e inquietos na consciência com muitos casos acerca-de cativeiros, 
homicídios e muitos agravos, que os brancos fazem aos Índios da terra. A determinação dêstes casos não é tão 
dificultosa quanto é a execução dêles. Alguns Padres lhes teem respondido; mas as respostas mandadas ao Brasil 
pouco aproveitam, se não forem confirmadas pela Mesa da Consciência; e, com favor de Sua Majestade, os 
Governadores as mandarem pôr em execução, porque os nossos Padres não teem fôrça para isso. De outra maneira, 
bem se podem persuadir os que vão ao Brasil, que não vão a salvar almas, mas a condenar as suas. Sabe Deus com 
quanta dor de coração isto escrevo, porque vejo os nossos Padres confessar homicidas e roubadores da liberdade, 
fazenda e suor alheio, sem restituïção do passado, nem remédio dos males futuros, que da mesma sorte cada dia 



153!

!

Comme mentionné précédemment, les efforts consentis par le Père Cristovão de 

Gouveia pour résoudre cette  question si complexe, ont conduit à un consensus en faveur de la 

légalisation de l’esclavage. Toutefois, la Compagnie passera progressivement de ce consensus 

initial à la condamnation formelle de l’esclavage. Ainsi donc, en octobre 1591, Acquaviva, 

Général de la Compagnie de Jésus, écrit au Provincial des jésuites au Brésil, Marçal Beliarte, 

en ces termes :  

Maintenant on nous écrit qu'ils [les missionnaires] utilisent mal cette permission [de vivre de 
limosnas c'est-à-dire de donations, privilèges ou exemptions accordés aux établissements religieux 
des Indes], et ont recours pour leur entretien à une espèce de trafic et de marché de viandes et farines, 
qu'ils envoient dans des lieux divers, et surtout en Angola, en échange d'esclaves. V. R. [Votre 
Révérence] notera combien cela peut être préjudiciable au bon renom de la Compagnie, en donnant 
occasion à ceux qui ne regardent pas nos actions d'un bon œil de les réprimander avec raison, puisque 
cela a déjà été fait pour des affaires moindres.73  

 

Malgré les réprobations de Rome, les missionnaires sur le terrain ne semblent pas s’y 

conformer. « En dépit de leurs vœux d’obéissance, les missionnaires de l’Atlantique-sud 

refusent de réengager le débat à l’intérieur de l’Ordre et continuent à utiliser les esclaves dans 

les missions et à amplifier leur trafic ».74  Nous voici en face d’une impasse. D’une part, il 

s’avère que les besoins de la Mission sont tels que le recours à la main-d’œuvre esclave reste 

incontournable pour les missionnaires. D’autre part, ceux-ci accomplissent leur mission en 

vertu de l’obéissance, car la mission dans la Compagnie de Jésus ne se donne pas, mais se 

reçoit. C’est l’unique manière pour le jésuite d’être sûr de dire que je prolonge « dans ma vie 

l'acte d'envoi, d'où naît la mission salvifique du Verbe et de l'Esprit, je me confie avec gratitude 

à la parole qui indique mon champ d'action, la tâche que je dois accomplir, ma responsabilité 

dans ‘la vigne du Seigneur’, et qui est pour moi la parole de Dieu ».75  

En outre, par l’obéissance, le jésuite est conscient de s’engager dans un projet plus grand 

que lui, un projet qui le dépasse, «  mais dans lequel il a sa place et pour lequel Dieu compte 

d'une certaine manière sur sa collaboration et son engagement ; par elle, il accueille avec joie 

la parole parfois crucifiante qui est à sa disposition, atteignant le mouvement le plus profond de 

!

se cometem” (LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil II: Século XVI – A obra. Lisboa: 
Livraria Portugália, 1938, p. 228-229, traduction nôtre). 
73 ZERON, 2012, p. 79-80. 
74 ZERON, 2012, p. 80. 
75 “[Para estar seguro de prolongar] en mi vida el acto de envío en el que se origina la misión salvadora del Verbo 
y del Espíritu, me entrego con reconocimiento a la palabra que me señala el campo de acción, la tarea que he de 
realizar, mi responsabilidad en “la viña del Señor”, y que es para mí palabra de Dios” (DECLOUX, Simon. El 
camino ignaciano: A la mayor gloria de Dios. Estella: Verbo Divino, 1984, p. 106, traduction nôtre).  



154 
!

son être et de sa liberté ».76 Pourquoi les missionnaires refusent-ils d’entrer, par obéissance, 

dans ce grand projet ? Quelles sont les causes qui rendent difficile leur obéissance au Supérieur 

Général ? 

4.4 Certaines raisons pouvant entraver l’obéissance 

Partant de l’expérience de la vie quotidienne, pour expliquer l’obéissance aveugle, 

Palmés montre comment le commerçant, soucieux de vendre son produit, en fait l’éloge. Son 

discours publicitaire se focalisera sur les bienfaits du produit qu’il étale pour ses clients et non 

sur ses déficiences. Et dans l’amitié, lorsqu’il y a de l’amour, la tendance naturelle est de se fier 

aux qualités et à la bonne volonté de la personne aimée plus qu’aux aspects pouvant 

compromettre cette amitié. Dans cette optique : « Quand on sent un élan intérieur à plaire au 

Seigneur et à se soumettre à ses desseins, on cherche spontanément à atténuer les difficultés qui 

pourraient l’en empêcher ».77 Ainsi, s’il y a des causes qui entravent l’obéissance et sur 

lesquelles la littérature ignatienne invite à fermer les yeux, il s’agit principalement de la 

personne du supérieur et de la teneur de ce qui est ordonné.  

À propos du supérieur, il reste vrai qu’il ne s’en trouvera pas un seul qui soit parfait, 

c’est-à-dire, un homme pourvu de toutes les vertus et dépourvu de tous les défauts naturels. 

L’inférieur qui s’en tient mordicus aux défauts du supérieur, sans fermer les yeux là-dessus, 

aura certainement des difficultés pour lui obéir. Il n’est pas question de regarder la personne 

même du supérieur – qu’il s’agisse du supérieur majeur ou du supérieur immédiat –  à qui on 

doit l’obéissance, mais Celui pour qui on obéit. Les qualités du supérieur ne doivent pas non 

plus constituer le motif pour lui obéir. « Non pas qu'il faille les ignorer systématiquement si le 

fait d'y penser favorise l'obéissance ; ce qu'il faut éviter, c'est de les regarder de telle manière 

qu'elles deviennent la raison pour laquelle on obéit... ».78 En d’autres termes, comme l’explique 

si bien le saint fondateur : « Car ce n'est pas parce que le supérieur est très prudent, ni parce 

qu'il est très bon, ni parce qu'il est très qualifié ... »,79 mais il faut lui obéir en vertu de son 

!
76 “...pero en el que tiene su sitio y para el que Dios cuenta de alguna forma con su colaboración y su compromiso; 
a través de ella, acoge con alegría la palabra a veces crucificante que dispone de él, alcanzando el movimiento más 
profundo de su ser y de su libertad” (DECLOUX, 1984, p. 106, traduction nôtre). 
77 “Cuando se siente un impulso interior de agradar al Señor y de sujetarse a sus designios, espontáneamente se 
procura aminorar las dificultades que podrían impedirlo” (PALMÉS, 1988, p. 158, traduction nôtre).  
78 “ No que haya que preterirlas sistemáticamente si el pensar en ellas favorece la obediencia; lo que hay que evitar 
es mirarlas de tal modo, que sean ellas el motivo por el qual se obedece...” (PALMÉS, 1988, p. 159, traduction 
nôtre). 
79 “Pues ni porque el superior sea muy prudente, ni porque muy bueno, ni porque sea muy qualificado...” 
(LOYOLA, Ignace de. Monumenta Ignatiana: ex autographis vel ex antiquioribus exemplis collecta: series prima: 
Sancti Ignatii de Loyola Societatis Jesu fundatoris Epistolae et instructiones: tomus quartus. Matriti: Gabrielis 
Lopez del Horno, 1964, p. 671, traduction nôtre). 



155!

!

autorité. Et saint Ignace de poursuivre en citant le troisième évangile : « Qui vous écoute 

m’écoute, qui vous rejette me rejette » (Lc 10,16). 

Quant au contenu de ce qui est ordonné, le subordonné n’est pas tenu d’obéir si cela 

conduit au péché. Hormis ce cas, si l’ordre donné est contraire aux inclinations naturelles de 

celui qui le reçoit, force est de constater qu’il lui sera difficile d’obéir. Cet ordre lui sera 

répugnant. D’où la nécessité de soumettre son jugement à celui du supérieur et ignorer les 

raisons que l’amour-propre dicte contre l’obéissance. « C'est-à-dire que plus que les raisons 

objectives qu'on présente, ce qui est décisif, c'est l'attitude générale qu'on adopte, la disposition 

d'esprit à se passer de tout ce qui pourrait m'empêcher d'obéir ».80 

Eu égard à ce qui précède, la désobéissance dont les missionnaires jésuites font preuve 

ne peut être liée à la personne même du Supérieur Général, en l’occurrence Claudio Acquaviva, 

dont les défauts ou le manque de vertus favoriseraient la désobéissance. Rien ne pourrait 

soutenir cette hypothèse si nous nous en tenons à la correspondance ad hoc – que nous avons 

pu consulter – entre les jésuites en terres de missions et leur Supérieur Général à Rome. 

Concernant le contenu de son ordre, l’arrêt pur et simple de l’esclavage pratiqué par les 

missionnaires en Angola, il n’y a pas matière à péché qui justifierait la position des 

missionnaires concernés. Les raisons de la désobéissance des missionnaires établis en Angola 

sont à chercher ailleurs. Il s’agit principalement de la question économique. Ceci est d’autant 

plus évident que dix ans après le rapport du Visiteur Pedro Rodrigues sur la question 

d’esclavage en Angola et la réponse conséquente du Général, le débat est loin d’être clos. En 

témoigne, venant de Luanda et datant de mai 1604, la correspondance du Père Pedro de Sousa, 

supérieur de la Mission : « ‘Le Père Général ne veut pas que nous envoyions, comme les gens 

du pays, acheter des esclaves : d'où nous viendra le moyen de subsistance ?’... ‘Je pense aussi 

que notre Père ne veut pas que nous envoyions aux pumbos [grands marchés], ce qui était la 

seule solution...’».81 Si la question économique est la principale cause qui justifie le commerce 

d’esclaves par les missionnaires, elle ne semble pourtant pas être la seule et l’unique cause.  

!
80 “ Es decir, más que las razones objetivas que se presentan, lo decisivo es la actitud general que se toma, la 
disposición de ánimo de prescindir de todo aquello que me puede estorbar a la hora de obedecer” (PALMÉS, 1988, 
p. 160, traduction nôtre). 
81 “O P. Geral não quer que mandemos, como os da terra, comprar escravos: donde nos à logo de vir a 
sustentação?... Acho tambem que o nosso P.e não quer que mandemos aos pumbos, que era o único remédio...” 
(RODRIGUES, 1938, p. 563, traduction nôtre). 



156 
!

4.5 Au-delà de l’aspect économique 

L’analyse de la situation missionnaire des jésuites aux royaumes Kongo et Angola met 

en évidence certains facteurs dont il faut tenir compte pour qu’ils ne constituent pas une pierre 

d’achoppement sur le chemin de l’obéissance et, de surcroît, un obstacle à l’évangélisation. Il 

s’agit notamment de l’étroite collaboration entre le pouvoir royal et les missionnaires, de la 

conception de l’homme, du grand nombre de convertis comme résultat de l’action missionnaire.  

4.5.1 Au service de deux maîtres ? 

Le pouvoir politique et le pouvoir religieux étaient tellement liés qu’il était parfois 

difficile d’établir clairement la frontière entre les deux. La mission d’évangélisation était vue 

comme l’agrandissement de l’État-Église. Ainsi, l’avancement de la conquête spirituelle par 

l’Église signifiait simultanément la dilatation des frontières territoriales du Portugal. En 

revanche, l’expansion de la conquête armée du Portugal rimait avec la propagation de la 

chrétienté.82 S’opposer au Portugal et à ses intérêts signifiait automatiquement s’opposer à la 

foi chrétienne. « Le missionnaire se considérait comme un employé au service de la Couronne. 

Il était envoyé et payé par le roi du Portugal. Il devait donc tenir compte non seulement des 

‘intérêts de Dieu’, mais aussi de ceux du roi ».83 Ceci apparaît clairement dans une lettre que le 

Provincial du Portugal, Francisco de Gouveia, adressa, le 18/12/1596, au Général de la 

Compagnie de Jésus au sujet du Collège que la Couronne tenait à fonder au Cap-Vert pour le 

confier aux jésuites. D’après ledit Provincial, étant donné que les colons portugais y vivent 

principalement du commerce d’esclaves, si les jésuites y vont et se montrent durs dans de telles 

transactions, « ils se détesteront avec les marchands, qui, selon la vie qu'ils mènent là-bas, ne 

montrent pas plus de chrétiens que leurs noms, et ceux-ci étant lésés, c'est que Sa Majesté,  qui 

n’est pas peu intéressé par ce commerce, en raison des droits qu'il a ici, aura des plaintes contre 

nous ».84  

La liaison étroite entre le politique et le religieux affectait considérablement et réduisait 

la liberté des missionnaires dans la proclamation de l’Évangile. « Pour des raisons structurelles 

!
82 Voir LEITÃO, 1992, p. 171-172. 
83 “O missionário compreendia-se como um funcionário ao serviço da coroa. Ele era enviado e pago pelo rei de 
Portugal. Por isso, ele tinha que ter em conta, não só os ‘interesses de Deus’, mas também os interesses do Rei” 
(LEITÃO, 1992, p. 172, traduction nôtre). 
84 "... se odiară cõ los mercaderes, que segun la uida que por ally hazen, que no muestra mas de cristianos que el 
nõbre, y agrauados estos es uisto que tendrá quexas de nós S. Magestade, que no interessa poco deste trato, por 
razō de los derechos que de aqui tiene” (CARTA do Padre Francisco de Gouveia ao Padre-Geral da Companhia 
(18-12-1596). In: BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1570-1600). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1964, v.3, p. 402.  



157!

!

et économiques, ils devinrent des ‘prophètes de la cour’ (Jr 6, 13-14 ; 23, 9-40). La Couronne 

portugaise le savait et tenait à le démontrer aux missionnaires étrangers contraints de partir du 

port de Lisbonne et de voyager sur un navire portugais ».85 Une fois l’alliance faite entre le 

pouvoir temporel et le pouvoir spirituel, ce dernier pratiquait les méthodes de celui-là au point 

de justifier la violence pourvu qu’elle serve aux intérêts missionnaires.  

4.5.2 Quelle conception de l’homme noir ? 

La façon dont l’être humain est considéré reste déterminant dans la mise en place des 

méthodes missionnaires. D’après les Constitutions de la Compagnie de Jésus, comme nous 

l’avons dit au début de ce chapitre, les missionnaires seront envoyés en conformité avec les 

activités apostoliques (si elles sont difficiles, demandent beaucoup de capacités physiques ou 

présentent des risques moraux), et avec les personnes qui seront en face d’eux (s’il s’agit des 

dignitaires, des interlocuteurs intelligents, cultivés ou tout simplement du peuple). Mais la 

logique suivie en terres de missions fut différente. De cette manière, dans ses théories, comme 

nous l’avons vu dans le chapitre précédent, José de Acosta distinguait trois catégories de 

barbares ou infidèles : d'abord les peuples civilisés comme les Chinois et les Japonais dont 

l'évangélisation se fait par des méthodes pacifiques.  Ensuite ceux qui, bien qu'ils manquent de 

culture écrite, savent se gouverner par eux-mêmes. Enfin ceux qui vivent sans roi ni loi et sont 

comparables aux animaux les plus évolués. Pour ces deux dernières catégories, il préconise le 

recours aux méthodes violentes quand il le faut pour les évangéliser.  

4.5.3 Le résultat apostolique immédiat ? 

Le succès missionnaire de la seconde moitié du XVIe siècle au début du XVIIe siècle, la 

période qui intéresse le présent travail, était calculé en fonction du nombre de baptisés. Plus il 

y avait de gens  baptisés, plus l’évangélisation était considérée efficace, le résultat étant 

visiblement quantifiable. Et pour parvenir le plus vite possible à un tel résultat, tous les moyens 

semblaient bons. Aussi, les missionnaires soutenaient-ils la conquête militaire comme balise 

pour l’évangélisation. Cependant, ce critère quantitatif concourait au détriment de la qualité et 

donc, contre productif pour la construction du royaume de Dieu. Car ce dernier tend, 

historiquement, à se manifester dans la fragilité. « Sinon, il risquerait de s'imposer aux êtres 

humains, empêchant leur libre choix. Quiconque est capable de reconnaître la présence 

!
85 “Por razões estruturais e econômicas tornavam-se ‘profetas da corte’ (Jr 6,13-14; 23,9-40). A coroa portuguesa 
tinha consciência disso e fazia questão de mostrar isso mesmo aos missionários estrangeiros que eram obrigados 
a partir do porto de Lisboa e viajar num navio português” (LEITÃO, 1992, p. 172-173, traduction nôtre). 
 



158 
!

agissante de Dieu dans ce qu'il y a de plus faible et de plus petit comprendra les modalités 

d'action du Royaume dans l'histoire ».86 

Dans le souci de conquérir pour le Christ le plus grand nombre possible de peuples, les 

missionnaires ont dû fermer les yeux sur moyens violents employés pour y parvenir, notamment 

l’esclavage. Et quand le Général interdit le commerce d’esclaves, les missionnaires n’obéirent 

pas puisque, pour eux, la survie de la Mission dépendait de ce commerce odieux. Ce qui montre 

que pour eux, ces Noirs africains aux royaumes Kongo et Angola étaient considérés comme des 

barbares à violenter sans scrupules et donc ne jouissant pas de la même dignité humaine. C’est 

ainsi qu’ils n’hésitèrent pas de suggérer à leur Supérieur Général le maintien de ce commerce 

inhumain tant qu’ils n’auraient pas trouvé une alternative pour pourvoir à leurs besoins.  

Ainsi donc, par-delà de l'aspect purement économique explicitement formulé dans 

l’argumentation des missionnaires en faveur de l’esclavage, l'étroite collaboration entre le 

pouvoir politique et le pouvoir religieux, la conception que les missionnaires avaient des Noirs 

africains comme barbares et le succès apostolique qu'ils voulaient dans l'immédiat, toute cette 

conjugaison contribua d'une façon ou d'une autre à la poursuite du commerce d’esclaves par les 

missionnaires jésuites et partant, à leur manque d'obéissance aux ordres émanant de Rome.   

Lorsque les missionnaires n’obéissent pas à l’ordre de leur Supérieur Général, 

accomplissent-ils, par le fait même, leur propre mission ou la mission de la Compagnie de 

Jésus ? Dans ce conflit où l’obéissance est mise à l’épreuve par la mission, quel chemin faut-il 

suivre ? 

4.6 Jésus, le modèle de l’obéissance religieuse 

Ces missionnaires, comme tous les fils d’Ignace de Loyola, sont moulus par les 

exercices spirituels. « Les Exercices spirituels éveillent l’amour sans réserve pour le Christ, 

l’amour qui s’exprime en action, l’amour qui prend comme norme l’obéissance à la volonté du 

Père qui est aux cieux, à l’exemple de Celui qui n’a pas cherché sa propre gloire, mais la gloire 

de Celui qui l’a envoyé ».87 Comment Jésus a-t-il vécu cette obéissance à la volonté du Père ? 

L’obéissance de Jésus à la volonté du Père est inhérente au projet salvifique de Dieu et ne peut 

en être séparée. « Le thème de la volonté de Dieu traverse toute l'Écriture sainte et possède non 

!
86 “Caso contrário, correria o risco de impor-se aos seres humanos, prescindindo de uma opção livre. Quem for 
capaz de reconhecer a presença ativa de Deus no que há de mais fraco e pequeno, terá compreendido por que 
caminhos o Reino atua na História” (VITÓRIO, Jaldemir. O Evangelho nosso de cada dia: Ano C. São Paulo: 
Paulinas, 1997, p. 274, traduction nôtre). 
87 CHASTONAY, 1941, p. 174. 



159!

!

seulement un lexique diversifié, mais aussi des expressions et des styles littéraires variés (récits, 

normes, etc.) pour exprimer le plan salvifique de Dieu ».88 

4.6.1 Dieu qui sauve 

De toute évidence, « Dieu était apparu comme rédempteur de son peuple avant tout 

quand il l’avait délivré de l’esclavage de l’Égypte, ce que commémorait la Pâque ».89 Il 

convient de dire que « le salut consiste en ce que Dieu intervient dans l’histoire pour instaurer 

un nouveau rapport dialogal avec l’homme, un homme qui demeure pleinement lui-même face 

à un Dieu distinct de lui (cf. respectivement l’exode d’Égypte et la mort de Jésus sur la 

croix) ».90 La théologie biblique de l’Ancien Testament présente Dieu comme Sauveur en 

diverses occurrences. Comme le montre si bien Penna,91 c’est lui qui intervient effectivement 

en faveur de l’homme aux prises avec des maladies (2 Rs 5,7; Ps 146,7ss) ou confronté à 

l’épreuve eschatologique du monde (Is 35,4). Dieu est le seul et l’unique Sauveur (Is 43,11), et 

il n’y en a pas d’autre en dehors de lui (Is 45,15.21; 63,8; Jb 19,25; Ps 19,15; Is 41,14; 43,14; 

44,6.24; 47,4; 48,17; 49,7; 54,5; etc.), c’est lui qui, à main forte et à bras étendu, sauva Israël 

d’Égypte (Dt 26,8).  

 A côté de Dieu lui-même qui sauve en personne, l’Ancien Testament n’est pas dépourvu 

de passages où Dieu envoie un intermédiaire comme sauveur pour la défense et la délivrance 

de son peuple (Is 19,20). Nombreux sont ceux qui sont envoyés et interviennent de différentes 

manières en faveur du peuple. Citons-en quelques-uns à titre illustratif. Il en va de l’intercession 

du patriarche Abraham pour les habitants de Sodome (Gn 18,16-33), ou de l’action de Moïse 

comme médiateur entre Dieu et Israël pour la libération sous son égide du peuple élu opprimé 

en Egypte (Ex 3,9-20; Nb 11,10-15). Le rôle de sauveur est attribué aussi bien aux juges d’Israël 

(Jg 3,9; 3,15-31; 8,22; 9,17; 13,5), qu’au Roi David par la main duquel Dieu libérera son peuple 

(2 Sm 3,18) et dont la dynastie sera choisie pour la défense et la protection du peuple (Ps 72,4). 

Une figure particulièrement importante d’un sauveur mystérieux porte le nom de « serviteur de 

YHWH », dont le rôle est, entre autres, de présenter le droit aux nations (Is 42,1), de ramener 

Jacob à Dieu (Is 49,5), de réconforter l’épuisé (Is 50,4), de se charger de nos souffrances et de 

!
88 “O tema da vontade de Deus atravessa toda a Sagrada Escritura e tem não somente um léxico diversificado, mas 
expressões e estilos literários variados (narrações, normas etc.) para exprimir o desígnio salvífico de Deus” 
(CONTIERI, Carlos Alberto. Dimensão bíblico-teológico da busca da vontade de Deus. Itaici, São Paulo, v. 34, 
n. 139, p. 6, mar. 2025, traduction nôtre). 
89 BOUYER, Louis. Rédemption. In : BOUYER, Louis. Dictionnaire théologique. Paris : Desclée, 1990, p.294.  
90 PENNA, Romano. Salut. In: LACOSTE, Jean-Yves (Dir.). Dictionnaire critique de Théologie. Paris : Presses 
Universitaires de France, 1998, p. 1049-1050. 
91 Voir PENNA, 1998, p. 1050. Le présent paragraphe et le suivant s’en inspirent.  



160 
!

nos douleurs (Is 53,4), de se sacrifier lui-même en expiation (Is 53,10), et de justifier les 

multitudes (Is 53,11). 

 A l’encontre de l’Ancien Testament qui présente plusieurs figures de sauveur, il en est 

tout à fait différent du Nouveau Testament. « Le NT connaît un seul sauveur historique, Jésus 

de Nazareth, non pas tant à cause de la signification littérale de son nom [...], mais parce que 

tout le processus de salut lui est lié comme à son protagoniste indiscutable ».92 En témoignent 

notamment les épîtres pastorales, l’évangile de l’enfance chez Luc et l’Évangile de Jean.93 Pour 

dire davantage : « En lui l’agir salvifique de Dieu atteint son caractère définitif ».94 Quand les 

temps furent accomplis, comme saint Paul l’annonce si bien : « Dieu envoya son Fils, né d’une 

femme... » (Ga 4,4). Aux dires de l’ange, c’est la joie pour tout le peuple : « Aujourd’hui vous 

est né un Sauveur, qui est le Christ Seigneur, dans la ville de David » (Lc 2,11). 

  Ce Christ Seigneur, venu pour le salut du monde, l’accomplit en obéissant à la volonté 

du Père : « Je suis descendu du ciel pour faire non pas ma volonté, mais la volonté de celui qui 

m’a envoyé. Or c’est la volonté de celui qui m’a envoyé que je ne perde rien de tout ce qu’il 

m’a donné, mais que je le ressuscite au dernier jour » (Jn 6,38-39). Si toute la vie de Jésus a 

consisté en la réalisation de la volonté du Père, certains épisodes nous en disent long. Citons-

en deux que nous présenterons en deux temps : au cours de sa mission terrestre et au soir de 

celle-ci. 

4.6.2 Jésus accomplit la volonté du Père au cours de sa mission  

 En quittant la Judée pour la Galilée, raconte le quatrième évangile, Jésus, en compagnie 

de ses disciples, traverse la Samarie. Les voici à Sychar. « Là se trouvait la source de Jacob. 

Jésus, fatigué par la marche, se tenait donc assis tout contre la source » (Jn 4,6). Une femme 

samaritaine y vient puiser de l’eau et Jésus entame une conversation avec elle alors que ses 

disciples sont partis  se procurer de la nourriture au village. Après que les disciples sont revenus 

du village avec de la nourriture pour leur Maître le priant à ce moment-là de manger, ce dernier 

répond qu’il a à manger un aliment que les disciples ne connaissent pas. Il leur dit alors : « Ma 

nourriture est de faire la volonté de celui qui m’a envoyé et de mener son œuvre à bonne fin » 

(Jn 4,34). Commentant ce verset, Bonino fait trois remarques que nous reprenons ici. 

!
92 PENNA, 1998, p. 1051. 
93 PÉPIN, Jean. Salut. In: DICTIONNAIRE de la théologie chrétienne. Paris : Encyclopaedia Universalis et Albin 
Michel, 1998, p. 726. 
94 KESSLER, Hans. Rédemption/Sotériologie. In : EICHER, Peter (Dir.). Nouveau dictionnaire de théologie. 2e 

éd. Paris : CERF, 1996, p. 801. 



161!

!

 Tout abord, Jésus se nourrit de la volonté de celui qui l’a envoyé. « Jésus se définit par  

cette relation d’origine à celui qui l’envoie. Il est le Fils qui vient du Père et retourne au Père 

(Jn 16,28) ».95 Il se conforme parfaitement  à la volonté de celui qui l’a envoyé. Ce qui révèle 

la profondeur et l’intimité de cette relation filiale au Père. En son humanité, Jésus est tout tourné 

vers le Père dont il accomplit prioritairement la volonté : « Je suis descendu du ciel pour faire 

non pas ma volonté, mais la volonté de celui qui m’a envoyé » (Jn 6,38) .  Jésus ne se sent pas 

privé de la compagnie du Père dont il fait la volonté : « Et celui qui m’a envoyé est avec moi ; 

il ne m’a pas laissé seul, parce que je fais toujours ce qui lui plaît » (Jn 8,29). À chaque instant, 

dans son humanité parfaite, Jésus est à l’écoute de celui qui l’a envoyé, il lui obéit de tout cœur  

et communique aux siens les paroles reçues du Père (Jn 17,8). « Jésus montre donc qu’il est le 

Logos divin qui se donne à nous, mais aussi le nouvel Adam, l’homme vrai, celui qui accomplit 

à chaque instant non pas sa propre volonté, mais celle du Père [...]. De manière parfaite, il 

écoute, il réalise en lui-même et il nous communique la Parole divine (cf. Lc 5, 1)» (VD, n. 12). 

 Ensuite, faire la volonté de Dieu signifie pour Jésus mener à bonne fin l’œuvre du Père. 

Autant le Père est à l’œuvre, autant le Fils l’est aussi. Cette œuvre, qui réalise le dessein éternel 

de Dieu, n’est rien moins que celle de la rédemption de l’humanité qui passe, ipso facto, par la 

passion, la mort et la résurrection du Christ. Jésus, sans réserve, a toujours adhéré à la volonté 

du Père. D’aucuns trouvent qu’il a découvert cette volonté de façon progressive à travers la 

prière et l’interprétation des événements dont la clé se trouve dans les Saintes Écritures. Ainsi, 

par exemple, la mort tragique de Jean-Baptiste ne l’aurait pas laissé indifférent. Pas besoin 

d’avoir quelques révélations exceptionnelles pour cela. « Sa lucidité, sa sensibilité à tous les 

mouvements du cœur humain, son regard sur les gens qu’il coudoie, sur les foules qui 

l’assiègent, suffisent pour qu’il sache tout ».96 À partir de la mort de son Précurseur, il a pu 

envisager son propre sort.  « Élie est venu, et ils ne l’ont pas reconnu, mais l’ont traité à leur 

guise. De même le Fils de l’homme aura lui aussi à souffrir d’eux » (Mt 17,12).  

 En d’autres termes, ceci porterait à croire que Jésus « espérait remplir sa mission de 

manière efficace auprès du peuple juif, mais que la résistance de ce dernier l’a progressivement 

mis devant l’évidence d’un échec et l’éventualité d’une condamnation à la mort ».97 Cette 

évolution progressive vers l’acceptation de son supplice serait corroborée par le développement 

de l’enseignement de Jésus à ses disciples. Car l’annonce formelle de sa passion n’apparaît pas 

!
95 BONINO, Serge-Thomas. Voici, je viens pour faire ta volonté : Entretiens sur la volonté de Dieu. Paris : Cerf, 
2024, p. 87. 
96 GUILLET, Jacques. Jésus-Christ dans notre monde. Paris : Desclée de Brouwer, 1996, p. 127. 
97 GALOT, Jean. La conscience de Jésus. Gembloux : Duculot-Lethielleux, 1971, p. 205. 



162 
!

tout au début de son enseignement, mais bien après la proclamation de ses apôtres, par la bouche 

de Pierre, qu’il est le Messie (Mt 16,21 ; Mc 8,31 ; Lc 9, 22). Juste après sa belle proclamation 

de foi, Pierre ne veut pourtant pas adhérer à l’idée du Messie que Jésus se fait et expose 

publiquement pour la première fois aux siens : « Le Fils de l’homme doit beaucoup souffrir, 

être rejeté par les anciens, les grands prêtres et les scribes, être tué et, après trois jours, 

ressusciter » (Mc 8, 31). « La réaction violente de Pierre confirme que cette annonce était 

nouvelle et bouleversante pour ceux qui l’entendaient. On assiste à un tournant dans la 

formation des disciples. À partir de ce moment, Jésus prépare les siens à l’épreuve qui se fait 

de plus en plus menaçante ».98 La progression de son enseignement n’équivaut-elle pas à celle 

de ses propres pensées ? 

 En annonçant pour la première fois sa passion, Jésus paraît suivre un plan pédagogique 

établi d’avance. « Le moment où Jésus révèle le drame final n’est pas celui où lui-même l’aurait 

pressenti avec plus de vivacité, mais celui où il juge le plus opportun d’en faire part aux 

disciples, afin de les préparer au choc de l’événement ».99 Jésus apparaît comme quelqu’un qui 

maîtrise sa destinée qu’il doit révéler progressivement à ses disciples en tenant compte de leur 

capacité actuelle de l’accueillir. Bien des indices montrent que dès le début de sa vie publique, 

Jésus avait conscience du fait que ce soit en vertu de la loi du sacrifice qu’il donnerait le salut 

qu’il apportait pour le monde. Et pour  Bonino qui aborde ce sujet dans le même sens, eu égard 

à la cohérence de la doctrine chrétienne sur le Verbe de Dieu, l’ignorance de Jésus sur sa 

destinée, même relative, n’est pas vraiment envisageable. Et ce, par son incompatibilité « avec 

la connaissance parfaite dont devait jouir en son âme humaine le Fils dont la mission était 

précisément de conduire les hommes à la pleine connaissance du dessein de Dieu et de le 

réaliser ».100 On comprend pourquoi, poursuit l’auteur, Jésus-Christ parle au passé non 

seulement de ce qu’il a vu auprès du Père (Jn 8,38), mais également de ce qu’il a entendu de lui 

(Jn 8,26). Il n’apprend donc pas cette volonté du Père qu’il connaît parfaitement comme en 

témoignent les Saintes Écritures. En effet : « Jésus se réfère donc aux Écritures comme 

exprimant le cahier des charges ou la feuille de route de qui veut faire la volonté de Dieu et 

spécialement du Messie sauveur ».101 Dans cette optique, par exemple, pour ne pas succomber 

à la tentation de Satan qui veut le détourner de sa mission (Mt 4,1-11), Jésus s’appuie sur les 

!
98 GALOT, 1971, p. 206. 
99 GALOT, 1971, p. 207. 
100 BONINO, 2024, p. 89. 
101 BONINO, 2024, p. 89. 



163!

!

Saintes Écritures.   De cette manière, il ne perd pas le nord, qui est pour lui l’accomplissement 

parfait de la volonté du Père.  

 Enfin, la volonté de Dieu se présente pour Jésus comme une nourriture. Pour chaque 

être vivant, c’est un fait et il serait superflu de le démontrer, se nourrir et s'hydrater constituent 

un désir vital d'une intensité remarquable, car cela touche nécessairement aux fondements de la 

vie elle-même. En tenant la volonté du Père pour nourriture, « Jésus laisse ainsi entrevoir avec 

quelle intensité il est tendu vers l’accomplissement de la volonté du Père. Ce désir mobilise son 

intention profonde, ses pensées, ses paroles et ses actes ».102 La nourriture que Jésus avait à 

manger, comme le dit le Docteur angélique : « C’est le salut des hommes qu’il cherchait ; en 

disant qu’il a une nourriture à manger, il montre combien est grand le désir qu’il a de notre 

salut. En effet, ce qu’est pour nous le désir de manger quand nous avons faim, le désir de nous 

sauver l’est pour le Christ ».103 D’après Thomas d’Aquin, il s’agit donc, à travers la 

Samaritaine, de la conversion des nations qui constitue la nourriture que Jésus a à manger et 

que les disciples ne connaissent pas encore.104 Cette faim du salut des hommes qui accompagne 

Jésus tout au long de sa vie terrestre se manifestera de façon plus éloquente sous forme d’une 

soif ardente au soir de sa vie, alors élevé sur la croix : « J’ai soif » (Jn 19,28). En disant bien 

sûr que j’ai soif, « Jésus montre que sa mort est vraie, non pas imaginaire. De même nous est 

montré son désir ardent du salut du genre humain – Il veut que tous les hommes soient sauvés. 

– Le Fils de l’homme est venu chercher et sauver ce qui était perdu ».105 Aussi va-t-il embrasser 

intensément le mystère pascal, désirant d’un grand désir parvenir rapidement au terme de sa 

mission de sauveur.106 À travers ce désir ardent de sauver le genre humain, Jésus dévoile, en 

réalité, la volonté du Père. 

4.6.2.1 Jésus nous révèle la volonté de son Père  

 « Un peu comme le bon moine qui a intériorisé la Règle devient une sorte de règle 

vivante pour ses confrères »107 et qu’il suffirait à ces derniers de regarder celui-là pour se rendre 

compte de ce qu’il faut faire, il en va davantage de Jésus qui, pour s’être conformé parfaitement 

à la volonté de Dieu, nous la manifeste par le fait même. En Jésus-Christ, c’est bien évident, 

!
102 BONINO, 2024, p. 90. 
103 THOMAS D’AQUIN. Commentaire sur l'Evangile de saint Jean : Le prologue, la vie apostolique du Christ. 
Paris : Cerf, 1998, p. 286, n. 634, v.1. 
104 THOMAS D’AQUIN, 1998, p. 286, n. 634, v.1.  
105 THOMAS D’AQUIN. Commentaire sur l'Evangile de saint Jean : La passion, la mort et la résurrection du 
Christ. Paris : Cerf, 2006, p. 393, n. 2447, v.2. 
106 Voir BÍBLIA TEB: notas integrais, tradução ecumênica. 3. ed. São Paulo: Loyola, 2020. p. 1962, note B Lc 
12,50. 
107 BONINO, 2024, p. 91. 



164 
!

« par son enseignement et par sa vie même (verbo et exemplo), les intentions du Père deviennent 

transparentes. Il suffit donc d’écouter Jésus et de le regarder être et agir pour savoir, d’une part, 

quelle est la volonté du Père et, d’autre part, quelle est la juste manière pour nous d’y 

répondre ».108 Comme nous le rapporte saint Jean : « Or c’est la volonté de celui qui m’a envoyé 

que je ne perde rien de tout ce qu’il m’a donné, mais que je le ressuscite au dernier jour. Oui, 

telle est la volonté de mon Père, que quiconque voit le Fils et croit en lui ait la vie éternelle, et 

je le ressusciterai au dernier jour » (Jn 6,39-40). 

 Par ailleurs, Jésus nous enseigne qu’il « est venu chercher et sauver ce qui était perdu » 

(Lc 19,10). D’où la nécessité de se mettre à la recherche de la brebis perdue et d’éprouver la 

joie de la retrouver (Lc 15,4-6) ; d’où la nécessité de chercher soigneusement la drachme perdue 

et de se réjouir du fait de la retrouver (Lc 15,8-9) ; d’où la nécessité de festoyer pour les 

retrouvailles du fils perdu (Lc 15,32). Plus encore, en offrant sa propre vie, « le Christ nous a 

mérité le don de l’Esprit Saint, qui seul est à même de nous recréer intérieurement en nous 

configurant au Christ. C’est donc le Christ vivant en nous par son Esprit qui nous fait participer 

à sa propre charité, c’est-à-dire à sa propre conformité à la volonté de Dieu ».109 S’il en est ainsi, 

nous sommes appelés nous aussi à nous conformer à la volonté de Dieu tout en ayant les yeux 

fixés sur le Christ.  

4.6.2.2 Jésus-Christ, le modèle par excellence 

 Pour accomplir la volonté de Dieu, il n’y a pas mieux pour le disciple que de contempler 

le Maître, son modèle par excellence, en œuvre, afin d’apprendre de lui son mode de procéder, 

de penser, de parler, d’agir, de vivre, etc. Et ce, non pas dans le but de l’imiter littéralement et 

mécaniquement, mais « de s’imprégner de l’esprit de Jésus, de faire siens ses sentiments et ses 

intentions, de manière à les mettre intelligemment en œuvre dans le contexte différent qui est 

le nôtre ».110 Nombreux sont ceux qui ont su contempler et imiter Jésus  dans l’accomplissement 

de la volonté de Dieu, au point d’en devenir, en quelque sorte, un reflet du Christ lui-même. 

C’est comme le dit saint Paul en s’adressant aux Thessaloniciens : « Car vous savez bien 

comment nous imiter » (2Th 3,7). En effet : « En imitant Paul, 1Co 4,16 ; Ga 4,12 ; Ph 3,17, 

les fidèles imiteront le Christ, 1Th 1,6 ; Ph 2,5 ; cf. Mt 16,24 ; Jn 13,15 ; 1P 2,2 ; 1Jn 2,6, que 

lui-même imite. 1Co 11,1 ».111  

!
108 BONINO, 2024, p. 92. 
109 BONINO, 2024, p. 93. 
110 BONINO, 2024, p. 94. 
111 LA BIBLE de Jérusalem. Paris : Cerf, 1999. p. 2037, note c 2Th 3,7. 



165!

!

À l’instar de saint Paul, il y a d’autres saints qui reflètent l’imitation de Jésus-Christ 

parmi lesquels Bonino accorde une place de choix aux saints fondateurs des ordres religieux ou 

des familles spirituelles. Il prend soin de préciser aux saints fondateurs, compte tenu de 

scandales qui ont éclaboussé dans l’histoire récente de l’Église autour de certains fondateurs de 

communautés nouvelles. Puisque l’esprit de ces saints fondateurs s’incarne dans la Règle ou les 

Constitutions qu’ils ont écrites, observer fidèlement celles-ci c’est notamment imiter ceux-là.112 

En témoigne ce passage  sur Le service de l’autorité et l’obéissance.  

Les personnes consacrées sont aussi appelées à suivre le Christ obéissant dans un “projet 
évangélique”, ou charismatique, suscité par l'Esprit et authentifié par l'Église. Cette dernière, 
approuvant un projet charismatique en tant qu'Institut religieux, garantit que les inspirations qui 
l'animent et les normes qui le régissent peuvent donner lieu à un itinéraire de recherche de Dieu et 
de sainteté. De même, la Règle et les autres normes de vie deviennent ainsi médiation de la volonté 
du Seigneur : médiation humaine, mais qui fait toujours autorité, imparfaite mais en même temps 
contraignante, point de départ pour prendre la route chaque jour, mais à dépasser dans un élan 
généreux et créatif vers la sainteté que Dieu “veut” pour chaque consacré. Sur ce chemin, l'autorité 
est investie de la tâche pastorale de guider et de décider.113 

 

Si dans le contexte ecclésial, poursuit le même document, les lois et les dispositions 

légitimement données, permettent d'identifier la volonté divine, se transformant en une mise en 

œuvre concrète et "ordonnée" des exigences évangéliques, il ne serait pas trop osé de dire que 

les Constitutions de la Compagnie de Jésus en sont une preuve. Il suffit de rappeler ici qu'en 

prenant connaissance de l'esprit et de l'orientation de la Formula Instituti, texte fondateur des 

Constitutions de la Compagnie de Jésus, Paul III n'y vit pas simplement un cadre juridique, 

mais aussi un itinéraire spirituel enraciné dans les Exercices Spirituels et ordonné directement 

au service de l'Église et du Christ. Aussi y reconnut-il un chemin vers Dieu.114 Puisqu'il en est 

ainsi, quiconque suit fidèlement ce chemin ne pourra pas errer dans la vigne du Seigneur. « Là 

encore, il ne s’agit pas d’une application toute mécanique, comme si le retour littéral aux 

‘observances primitives’ était la panacée, capable d’arrêter le temps, voire d’en inverser le 

cours, comme on l’a parfois cru au XIXe siècle ».115 Il faut en user dans une fidélité créatrice, 

en tenant compte des exigences du contexte actuel, dans le but de chercher toujours et partout 

l'accomplissement de la volonté divine à l'instar de Jésus qui s'y est parfaitement conformé. 

!
112 Voir BONINO, 2024, p. 95-96. Et nous pouvons ajouter en disant qu’imiter ceux-là, c’est-à-dire les saints, c’est 
imiter Celui dont ils tiennent. 
113 CONGRÉGATION POUR LES INSTITUTS DE VIE CONSACRÉE ET LES SOCIÉTÉS DE VIE 
APOSTOLIQUE. Le service de l’autorité et l’obéissance. Rome : 2008. Disponible sur : https://www.vatican.va 
/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc_20080511_autorita-obbedienza_fr.html. 
Consulté le 03 juil. 2025. 
114 Vision reprise par le Pape François dans son discours aux membres de la CG 35. Voir PROVÍNCIA DE 
ESPAÑA – COMPAÑIA DE JESUS, Congregación General 36. Bilbao: Grupo de Cominicación Loyola, 2017, 
p. 149.  
115 BONINO, 2024, p. 97. 



166 
!

Cependant, cette conformité de Jésus à la volonté du Père, s’était-elle accomplie sans aucune 

difficulté ? 

4.6.3 La conformité à la volonté du Père au soir de la mission de Jésus 

Jésus n’a pas accompli à la perfection la volonté du Père puisque tout a été facile pour 

lui. Bien au contraire, il a aussi connu ses moments d’angoisse. S’il est vrai que « chaque 

homme, chaque créature vient au monde avec sa loi, inscrite en chacune de ses fibres, et qui est 

le sens même de sa propre existence et de sa personnalité »,116 il en est de même du Fils de 

l’homme. Sa loi, absolument personnelle, exigence qui touche à son secret le plus profond, 

tenant ainsi à ce qu’il est, n’est rien d’autre que la croix. Oui, le Fils de l’homme a pour loi la 

croix. « C’est une loi, c’est une exigence rigoureuse, inexorable. La violer, s’y soustraire, ce 

serait provoquer un désastre irrémédiable, ce serait abandonner l’humanité à la toute-puissance 

de son péché, la condamner à la mort définitive, éternelle ».117 Pour être lui-même et ne pas 

perdre tout son sens, le Fils de l’homme doit accomplir cette loi jusqu’au bout.  

Le cas contraire, où le Fils de l’homme manquerait sa destinée et ne témoignerait pas 

du Royaume de Dieu reste une hypothèse inimaginable. Comme tous les hommes, il n’est pas 

soustrait à la loi. Engagé dans une histoire dont le destin dépend des hommes et des événements, 

il court alors tous les risques. Il donne sens aux événements qui lui tombent dessus. « Nulle part 

cette parfaite maîtrise n’apparaît plus éclatante que dans cette loi de la croix. Il faut que Jésus 

soit livré, qu’il connaisse l’angoisse mortelle de tomber entre les mains du péché, de se trouver 

sans défense submergé par l’abîme effroyable, inépuisable de notre péché ».118 Il sait ce qu’il 

va lui arriver. Le rejet acharné dont il est objet de la part des autorités, la foule qui vacille 

constamment, les disciples encore fragiles, la religion qui pervertit considérablement, la 

politique qui trahit sans cesse, la conjuration qui noue implacablement ses fils, tout indique la 

mort à laquelle Jésus sera conduit. Il est témoin et victime du péché de l’homme qui fait souffrir 

et qui détruit quotidiennement. Tous les ingrédients semblent bien réunis pour son destin 

complètement tragique décrit comme un sort inéluctable, dont l'approche est prévisible et se 

manifeste progressivement, à travers la rencontre d'un être hors du commun, d'une loi 

supérieure et de la facette la plus sombre de l'humanité. 

Malgré tout cela, le regard aimant de Jésus – sur cette humanité qui va jusqu’au bout de 

son péché – n’est nullement celui de désespoir, mais du pardon qui l’arrache à son péché. 

!
116 GUILLET, 1996, p. 126. 
117 GUILLET, 1996, p. 125. 
118 GUILLET, 1996, p. 126. 



167!

!

« Alors il pourra la rendre à son Père, alors sa mission sera achevée, alors le Fils de l’homme 

sera glorifié, et révélé le secret qui a fait tout cela : l’amour que le Fils tient du Père et dont il 

enveloppe l’humanité perdue ».119 Pleinement conscient et totalement libre, Jésus s’offre lui-

même à la mort pour les siens, pour le salut de l’humanité. Il livre ainsi le secret, l’amour de 

ses ennemis, qui est le sens de la loi qui met en lumière toute sa vie. « Dieu enfin tient entre ses 

mains cette victoire si précieuse que pour elle il a accepté de laisser le péché pénétrer dans le 

monde. Dieu avait raison de fixer cette loi à son Fils : Jésus a été capable de lui être fidèle 

jusqu’au bout ».120 Cependant, il convient de souligner le fait qu’au dernier moment, tout 

semblait basculer. 

4.6.3.1 À Gethsémani 

Quand Jésus rejoint Gethsémani, il est en compagnie de ses disciples. « L’ensemble 

constitué par ‘ses disciples’ est laissé sans autre consigne que de s’asseoir à l’entrée du 

domaine’ ».121 Il s’en sépare en prenant avec lui les trois privilégiés dont il va s’écarter 

également pour prier, après avoir pris soin de leur donner une double consigne : demeurez ici 

et veillez. Ce trio est appelé à une proximité plus grande de l’expérience douloureuse du Maître. 

« Sa relation avec ses disciples est qualifiée physiquement par un mouvement de conjonction-

séparation ».122 En effet, par trois fois, Jésus s’éloigne de ses trois disciples pour prier et revient 

sur ses pas pour les exhorter à la vigilance, du moins les deux premières fois. Mais le trio ne 

sera pas digne de l’attente de Jésus qui veut qu’il reste éveillé. Dans ce mouvement de 

conjonction-séparation, l’écart qui se creuse entre Jésus et ses disciples n’est pas seulement 

physique, mais également spirituel. Il est exprimé par l’opposition veiller-dormir : « Jésus seul 

veille et prie tandis que les disciples dorment. Leur sommeil apparaît donc comme symbole de 

la séparation qui s’est installé entre eux et leur Maître. Une autre opposition vient qualifier 

encore davantage cette séparation. Il s’agit de l’opposition prier-entrer en tentation ».123 

Il est le seul en mouvement entre le lieu de la réunion avec les siens et celui de la prière 

au Père. On dirait qu’il est divisé entre le désir de rester auprès de ses disciples pour continuer 

sa mission terrestre et la conformité à la volonté du Père, celle d’accueillir son heure, d’accepter 

!
119 GUILLET, 1996, p. 127. 
120 GUILLET, 1996, p. 128. 
121 DELORME, Jean. L’heureuse annonce selon Marc : Lecture intégrale du deuxième évangile II. Paris : Cerf, 
2008, p. 475. 
122 BIGAOUETTE, 2004, p. 146. 
123 BIGAOUETTE, 2004, p. 147. 



168 
!

sa coupe.124 Il est aussi le seul à prendre la parole, car ni le Père ni les trois disciples ne 

réagissent. Il paraît que Jésus a visiblement perdu ses forces, la peur l’envahit, « l’expérience 

primitive de la peur, la confusion devant la puissance de la mort, la terreur devant l’abîme du 

néant, qui Le fait trembler, ou plutôt, selon Luc, qui Lui fait suer des gouttes de sang (cf. 22, 

44) ».125 Jésus, en compagnie de ses trois disciples privilégiés à savoir Pierre, Jacques et Jean, 

veut le secours de ses amis. « Il est très humain que Jésus demande un soutien à ses amis, à 

l’heure de son agonie, même si c’est en contradiction avec la prédiction de leur abandon et de 

leur reniement ».126 Mais voici que ceux-ci défaillent en somnolant.  

Comment comprendre le sommeil de ces trois apôtres ? N’ont-ils pas dû sentir, comme 

tout le monde d’ailleurs, dirait Martini, de l’agitation, des complots qu’il y avait dans la ville ? 

« Des bruits couraient, certes, et provoquaient des rassemblements. Dans de telles 

circonstances, aucun de nous ne se laisse aller au sommeil. Nous sommes bien plutôt surexcités, 

incapables de dormir ».127 Et pourtant, ce n’est visiblement pas le cas avec ces trois témoins 

oculaires non seulement de l’agonie de Jésus à laquelle ils sont confrontés maintenant, mais 

aussi précédemment, témoins directs de la résurrection de fille de Jaïre (Mc 5,37), et de la 

transfiguration de Jésus (Lc 9, 28). Comment expliquer alors leur somnolence ? 

La somnolence des disciples demeure, à travers les siècles, une occasion propice à la puissance du 
mal. Cette somnolence est un engourdissement de l'âme, qui ne s'alarme pas de la puissance du mal 
dans le monde, de toutes les injustices et souffrances qui ravagent la terre. C'est une torpeur qui 
préfère ignorer tout cela ; elle se rassure en pensant que tout, au fond, n'est pas si grave, et peut ainsi 
continuer à se complaire dans sa propre vie saturée.128 

 

De la part du Père, Jésus veut l’éloignement de la coupe insurmontable, mais voici que 

le Père semble se faire silence. « Jésus parle, exprime sa tristesse et son désarroi ; le Père, lui, 

se tait. Au cœur de ce silence redoutable de Dieu, Jésus demeure toutefois en relation vitale 

avec lui, tandis que les disciples, par leur sommeil, signifient leur non-communication avec 

!
124 Allusion faite au dilemme auquel se trouve saint Paul : « En effet, pour moi, vivre c’est le Christ, et mourir est 
un avantage. Mais si, en vivant en ce monde, j’arrive à faire un travail utile, je ne sais plus comment choisir. Je me 
sens pris entre les deux : je désire partir pour être avec le Christ, car c’est bien préférable ; mais, à cause de vous, 
demeurer en ce monde est encore plus nécessaire » (Ph 1,21-24) . 
125 “...a experiência primitiva do medo, a turvação diante do poder da morte, o pavor perante o abismo do nada, 
que O faz tremer, ou melhor, segundo Lucas, que o faz suar gotas de sangue (cf. 22,44)” (BENTO XVI. Jesus de 
Nazaré: Da entrada em Jerusalém até a Ressurreição. 2.ed. São Paulo: Planeta, 2016, p. 144, traduction nôtre).  
126 MELLO, Alberto. Évangile selon Matthieu : Commentaire midrashique et narratif. Paris : Cerf, 1999, p. 459.  
127 MARTINI, Carlo Maria. Et Dieu se fit vulnérable : Les récits de la Passion. 2e éd. Paris : Cerf ; Montréal : 
Médiaspaul, 1995, p. 25.  
128 “A sonolência dos discípulos permanece, ao longo dos séculos, a ocasião favorável para o poder do mal. Essa 
sonolência é um entorpecimento da alma, que não se alarma com o poder do mal no mundo, com toda a injustiça 
e com todo o sofrimento que devastam a terra. É um embotamento que prefere não se dar conta de tudo isso; 
tranquiliza-se com o pensamento de que tudo, no fundo, não é assim tão grave, podendo desse modo continuar a 
se autocomprazer na sua própria vida saturada” (BENTO XVI, 2016, p. 143, traduction nôtre). 



169!

!

Dieu ».129 Jésus paraît tout seul, abandonné de tous les siens à ce moment fatidique où il vit la 

profondeur de la souffrance et toute la détresse de l’humanité allant d’immenses fatigues de la 

vie quotidienne à l’angoisse de la mort. « L’angoisse de Jésus est quelque chose de bien plus 

radical que l’angoisse qui assaille tout homme face à la mort : c’est le duel même entre la 

lumière et les ténèbres, entre la vie et la mort – le véritable drame du choix qui caractérise 

l’histoire humaine ».130 Tout tend à indiquer qu’il ne tenait plus qu’à un fil pour succomber. Le 

lien unique de Jésus avec Dieu ne lui a pourtant pas épargné l’épreuve de la frayeur, 

l’envahissement de l’angoisse et le poids de la tristesse jusqu’à la mort, vivant ainsi dans sa 

chair la fragilité de la condition humaine.  

Nulle part, ailleurs, les Évangiles nous présentent une telle hésitation de la part de Jésus, 

lui qui connaît parfaitement la volonté du Père et en laquelle il se complaît (Mt 11,25-26 ; Lc 

10,21). « Dans cette circonstance la liberté du Christ est plus visible que partout ailleurs, elle 

apparaît même sous une forme tout à fait inhabituelle, comme si la volonté humaine du Christ 

éprouvait alors quelque hésitation à se soumettre à la volonté divine ».131 

Voilà que Jésus se trouve dans cette situation extrême. Alors que « là où les fils de 

Zébédée prétendaient être en mesure de boire la coupe (Mc 10,38-39), il aspire quant à lui, par 

un désir tout naturel de son humanité, à être préservé d’une telle coupe ».132 Il n’a pourtant pas 

désisté d’aller à la rencontre de Judas et de ses complices afin d’affronter courageusement sa 

mort. « Il a tenu parce que cette réalité affreuse et répugnante était le calice que lui tendait son 

Père, la loi qu’il avait donnée à son Fils et que celui-ci ne pourrait renier qu’en cessant d’être 

le Fils ».133 Même au plus profond de l’angoisse, Jésus n’oublie pas qu’il est venu non pas pour 

accomplir sa propre volonté, mais bien celle de son Père. Aussi fait-il cette confidence: « Abba 

(Père) ! tout t’est possible : éloigne de moi cette coupe ; pourtant, pas ce que je veux, mais ce 

que tu veux ! » (Mc 14,36). Jésus manifeste sa volonté. « Dans ce débat qui l’anime 

intérieurement, prime toujours la volonté de celui qui pourrait changer le cours des choses. Lui 

demander ce changement, c’est montrer le respect dû à ce vouloir, et montrer sa disponibilité 

en lui reconnaissant le loisir et le pouvoir de décider ».134 

!
129 BIGAOUETTE, Francine. Le cri de déréliction de Jésus en croix : Densité existentielle et salvifique. Paris : 
Cerf, 2004, p. 148.  
130 “A angústia de Jesus é algo de muito mais radical que a angústia que assalta todo homem face à morte: é o 
próprio duelo entre luz e trevas, entre vida e morte – o verdadeiro drama da escolha que caracteriza a história 
humana” (BENTO XVI, 2016, p. 145-146, traduction nôtre). 
131 FEUILLET, André. L’agonie de Gethsémani: Enquête exégétique et théologique suivie d’une étude du 
‘Mystère de Jésus’ de Pascal. Paris : Gabalda et Cie, 1977, p. 100. 
132 FÉDOU, Michel. Jésus Christ dans l’histoire humaine et le mystère de Dieu : Essai de christologie. Paris : Cerf, 
2024, p. 101. 
133 GUILLET, 1996, p. 129. 
134 DELORME, 2008, p. 486. 



170 
!

Jésus n’a donc pas résisté à la volonté du Père. Car ce qu’exprime sa prière de l’agonie, 

c’est bien sa soumission totale à cette volonté qu’il veut accomplir jusqu’à la fin. Au même 

moment, cette prière suggère qu’à cet instant-là le ciel semble fermé. Le Père semble s’être 

retiré et le Fils, abandonné sans consolation. « Ayant cessé d’expérimenter la communion 

intime avec le Père, Jésus est alors de façon transitoire plongé dans un désarroi indicible et 

comme dans une incertitude de la volonté du Père ».135 Il va toutefois se dépasser dans la mesure 

où il « s’arrache au trouble qui le saisit pour s’élever au niveau de ce que Dieu veut. En se 

débattant dans son vouloir par rapport à la volonté divine, il manifeste la difficulté d’un accord 

qui ne va pas de soi, et qui nécessite la reprise des séances de prière dans la solitude et la 

nuit ».136  

Oui, la vie de Jésus sur cette terre a consisté à accomplir la volonté du Père.  Et ceci est 

vrai, non seulement quand tout semblait lui convenir, mais également et surtout, lors de son 

épreuve à Gethsémani, où il a prié pour que Dieu lui épargnât l'heure et la coupe qui se voulaient 

imminentes. Dans cette même prière, sa demande, loin d'être impérative, s'ouvre sur le 

possible.137 Aussi va-t-il accueillir pleinement la volonté du Père. En fixant les yeux sur Jésus, 

l'attitude de nos missionnaires ne devrait-elle pas être la même, c'est-à-dire, celle de recourir à 

la prière et d'accueillir humblement la volonté du Supérieur Général qui représentait pour eux 

celle de Dieu ? « Nous devons nous mettre dans la disposition d’accepter généreusement la 

volonté du bon Dieu, quelle qu’elle soit, car ce sera toujours ce qu’il peut y avoir de meilleur 

pour nous ».138 

4.7 Quel chemin pour l’obéissance aujourd’hui ?  

Si en 2008, la 35e Congrégation Générale (désormais CG 35) de la Compagnie de Jésus 

a produit un Décret sur l’obéissance, cela n’était pas dû à la déficience de la pratique de ce vœu 

dans la Compagnie de Jésus, même s’il reste vrai que le vécu de ce vœu a toujours été caractérisé 

par les hauts et les bas.139 Mais que Benoît XVI ait exprimé son désir que cette même CG 35 

réfléchisse sur la valeur et l’accomplissement du quatrième vœu (qui est le vœu d’obéissance 

au Pape), cela en dit long. Et ce, non seulement sur l’obéissance dans la Compagnie de Jésus 

de façon particulière, mais aussi, par le temps qui court, dans la vie religieuse de façon générale.  

!
135 FEUILLET, 1977, p. 101.  
136 DELORME, 2008, p. 486. 
137 Voir DELORME, 2008, p. 484. 
138 MARTIN, Zélie; MARTIN, Louis. Correspondance familiale (1863-1888). Paris : Cerf, 2018, p. 340.  
139 Voir SAIZ, José Ramón Busto. Introdução ao Decreto 4. In: DECRETOS da 35ª Congregação Geral: 16ª desde 
a restauração da Companhia. São Paulo: Loyola, 2008, p. 130.  



171!

!

 Qu’il y ait crise d’obéissance actuellement dans la vie religieuse, cela est indéniable. 

Cependant, il ne faut pas l’imputer « ni à la mauvaise volonté de subordonnés gangrenés par 

l’individualisme contemporain, ni à l’inintelligence de supérieurs bornés mais elle résulte d’une 

transformation extrêmement profonde de la psyché collective, liée aux formes que revêtent 

désormais les rapports interpersonnels dans des sociétés modelées par la démocratie ».140 Celle-

ci, dont les chrétiens ne peuvent nullement faire une abstraction totale, influe sur la vie 

religieuse. Et la Compagnie de Jésus a aussi connu dans son sens de l’Église « les manques 

d'obéissance et de collaboration humble et sincère qui ont pu entacher les initiatives de certains 

jésuites ».141 

S’il est vrai que, comme le souligne Rotsaert, l’obéissance est abordée dans les 

Congrégations Générales 32, 33 et 34 dans tel ou tel contexte précis, il n’est pas faux de dire 

que cet abordage n’en donne pas une vision complète et cohérente comme il en sera le cas lors 

de la CG 35 tenue à Rome, du 7 janvier au 7 mars 2008. En effet, avant cela, le dernier Décret 

à avoir traité de l’obéissance remontait à la « 31e Congrégation Générale en 1965-1966 et pas 

mal de choses avaient changé dans la société moderne et dans l’Église, ne fut-ce que la relation 

à l’autorité. Il fallait repenser, à partir de la tradition de la Compagnie, la façon de vivre 

l’obéissance religieuse au XXIe siècle ».142  

 Aujourd’hui, nous ne pouvons pas parler de l’actualité de l’obéissance dans la 

Compagnie de Jésus sans évoquer la CG 35. En effet, cet organe législatif suprême de la 

Compagnie de Jésus a produit le document le plus récent sur ce thème. « Le Décret sur 

l’obéissance dans la Compagnie de la 35e Congrégation Générale donne une interprétation 

autorisée de ce qu’Ignace a voulu inscrire dans les Constitutions ».143 Sans aucun doute, même 

si les deux images se trouvent dans les Constitutions, le Décret n’évoque pas l’obéissance 

comme un cadavre  ou comme un bâton dans la main du vieillard  pour que l’Ordre s’aide et se 

serve du sujet sur tout ce qui lui est ordonné.144 Néanmoins, il maintient l’exigence de 

l’obéissance ignatienne qui se veut parfaite. 

Certes, la CG 35 ne désire pas répéter ce que les documents importants de la Compagnie 

de Jésus établissent concernant l’obéissance.  «  Cependant, nous désirons offrir quelques 

conseils qui peuvent nous aider dans nos circonstances actuelles afin que nous puissions 

!
140 BONINO, 2024, p. 97-98.  
141 DECLOUX, Simon. La 33e Congrégation Générale de la Compagnie de Jésus. Nouvelle Revue Théologique. 
Bruxelles, v. 106, n. 6, p. 866, nov./déc. 1984. 
142 ROTSAERT, 2015, p. 389.  
143 ROTSAERT, 2015, p. 392. 
144 Voir SAINT IGNACE. Lettres. Traduit par Gervais Dumeige. Paris : Desclée de Brouwer, 1959, p. 443. 



172 
!

continuer à nous distinguer dans la perfection de notre obéissance comme saint Ignace nous y 

exhorte ».145 Et cette exhortation de saint Ignace fait explicitement, dans la note de bas de page 

y relative, allusion à ce passage :  

Nous pouvons souffrir qu’en d’autres Ordres religieux on nous surpasse en jeûnes, veilles et autres 
austérités que chacun observe saintement selon sa règle. Mais, pour la pureté et la perfection de 
l’obéissance, pour le renoncement vrai à notre volonté et l’abnégation de notre jugement, je désire 
instamment, Frères très chers, que se signalent ceux qui, dans cette Compagnie, servent Dieu notre 
Seigneur...146 

 

Autrement dit, la CG 35 exhorte les jésuites aujourd’hui, comme Ignace à son temps, à 

l’obéissance parfaite. De quoi s’agit-il ?  

4.7.1 Vision ignatienne de l’obéissance parfaite  

Dans sa vision de la perfection de l’obéissance,  saint Ignace de Loyola distingue 

l’obéissance de l’exécution, l’obéissance de la volonté et l’obéissance du jugement.  

En relation avec l’obéissance d’exécution, étant donné que tout tend vers l’exécution de 

la volonté divine, dans les Exercices spirituels, saint Ignace attend de l’exercitant qu’il soit le 

plus disponible possible à embrasser la volonté de Dieu qui se manifeste à lui. « La soumission 

amoureuse de la volonté aux desseins de Dieu, la disposition affective à accueillir 

favorablement toute manifestation de la volonté divine, ne sont que des étapes préliminaires 

ordonnées à l'exécution de ladite volonté ».147 Cela n’est pas tout à fait différent de l’obéissance. 

Lorsque l’esprit, le cœur et les mains sont déterminés à accomplir la volonté de Dieu  avec 

empressement, joie spirituelle et persévérance, souligne Palmés, on ne se tromperait pas 

d’affirmer qu’il s’agit d’obéissance parfaite. « Mais si ce qui est ordonné est exécuté 

uniquement par engagement ou à contrecœur, sans adhésion intérieure, cela ne mériterait même 

pas le nom d'obéissance et donnerait lieu à des excuses et des murmures continuels ».148 En ce 

sens, l’obéissance d’exécution n’est qu’une étape préliminaire à deux autres. 

!
145 « However, we do wish to offer some advice that can assist us in our present circumstances so that we can 
continue to distinguish ourselves in the perfection of our obedience as St Ignatius urges us » (THE SOCIETY OF 
JESUS. The Decrees and Documents of the Thirty-Fifth General Congregation of the Society of Jesus. Oxford: 
The British Province of the Society of Jesus, 2008, p. 83, traduction nôtre). 
146 SAINT IGNACE, 1959, p. 297. 
147 “La sumisión amorosa de la voluntad ante los planes de Dios, la disposición afectiva para recibir favorablemente 
cualquier manifestación de la voluntad de Dios son sólo etapas previas que se ordenan, a la ejecución de dicha 
voluntad” (PALMÉS, 1988, p. 149, traduction nôtre). 
148 “Pero si lo que se manda se ejecuta sólo por compromiso o a desgana, sin una adhesión interior, no merecería 
siquiera el nombre de obediencia y daría lugar a continuas excusas y murmuraciones” (PALMÉS, 1988, p. 149, 
traduction nôtre). 



173!

!

Quant à l’obéissance de la volonté : à vrai dire, obéir, c’est engager sa volonté. « Le 

libre-arbitre est l'aspect le plus propre et le plus personnel de l'homme, et toute sa responsabilité 

repose sur lui. Par lui, l'homme décide d'accepter ou de rejeter l’ordre de son supérieur ».149 

Ainsi, lorsque l'on abandonne de son plein gré sa propre volonté, on acquiert la capacité d'être 

rempli de la volonté divine et d'en être guidé. Arriver à ce stade, ce serait atteindre la plénitude 

mystique à laquelle saint Paul était parvenu au point de dire : « Et ce n'est plus moi qui vis, mais 

le Christ qui vit en moi » (Ga 2,20). Ici, celui qui obéit ne renonce pas confortablement à sa 

propre volonté pour se conformer passivement à celle du supérieur. « C'est la mort et 

l'enterrement de sa propre volonté, retrouvée et ressuscitée dans celle du Christ. Ce n'est pas 

une simple abstention ; c'est une entrée inconditionnelle dans le courant de la Providence 

salvifique. C'est la vie, c'est la créativité, c'est la collaboration de toute la personne ».150 La 

finalité en est le salut du monde. L’affectivité entre en jeu lorsqu’il est question de l’obéissance 

de volonté. « Tant qu'il y a des résistances consenties, la personne ‘ne peut, face à une telle 

répugnance, obéir avec amour et joie’ ».151 En revanche, on procédera promptement et 

généreusement en se conformant et en cherchant à faire sienne la volonté de celui qui 

commande. 

Concernant l’obéissance du jugement : il est vrai que l'acte formel d'obéissance relève 

uniquement de la volonté. « Cependant, ce n'est pas sans raison que l'on parle d'obéissance du 

jugement, ce qui signifie que l'acte de soumission par lequel l'homme se soumet volontairement 

à Dieu doit être si parfait qu'il atteigne, si possible, une conformité complète de 

l'entendement ».152 Bien qu’elles touchent aussi d’autres aspects de la personne, il reste que les 

principales difficultés liées à l'obéissance résident dans le domaine de la compréhension. 

Lorsque l’on parvient à comprendre et à trouver raisonnable l’ordre du supérieur comme venant 

du Seigneur lui-même, l’obéissance sera vraie. Au cas contraire, cela indiquerait que l'amour 

n'a pas encore atteint les profondeurs nécessaires et que le lâcher-prise ou l’abandon reste 

partiel. 

!
149 “La voluntad libre es lo más propio y personal del hombre y sobre ella gravita todo el peso de su responsabilidad. 
Por ella el hombre se determina a aceptar o rechazar el mandato del Superior” (PALMÉS, 1988, p. 149, traduction 
nôtre). 
150 “Es muerte y sepultura de la propia voluntad en cuanto se reencuentra y resucita en la de Cristo. No es mera 
abstención; es entrada incondicional en la corriente de la Providencia salvífica. Es vida, es creatividad, es 
colaboración de toda la persona” (PALMÉS, 1988, p. 150, traduction nôtre). 
151 “Mientras haya resistencias consentidas, la persona ‘no puede durante tal repugnancia obedecer amorosa y 
alegremente’” (PALMÉS, 1988, p. 150, traduction nôtre). 
152 “Sin embargo, no sin razón se habla de obediencia de juicio, significando que el acto de sumisión con que el 
hombre voluntariamente se subordina a Dios ha de ser tan perfecto que alcance, si es posible, hasta la total 
conformidad de entendimento” (PALMÉS, 1988, p. 151, traduction nôtre). 



174 
!

Par ailleurs, loin de contraindre l’entendement de voir noir ce qui est blanc, 

« l'entendement – comme le dit Ignace – accepte nécessairement ce qui lui est présenté comme 

vrai et nie ce qui lui est présenté comme faux. Obéir n'est pas possible contre toute évidence ; 

cela ne peut se produire que lorsque des raisons favorables existent ».153 Ainsi, pour saint 

Ignace, les membres de son Ordre doivent être bien préparés intellectuellement. « Il s'agit de 

faire en sorte que ces hommes n’aient plus d'intérêts personnels et soient capables de consacrer 

toute leur capacité de penser, de vouloir, de se relationner, de travailler et de vivre 

exclusivement pour le Royaume de Dieu ».154 Au cas où cela se concrétiserait, l’obéissance du 

jugement devient une nécessité. Par conséquent, la pensée s’imprègne d'affection au point de 

ne chercher qu’à sentir la même chose que le supérieur.  

En atteignant ce niveau, on peut véritablement parler de l’obéissance parfaite selon saint 

Ignace de Loyola. Et cela d’autant plus qu’au-delà de la simple exécution de l’ordre, il y a bel 

et bien l’engagement de la volonté et du jugement dans l’acte d’obéir. « Il y a obéissance dans 

l’action quand on exécute l’ordre donné ; dans la volonté, quand celui qui obéit veut la même 

chose que celui qui commande ; dans l’intelligence, quand il sent comme lui et qu’il trouve bon 

l’ordre donné ».155 Le manque d’accord d’une même volonté et d’un même sentiment entre 

celui qui commande et celui qui obéit traduit l’imperfection de l’obéissance.  

C’est justement ce que nous observons entre l’ordre donné par le Général et la réaction 

des missionnaires sur le terrain. Si l’obéissance de volonté consiste, de la part de l’inférieur, à 

vouloir la même chose que le supérieur, puisque dans notre cas précis, le vouloir du Général est 

l’arrêt pur et simple de la possession et du commerce d’esclaves, et que les missionnaires 

veulent le contraire pour soutenir leur mission, montrant clairement par le fait même leurs 

résistances consenties, il reste évident qu’ils ont failli à l’obéissance de volonté. Dans la même 

optique, si l’obéissance de jugement repose sur l’accord d’un même sentiment entre celui qui 

commande et celui qui obéit au point que celui-ci trouve bon l’ordre donné par celui-là, dans le 

cas qui nous concerne ici, les missionnaires n’ont pas senti la même chose que leur Général. En 

effet, s’ils avaient trouvé bon l’ordre venu de Rome de ne pas s’immiscer dans la question 

d’esclavage, malgré la réalité qui était la leur sur le terrain, ils auraient obéi sans murmurer. 

Pour n’avoir cependant pas compris et trouvé raisonnable l’ordre du Général comme médiateur 

!
153 “El entendimiento – como dice Ignacio – da necesariamente su asenso a lo que se le representa como verdadero 
y lo niega a lo que se le representa como falso. No es posible obedecer contra la evidencia; sólo puede darse en el 
caso en que haya razones favorables” (PALMÉS, 1988, p. 152, traduction nôtre).  
154 “Se trata de conseguir que estos hombres ya no tengan intereses personales, y que sean capaces de entregar toda 
su capacidad de pensar, de que-rer, de relacionarse, de trabajar y de vivir exclu-sivamente por el Reino de Dios” 
(PALMÉS, 1988, p. 152, traduction nôtre).  
155 SAINT IGNACE, 1967a, p. 171-172. 



175!

!

de la volonté divine, ils ont manqué à l’obéissance du jugement. Il n'y a pas d'obéissance 

ignatienne sans engager la volonté ni le jugement. À la lumière de ce cas concret, comment 

éviter l’imperfection de l’obéissance aujourd’hui ? 

Aujourd’hui, tout d’abord, une des conditions sine qua non pour annoncer librement 

l’Évangile du salut, est que les messagers de la Bonne Nouvelle soient libres et indépendants 

de l’État aussi bien politiquement qu’économiquement. Ensuite, sans l’ombre d’un doute, 

l’évangélisation, censée apporter la Bonne Nouvelle du salut aux hommes et aux femmes de 

notre temps, passera à côté de son but si les évangélisateurs discriminent leurs destinataires, les 

chosifient ou les dépouillent de leur dignité humaine. Et ce, même si la souffrance infligée aux 

uns – cas de l’esclavage – est vue comme justification pour la conversion des autres. Enfin, il 

reste clair que la mission d’évangéliser doit davantage s’appuyer sur la qualité qui requiert du 

temps plutôt que sur la quantité à court terme. « Nous n'avons pas besoin d'accomplir des 

œuvres prestigieuses pour participer à la construction du Royaume des Cieux. Il suffit d'agir 

fidèlement envers Dieu. C'est la parabole du grain de moutarde.  Il est presque invisible ».156 

4.8 Reprise synthétique du quatrième chapitre  

Ce chapitre met en lumière la profondeur et les limites de l’obéissance ignatienne face 

aux réalités de l’histoire. Motivés par une fervente volonté de servir pour la plus grande gloire 

de Dieu et le salut des âmes, les missionnaires ont vu leurs idéaux, dans le contexte qui était le 

leur, se heurter à la dureté des circonstances. Leur engagement, parfois par dépit, dans 

l'utilisation d’esclaves pour subvenir aux nécessités de la mission souligne une tension 

douloureuse entre leurs aspirations spirituelles et la réalité socio-économique de leur temps. 

Cette tension ne discrédite pas l’obéissance ignatienne, loin s’en faut. Elle en révèle la 

complexité, car la vision ignatienne n’est pas celle de l’obéissance servile, mais d’une 

obéissance mûrie, discernée, enracinée dans la foi et éclairée par la raison. Or, certains 

missionnaires ont cru discerner dans la traite d’esclaves une nécessité incontournable pour 

soutenir la Mission. Ce choix, même animé d’une intention pieuse, allait à l’encontre de 

l’Évangile par le fait de ne pas respecter la dignité et la liberté des hommes et des femmes 

réduits en esclaves. C’est pourquoi le Supérieur Général d’alors, en l’occurrence Claudio 

Acquaviva, avait interdit formellement aux missionnaires de pratiquer l’esclavage, pour ne pas 

trahir la mission de la Compagnie de Jésus. 

!
156 “Não precisamos fazer obras de grande visibilidade para participar da construção do Reino dos céus. Basta agir 
fielmente com Deus. Assim é a parábola da semente de mostarda. Ela é quase invisível” (PEREIRA, José Carlos. 
Liturgia da Palavra I: Reflexões para os dias de semana. São Paulo: Paulus, 2014, p. 287, traduction nôtre). 
 



176 
!

De ce conflit entre l’obéissance idéale et la mission concrète, nous pouvons retenir 

principalement trois choses. Premièrement, l’obéissance n’est pas un simple automatisme, mais 

une rencontre entre la liberté humaine et la volonté de Dieu, médiatisée par l’autorité du 

supérieur. Elle exige une foi profonde, une humilité sincère et un sens aigu du discernement. 

Deuxièmement, il reste que le contexte historique et culturel peut influencer dangereusement le 

regard porté sur l’autre : le patriotisme colonial, les préjugés raciaux ou la quête de résultats 

rapides ont pu éclipser l’exigence évangélique de voir en chaque être humain l’image de Dieu. 

Troisièmement, nos compromissions aujourd’hui au nom de la mission ne devraient plus nous 

pousser à choisir des moyens contraires à l’idéal chrétien.  

En somme, la véritable obéissance consiste à se laisser façonner par le Christ obéissant, 

jusqu’à la croix, pour accomplir la volonté du Père dans la liberté et la charité. C’est là le modèle 

proposé aux jésuites : non pas la soumission passive d’un cadavre, mais l’engagement 

courageux d’un disciple qui choisit d’aimer et de servir en toute conscience. Revisiter 

aujourd’hui cette page d’histoire missionnaire, c’est accueillir à la fois les lumières et les 

ombres du passé, en vue de poursuivre notre chemin de la mission toujours plus fidèle et 

conforme à l’Évangile, où l’obéissance et la liberté se rejoignent pour la plus grande gloire de 

Dieu et le salut des âmes.



177!

!

CONCLUSION 

Parti d’une situation concrète située dans le temps et dans l’espace, notre travail a eu 

comme prétention de comprendre la posture des missionnaires jésuites en Angola vis-à-vis des 

directives reçues de leur Supérieur Général à Rome et de répondre, entre autres, à la question 

de savoir quel chemin suivre lorsque l’obéissance est mise à l’épreuve par l’accomplissement 

de la mission. Pour y parvenir, nous avons divisé notre travail en quatre chapitres.  

Le premier chapitre, avant de raconter la rencontre avec les Portugais, dépeint l’histoire 

du royaume Kongo, fondé par le prince Lukeni après s’être révolté contre le royaume de Bungu. 

Il parvint à l’unification de plusieurs chefferies qui étaient indépendantes les unes des autres. 

Le résultat en fut la naissance d’un État centralisé dont le génie reposait sur l’intégration des 

populations aux origines différentes.  D’où la formation d’un nouveau peuple, les Bakongo, 

issus de l’alliance entre les conquérants étrangers et les autochtones soumis, désormais unifiés 

non seulement par les liens du mariage, mais également par la nécessité de construire une 

société plus harmonieuse et structurée. Avec Mbanza Kongo comme capitale, qui deviendra 

plus tard São Salvador à l’ère portugaise, le royaume s’organise autour d’un monarque suprême, 

d’un Conseil d'État et d’une administration politique. L’économie est diversifiée. Alors que la 

subsistance du royaume est assurée par l’agriculture, l’élevage, la chasse et la cueillette, les 

biens utiles à la vie quotidienne et aussi aux activités militaires sont fournis par les métiers 

d’artisan tels que la forge, le tissage du raphia et du coton, sans omettre la poterie. Témoignant 

d’un savoir-faire adapté à l’environnement et aux besoins de ses habitants, les maisons étaient 

construites de pieux et couvertes de chaume ou de feuilles de palmier.  

Le décor ainsi planté a été le contexte dans lequel vivait ce royaume avant l’arrivée des 

Portugais, alors maîtres de la navigation, habités par la vision expansionniste où le commerce, 

la conquête et la diffusion de la foi chrétienne étaient inséparables. Leur arrivée, qui bouleversa 

complètement le mode de vie du royaume Kongo, inaugura aussi les relations diplomatiques 

empreintes d’amitié entre le Portugal et le Kongo accompagnées d’un projet d’évangélisation. 

Baptisé sous le nom de João Ier, le Roi Nzinga Nkuwu qui semblait ouvrir son royaume au 

christianisme, ne tarda pas à apostasier.  

Cependant, ce fut différent avec son successeur, le prince Afonso Ier, qui se montra plus 

fervent. Artisan incontesté de la christianisation de son peuple, il envoya des jeunes nobles au 

Portugal pour s’instruire, parmi lesquels son propre fils, le prince Henrique, qui en reviendra 

comme le premier évêque noir de son royaume. Pour assurer l’évangélisation de son peuple, 

Afonso Ier ne cessa de solliciter des missionnaires auprès du monarque portugais. Cependant, 



178 
!

les comportements de certains Blancs établis au Kongo laissaient à désirer. Et il ne manqua pas 

de voix demandant au monarque portugais de les expulser pour préserver le royaume Kongo de 

la dépravation des mœurs. C’est dans ce climat que la Compagnie de Jésus naissante et jouissant 

d’une bonne réputation fut sollicitée par la Couronne portugaise pour l’évangélisation du Kongo 

où s’entremêlaient, dans un processus complexe, la religion et les échanges commerciaux.  

Répondre à un tel appel du roi temporel auquel il ne serait pas faux de voir celui du Roi 

Éternel, passe par l’obéissance telle que développée dans le deuxième chapitre. Elle est la pierre 

angulaire qui lie les jésuites et donne à la Compagnie de Jésus la cohérence à son action 

missionnaire. Au-delà d’une règle disciplinaire, l’obéissance se présente comme un chemin 

spirituel et un lien vivant par lequel chaque jésuite est uni aussi bien au Pape, à ses supérieurs 

qu’à ses compagnons. Et ce, pour la plus grande gloire de Dieu et le salut des âmes. Dès sa 

fondation, la Compagnie de Jésus a institué un vœu spécial d’obéissance au Pape par lequel ses 

membres sont engagés à se disponibiliser pour aller missionner partout où le Saint-Siège le juge 

nécessaire. Cette disponibilité immédiate et sans condition qui fait des jésuites un corps volant 

toujours prêt, est la marque distinctive de la Compagnie de Jésus. 

Néanmoins, conçue comme une véritable école de liberté intérieure, l’obéissance 

ignatienne ne saurait se réduire à une soumission aveugle. Elle s’inspire des Exercices spirituels 

pour inviter le jésuite à reconnaître à travers la volonté du supérieur, l’expression de la volonté 

du Christ lui-même. Aussi sont-ils requis une foi profonde et un esprit de discernement. 

L’inférieur apprend à obéir non pas pour la personne qui commande, mais en vue de Celui pour 

qui on obéit : le Seigneur lui-même. Ainsi, sans considération pour la personne du supérieur, 

lui obéir, c’est obéir au Christ. Par-delà le supérieur, ce principe s’étend à d’autres aspects de 

la vie jésuite comme l’obéissance au cuisinier, aux subalternes ou responsables des tâches 

humbles, aux médecins et aux infirmiers. De cette manière, l’obéissance se présente comme un 

critère déterminant pour la croissance et l’admission définitive dans la Compagnie. 

Plus qu’un novice, le jésuite incorporé dans la Compagnie de Jésus est appelé à une 

obéissance encore plus exigeante. Il n’obéit pas uniquement lorsqu’il reçoit explicitement un 

ordre à exécuter, mais aussi à la simple manifestation de la volonté du supérieur. Loin de briser 

intérieurement l’inférieur, cette radicalité ne vise que sa configuration intérieure au Christ 

obéissant, pouvant l’amener à l’accomplissement de la mission dans des conditions difficiles. 

Quant aux supérieurs, l’exercice de l’autorité ne rime point avec l’autoritarisme. Il s’agit 

tout simplement d’un « gouvernement spirituel » qui trouve son inspiration dans la charité et 

dans le discernement. Il n’a pas d’autres visées si ce n’est le plus grand service de Dieu. Pour 

confier à ses compagnons des missions adaptées en vue de produire du fruit escompté, le 



179!

!

supérieur doit bien connaître aussi bien leurs qualités que leurs limites. D’où l’importance du 

compte de conscience dans la Compagnie de Jésus, au cours duquel chaque jésuite, dans un 

climat de confiance, s’ouvre librement à son supérieur en lui partageant – sans rien cacher de 

sa vie intérieure ou extérieure – ses joies, ses peines et ses intentions. Aussi, l’obéissance 

devient-elle une dynamique qui fait grandir l’unité, la disponibilité et la fécondité missionnaire. 

Somme toute, l’obéissance ignatienne se veut un lien vital qui unit tout le corps de la 

Compagnie de Jésus et un chemin non moins exigeant qui forme ses membres à la capacité de 

se donner sans réserve au service de Dieu. Cette disposition spirituelle qui conjugue l’humilité 

et le discernement, se révéla déterminante pour l’intelligence de la mission confiée aux premiers 

jésuites qui évangélisèrent les royaumes Kongo et Angola, objet du troisième chapitre.  

Nous avons montré dans ce chapitre comment le zèle apostolique des premiers 

missionnaires jésuites dans cette région de l’Afrique centrale met en lumière la détermination 

et les difficultés d’une évangélisation menée dans un contexte marqué par les tensions entre 

aspirations spirituelles et réalités politiques. Tenant saint François Xavier comme inspiration et 

référence, les fils d’Ignace de Loyola se lancèrent avec bravoure dans des terres de missions 

outre-mer, enflammés par le désir d’y annoncer la Bonne Nouvelle du salut. Leur arrivée au 

Kongo s'inscrivait entièrement dans la continuité des efforts d'évangélisation amorcés par le 

Roi Afonso Ier, qui avait intensifié ses démarches auprès du Portugal dont il attendait l’envoi 

de missionnaires.  

En 1548, arriva au royaume Kongo le premier groupe constitué de quatre missionnaires 

jésuites. Il s’ensuivit, en 1553, le second groupe de deux religieux de la Compagnie de Jésus. 

Malgré leur bonne volonté doublée d’un zèle ardent pour l’évangélisation du Kongo, ils ne 

produisirent point les fruits escomptés. En effet, beaucoup de difficultés telles que les maladies, 

les incompréhensions culturelles, le nombre réduit de missionnaires et la dureté des conditions 

de vie eurent vite raison de leurs efforts. De cet échec surgit un rebondissement en Angola qui 

devint leur principal champ apostolique.  

Sollicitée par la Couronne portugaise qui voulait répondre favorablement à l’appel du 

roi angolais, la Province jésuite du Portugal envoya quatre missionnaires qui arrivèrent en 

Angola en 1560. Leur enthousiasme initial fit long feu parce qu’ils furent accusés d’espionnage 

et de connivence avec les conquérants portugais. Par conséquent, les missionnaires furent 

obligés de déguerpir le territoire angolais. Toutefois, le Père Francisco de Gouveia resta en 

captivité pendant quatorze ans. Il mourut en 1575, peu de temps après l’arrivée de nouveaux 

missionnaires jésuites. Ce fut ainsi le début d’une nouvelle ère qui vit la mission jésuite 

prospérer en Angola, malgré le besoin jamais satisfait d’un plus grand nombre de jésuites.  



180 
!

Partant du principe que nul ne pouvait être sauvé en dehors de l’Église catholique, la 

stratégie missionnaire trouvait son appui sur une conception exclusive du salut. Ainsi, soucieux 

de sauver un plus grand nombre possible de gens, les missionnaires ne s’empêchaient pas de 

justifier, au besoin, des moyens coercitifs pour y parvenir. C’est dans cette optique qu’il fallait 

comprendre leur soutien à la conquête militaire portugaise. Pour eux, l’assujettissement 

politique des populations locales était une nécessité pour assurer la durabilité de leur 

conversion. Ils suivaient alors le schéma suivant comme méthode d’évangélisation des païens : 

soumission, instruction, conversion et baptême. Parallèlement, ils s’occupaient également des 

fidèles déjà baptisés. Pour les maintenir dans la foi, la catéchèse et les sacrements étaient de 

mise. Quant aux populations non-africaines installées en Angola, les jésuites les 

accompagnaient par les prédications, l’administration des sacrements et le culte. Au-delà des 

frontières territoriales, ils incursionnaient dans le royaume Kongo voisin pour évangéliser les 

populations. Outre ces activités pastorales, ils s’adonnaient aux œuvres éducatives et caritatives 

notamment en prol des enfants.  

Pour leur survie et celle des activités missionnaires, les jésuites se confrontèrent à des 

choix douloureux. Faute de ressources, ils participèrent à la traite négrière qu’ils considéraient 

comme un mal nécessaire pour maintenir leurs œuvres. Cette situation illustre combien l’élan 

spirituel des jésuites se heurta aux réalités politiques, économiques et sociales d’un monde 

marqué par la colonisation et l’esclavage. Il se pose alors la question cruciale de la fidélité aux 

idéaux ignatiens dans un contexte où les compromis s’avéraient inévitables.  

Dans le dernier chapitre, apparaît clairement la complexité du rapport entre l’idéal 

spirituel de l’obéissance ignatienne et les contraintes d’un contexte historique conditionné par 

la colonisation et l’esclavage. Animés par un profond désir d’un plus grand service de Dieu et 

d’un bien universel, les missionnaires virent leur engagement se heurter à des réalités qui 

mettaient à l’épreuve la pureté de leurs intentions. Leur implication dans le commerce 

d’esclaves, quoique trouvant sa justification dans le souci de maintenir et de pourvoir aux 

besoins des activités missionnaires, dévoile avec clarté le conflit douloureux entre l’idéal 

évangélique et la nécessité pratique.  

Fondée sur la liberté intérieure, le discernement et l’humilité, l’obéissance ignatienne 

est loin d’être une obéissance servile ou mécanique. Elle a le mérite de reconnaître, dans les 

décisions du supérieur, l’appel de Jésus-Christ lui-même, et à s’y conformer dans un esprit de 

foi. Néanmoins, pour les missionnaires sur le terrain, cette vision, si noble soit-elle, se heurtait 

à des pressions politiques, économiques et culturelles sans précédent pour eux. D’aucuns 

crurent alors discerner dans le commerce d’esclaves un mal inévitable, un sacrifice jugé 



181!

!

nécessaire pour assurer la continuité de l’évangélisation. Cette option – même inspirée par le 

désir pieux d’évangélisation – était en contradiction avec les valeurs de l’Évangile puisqu’elle 

bafouait la dignité et la liberté des êtres humains.  

En effet, pour rester fidèles à l’Évangile, les missionnaires ne pouvaient pas faire fi de 

l’esclavage qui était tout simplement la négation de la dignité humaine. Il va sans dire que 

l’annonce du Christ ne peut pas s’appuyer sur la contrainte, la violence, l’exploitation ou 

l’humiliation. Au cas contraire, il ne s’agirait plus d’évangélisation, mais d’une action tout à 

fait contraire : une trahison du message que cette annonce prétend transmettre. Et ce, dans la 

mesure où la transmission de la Bonne Nouvelle n’est possible qu'à des personnes qui sont 

considérées comme libres et égales en dignité, puisque c'est justement cette dignité que Dieu 

leur confère en les créant à son image. Lorsque les missionnaires ferment les yeux devant un 

système qui écrase la personne humaine – qu’ils le tolèrent, le justifient, ou, pire encore, y 

participent – cela signifie qu’ils renoncent explicitement au cœur même de leur mission qui est 

de manifester le visage du Dieu libérateur des opprimés. Ainsi, une évangélisation qui 

s’accomplit en sacrifiant la dignité humaine se vide de son sens et navigue à contre-courant de 

la mission du Christ venu non pour soumettre, mais pour servir et libérer l’homme de toute 

oppression. « Jésus est l’Opprimé dont le travail est de libérer l’humanité de la 

déshumanisation ».1                                                                    

De plus, pour nous, il ne serait pas exagéré d’affirmer qu’une mission soutenue par 

l’injustice ou la déshumanisation porte en elle un germe de mensonge : elle proclame un Dieu 

d’amour au moyen de pratiques qui contredisent cet amour. Bien que les conversions apparentes 

puissent sembler indiquer une efficacité extérieure de cette mission, cela ne confère aucune 

valeur spirituelle à long terme. Par conséquent, toute forme d'évangélisation qui ne repose pas 

sur un respect absolu de la dignité humaine s'éloigne de sa source et perd sa crédibilité. La 

proclamation de la foi ne peut être authentique que si elle respecte entièrement la liberté, la 

justice et la dignité des personnes à qui elle s'adresse. C’est une condition sine qua non pour 

l’évangélisation aussi bien hier – malgré la faille de nos missionnaires – qu’aujourd’hui.  

C’est ainsi que leur implication dans ce commerce d’êtres humains suscita pas mal de 

critiques tant à l’intérieur qu’à l’extérieur de l’Ordre. Ce qui amena, par exemple, une minorité 

de jésuites missionnaires au Brésil à s’insurger publiquement contre l’esclavage pratiqué dans 

leurs propres maisons et œuvres. Devant l’évidence de la fracture morale et spirituelle de ses 

compagnons, intervint le Supérieur Général, Claudio Acquaviva, pour réaffirmer la fidélité à la 

!
1 “Jesus é o Oprimido cujo trabalho é libertar a humanidade da desumanidade” (CONE, James Hal. Teologia 
negra. São Paulo: Recriar, 2020, p. 195, traduction nôtre). 



182 
!

Compagnie de Jésus et à l’Évangile en interdisant formellement aux missionnaires de se livrer 

à l’esclavage. Quelle réception pour une telle interdiction ? 

D’une part, pour avoir déclaré explicitement leurs résistances consenties et pour n’avoir 

pas voulu la même chose que leur Supérieur Général, nos missionnaires en Angola faillirent à 

l’obéissance de volonté. D'autre part, étant donné que l'obéissance du jugement repose sur le 

même sentiment partagé entre celui qui donne l'ordre et celui qui l'exécute, au point où ce 

dernier estime juste l'ordre donné, dans le contexte qui nous intéresse, les missionnaires n'ont 

pas ressenti la même chose que leur Général et donc n’ y ont pas vu la médiation de la volonté 

divine. Par le fait même, ils ont manqué à l’obéissance du jugement. 

À la lumière de ce qui précède, c’est-à-dire le conflit entre l’obéissance idéale et la 

pratique missionnaire concrète, disons d’abord que l’obéissance ignatienne n’est pas une simple 

exécution d’ordres. Elle suppose une rencontre vivante entre la liberté humaine et la volonté 

divine. Celle-ci est médiatisée par l’autorité spirituelle du supérieur. Ensuite, le contexte 

historique peut gravement influencer le discernement au point d’éclipser l’exigence 

évangélique fondamentale : voir en chaque homme et en chaque femme l’image vivante de 

Dieu. Enfin, cette page d’histoire que nous avons entrouverte nous rappelle que la fidélité à la 

mission ne saurait justifier des compromis contraires à la dignité humaine et à l’esprit de 

l’Évangile. Mais, revenant à l’une des questions initiales, quelle serait l’issue quand le vécu de 

l’obéissance est mis à l’épreuve par la pratique missionnaire sur le terrain ? 

Le seul et l’unique modèle de l’obéissance religieuse, c'est Jésus-Christ que nous 

sommes appelés à contempler pour nous conformer à sa manière de procéder. Nous avons 

entrouvert une page d’histoire missionnaire. En la revisitant, nous découvrons que l’obéissance 

véritable, à l’instar de Jésus obéissant jusqu’à la croix, est un acte de liberté intérieure qui 

engage tout l’être. Elle ne consiste pas à se laisser réduire au silence, mais à choisir, dans la 

lumière de la foi, la voie du service le plus grand de Dieu et du salut des âmes. Ainsi comprise, 

l’obéissance se présente comme un chemin exigeant, mais libérateur, où se conjuguent la 

fidélité et la charité pour témoigner de l’Évangile même au cœur des activités missionnaires 

dans des contextes les plus difficiles.  Et tout cela, pour la plus grande gloire de Dieu et le salut 

des  âmes. 



183!

!

BIBLIOGRAPHIE 

ACOSTA, José de. De Procuranda Indorum Salute: Pacificación y Colonización. Madrid: 
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1984, v.1. (Corpus Hispanorum de Pace, 23). 
 
ALDAMA, Antonio María de. Notas para un comentario a: La formula del Instituto de la 
Compañía de Jesús. Roma: Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 1981. 
 
ALENCASTRO, Luiz Felipe de. A economia política dos descobrimentos. In: NOVAES, 
Adauto (Org.). A descoberta do homem e do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 1998, 
p. 193-207. 
 
ALONSO-LASHERAS, Diego. Comment j’ai vécu la formation à l’obéissance dans la 
Compagnie de Jésus. Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 93-101, 1/2009. 
 
ALTUNA, Raul Ruiz de Asúa. Cultura tradicional bantu. 2.ed. Prior Velho: Paulinas, 2014. 
 
AMENGUAL, Gabriel. La evangelización como forma de vida. In: CANALS, Manuel Reus 
(Ed.). Evangelización y misión : Retos actuales del sueño inacabado de San Francisco Javier. 
Bilbao: Universidad de Deusto, 2006, p. 147-157. (Serie Teología, 35). 
 
ANCHIETA, José de. Cartas, Informações, Fragmentos Históricos e Sermões. Belo Horizonte: 
Itatiaia; São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1988. (Reconquista do Brasil – 2ª 
Série, 149). 
 
ARISTOTE. La politique. Traduit par Thurot. Paris : Garnier, [s.d.]. 
 
AUBERT, Jean-Jacques. L’esclave en droit romain ou l’impossible réification de 
l’homme. Cahiers de la recherche sur les droits fondamentaux, Caen, v.10, p. 19-25, 
jan/déc. 2012.  DOI : https://doi.org/10.4000/crdf.5226. Disponible sur: http://journals.Openedi 
tion.org/crdf/5226. Consulté le 08 mai 2025. 
 
AZZI, Riolando. A cristandade colonial: Um projeto autoritário. São Paulo: Paulinas, 1987. 
(História do pensamento católico no Brasil,1). 
 
AZZI, Riolando. Método Missionário e Prática de Conversão na Colonização. In: SUES, Paulo 
(Org.). Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento de uma nova 
evangelização. Petrópolis: Vozes, 1988, p. 89-105.  
 
BAESTEN, Vincent. Les anciens jésuites au Congo (1548-1648) : Extrait des Précis historiques 
1893-1896. Bruxelles : Alfred Vromant & Cie, 1898. 
 
BARROS, João de. Década primeira da Asia: Dos feitos que os portugueses fezerão no 
descobrimento e conquista dos mares e terras do Oriente. Dirigida ao senado da câmara desta 
cidade de Lisboa. Lib. III, cap. IX, fol. 52. Lisboa : Iorge Rodriguez, 1628.  
 
BARROS, João de. Década primeira da Asia: Dos feitos que os portugueses fezerão no 
descobrimento e conquista dos mares e terras do Oriente. Dirigida ao senado da câmara desta 
cidade de Lisboa. Lib. III, cap. X, fol. 55. Lisboa : Iorge Rodriguez, 1628.   
 



184 
!

BENDER, Gerald Jerry. Angola sob o domínio português: Mito e Realidade. Lisboa: Livraria 
Sá da Costa, 1980. 
 
BENOIT XVI. Exhortation apostolique post-synodale Verbum Domini. Rome : 2010. 
Disponible sur :https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/apost_exhortations/documents 
/hfbenxviexh20100930verbum-domini.html#LEDIEUQUIPARLE. Consulté le 01 juil. 2025. 
 
BENTO XVI. Jesus de Nazaré: Da entrada em Jerusalém até a Ressurreição. 2.ed. São Paulo: 
Planeta, 2016.  
 
BERAUD, Marianne. Autour du cognomen Advena (« l’Étranger »). L’extranéité comme 
creuset d’une identité servile dans l’onomastique du monde romain. Siècles, Clermont 
Auvergne, v. 44, n.1, sans pagination, jan./juin 2018. DOI : 10.4000/siecles.3279. Disponible 
sur: https:// journals.openedition.org/siecles/3279. Consulté le 26 mai 2025. 
 
BÉRÉ, Paul. « Entrer dans l’obéissance ». Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 
120, p. 102-110, 1/2009. 
 
BERTAUX, Pierre. Africa: Desde la prehistoria hasta los Estados actuales. 3.ed. Madrid: Siglo 
Veintiuno, 1974. (Historia Universal Siglo Veintiuno, 32). 
 
BÍBLIA TEB: notas integrais, tradução ecumênica. 3. ed. São Paulo: Loyola, 2020. 
 
BIGAOUETTE, Francine. Le cri de déréliction de Jésus en croix : Densité existentielle et 
salvifique. Paris : Cerf, 2004. (Cogitatio fidei, 236). 
 
BIHLMEYER, Karl; TUECHLE, Hermann; CAMARGO, Paulo Florêncio Da 
Silveira.  História da Igreja: idade moderna. São Paulo: Paulinas, 1965. v.3. 
 
BOILLOT, Jean-Joseph; IDRISSA, Rahmane. L’Afrique pour les nuls. Paris : First, 2015. 
 
BONINO, Serge-Thomas. Voici, je viens pour faire ta volonté : Entretiens sur la volonté de 
Dieu. Paris : Cerf, 2024. 
 
BONTINCK, François. Le catéchisme kikongo de 1624 : Réédition critique. Bruxelles : 
Académie Royale des Sciences d’Outre-Mer, 1978. Recension par : NTEDIKA, Konde. Le 
catéchisme kikongo de 1624 et la recherche d’une terminologie chrétienne en Afrique. Revue 
de Théologie Africaine, Kinshasa, v. 3, n. 5, p. 107-119, avril/sept. 1979. 
 
BORGES, Pedro. Metodos misionales en la cristianización de America: Siglo XVI. Madrid : 
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1960. (Missionalia Hispanica, 12). 
 
BOUYER, Louis. Rédemption. In: BOUYER, Louis. Dictionnaire théologique. Paris : Desclée, 
1990, p. 294-297.  

BOXER, Charles Ralph. A Igreja e a expansão ibérica (1440-1770). Lisboa: Edições 70, 2013. 
(Lugar da história, 11). 
 
BOXER, Charles Ralph. O império marítimo português: 1415-1825. Lisboa: Edições 70, 2011. 
 



185!

!

BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1472-1531). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1952. v.1. (Primeira Série). 
 
BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1532-1569). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953, v. 2. (Primeira Série). 
 
BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1570-1599). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1953, v. 3. (Primeira Série). 
 
BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1469-1599).  
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1954, v. 4. (Primeira Série). 

BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1600-1610). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1955. v. 5. (Primeira Série). 
 
BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1611-1621). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1955. v.6. (Primeira Série). 
 
BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1622-1630). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1956. v.7. (Primeira Série). 
 
BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1631-1642). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1960. v.8. (Primeira Série). 
 
BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1500-1569). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1963, v. 2. (Segunda Série). 
 
BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1570-1600). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1964, v. 3. (Segunda Série). 
 
BRÁSIO, António (Comp.). Monumenta Missionaria Africana: África ocidental (1600-1622). 
Lisboa: Agência Geral do Ultramar, 1968, v. 4. (Segunda Série).  
 
BRODRICK, James. Origines et expansion des jésuites. Paris : Sfelt, 1950, v.1.  
 
BRUCKER, Joseph. La Compagnie de Jésus : Esquisse de son institut et de son histoire (1521-
1773). 2e éd. Paris : Gabriel Beauchesne, 1919.  
 
CASAS, Bartolomeu de las. Único modo de atrair todos os povos à verdadeira religião. São 
Paulo: Paulus, 2005. (Obras completas, 1).  
 
CASSAMANO, Valter João. Génese e desenvolvimento da primeira missão jesuítica em 
Angola (1558-1565): Uma aproximação desde a correspondência entre jesuítas. 155 p.  
Dissertação (Mestrado em Teologia) – Universidad Pontificia Comillas, Madrid, 2021. 
 
CAVAZZI, Giovanni Antonio. Relation historique de l’Ethiopie occidentale : Contenant la 
Description des Royaumes de Congo, Angolle, et Matamba, traduite de l’Italien du P. Cavazzi, 
et augmentée de plusieurs Relations Portugaises, des Cartes Géographiques, et un grand nombre 
de Figures en Taille-douce. Par le R.P. J.B. LABAT de l’Ordre des Frères Prêcheurs. Paris : 
Charles-Jean-Baptiste Delespine, 1732, v.2. 
 



186 
!

CHASTONAY, Paul de. Les constitutions de l’Ordre des Jésuites : Leur genèse, leur contenu, 
leur esprit. Paris : Aubier, 1941.  
 
CONE, James Hal. Teologia negra. São Paulo: Recriar, 2020. 
 
CONGREGAÇÃO geral XXXI : Documentos. Tradução de António Fazenda et alii. 1967. 
 
CONGRÉGATION POUR LES INSTITUTS DE VIE CONSACRÉE ET LES SOCIÉTÉS DE 
VIE APOSTOLIQUE. Le service de l’autorité et l’obéissance. Rome : 2008. Disponible sur : 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccscrlife/documents/rc_con_ccscrlife_doc
_20080511_autorita-obbedienza_fr.html. Consulté le 02 jan. 2025. 
 
CONTIERI, Carlos Alberto. Dimensão bíblico-teológico da busca da vontade de Deus. Itaici, 
São Paulo, v. 34, n. 139, p. 5-14, mar. 2025. 
 
COSTA e SILVA, Alberto da. A enxada e a lança: A África antes dos Portugueses. 7.ed. Rio 
de Janeiro: Nova Fronteira, 2021, v. 2. 
 
COSTA e SILVA, Alberto da. A manilha e o libambo: A África e a Escravidão de 1500 a 1700. 
4.ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2022, v.1. 

CRÉTINEAU-JOLY, Jacques. Histoire religieuse, politique et littéraire de la Compagnie de 
Jésus : Composée sur des documents inédits et authentiques. 3e éd. Paris : Poussielgue-Rusand, 
1851. v.5. 

CRÉTINEAU-JOLY, Jacques. Histoire religieuse, politique et littéraire de la Compagnie de 
Jésus : Composée sur des documents inédits et authentiques. 3e éd. Paris : Poussielgue-Rusand, 
1851, v.1. 
 
CROEGAERT, Luc. Premières Afriques : Histoire et découvertes d’un continent. Bruxelles : 
Didier Hatier, 1985.  
 
CUVELIER, Jean ; JADIN, Louis. L’Ancien Congo d’après les archives romaines (1518 - 
1640).  Bruxelles : Académie Royale des Sciences Coloniales, 1954, v.36, n. 2. (Bibl. Musée 
de l’Homme et Musée d’Hist. Nat.). 
 
CUVELIER, Jean. Relations sur le Congo du Père Laurent de Lucques (1700-1717) : Mémoire. 
Bruxelles : I.R.C.B, 1953, v.32, n. 2. (Série historique). 
 
DAPPER, Olfert. Description de l'Afrique : contenant les noms, la situation et les confins de 
toutes ses parties, leurs rivières, leurs villes et leurs habitations, leurs plantes et leurs animaux 
; les mœurs, les coutumes, la langue, les richesses, la religion, le gouvernement de ses peuples... 
Amsterdam : Wolfgang, 1686.  
 
DAVIDSON, Basil. Mère Afrique : Les années d’épreuve de l’Afrique. Paris : Presses 
Universitaires de France, 1965. 
 
DECLOUX, Simon. El camino ignaciano: A la mayor gloria de Dios. Estella: Verbo Divino, 
1984.  
 



187!

!

DECLOUX, Simon. L’Esprit de la Compagnie dans la décision de commencer la Mission du 
Kwango. In : LA COMPAGNIE de Jésus et l'évangélisation en Afrique Centrale: Esprit, 
histoire et perspectives. Actes du Colloque tenu du 1er au 4 Décembre 1993 à la Faculté Saint 
Pierre Canisius, Kimwenza. Kinshasa : Loyola, 1994, p. 349-371. 
 
DECLOUX, Simon. La 33e Congrégation Générale de la Compagnie de Jésus. Nouvelle Revue 
Théologique. Bruxelles, v. 106, n. 6, p. 862-884, nov./déc. 1984. 
 
DECRETOS da 35a Congregação Geral: 16a desde a restauração da Companhia. São Paulo: 
Loyola, 2008. (Documenta SJ). 
 
DELORME, Jean. L'heureuse annonce selon Marc: Lecture intégrale du deuxième Evangile II. 
Paris : Cerf, 2008. (Lectio divina, 223). 
 
DENZINGER, Heinrich; HÜNERMANN, Peter (Orgs.). Compêndio dos símbolos, definições 
e declarações de fé e moral. São Paulo: Paulinas/Loyola, 2007. 
 
DHÔTEL, Jean-Claude. Les jésuites de France : Chemins actuels d'une tradition sans rivage. 
Paris : Desclée de Brouwer, 1987. (Christus: histoire, 63). 
 
DORIA, Pedro. 1565: Enquanto o Brasil nascia. A aventura de portugueses, franceses, índios e 
negros na fundação do país. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2022. 
 
DORIGNY, Marcel; GAINOT, Bernard. Atlas das escravidões: Da Antiguidade até nossos 
dias. Petrópolis: Vozes, 2017. 

DUMEIGE, Gervais. La genèse de l’obéissance ignatienne. Christus, Paris, n. 7, p. 314-331, 
juil./sept. 1955. 

 
DUSSEL, Enrique. Do descobrimento ao desencobrimento. In: SUESS, Paulo (Org.). 
Queimada e semeadura: Da conquista espiritual ao descobrimento de uma nova evangelização. 
Petrópolis: Vozes, 1988, p. 109-118. 
!

FABRE, Pierre-Antoine. Correspondance as an Instrument of Government : Continuities and 
Evolutions of the Epistolary Habitus in the Society of Jesus. In : FABRE, Pierre-Antoine ; 
RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project : Claudio Acquaviva’s Generalate (1581-
1615) and the Emergence of Modern Catholicism. Boston : Institute of Jesuit Sources, 2017, p. 
11-28. 
 
FABRO, Pedro. Memorial de são Pedro Fabro. 2.ed. São Paulo : Loyola, 2014.  
 
FÉDOU, Michel. Jésus Christ dans l’histoire humaine et le mystère de Dieu : Essai de 
christologie. Paris : Cerf, 2024. (Cogitatio fidei, 322). 
 
FELNER, Alfredo de Albuquerque. Angola: Apontamentos sôbre a ocupação e início do 
estabelecimento dos portugueses no Congo, Angola e Benguela. Extraídos de documentos 
históricos. Coimbra: Imprensa da universidade, 1933. (História colonial dos portugueses). 
 
FERKISS, Victor Christopher. África: Um continente à procura de seu destino. Rio de Janeiro : 
Edições G.R.D., 1967. 



188 
!

 
FERREIRA, Anete Costa. Os jesuítas na América Portuguesa: o caso da Amazónia. In: 
SIMÕES, Carlota; MIRANDA, Maria Margarida Lopes de; CASALEIRO, Pedro. Visto de 
Coimbra: O Colégio de Jesus entre Portugal e o mundo. Coimbra: Imprensa da Universidade 
de Coimbra, 2020. (Documentos). 
 
FEUILLET, André. L’agonie de Gethsémani: Enquête exégétique et théologique suivie d’une 
étude du ‘Mystère de Jésus’ de Pascal. Paris : Gabalda et Cie, 1977. 

FRANCISCO XAVIER, Santo. Obras completas. Braga: Apostolado da oração; São Paulo: 
Loyola, 2006. 

GAIUS. Institutes. 2e éd. Traduit par Julien Reinach. Paris : Les Belles Lettres, 1965. 
(Collection des universités de France).  
 
GALOT, Jean. La conscience de Jésus. Gembloux : Duculot-Lethielleux, 1971. (Théologie et 
vie, 4). 
 
GIULIANI, Maurice. Nuit et lumière de l’obéissance. Christus, Paris, n. 7, p. 349-368, 
juil./sept. 1955.  
 
GOMES, Laurentino. Escravidão: Do primeiro leilão de cativos em Portugal até a morte de 
Zumbi dos Palmares. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019, v.1. 
 
GONÇALVES, António Custódio. A acção evangelizadora e cultural de Portugal no Congo 
(SÉCS. XV-XVII). Brotéria, Braga, v. 134, n. 5-6, mai/jun. 1992. 
 
GONÇALVES, Nuno da Silva. Prefácio. In: SIMÕES, Carlota; MIRANDA, Margarida; 
CASALEIRO, Pedro. Visto de Coimbra: O Colégio de Jesus entre Portugal e o mundo. 
Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2020, p. 9-11. (Documentos). 
 
GOUJON, Patrick. Discerner pour la mission. Christus, Paris, n. 254, p. 102-112, avril 2017.  
 
GOUJON, Patrick. Le discernement des situations dans la tradition ignatienne. Revue d’éthique 
et de théologie morale, Paris, n. 298, p. 25-34, juin 2018. 
 
GUERREIRO, Fernão. Relação anual das coisas que fizeram os padres da Companhia de Jesus 
nas suas missões ... nos anos de 1600 a 1609; e do processo da conversão e cristandade 
daquelas partes: Tirada das cartas que os missionários de lá escreveram: 1600 a 1603. Coimbra: 
Imprensa da Universidade, 1930. v.1. (Scriptores rerum lusitanarum, série A). 

GUERREIRO, Fernão. Relação anual das coisas que fizeram os padres da Companhia de Jesus 
nas suas missões ... nos anos de 1600 a 1609; e do processo da conversão e cristandade 
daquelas partes: Tirada das cartas que os missionários de lá escreveram: 1604 a 1606. Coimbra: 
Imprensa da Universidade, 1931. v.2. (Scriptores rerum lusitanarum, série A). 

GUILHERMY, Elesban de. Ménologe de la Compagnie de Jésus: Assistance de Portugal 
comprenant les provinces et missions du Japon, de la Chine, du Brésil, des Indes orientales, de 
l’Éthiopie et de la Guinée. Poitiers : Henri Oudin, 1867. v.1. 



189!

!

GUILLET, Jacques. Jésus-Christ dans notre monde. Paris : Desclée de Brouwer, 1996. 
(Christus : essais, 39). 
 
HACQUARD, Georges ; DAUTRY, Jean ; MAISANI, Olivier. Guide romain antique. 53e éd. 
Clamecy: Hachette Éducation, 2012. (Faire le Point/Références, 5). 
 
HAKEM, Ahmed Mohammed Ali. A civilização de Napata e Méroe. In: MOKHTAR, Gamal 
(Ed.). História Geral da África, II: África antiga. 2. ed. Brasília: UNESCO, 2010, p. 297-331 
(História geral da África da UNESCO, 2). 
 
HANSEN, João Adolfo. A servidão natural do selvagem e a guerra justa contra o bárbaro. In: 
NOVAES, Adauto (Org.). A descoberta do homem e do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1998, p. 347-373. 
 
HARARI, Yuval Noah. Sapiens: Uma breve história da humanidade. 25.ed. Porto Alegre: 
L&PM, 2017. 
 
HENNING, Christophe. Saint Ignace de Loyola : 1491-1556. Paris : Presses de la Renaissance, 
2016. (Les grandes figures de la spiritualité chrétienne, 7). 
 
HERMANN, Christian. L’Église d’Espagne sous le Patronage Royal (1476-1834) : Essai 
d’ecclésiologie politique. Madrid : Casa de Velázquez, 1988. E-book. Disponible sur : 
https://books.openedition.org/cvz/1986. Consulté le 12 nov. 2024. 
 
HERNÁNDEZ MONTES, Benigno. Recuerdos ignacianos: Memorial de Luis Gonçalves da 
Câmara. Bilbao: Mensajero; Santander: Sal Terrae, 1991. (Manresa, 7). 
 
HOORNAERT, Eduardo. Formação do catolicismo brasileiro 1550-1800: Ensaio de 
interpretação a partir dos oprimidos. Petrópolis: Vozes, 1974. 
 
JAER, André de. Faire corps pour la mission : Une lecture sapientielle des Constitutions de la 
Compagnie de Jésus. Bruxelles : Lessius, 1998. (La part-Dieu, 3). 
 
JURADO, Manuel Ruiz. La formación de los jesuitas durante el generalato de Mercuriano. In: 
McCOOG, Thomas M. (Ed.). Mercuriano: La cultura jesuítica (1573-1580). Santander: Sal 
Terrae, 2017, p. 189-213. (Manresa, 61). 
 
KESSLER, Hans. Rédemption/Sotériologie. In : EICHER, Peter (Dir.). Nouveau dictionnaire 
de théologie. 2e éd. Paris : CERF, 1996, p. 800-807. 
 
KOLVENBACH, Peter-Hans. La formación del jesuita. Roma: Curia General de la Compañia 
de Jesús, 2003. 
 
KOLVENBACH, Peter-Hans. Seleccion de escritos del P. Peter-Hans Kolvenbach: 1991-2007. 
[Madrid]: Curia del Provincial de España de la Compañía de Jesús, 2007. 
 
KONINGS, Johan. Espírito e mensagem da liturgia dominical: Subsídios para a liturgia, 
pregação e catequese (Anos A, B e C). 2.ed. Petrópolis: Vozes, 1986. 
 
LA BIBLE de Jérusalem. Paris : Cerf, 1999.  



190 
!

 
LACOUTURE, Jean. Jésuites: Une multibiographie. Les conquérants. Paris : Seuil, 1991.  
 
LANDREA, Cyrielle. La familia méconnue des Valerii Messallae (Ier s. av. – Ier s. ap. J.-C.). 
In : DONDIN-PAYRE, Monique ; TRAN, Nicolas (éds.). Esclaves et maîtres dans le monde 
romain. Rome : Publications de l’École française de Rome, 2016, sans pagination. (Collection 
de l’École française de Rome, 527). E-book. Disponible sur : https://doi.org/10.4000/ books.efr. 
3203. Consulté le 19 mai 2025. 
 
LEBRUN, François ; ANTÉBI, Elizabeth. Les Jésuites ou la gloire de Dieu. Milano: Stock, 
1990. 
 
LÉCRIVAIN, Philippe.  Pour une plus grande gloire de Dieu : Les missions jésuites. [s.l.] : 
Gallimard, 1991. (Découvertes, 110). 
 
LÉCRIVAIN, Philippe. Les premiers siècles jésuites : Jalons pour une histoire (1540-1814). 
Namur : Lessius, 2016. (Au singulier, 29). 
 
LEGRAND, Lucien. Le Dieu qui vient : La mission dans la Bible. Paris : Desclée, 1988. 
 
LEITÃO, José Augusto Duarte. A guerra do céu e de Deus: A missão do P. Baltasar Barreira, 
SJ, na primeira evangelização de Angola (1580-1592). 307 p. Dissertação (Mestrado em 
Teologia) - Faculdade de Teologia Nossa Senhora da Assunção, São Paulo, 1992. 
 
LEITE, Serafim. Breve história da Companhia de Jesus no Brasil: 1549-1760. Braga: Livraria 
A.I., 1993. 
 
LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil II: Século XVI – A obra. Lisboa : 
Livraria Portugália, 1938. 
 
LEITE, Serafim. Monumenta Brasiliae II: (1553-1558). Roma: Monumenta Historica 
Societatis Iesu, 1957. (Monumenta Historica Societatis Iesu, 80). 
 
LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: História da opressão das mulheres pelos homens. 
São Paulo: Cultrix, 2019. 
 
LETURIA, Pedro de. Aux sources de la « Romanité » de la Compagnie de Jésus. Christus, 
Paris, n. 5, p. 81-100, jan./mars 1955. 

LIMA, Joaquim da Costa. A Acção Missionária dos Jesuítas Portugueses. Pôrto: Costa 
Carregal, 1931. 

LORTZ, Joseph. Histoire de l’Église. Paris : Payot, 1962. (Petite Bibliothèque Payot, 9). 
 
LOVEJOY, Paul. Une histoire de l’esclavage en Afrique : Mutations et transformations (XIVe 
– XXe siècles). Paris : Karthala/CIRESC, 2017. 
 
LOYOLA, Inácio de. Autobiografia. Traduzido por Armando Cardoso. 3.ed. São Paulo: 
Loyola, 1987. 
 



191!

!

LOYOLA, Ignace de. Exercices Spirituels. 4e éd. Paris : Desclée de Brouwer, 1986. (Christus : 
textes, 61). 
 
LOYOLA, Ignace de. Monumenta Ignatiana: ex autographis vel ex antiquioribus exemplis 
collecta: series prima : Sancti Ignatii de Loyola Societatis Jesu fundatoris Epistolae et 
instructiones : tomus quartus. Matriti: Gabrielis Lopez del Horno, 1964. (Monumenta historica 
Societatis Iesu, 29). 
 
MANSO, Visconde de Paiva. História do Congo. Lisboa: Tipografia da Academia, 1877. 
 
MARTIN, Zélie; MARTIN, Louis. Correspondance familiale (1863-1888). Paris : Cerf, 2018. 
(Intimité du christianisme). 
 
MARTINI, Carlo Maria. Et Dieu se fit vulnérable : Les récits de la Passion. 2e éd. Paris : Cerf ; 
Montréal : Médiaspaul, 1995.  
 
MBWAKI NSOKILA, Alphonse Marie. La faillite d’une rencontre : Une mission et une 
civilisation. In : ACTES DU CONGRÈS DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans 
d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre 
Pastoral de Kisantu, 1996, p. 71-94. 
 
MELLO, Alberto. Évangile selon Matthieu : Commentaire midrashique et narratif. Paris : Cerf, 
1999. (Lectio divina, 179). 
 
MENO, Kikokula. Le christianisme dans la mystique des grandes découvertes : le cas de 
l’ancien Kongo. In : ACTES DU CONGRÈS DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans 
d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre 
Pastoral de Kisantu, 1996, p. 17-31. 
 
MEREDITH, Martin. O destino da África: Cinco mil anos de riquezas, ganância e desafios. Rio 
de Janeiro: Zahar, 2017. 
 
MISSIONS de la Compagnie de Jésus parmi les infidèles : Quelques notes historiques et 
statistiques. [s.a.] Torino : Baravalle e Falconieri, 1925. 
 
MORI, Geraldo Luiz de ; TAPIA, José Federico Castillo. La conversión espiritual en Ignacio 
de Loyola y en las fuentes de la espiritualidad ignaciana. In: MAZINI, Maria Marcela; SOLER, 
Fernando (Eds.). Teología de la conversación en el Espíritu: Una exploración interdisciplinar. 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Agape Libros, 2024, p. 103-127. (Escritos teológico-
pastorales, 53). 
 
MOTTA, Franco. Jesuit Theology, Politics, and Identity : The Generalate of Acquaviva and the 
Years of Formation. In : FABRE, Pierre-Antoine ; RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva 
Project : Claudio Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the Emergence of Modern 
Catholicism. Boston : Institute of Jesuit Sources, 2017, p. 353-374.  
 
NADAL, Jeronimo. Epistolae et monumenta P. Hieronymi Nadal V: Commentarii de Instituto 
Societatis Iesu. Edité par Michael Nicolau. Roma: Monumenta Historica Soc. Iesu, 1962. 
(Monumenta historica Societatis Iesu, 90). 



192 
!

NDAYWEL è NZIEM, Isidore. Histoire du Zaïre : De l’héritage ancien à l’âge contemporain. 
Louvain-la-Neuve : Duculot, 1997. 
 
NGOMA Ngambu Ferdinand. Discours du président du C.A. de l’UNIBAZ : Ve Centenaire de 
l’évangélisation du Kongo. In : ACTES DU CONGRÈS DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 
500 ans d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : 
Centre Pastoral de Kisantu, 1996, p. 10-15. 
 
NÓBREGA, Manoel da. Cartas do Brasil. Belo Horizonte/São Paulo: Itatiaia, 1988. 
(Reconquista do Brasil – 2ª Série, 147). 
 
NTIMA, Nkanza. Préface. In: METENA M’NTEBA, Simon-Pierre. L'Afrique veut toujours 
devenir elle-même...: Pedro Arrupe et la Compagnie de Jésus en Afrique (1965-1983). Nairobi: 
Institut Historique Jésuite en Afrique, 2021. 
 
NZAMBA, Lucien. Batismo no reino do Kongo: promessa de salvação ou de prosperidade?  
Pensar-Revista Eletrônica da FAJE, Belo Horizonte, v.15, n.1, p.100-111, ago. 2024. DOI: 
10.20911/21799024v15n1p100/2024. Disponible sur : https://www.faje.edu.br/periodicos/inde 
x.php/pensar/article/view/5713/5264. Consulté le 13 nov. 2024. 
 
NZINGA, Makitu Germain. Le baptême de Mani Nzinga Nkuwu : Une analyse critique et 
prospective. In : ACTES DU CONGRÈS DE KISANTU 21-28 JUILLET 1991. 500 ans 
d’évangélisation et de rencontres des cultures en pays Kongo 1491-1991. Kisantu : Centre 
Pastoral de Kisantu, 1996, p. 33-54. 
 
O’MALLEY, William John. Los primeros jesuitas. Bilbao: Mensajero; Santander: Sal terrae, 
1993. (Manresa, 14). 
 
O’MALLEY, William John. Os primeiros jesuítas. São Leopoldo: Unisinos; Bauru: EDUSC, 
2004. (História). 
 
O’MALLEY, William John. The First Jesuits. Cambridge: Harvard University Press, 1993. 
 
O’MALLEY, William John. Une histoire des jésuites : D’Ignace de Loyola à nos jours. 
Bruxelles : Lessius, 2014. 
 
ORÍGENES. Homilias sobre o Evangelho de Lucas. São Paulo: Paulus, 2016. (Patrística, 34). 
 
PAIRAULT, Claude. L’obéissant tient-il parole ? Christus, Paris, n. 7, p. 388-404, juil./sept. 
1955. 
 
PAIVA, Manso Visconde de. História do Congo. Lisboa: Tipografia da Academia, 1877. 
 
PALMÉS, Carlos. Del discernimiento a la obediencia ignaciana.  Roma: Centrum Ignatianum 
Spiritualitatis, 1988. 
 
PAUL VI. Exhortation apostolique Evangelii Nuntiandi. Rome : 1975. Disponible sur : https:// 
www.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_ev 
angelii-nuntiandi.html. Consulté le 28 mars 2025. 
 



193!

!

PENNA, Romano. Salut. In: LACOSTE, Jean-Yves (Dir.). Dictionnaire critique de Théologie. 
Paris : Presses Universitaires de France, 1998, p. 1049-1052. 
 
PÉPIN, Jean. Salut. In: DICTIONNAIRE de la théologie chrétienne. Paris : Encyclopaedia 
Universalis et Albin Michel, 1998, p. 726-727. (Encyclopaedia Universalis). 
 
PEREIRA, José Carlos. Liturgia da Palavra I: Reflexões para os dias de semana. São Paulo: 
Paulus, 2014. E-book.  
 
PIEILLER, Evelyne. Spartacus, la gloire des vaincus. Le Monde diplomatique, n.754, p. 26, 
jan. 2017. Disponible sur :https://www.monde-diplomatique.fr/2017/01/PIEILLER/56994. 
Consulté le 21 mai 2025. 
 
PROVÍNCIA DE ESPAÑA – COMPAÑIA DE JESUS, Congregación General 36. Bilbao : 
Grupo de Coninicación Loyola, 2017. 
 
RANDLES, William Graham Lister. L’ancien royaume du Congo des origines à la fin du XIXe 
siècle. Paris : EHESS, 2002. 
 
RAVIER, André. Ignace de Loyola fonde la Compagnie de Jésus. Paris : Desclée de Brouwer, 
1974. (Christus: histoire, 36). 
 
RAVIER, André. Les premiers compagnons. In: CHAUVIN, Charles (Éd.). Les Jésuites. Paris : 
Desclée de Brouwer, 1996, p. 19-31. (Notre Histoire). 
 
REGO, António Da Silva. Lições de missionologia. Lisboa: Junta de Investigações do Ultramar, 
1961. (Estudos de Ciências Políticas e Sociais, 56). 
 
RESENDE, Garcia de. Chronica de El-Rei D. João II: Contendo a interessantíssima 
Miscellania conforme a edição de 1622. Lisboa: Escriptorio, 1902, v.3. (Bibliotheca de 
Classicos Portuguezes, 34). 
 
RICHARD, Jean. Prêtre Jean. Disponible sur: https://www. universalis.fr/encyclopedie/pretre-
jean/. Consulté le 27 juin 2024. 
 
RINCHON, Dieudonné. La Traite et l’Esclavage des Congolais par les Européens : Histoire 
de la déportation de 13 millions 250.000 Noirs en Amérique. Wetteren : De Meester, 1929. 

RODRIGUES, Francisco. História da Companhia de Jesus na Assistência de Portugal: A 
Fundação da Província Portuguesa 1540-1560. Tribulações – Colégios – Missões. Pôrto: 
Apostolado da Imprensa, 1931, t.1, v.2. 

RODRIGUES, Francisco. História da Companhia de Jesus na Assistência de Portugal: A 
Província Portuguesa no Século XVII, 1615-1700: Lutas na Metrópole – Apostolado nas 
Conquistas. Pôrto: Apostolado da Imprensa, 1944, t.3, v.2. 

RODRIGUES, Francisco. História da Companhia de Jesus na Assistência de Portugal: Acção 
crescente da Província Portuguesa, 1560-1615. Expansão – Vida interna – Ministérios. Porto: 
Apostolado da Imprensa, 1938, t.2, v.1. 



194 
!

RODRIGUES, Francisco. História da Companhia de Jesus na Assistência de Portugal: Acção 
crescente da Província Portuguesa, 1560-1615. Nas Letras – Na Côrte – Além-mar. Porto: 
Apostolado da Imprensa, 1938, t.2, v.2. 

RODRIGUES, José Honório. História da história do Brasil: Historiografia Colonial. São 
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1979. (Brasiliana; Grande Formato, 21).  
 
ROTSAERT, Mark. Ignace de Loyola, une vision nuancée de l’obéissance. Christus, Paris, n. 
280, p. 108-116, oct. 2023. 
 
ROTSAERT, Mark. L’obéissance dans la vie de la Compagnie de Jésus : Décret 4, CG 35, 
2008. Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 29-40, 1/2009. 
 
ROTSAERT, Mark. L’obéissance religieuse dans les Lettres d’Ignace de Loyola, les 
Constitutions de la Compagnie de Jésus, et le Décret de la 35e Congrégation générale de la 
Compagnie (2008). Gregorianum, Rome, v. 96, n. 2, p. 365-394, 2015. 
 
ROYAUME du Kongo. In : Wikipédia : L’encyclopédie libre. Disponible sur : https://fr.Wi 
kipedia.org/wiki / Royaume_du_Kongo. Consulté le 20 nov. 2024. 
 
SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus I. Traduit par François Courel. 
Paris : Desclée de Brouwer, 1967a. (Christus : textes, 23). 
 
SAINT IGNACE. Constitutions de la Compagnie de Jésus II. Traduit par François Courel. 
Paris : Desclée de Brouwer, 1967b. (Christus : textes, 24). 
 
SAINT IGNACE. Lettres. Traduit par Gervais Dumeige. Paris : Desclée de Brouwer, 1959. 
(Christus : textes, 2). 
 
SAINT IGNACE. Notre principe et fondement. Christus, Paris, v. 10, n. 40, p. 534-539, oct. 
1963. 
 
SAIZ, José Ramón Busto. Introdução ao Decreto 4. In: DECRETOS da 35ª Congregação Geral: 
16ª desde a restauração da Companhia. São Paulo: Loyola, 2008, p. 129-137. (Documentos SJ).  
 
SALVAT, Ignacio. Servir en misión: Aportación al estúdio del carisma de Ignacio de Loyola y 
de la Compañia de Jesús. Roma: Centrum Ignatianum Spiritualitatis, 1972. (Recherches, 3). 
 
SALVAT, Ignasi. Servir en misión universal. Bilbao: Mensajero; Santander: Sal terrae, 2002. 
(Manresa, 27). 
 
SANCEAU, Elaine. D. João II. 2.ed. Porto: Civilização, 1959. (Peregrina, 12). 
 
SANTOS, João Marinho dos. A expansão pela espada e pela cruz. In: NOVAES, Adauto (Org.). 
A descoberta do homem e do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 1998, p. 145-162. 
 
SCHREITER, Robert ¿Qué significa evangelizar hoy? La nueva evangelización. In: CANALS, 
Manuel Reus (Ed.). Evangelización y misión: Retos actuales del sueño inacabado de San 
Francisco Javier. Bilbao: Universidad de Deusto, 2006, p. 129-145. (Serie Teología, 35). 
 



195!

!

SEGUNDO, Juan Luis. O dogma que liberta: Fé, Revelação e Magistério dogmático. 2.ed. São 
Paulo: Paulinas, 2000. 
 
SENEQUE. Lettres à Luculius, II : Livres V-VII. Traduit par Henri Noblot. Paris : Les Belles 
Lettres, 1963. (Collection des universités de France). 
 
SILVÉRIO, Valter Roberto (Ed.). Síntese da coleção História Geral da África: Pré-história ao 
século XVI. Brasília: UNESCO, MEC, UFSCar, 2013. 
 
SOSA, Arturo. En chemin avec Ignace: Conversations avec Darío Menor. Bruxelles: Fidélité, 
2021. 
 
SUESS, Paulo. Introdução. In: SUESS, Paulo.  (Org.). Queimada e semeadura: Da conquista 
espiritual ao descobrimento de uma nova evangelização. Petrópolis: Vozes, 1988, p. 9-18. 
 
SUESS, Paulo. Missão e história:  Desafios a partir dos 500 anos de cristianismo na América 
Latina. Convergência, Rio de Janeiro, v. 27, n. 254, p. 341-352, jul./ago. 1992. 
 
TACITE. Annales : Livres XIII-XVI. Traduit par Henri Goelzer. Paris : Les Belles Lettres, 
1925. v. 3. (Collection des universités de France). 
 
TEIXEIRA, Antônio José. Documentos para a história dos jesuítas em Portugal. Coimbra: 
Imprensa da Universidade, 1899. 
 
TESTART, Alain. De la fidélité servile. In : GRENOUILLEAU, Olivier (Éd.). Esclaves : Une 
humanité en sursis. Rennes : Presses universitaires de Rennes, 2012, p. 113-137. E-book. 
Disponible sur : https://doi.org/10.4000/books.pur.114552. Consulté le 28 mai 2025. 
 
TETLOW, Joseph. L’union mystique avec Dieu-agissant : Une Instruction du Vatican et un 
Décret jésuite. Revue de Spiritualité Ignatienne, Rome, v. 40, n. 120, p. 9-28, jan./avril. 2009. 
 
THE SOCIETY OF JESUS. The Decrees and Documents of the Thirty-Fifth General 
Congregation of the Society of Jesus. Oxford: The British Province of the Society of Jesus, 
2008. 
 
THOMAS D’AQUIN. Commentaire sur l'Evangile de saint Jean : La passion, la mort et la 
résurrection du Christ. Paris : Cerf, 2006, v.2. 
 
THOMAS D’AQUIN. Commentaire sur l'Evangile de saint Jean : Le prologue, la vie 
apostolique du Christ. Paris : Cerf, 1998, v.1. 
 
THOMAS, Joseph. Un chemin vers Dieu : Les constitutions de la Compagnie de Jésus. Paris : 
Nouvelle Cité, 1989.  
 
TONDONNET, Roger. L’obéissance religieuse, obéissance parfaite. Christus, Paris, n. 7, p. 
332-348, juil./sept. 1955.  
 
VALADIER, Paul. Bienheureux sommes-nous d’être minoritaires ! Du catholicisme en France. 
Paris : Mame, 2023. 
 



196 
!

VAULX, Bernard de. En Afrique : Cinq mille ans d’exploration. Paris : Arthème Fayard, 1960. 
 
VAUX, Roland de. Les institutions de l’Ancien Testament : Institutions militaires – institutions 
religieuses. 2e éd. Paris : Cerf, 1967, v. 2. 
 
VIGNAUX, Hélène. L’Église et les Noirs dans l’audience du Nouveau Royaume de Grenade. 
[Montpellier] : Presses universitaires de la Méditerranée, 2009, sans pagination. E-book. 
Disponible sur : https://doi.org/10.4000/ books .pulm.496. Consulté le 08 mai 2025. 
 
VILHENA, Maria da Conceição. O Preste João: mito, literatura e história. Disponible sur : 
https://repositorio.uac.pt/bitstream/10400.3/357/1/MariaVilhenap627-649.pdf. Consulté le 27 
juin 2024.  
 
VITÓRIO, Jaldemir. “Com amor eterno, tenho misericórdia de ti” (Is 54,8). O Deus goel: 
Teologia da misericórdia no Dêutero-Isaías. Studium, Várzea Grande, ano 2, n. 2, abril 2016, 
p. 11-27. 
 
VITÓRIO, Jaldemir. O Evangelho nosso de cada dia: Ano C. São Paulo: Paulinas, 1997. 
(Liturgia e participação). 
 
VOGELS, Walter. Le petit reste : Dans la Bible et de l’Église aujourd’hui. Paris : Cerf, 2018. 
(Lire la Bible, 191).  
 
VUILLEMIN, Pascal. La prise en main des paroisses par les fidèles. In : CEVINS, Marie-
Madeleine de ; MATZ, Jean-Michel (Dir.). Structures et dynamiques religieuses dans les 
sociétés de l’Occident latin (1179-1449). Rennes : Presses universitaires de Rennes, 2010. E-
book. Disponible sur : https://books.openedition.Org/pur/131223?lang=en. Consulté le 11 nov. 
2024. 
 
WILDE, Guillermo. The Foundation of a Jesuit Praxis : Missionary Profile, Disputes of 
Authority, and Forms of Self-representation in the Southern Frontiers of the Iberian Empires. 
In : FABRE, Pierre-Antoine ; RURALE, Flavio (Eds.). The Acquaviva Project : Claudio 
Acquaviva’s Generalate (1581-1615) and the Emergence of Modern Catholicism. Boston : 
Institute of Jesuit Sources, 2017, p. 83-108. 
 
WITTE, Charles-Martial de. Les bulles pontificales et l’expansion portugaise au XVe siècle 
(suite). Revue d’Histoire Ecclésiastique, Louvain, v. 51, n. 2-3, p. 413-453, 1956. 
 
ZERON, Carlos Alberto de Moura Ribeiro. Les jésuites et le commerce d’esclaves entre le 
Brésil et l’Angola à la fin du XVIe siècle. In : HÉBRARD, Jean (Dir.). Brésil, quatre siècles 
d’esclavage : Nouvelles questions, nouvelles recherches. Paris : Karthala et CIRESC, 2012, p. 
67-83. 
 

 

 

 

 


