
                                                                                                                                                                                     

Richarde Barbosa Guerra 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“BEM-AVENTURADOS SOIS VÓS...” (Mt 5,11): 

AS BEM-AVENTURANÇAS E O DISCIPULADO DE JESUS NO 

EVANGELHO DE MATEUS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte - MG 

Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia-FAJE 

2025 



 

 

Richarde Barbosa Guerra 

 

 

 

 

“BEM-AVENTURADOS SOIS VÓS...” (Mt 5,11): 

AS BEM-AVENTURANÇAS E O DISCIPULADO DE JESUS NO 

EVANGELHO DE MATEUS 

 

 

 

 

 

 

Dissertação produzida e apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Teologia da Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

– FAJE, como parte das exigências para a conclusão do curso de 

mestrado em Teologia Sistemática, sob a orientação do Professor Dr. 

Jaldemir Vitório. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte - MG 

Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia-FAJE 

2025 



 

FICHA CATALOGRÁFICA  
  
G934b 
 
 
 

Guerra, Richarde Barbosa 
    “Bem-aventurados sois vós...” (Mt 5,11): as bem-
aventuranças e o discipulado de Jesus no Evangelho de Mateus / 
Richarde Barbosa Guerra.  - Belo Horizonte, 2025. 
    183 p.  
 
    Orientador: Prof. Dr. Jaldemir Vitório. 
    Dissertação (Mestrado) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e 
Teologia, Departamento de Teologia. 
  
    1. Bíblia. N.T. Mateus. 2. Bem-aventuranças. 3. Discipulado. 
I. Vitório, Jaldemir. II. Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia. 
Departamento de Teologia. III. Título. 

CDU 226.2  
Elaborada por Zita Mendes Rocha – Bibliotecária – CRB-6/1697 

 





RESUMO: A presente dissertação de mestrado analisa o texto das Bem-aventuranças no 

Evangelho de Mateus (Mt 5,3-12), investigando como essa perícope fundamenta a identidade 

e a prática do discipulado cristão contemporâneo. Estruturado em quatro capítulos, o trabalho 

inicia-se com o status quaestionis, explorando as diversas perspectivas interpretativas do texto 

sob óticas políticas, pedagógicas e transformadoras. Segue-se uma análise exegética e 

lexicográfica aprofundada, com foco no termo grego makários e na organização literária do 

Sermão da Montanha. A pesquisa desenvolve, ainda, um estudo comparativo que conecta as 

Bem-aventuranças às tradições do Antigo Testamento e à literatura rabínica, evidenciando a 

continuidade e a originalidade da mensagem de Jesus. Na etapa final, a investigação propõe a 

"Ética do Reino" como uma resposta aos desafios da pós-modernidade, apresentando o 

discipulado como um estilo de vida caracterizado pela humildade, pela misericórdia e pela 

busca ativa pela justiça. Conclui-se que as Bem-aventuranças operam uma inversão de valores 

em relação aos paradigmas de sucesso e poder vigentes, estabelecendo uma contracultura de 

paz e solidariedade. O estudo demonstra que o chamado ao discipulado em Mateus não é um 

idealismo abstrato, mas uma proposta concreta de transformação existencial e social, 

fundamentada na esperança escatológica e no compromisso ético com o próximo no contexto 

atual. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Bem-aventuranças. Ética. Discipulado. 

 

ABSTRACT: This master’s thesis analyzes the text of the Beatitudes in the Gospel of 

Matthew (Mt 5:3-12), investigating how this pericope grounds the identity and practice of 

contemporary Christian discipleship. Structured into four chapters, the work begins with 

a status quaestionis, exploring various interpretive perspectives of the text through 

political, pedagogical, and transformative lenses. This is followed by an in-depth 

exegetical and lexicographical analysis, focusing on the Greek term makários and the 

literary organization of the Sermon on the Mount. Furthermore, the research develops a 

comparative study connecting the Beatitudes to Old Testament traditions and rabbinic 

literature, highlighting both the continuity and the originality of Jesus’ message. In the final 

stage, the investigation proposes the "Ethics of the Kingdom" as a response to the 

challenges of postmodernity, presenting discipleship as a lifestyle characterized by 



humility, mercy, and the active pursuit of justice. It concludes that the Beatitudes operate 

an inversion of values regarding current paradigms of success and power, establishing a 

counterculture of peace and solidarity. The study demonstrates that the call to 

discipleship in Matthew is not an abstract idealism but a concrete proposal for existential 

and social transformation, grounded in eschatological hope and ethical commitment to 

others within the current context. 

 

KEYWORDS: Beatitudes. Ethics. Discipleship. 

 



 

 

LISTA DE ABREVIATURA DOS LIVROS BÍBLICOS 

 

Ex = Êxodo 

2Cr = Segundo Livro das Crônicas 

Ne = Neemias 

Jó = Jó 

Sl = Salmos 

Pr = Provérbios 

Is = Isaías 

Dn = Daniel 

Am = Amós 

Mq = Miqueias 

Mt = Evangelho segundo São Mateus 

Lc = Evangelho segundo São Lucas 

Jo = Evangelho segundo São João 

At = Atos dos Apóstolos 

Rm = Carta aos Romanos 

2Cor = Segunda Carta aos Coríntios 

Gl = Carta aos Gálatas 

Ef = Carta aos Efésios 

Fl = Carta aos Filipenses 

1Tm = Primeira Carta a Timóteo 

Tt = Carta a Tito 

Hb = Carta aos Hebreus 

Tg = Carta de São Tiago 

1Pd = Primeira Carta de São Pedro 

1Jo = Primeira Carta de São João 

Ap = Apocalipse de São João 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, minha fonte de sabedoria, graça e direção, rendo toda a glória e gratidão. 

Esta dissertação é fruto de um longo caminho de escuta, fé e perseverança, e nada disso 

teria sido possível sem Sua presença constante, sustentando-me, mesmo nos dias mais 

desafiadores. 

Ao pastor e amigo Luís Felipe Xavier, expresso minha sincera gratidão por ter sido 

instrumento de Deus para minha entrada no mestrado da Faculdade Jesuíta de Filosofia e 

Teologia. Sua confiança, incentivo e visão foram fundamentais para este passo. Agradeço 

profundamente ao Secretário Geral Bertolino Alves Resende, cuja gentileza, atenção e 

prontidão foram constantes durante os trâmites acadêmicos. À Secretaria de Pós-Graduação 

Stricto Sensu, especialmente à Rosilene Pena de Almeida, deixo meu reconhecimento por 

sua solicitude e eficiência ao longo de toda a jornada. 

Ao revisor Italo Medeiros Decottignies, minha admiração e reconhecimento pelo 

trabalho sério e sensível, cuja colaboração foi indispensável durante a redação deste 

material. 

Sou igualmente grato a professores que marcaram de forma significativa minha 

formação. Ao Prof. Dr. Geraldo Luiz De Mori, Coordenador Central de Pós-Graduação e 

Pesquisa, e ao Prof. Dr. Rivaldave Paz Torquato, do Corpo Docente Permanente do PPG 

Teologia, minha reverência e respeito pelo ensino profundo, generoso e inspirador. Ao 

querido professor egresso Washington Paranhos, minha gratidão pelo estímulo e pelas 

contribuições que ampliaram meu olhar teológico. Ao Prof. Francisco das Chagas de 

Albuquerque, Coordenador de Pós-graduação em Teologia, sua atenção, cuidado, 

humildade e disponibilidade me inspiraram muito. De modo especial, agradeço ao meu 

orientador, Prof. Dr. Jaldemir Vitório, por sua escuta atenta, direcionamento seguro e 

respeito ao longo de todo o processo. Sua orientação foi um verdadeiro presente. 

À minha esposa, companheira fiel e paciente, deixo meu mais profundo 

agradecimento. Seu apoio silencioso, suas orações e amor incondicional foram 

combustíveis para minha caminhada. Este trabalho também é seu. 

Por fim, dedico este trabalho aos meus preciosos discípulos da Lagoinha Global, 

com quem tenho a honra de caminhar. Que este esforço acadêmico se traduza em prática 

viva, e que os princípios aqui discutidos encontrem expressão no serviço, na formação de 

discípulos e discípulas e na glória do Reino. 



 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – 

Código de Financiamento 001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO................................................................................................................09 

1. STATUS QUAESTIONIS...........................................................................................14 

1.1. Perspectiva política.............................................................................................15 

1.2. Perspectiva transformadora...............................................................................17 

1.3. Perspectiva pedagógica.......................................................................................19 

1.4. Perspectiva ética..................................................................................................20 

1.5. Perspectiva cultural e semântica........................................................................23 

1.6. Perspectiva sociolinguística................................................................................25 

1.7. Debates atuais e controvérsias...........................................................................26 

1.7.1. Universalidade versus contextualidade...................................................26 

1.7.2. Relação com a Lei Mosaica......................................................................27 

1.7.3. Implicações para o discipulado contemporâneo....................................29 

1.8. Lacunas e perspectivas.......................................................................................30 

1.8.1. Lacunas significativas na Literatura......................................................31 

1.8.2. Contribuições e perspectivas...................................................................32 

2. ABORDAGEM EXEGÉTICA..................................................................................33 

2.1. Crítica textual do texto grego.............................................................................35 

2.2. Delimitação do texto............................................................................................38 

2.3. Segmentação........................................................................................................40 

2.4. Análise da estrutura literária.............................................................................41 

2.5. Análise lexicográfica...........................................................................................43 

2.5.1. Mt 5,1-2......................................................................................................44 

2.5.2. Mt 5,3-12 – termos repetitivos.................................................................46 

2.5.3. Mt 5,3.........................................................................................................48 

2.5.4. Mt 5,4.........................................................................................................49 

2.5.5. Mt 5,5.........................................................................................................50 

2.5.6. Mt 5,6.........................................................................................................52 

2.5.7. Mt 5,7.........................................................................................................54 

2.5.8. Mt 5,8.........................................................................................................56 

2.5.9. Mt 5,9.........................................................................................................59 

2.5.10. Mt 5,10.......................................................................................................61 

2.5.11. Mt 5,11-12..................................................................................................63 



 

 

2.5.12. Sumarização..............................................................................................66 

2.6. Análise estilística.................................................................................................67 

2.6.1. Uso de makários (Bem-Aventuranças)....................................................68 

2.6.2. Tom autoritativo e direto.........................................................................69 

2.6.3. Estrutura narrativa e instrutiva..............................................................69 

2.6.4. Simplicidade e profundidade...................................................................70 

2.6.5. Repetição e paralelismo............................................................................70 

2.6.6. Implicações escatológicas e teológicas.....................................................71 

2.6.7. Sumarização..............................................................................................71 

2.7. Texto compósito ou unitário?.............................................................................72 

2.8. Gênero literário...................................................................................................73 

2.9. Leitura sinótica das Bem-Aventuranças...........................................................73 

2.10. Análise semântica......................................................................................79 

2.10.1. Mt 5,1-2......................................................................................................80 

2.10.2. Mt 5,3.........................................................................................................83 

2.10.3. Mt 5,4.........................................................................................................84 

2.10.4. Mt 5,5.........................................................................................................85 

2.10.5. Mt 5,6.........................................................................................................87 

2.10.6. Mt 5,7.........................................................................................................88 

2.10.7. Mt 5,8.........................................................................................................90 

2.10.8. Mt 5,9.........................................................................................................91 

2.10.9. Mt 5,10.......................................................................................................93 

2.10.10. Mt 5,11-12......................................................................................94 

2.10.11. Sumarização..................................................................................97 

3. AS BEM-AVENTURANÇAS NA TRADIÇÃO BÍBLICA E JUDAICA............100 

3.1. No Antigo Testamento......................................................................................101 

3.1.1. Mt 5,3.......................................................................................................102 

3.1.2. Mt 5,4.......................................................................................................103 

3.1.3. Mt 5,5.......................................................................................................104 

3.1.4. Mt 5,6.......................................................................................................105 

3.1.5. Mt 5,7.......................................................................................................106 

3.1.6. Mt 5,8.......................................................................................................108 

3.1.7. Mt 5,9.......................................................................................................109 

3.1.8. Mt 5,10.....................................................................................................111 



 

 

3.1.9. Mt 5,11-12................................................................................................113 

3.1.10. Sumarização............................................................................................115 

3.2. No Novo Testamento.........................................................................................117 

3.2.1. Mt 5,3.......................................................................................................119 

3.2.2. Mt 5,4.......................................................................................................120 

3.2.3. Mt 5,5.......................................................................................................122 

3.2.4. Mt 5,6.......................................................................................................124 

3.2.5. Mt 5,7.......................................................................................................126 

3.2.6. Mt 5,8.......................................................................................................127 

3.2.7. Mt 5,9.......................................................................................................129 

3.2.8. Mt 5,10.....................................................................................................131 

3.2.9. Mt 5,11-12................................................................................................133 

3.2.10. Sumarização............................................................................................135 

3.3. Nos textos rabínicos...........................................................................................137 

3.3.1. Mt 5,3.......................................................................................................138 

3.3.2. Mt 5,4.......................................................................................................140 

3.3.3. Mt 5,5.......................................................................................................141 

3.3.4. Mt 5,6.......................................................................................................144 

3.3.5. Mt 5,7.......................................................................................................146 

3.3.6. Mt 5,8.......................................................................................................148 

3.3.7. Mt 5,9.......................................................................................................150 

3.3.8. Mt 5,10.....................................................................................................153 

3.3.9. Mt 5,11-12................................................................................................155 

3.3.10. Sumarização............................................................................................156 

3.4. Conclusão das análises comparativas de Mt 5,3-12 com o AT, NT e os textos 

rabínicos.............................................................................................................158 

4. A ÉTICA DO REINO COMO ESTILO DE VIDA...............................................161 

4.1. O verdadeiro discípulo de Cristo não o substitui por nada...........................164 

4.2. O verdadeiro discípulo de Cristo tem e promove a empatia.........................165 

4.3. O verdadeiro discípulo de Cristo é equilibrado e flexível.............................167 

4.4. O verdadeiro discípulo de Cristo promove justiça social..............................168 

4.5. O verdadeiro discípulo de Cristo se importa..................................................169 

4.6. O verdadeiro discípulo de Cristo não dá lugar ao diabo em seu coração....170 

4.7. O verdadeiro discípulo de Cristo constrói pontes..........................................172 



 

 

4.8. O verdadeiro discípulo de Cristo permanece firme na fé, mesmo em um 

mundo cínico......................................................................................................173 

4.9. Conclusão: Desafios da ética do Reino e caminhos para o verdadeiro 

discipulado cristão na pós-modernidade.........................................................175 

CONCLUSÃO................................................................................................................178



                                                                                                                                                                                    

9 

 

INTRODUÇÃO 

 

A busca por compreender o verdadeiro significado do discipulado cristão à luz das 

palavras de Jesus continua sendo um dos maiores desafios da teologia contemporânea. Em 

meio às transformações culturais, sociais e espirituais do século XXI, torna-se cada vez 

mais urgente retomar os fundamentos da fé cristã e sua expressão prática. Nesse cenário, 

as Bem-aventuranças proferidas por Jesus no Sermão do Monte (Mt 5,1-12) permanecem 

como sendo uma das sínteses mais profundas da ética do Reino de Deus e, ao mesmo tempo, 

como chamado radical à vivência da espiritualidade autêntica, marcada pela contracultura 

do amor, da justiça e da misericórdia. 

A espiritualidade católica, especialmente a dos grandes místicos e doutores da 

Igreja, revela profundo enraizamento nas Bem-aventuranças como caminho de discipulado 

autêntico. Santa Teresinha do Menino Jesus, por exemplo, viveu intensamente a “pobreza 

de espírito” ao abraçar vida escondida, de simplicidade, entrega e confiança radical na 

misericórdia divina. Sua “pequena via” é expressão concreta da Bem-aventurança 

prometida aos humildes e aos puros de coração. Ela não buscava grandezas, mas se 

reconhecia pequena diante de Deus, desejando amá-lo nas pequenas coisas do cotidiano – 

espiritualidade profundamente sintonizada com o Reino anunciado por Jesus no Sermão do 

Monte.1 

Do mesmo modo, Santa Teresa d’Ávila e Santo Agostinho demonstram como a sede 

de justiça e a pureza interior, destacadas nas Bem-aventuranças, moldam espiritualidade 

marcada por transformação interior. Teresa, ao descrever as moradas da alma, mostra que 

o caminho da intimidade com Deus exige desapego, humildade e perseverança na oração: 

virtudes centrais nas palavras de Jesus.2 Agostinho, por sua vez, ao reconhecer que seu 

coração só encontrou descanso em Deus, encarna a bem-aventurança dos que têm fome e 

sede de justiça: um anseio que vai além da moral externa e mergulha na conversão do 

coração, a partir da dinâmica da justiça divina. Nessas tradições, as Bem-aventuranças 

deixam de ser apenas ensinamentos e tornam-se experiência vivida, sendo verdadeiro 

itinerário de direcionamento a Cristo e de serviço ao próximo em amor.3 

 
1 ANDRADE, 2021, p. 55-82. 
2 AUCLAIR, 2021, p. 245-322. 
3 COSTA, 2009, p. 22-47. 



11 

 

O presente trabalho tem como ponto de partida a declaração conclusiva das Bem-

aventuranças: “bem-aventurados sois vós…” (Mt 5,11), a qual introduz de maneira enfática 

a dimensão do discipulado diante das perseguições, apontando para o seguimento que não 

é apenas contemplativo, mas profundamente engajado na realidade do mundo. Este estudo 

pretende, portanto, construir ética normativa e aplicada do Reino a partir da teologia das 

Bem-aventuranças, visando delinear os contornos da identidade dos discípulos e das 

discípulas de Jesus de Nazaré na atualidade. 

Nesse sentido, a espiritualidade beneditina, centrada na prática da oração 

contemplativa e na busca pelo equilíbrio entre ação e silêncio, encontra nas Bem-

aventuranças profundo fundamento para a vida do discípulo. São Bento de Núrsia, ao 

orientar seus monges na Regra, enfatiza a importância da humildade, da mansidão e da 

paciência: virtudes que ecoam diretamente nas declarações de Jesus no Sermão da 

Montanha. A prática beneditina ora et labora (oração e trabalho) reflete a tensão presente 

nas Bem-aventuranças. Assim, a contemplação não é retiro do mundo, mas fortalecimento 

espiritual para maior engajamento transformador na realidade social.4 

Além disso, a busca beneditina para que se tenha coração “quebrantado e contrito” 

(Sl 51,17), essencial para a experiência contemplativa, dialoga profundamente com a 

humildade de espírito proclamada por Jesus. Esse estado interior possibilita ao discípulo 

viver a contracultura do Reino, sustentando a promessa das Bem-aventuranças de serem 

consolados e de herdar a terra. A tradição beneditina, portanto, oferece caminho espiritual 

em que a contemplação é fonte de força e discernimento para enfrentar as adversidades e 

manter viva a justiça, a misericórdia e a pureza de coração: pilares do ensinamento de Jesus 

para os que desejam ser verdadeiramente bem-aventurados.5 

A investigação desenvolvida está situada no campo da teologia sistemática, mas 

fundamenta-se numa sólida abordagem exegética e hermenêutica, dialogando com os 

contextos histórico-literários do texto de Mateus, com os ecos veterotestamentários e com 

as tradições judaicas contemporâneas ao NT. A teologia mateana do Reino é aqui analisada 

como projeto formativo e transformador de vida, tendo em vista que a proclamação das 

Bem-aventuranças não se reduz à ética idealista, mas revela o caráter prático e concreto do 

seguimento de Jesus. 

 
4 DREHER, 2021, p. 21-89. 
5 ENOUT, 2018, p. 5-18. 



12 

 

O primeiro capítulo apresenta o estado da questão, no qual são analisadas 

contribuições recentes e relevantes da pesquisa bíblica e teológica acerca das Bem-

aventuranças e do discipulado, destacando os principais debates hermenêuticos em torno 

do texto de Mateus. O segundo capítulo se dedica à abordagem exegética do texto de Mt 

5,1-12, com especial atenção ao contexto imediato e ao vocabulário grego. O terceiro 

capítulo amplia a análise para os paralelos e ecos das Bem-aventuranças no AT, no NT e 

na literatura rabínica, apontando continuidades e rupturas na tradição de sabedoria. Por fim, 

o quarto capítulo propõe hermenêutica teológica das Bem-aventuranças como base para a 

ética do Reino, entendida não como moralismo, mas como estilo de vida fundamentado na 

graça, na humildade e na justiça. 

A metodologia adotada nesta pesquisa é interdisciplinar, combinando elementos da 

crítica textual, da análise literária e da hermenêutica teológica e, sobretudo, Revisão de 

Literatura, através do uso dos principais artigos, revistas, livros, teses e dissertações que 

dialogam a respeito dos temas abordados na proposição. Além disso, há diálogo com a 

espiritualidade cristã e com as exigências éticas do nosso tempo, buscando responder à 

pergunta: o que significa ser discípulo do Reino à luz das Bem-aventuranças hoje? 

Ao longo desta dissertação, espera-se demonstrar que as Bem-aventuranças não são 

apenas palavras de consolo para tempos difíceis, como também chamado profético à 

transformação pessoal e comunitária. Elas revelam a lógica invertida do Reino, onde os que 

choram são consolados, os mansos herdam a terra e os perseguidos pela justiça são 

declarados felizes. Essa lógica confronta o ethos da pós-modernidade e propõe novo 

paradigma de identidade: ser discípulo de Jesus é viver a partir de valores que não se 

impõem pelo poder, mas se revelam na fragilidade redentora do amor crucificado. 

O estudo precisou ser segmentado nesta perícope por conta do tempo escasso para 

a realização da pesquisa, que só permitia fazer com qualidade, precisão e diligência o trecho 

escolhido, sem, entretanto, jamais desmerecer o restante, sendo as Bem-aventuranças (Mt 

5– 7) uma súmula de todo o restante que é por si só um desdobramento. 

A tensão descrita é fundamental para a ética do Reino: exige renúncia e oferece 

plenitude; denuncia estruturas opressoras, mas convida ao perdão; exige compromisso 

radical, porém, nasce da Bem-aventurança da graça. Ao explorar essa tensão, esta 

dissertação busca contribuir para uma teologia do discipulado que seja profundamente 

bíblica, teológica e existencial. 



13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. STATUS QUAESTIONIS 

 



14 

 

As Bem-Aventuranças (Mt 5,1-12), constituem um dos textos mais emblemáticos e 

debatidos da tradição cristã. Sua importância transcende as fronteiras da exegese bíblica, 

pois não se limitam a uma reflexão teológica, mas também envolvem dimensões éticas, 

pedagógicas, sociais e culturais, influenciando práticas de discipulado ao longo da história. 

O debate em torno de sua interpretação abarca não apenas questões doutrinárias, como 

também práticas pastorais e de vida cristã. A aplicação das Bem-Aventuranças ao contexto 

contemporâneo da igreja, de fato, continua sendo um campo de reflexão e pesquisa, como 

expõe Betto.6 

A literatura sobre o Sermão da Montanha revela uma multiplicidade de abordagens 

que buscam compreender o significado e a aplicabilidade das Bem-Aventuranças para os 

cristãos de hoje. Essas abordagens não apenas destacam os aspectos espirituais e morais do 

ensino de Jesus, também refletem sobre o modo como as Bem-Aventuranças devem ser 

vividas dentro das diferentes culturas e contextos históricos. A busca por um modelo 

cristocêntrico de discipulado fundamentado nessas declarações de Jesus exige uma análise 

abrangente que leve em conta o valor teológico, ético, pedagógico e cultural das Bem-

Aventuranças. 

A importância da perspectiva ética nas Bem-Aventuranças, por exemplo, está 

intimamente ligada ao caráter cristão e à formação moral do discípulo. O ensino de Jesus, 

ao ser compreendido como um padrão ético, exige dos discípulos uma mudança radical de 

postura diante do mundo, refletindo os valores do Reino de Deus. Já a perspectiva 

pedagógica aborda o modo como Jesus transmite seus ensinamentos, oferecendo uma 

estrutura didática que desafia seus ouvintes a refletirem sobre o significado profundo de 

cada Bem-aventurança. No entanto, enquanto essas abordagens oferecem valiosos insights, 

muitas vezes deixam de lado a aplicação prática desses ensinamentos dentro da dinâmica 

do discipulado e da vida cristã no século XXI. Siedeliske é quem aborda tal perspectiva 

ética e pedagógica, aliada à questão do discipulado e a abordagem teológica.7 

Além disso, a análise cultural e semântica das Bem-Aventuranças, ao focar no 

contexto histórico e linguístico do texto, oferece uma compreensão mais rica de como os 

ouvintes originais de Jesus compreenderiam suas palavras. Entretanto, essa interpretação 

não responde diretamente às questões voltadas para uma possível aplicação hodierna, que 

envolve tradução fiel do texto para as realidades diversas do mundo atual. Da mesma forma, 

 
6 BETTO, 2024, p. 22-35. 
7 SIEDELISKE, 2020, p. 7. 



15 

 

a perspectiva sociolinguística revela a oralidade e a transmissão carismática dos 

ensinamentos de Jesus, enfatizando a importância de entender as Bem-Aventuranças como 

um manifesto de identidade para a comunidade cristã primitiva, sem, todavia, propor um 

modelo claro para as práticas de discipulado nas igrejas hoje, argumento também enfatizado 

por Siedeliske.8 

Embora existam debates significativos em torno de todas essas abordagens, um 

ponto crucial permanece: a necessidade de integrar as diversas perspectivas das Bem-

Aventuranças de forma a construir uma base sólida e prática para o efetivo e real 

discipulado cristocêntrico. Essa integração requer um esforço de pesquisa que busque unir 

as dimensões éticas, pedagógicas e transformadoras, de maneira que seja relevante e 

aplicável às necessidades da igreja contemporânea.  

Este capítulo visa explorar essas perspectivas, destacando suas contribuições, como 

também suas limitações, à medida que se busca edificar um modelo de discipulado 

fundamentado nos princípios do Reino de Deus, conforme expresso nas Bem-

Aventuranças, demonstrando que não somente Mateus 5, como o evangelho mateano como 

um todo, emerge de modo a romper paradigmas, ainda que falando aos judeus da época, e 

dá maior ênfase às palavras de Jesus do que os demais, como afirma Betto: o evangelho de 

Mateus “retrata um Jesus rebelde, corajoso, destemido. Foi escrito para fortalecer os 

cristãos excluídos do Judaísmo. Manifesta uma crítica contundente aos fariseus e à elite 

religiosa da época [...] Marcos fala de Jesus; Mateus faz Jesus falar.”9 

 

1.1 Perspectiva política 

 

Graciani e Roregger10 examinam as Bem-Aventuranças em relação às Metas do 

Milênio da Organização das Nações Unidas, considerando-as como um conjunto de 

diretrizes éticas que promovem um convívio humano sustentável. Os autores estabelecem 

paralelos entre os valores do Reino de Deus, expressos nas Bem-Aventuranças, e os 

objetivos propostos pela “Agenda 2030 para o Desenvolvimento Sustentável”. Em 

particular, destacam que as declarações de Jesus têm implicações profundas para questões 

contemporâneas, como justiça social, paz e dignidade humana. 

 
8 SIEDELISKE, 2020, p. 15. 
9 BETTO, 2024, p. 6. 
10 GRACIANI, 2018, p. 150-166. 



16 

 

Essa abordagem é inovadora, pois proporciona uma perspectiva política e global 

para os ensinamentos de Jesus, demonstrando sua atualidade, ao vincular seus princípios às 

grandes questões sociais do nosso tempo. Contudo, é importante notar que tal perspectiva, 

ao se concentrar em um nível macro, pode negligenciar as implicações individuais e 

comunitárias das Bem-Aventuranças, especialmente no contexto do discipulado cristão. 

Dessa forma, enquanto as Bem-Aventuranças são compreendidas como um convite para a 

transformação global, também é essencial resgatar sua dimensão formativa para os 

indivíduos e suas relações interpessoais no âmbito da vida eclesiástica. Ainda assim, tal 

abordagem tem o seu valor, como fica evidenciado no trecho a seguir: 

Em relação à relevância dessa pesquisa, é necessário destacar que o Sermão da 
Montanha anuncia ao mundo o Plano Divino para todas as nações, por meio da 
efetivação do Reino de Deus, especificamente a través das Bem-Aventuranças, as 
quais promovem justiça, misericórdia, paz, fidelidade, mansuetude, credulidade e 
humildade. Esses valores podem colaborar para a concreção das metas globais de 
erradicação da pobreza e da fome, redução das desigualdades, educação e saúde 
de qualidade, paz e justiça, entre outras, contidas nos objetivos para o milênio da 
ONU, na sua agenda 2030 (GRACIANI, 2018, p. 2.). 
 
 

Outros estudos também exploraram a dimensão política das Bem-Aventuranças, 

enfatizando seu impacto na promoção da justiça e na construção de uma sociedade mais 

equitativa. Por exemplo, Carter11 argumenta que as Bem-Aventuranças representam uma 

contranarrativa ao poder imperial e às estruturas opressoras de seu tempo. Segundo ele, ao 

proclamar bem-aventurados os pobres, os que choram e os perseguidos, Jesus subverte as 

hierarquias de poder estabelecidas e propõe uma visão radicalmente alternativa de 

comunidade; essa leitura política reforça o caráter revolucionário das palavras de Jesus e 

sua relevância para os movimentos de resistência às desigualdades contemporâneas. 

Outro autor relevante para o tema é Richard Bauckham,12 que discute como as Bem-

Aventuranças articulam uma visão escatológica que transcende os sistemas políticos 

terrestres, mas que também possuem implicações concretas para o aqui e agora. O autor 

destaca que o “Reino de Deus” introduzido por Jesus não é apenas uma esperança futura, 

senão realidade que desafia as estruturas sociais e promove uma nova ordem baseada em 

valores como misericórdia, pureza de coração e pacificação. 

Além disso, é válido considerar a influência do contexto histórico e político na 

formulação das Bem-Aventuranças. Segundo Horsley, as Bem-Aventuranças surgem em 

um ambiente de tensão entre as elites judaicas e o poder imperial romano, sendo, portanto, 

 
11 CARTER, 2000, p. 130-136. 
12 BAUCKHAM, 2003, p. 20-48. 



17 

 

um manifesto que expressa solidariedade com os marginalizados.13 Dessa maneira, a 

mensagem de Jesus possui uma dimensão profundamente política, porém, também, reflete 

um apelo à fidelidade a Deus em meio à opressão. 

Conclui-se que a perspectiva política das Bem-Aventuranças é rica e multifacetada, 

oferecendo insights valiosos à promoção da justiça social e da sustentabilidade global. No 

entanto, não deve ser explorada de forma isolada, mas em diálogo com outras perspectivas, 

como a comunitária, para que se possa apreender plenamente a profundidade e o alcance 

da mensagem de Jesus. Tal viés político presente nas Bem-aventuranças é de tanta 

importância para o contexto eclesial, que levou o cardeal vietnamita Thuân a redigir as 

“bem-aventuranças do político”, baseadas em Mateus 5.14 

 

1.2 Perspectiva transformadora 

 

As Bem-Aventuranças, conforme narradas em Mt 5,3-12, são frequentemente 

interpretadas como uma subversão radical das estruturas sociais, políticas e religiosas do 

contexto em que foram proferidas. Para Reimer, elas oferecem uma resposta direta às 

hierarquias e sistemas de opressão presentes no Judaísmo do Segundo Templo.15 Sua 

análise destaca que as Bem-Aventuranças não apenas anunciam uma felicidade 

escatológica, mas também atuam como antídoto contra práticas de dominação e corrupção. 

Nesse sentido, as promessas de Deus são apresentadas como novo paradigma ético, um 

convite para que os discípulos transformem suas próprias realidades e o mundo ao seu 

redor. As Bem-Aventuranças, portanto, são vistas como um desafio direto às desigualdades 

socioeconômicas e culturais vigentes, propondo uma reversão dos valores estabelecidos.  

Ainda assim, há longo caminho a ser percorrido, como o próprio autor deixa claro: 

Em que medida as Bem-Aventuranças podem ‘funcionar’ como antídoto para as 
práticas de dominação, corrupção e ilegalidades, das quais se originam tantos 
males e por causa das quais continua sendo necessário clamar por justiça, 
misericórdia e paz [...] Este texto, que fundamenta parte da ética cristã, é capaz de 
inverter lógicas intrínsecas aos sistemas de dominação, e em que medida os 
gestores e atores desses sistemas – sendo cristãos - estariam interessados nisso? As 
experiências histórico-sistêmicas mostram que não. Então: de onde vem a 
mudança? Qual é o confronto necessário? Quem está sendo interpelado pelas Bem-
Aventuranças? (REIMER, 2018, p. 3.). 
 
 

 
13 HORSLEY, 1993, p. 106-136. 
14 THUAN, 2011, p. 33-45. 
15 REIMER, 2018, p. 135-153. 



18 

 

Esse caráter transformador também é abordado pelo teólogo anglicano Wright,16 

que observa que as Bem-Aventuranças revelam um novo modo de ser e viver, enfatizando 

uma identidade moldada pelos valores do Reino de Deus. Para ele, as Bem-Aventuranças 

não apenas descrevem uma realidade futura, bem como impõem uma nova maneira de viver 

no presente, que reflete a subversão das normas sociais. Elas indicam uma ruptura com as 

expectativas de poder, status e sucesso que dominam a sociedade humana, oferecendo, em 

contrapartida, visão alternativa de grandeza, que se expressa na humildade, no sofrimento 

e no serviço aos outros. 

Além disso, é importante notar que as Bem-Aventuranças têm uma estreita conexão 

com outros textos do Novo Testamento que versam acerca da vida do verdadeiro discípulo. 

No Evangelho segundo Lucas (Lc 6,20-23), as Bem-Aventuranças trazem um enfoque 

similar, embora mais explícito naquilo que diz respeito à inversão dos valores sociais, como 

nos versículos que explicitam a exaltação dos pobres e a condenação dos ricos (Lc 6,24-

26). Tal paralelo enfatiza ainda mais a radicalidade da proposta de Jesus em contrastar os 

valores do Reino com os valores do mundo, como também reforça Wright a esse respeito.17 

Igualmente, textos como a carta de Paulo aos Filipenses (Fl 2,5-11) oferecem uma 

descrição da vida de Cristo como exemplo de humildade e serviço, evidenciando que o 

discipulado envolve a imitação de Cristo, que se humilhou e se fez servo de todos. Este 

processo de transformação, que começa no coração do discípulo, se reflete nas atitudes, nas 

escolhas e nas interações sociais. O verdadeiro discípulo, segundo Mateus, é aquele que 

incorpora os valores do Reino, não como mera adesão intelectual, mas como compromisso 

prático de vida. Este paralelo entre Mateus e Filipenses também fica claro e é evidenciado 

por Fee, em sua obra exegética sobre a carta paulina.18 

Portanto, ao considerarmos a perspectiva transformadora das Bem-Aventuranças, é 

possível perceber que não apenas oferecem uma alternativa às estruturas sociais 

dominantes, como também apresentam um novo estilo de vida e um novo entendimento de 

felicidade. A transformação do discípulo de Cristo abarca tanto sua vida interior, com a 

adoção dos valores do Reino, quanto suas interações e compromissos com o mundo. Como 

tal, a verdadeira felicidade proposta por Jesus não é felicidade passiva ou resignada, mas 

experiência dinâmica e transformadora, que convoca seus seguidores a agirem de acordo 

 
16 WRIGHT, 2014, p. 30-45. 
17 WRIGHT, 2014, p. 30-45. 
18 FEE, 2022, p. 542-610. 



19 

 

com a justiça, a misericórdia e a humildade que caracterizam o Reino de Deus, reafirmado 

por autores como Fee.19 

 

1.3 Perspectiva pedagógica 

 

As Bem-Aventuranças, conforme descritas em Mt 5,3-12, apresentam uma 

estratégia pedagógica única, revelando os valores do Reino de Deus e a metodologia de 

ensino de Jesus. Oliveira20 explora essa abordagem pedagógica ao destacar o uso recorrente 

do termo “bem-aventurado” por Jesus, um recurso que, segundo a autora, não é meramente 

estilístico, mas uma escolha deliberada para capturar a atenção dos ouvintes e instigar uma 

reflexão profunda. Para Jesus, cada bem-aventurança é uma verdade que não se limita à 

simples instrução moral. Contudo desafia as noções comuns de felicidade, justiça e sucesso, 

convidando os discípulos a uma compreensão transformadora do mundo e de si mesmos. 

Ao analisar a forma como Jesus utiliza a literatura sapiencial judaica, Oliveira 

observa que o Cristo emprega elementos de sabedoria que são familiares ao público da 

época. Todavia os subverte de maneira a desafiar os valores dominantes. Essa técnica se 

vincula à tradição dos provérbios e das máximas, porém, em alguma medida, é inovadora, 

pois vai além da mera instrução prática, proporcionando aos ouvintes uma visão que pode 

ser interiorizada e vivida. A escolha das palavras e a estrutura das Bem-Aventuranças 

funcionam como uma espécie de roteiro pedagógico, que orienta o discípulo na construção 

de uma identidade moldada pelo Reino de Deus.21 

A análise didática das Bem-Aventuranças oferece, ainda, importantes direções para 

o discipulado contemporâneo. Embora o foco principal de Oliveira esteja na técnica 

literária e na pedagogia de Jesus, fica claro que a eficácia do ensino de Jesus não está apenas 

na beleza literária de suas palavras, mas na forma como são aplicadas ao cotidiano do 

discípulo. A pedagogia de Jesus não é uma teoria distante, e sim, uma prática de vida que 

visa transformar a pessoa de dentro para fora, moldando sua visão de mundo, suas atitudes 

e suas relações com os outros. O autor também assenta, a respeito da didática de Jesus: 

Jesus foi o mestre por excelência. Nisto concordam os estudiosos da Bíblia, tanto 
no ponto de vista, teológico, quanto no ponto de vista educacional. Todos os que 
conhecem a história deste mestre não têm dúvida, seus ensinos revolucionaram o 
mundo, começando por seus discípulos, que outrora acovardados, tornaram-se 
verdadeiros gigantes na fé. Verificam-se nos ensinamentos de Jesus, estratégias 

 
19 FEE, 2022, p. 542-610. 
20 OLIVEIRA, 2017, p. 141-159. 
21 OLIVEIRA, 2017, p. 141 



20 

 

didáticas e métodos variados e o quanto seus ensinos são efetivos e duradouros, 
pois são praticados e reconhecidos até hoje (OLIVEIRA, 2017, p. 3.). 
 
 

Ao considerar o discipulado atualmente, pode-se perceber que as Bem-

Aventuranças continuam a ser um guia pedagógico para a formação do discípulo. Elas não 

são apenas para serem lidas e compreendidas intelectualmente, mas para serem vividas e 

aplicadas, proporcionando uma formação integral que envolve mente, coração e prática. O 

ensino de Jesus, então, não visa apenas adquirir informações, antes propõe um estilo de 

vida que reflete os valores do Reino de Deus. 

Via de regra, a pedagogia de Jesus está calcada não somente na tradição judaica de 

seu tempo; é reflexo do pensamento do povo hebreu e seu modus operandi, ancorados nos 

textos bíblicos que estavam à disposição no recorte histórico por ele vivido. Retrata também 

dimensão de trabalho relacional e dialógico: seu objetivo não é somente atingir o cerne da 

mensagem, como também transmiti-la de modo que o povo de sua época possa 

compreender com clareza e em sua totalidade. Isso fica manifesto no trabalho da Irmã Mary 

Donzellini, que reflete acerca do fato de que Jesus parte da sua realidade: do chão da terra, 

da vivência com pessoas simples, fazendo uso de analogias e parábolas facilmente 

apreendidas por eles, de modo a formar seguidores que, realmente, apreendam o máximo 

possível de sua mensagem.22  

Uma vez que os alunos devem sempre aprender no processo ensino-aprendizagem, 

ninguém melhor – e mais didático e pedagógico – do que o mestre dos mestres, o “mestre 

por excelência.”23 

 

1.4 Perspectiva ética 

 

As Bem-Aventuranças, como proclamadas por Jesus no Sermão da Montanha, são 

um convite à vivência de um padrão ético que vai além de normas sociais e culturais, 

estabelecendo um modelo para a conduta do discípulo de Cristo. Stott,24 em sua análise, 

considera as Bem-Aventuranças como descrição da vida ideal dos seguidores de Jesus, a 

partir de um conjunto normativo que define o comportamento desejado para os cristãos. 

Para ele, cada bem-aventurança reflete o caráter de Cristo, sendo, portanto, reflexo da 

 
22 DONZELLINI, 2013, p. 20-35. 
23 DONZELLINI, 2013, p. 20 
24 STOTT, 2003, p. 30-45. 



21 

 

santidade e dos valores do Reino de Deus. Assim, o discípulo é chamado a emular a vida 

de Cristo, vivendo de maneira que represente a natureza do Reino, tanto em atitudes 

individuais quanto em interações sociais. 

De acordo com Stott, as Bem-Aventuranças não devem ser vistas somente como 

promessas de recompensa futura, senão como padrão de comportamento a ser adotado no 

presente. Argumenta que essas declarações refletem os valores e a moralidade do Reino de 

Deus, oferecendo uma visão ética que se contrasta profundamente com os padrões do 

mundo. As qualidades descritas, como humildade, misericórdia, pureza de coração e 

pacificação, são apresentadas como virtudes fundamentais para quem deseja ser discípulo 

de Cristo. Enfatiza que, por meio dessas bem-aventuranças, Jesus não apenas descreve o 

que é bom, mas também estabelece um modelo para os seguidores de como viver de acordo 

com os padrões divinos: 

O Sermão do Monte, portanto, deve ser considerado nesse contexto. Ele apresenta 
o arrependimento (o termo grego significa a “mudança completa de mentalidade”) 
e a justiça pertencentes ao Reino. Ou seja, descreve a aparência da vida e da 
comunidade dos homens sob o gracioso governo de Deus. E com o que ele se 
parece? Com algo bastante diferente! Jesus afirmou que seus verdadeiros 
seguidores, os súditos do Reino de Deus, devem ser totalmente diferentes dos 
demais. Eles não deveriam seguir o exemplo das pessoas à sua volta, mas deveriam 
imitá-lo e, desse modo, provar sua identidade de filhos genuínos de seu Pai 
celestial. A meu ver, o texto-chave do Sermão do Monte é Mateus 6.8: “Não sejam 
iguais a eles”. Ele remete, de imediato, às palavras de Deus a Israel, registradas em 
Levítico 18.3: “Não sigam as suas práticas”. Trata-se do mesmo chamado para ser 
diferente. E o tema é elaborado ao longo de todo o Sermão do Monte (STOTT, 
2003, p.30-45). 
 
 

Na contramão do que propõe Stott, está Frecheiras, que, em sua tese de doutorado, 

abordou o tema da ética de Jesus no contexto das Bem-aventuranças, à luz da Teologia 

Moral em paradigma pós-conciliar (se referindo, evidentemente, ao Concílio Ecumênico 

Vaticano II). Para a autora, apesar das Bem-aventuranças serem entendidas em termos de 

formação de caráter e virtude, e ser a ética o comportamento que se espera de um discípulo 

de Cristo, as Bem-aventuranças não são meramente princípios éticos ou ponto de partida, 

porque tal entendimento limitaria seu fim último, que é teológico.25 

A centralidade de Cristo nas Bem-Aventuranças é outro aspecto destacado por Stott, 

posto que cada virtude reflete característica fundamental de sua própria vida. A humildade, 

por exemplo, é vista em Cristo de maneira notável, como quando se fez servo de todos, 

apesar de sua posição divina. A misericórdia de Cristo, que se manifesta no perdão e 

 
25 FRECHEIRAS, 2022, p. 194-197. 



22 

 

compaixão pelos pecadores, é outra característica central que os discípulos devem refletir 

em suas próprias vidas. Assim sendo, as Bem-Aventuranças não só apontam para um ideal 

moral, mas para a imitação do próprio Cristo, base de toda a vida ética do cristão.26 

O padrão ético das Bem-Aventuranças é, portanto, um convite para que os 

discípulos vivam a santidade de Deus em seu cotidiano. As qualidades mencionadas em Mt 

5,3-12 são virtudes a serem cultivadas, não apenas em momentos de culto ou devoção 

pessoal, porém, em todas as interações com os outros, criando uma cultura de amor, paz e 

justiça. A ética das Bem-Aventuranças se torna, então, uma ética relacional, que reflete o 

caráter de Cristo nas relações humanas, nas escolhas diárias e na forma como cada discípulo 

se comporta no mundo. Betto se manifestou a esse aspecto, como já mencionado.27 

Apesar da profundidade e aplicabilidade ética das Bem-Aventuranças, a análise de 

Stott não explora suficientemente o papel comunitário dessas virtudes dentro do contexto 

eclesiástico. Embora o foco principal de sua análise seja a vivência individual do discípulo, 

é importante reconhecer que a ética proposta por Jesus também possui uma dimensão 

coletiva. O ensino das Bem-Aventuranças vai além da transformação do indivíduo e 

contempla a construção de uma comunidade cristã que vive esses valores de maneira 

corporativa.28 

O próprio contexto do Sermão da Montanha, onde as Bem-aventuranças foram 

inseridas, sugere que o discípulo de Cristo não vive sua fé de maneira isolada, mas em 

comunhão com outros irmãos e irmãs na fé. Passagens diversas, presentes em Atos dos 

Apóstolos (At 2,44-45) e na carta aos Filipenses (Fl 2,1-4), destacam a importância da vida 

comunitária cristã, onde as virtudes descritas nas Bem-Aventuranças são vividas 

coletivamente, ajudando a formar uma igreja que seja reflexo do Reino de Deus. Assim, a 

ética das Bem-Aventuranças deve ser entendida como ética que regula as relações no 

interior da comunidade cristã, chamando todos a viver em unidade, serviço mútuo e amor 

fraternal. Fee dá o tom sobre a importância de se abordar Filipenses em consonância com 

o evangelho: “a urgência última desta carta é o evangelho, que nesta carta toma a forma de 

‘o avanço do evangelho’: o relacionamento de Paulo com os filipenses é descrito da 

perspectiva da ‘participação/parceria no evangelho’”.29 

 
26 FRECHEIRAS, 2022, p. 195. 
27 BETTO, 2024, pp. 17-27. 
28 BETTO, 2024, p. 19. 
29 FEE, 2022, p. 35-39. 



23 

 

Além da análise de Stott, outros estudiosos também têm abordado as Bem-

Aventuranças sob uma perspectiva ética. Dentre esses, destaca-se Bonhoeffer, que, em sua 

obra Discipulado, afirma que o Sermão da Montanha representa o modelo ético absoluto 

para a vida cristã.30 Bonhoeffer argumenta que as Bem-Aventuranças não devem ser 

interpretadas como normas irrealizáveis ou apenas uma idealização do Reino de Deus, por 

exigirem um compromisso concreto com a radicalidade do discipulado. Para ele, seguir os 

ensinamentos de Jesus, como exposto nas Bem-Aventuranças, exige transformação 

profunda do coração e da vida do discípulo, desafiando a moralidade social e exigindo uma 

postura ética que, muitas vezes, está em conflito direto com os valores do mundo. 

A partir dessas perspectivas, pode-se concluir que a ética das Bem-Aventuranças 

não só consiste num chamado ao comportamento individual ético, ao proporem a 

transformação radical de toda a sociedade, que reflete os valores do Reino de Deus. Essa 

ética exige dos discípulos não tanto a conformidade externa, quanto a mudança interna que 

os torne agentes ativos na construção de uma comunidade fiel ao ensino de Jesus.31 

 

1.5 Perspectiva cultural e semântica 

 

A respeito do contexto cultural e semântico do tema em questão, Pennington enfoca 

as nuances linguísticas e culturais das Bem-Aventuranças, explorando seu relacionamento 

com o Judaísmo do Segundo Templo.32 Destaca o uso do termo grego makarios (“bem-

aventurado”), que deve ser entendido não apenas como “feliz”, mas como um estado de 

bênção divina, que reflete um favor especial de Deus. Conforme ele, as Bem-Aventuranças 

são um manifesto de identidade para os discípulos, oferecendo um novo significado de 

felicidade que desafia os conceitos culturais e religiosos da época. Analisa, também, a 

estrutura literária do texto, que se inspira na literatura sapiencial judaica, e sugere que essa 

estrutura reforça a vocação dos discípulos para viver de acordo com os valores do Reino de 

Deus. Ao compreender as Bem-Aventuranças como proposta de verdadeira felicidade e 

vocação, considera o texto como marco de transformação pessoal e comunitária. 

Além disso, outros estudiosos, como France, complementam essa abordagem 

semântica ao destacar o impacto cultural das Bem-Aventuranças na sociedade judaica.33 

 
30 BONHOEFFER, 1959, p. 52. 
31 BONHOEFFER, 1959, p. 52. 
32 PENNINGTON, 2017, p. 137-161. 
33 FRANCE, 2007, p. 180-188. 



24 

 

Observa que a palavra makarios era tradicionalmente associada a uma felicidade ligada ao 

status social e a um favor divino inatingível. Jesus, ao usar esse termo, redefine o conceito 

de felicidade, ligando-a diretamente a atitudes humildes e à dependência de Deus. Para ele, 

ser bem-aventurado não é questão de status ou riqueza; exige seguir os valores do Reino, 

que subvertem as normas sociais e culturais. Assim, as Bem-Aventuranças são mais do que 

uma visão; apresentam uma crítica direta à estrutura social da época, onde a verdadeira 

felicidade e bênção de Deus são encontradas nas virtudes do Reino, como humildade, 

misericórdia e pureza. 

A esse respeito, o teólogo Keller explora, em muitas de suas obras, sendo Deuses 

falsos a mais emblemática, como a cultura e os valores nefastos mundanos do século XXI 

comprometem a perspectiva mais ampla e futura do Reino de Deus e a vivência daquilo 

que realmente importa, e onde todas as esperanças devem estar depositadas: em Jesus 

Cristo.34 O sucesso, o dinheiro, o poder e o status iludem e desfocam a perspectiva daquilo 

que oferecem as Bem-Aventuranças, a tal ponto que, conforme o próprio Keller, tais 

valores não somente suprimem o verdadeiro Evangelho, como se tornam verdadeiros ídolos 

– aquilo que é colocado no lugar de Deus. Sobre os deuses falsos e ídolos na sociedade 

hodierna, Keller afirma: 

Nossa sociedade contemporânea não difere muito dessas antigas. Cada cultura é 
dominada por um conjunto próprio de ídolos. Cada uma tem seu “sacerdócio”, seus 
totens e rituais. Cada uma tem seus santuários — sejam torres de escritórios, sejam 
spas e academias de ginásticas, sejam estúdios, sejam estádios — onde sacrifícios 
devem ser oferecidos com o intuito de alcançar as bênçãos de uma boa vida e evitar 
desastres. O que são os deuses da beleza, do poder, do dinheiro e da realização, 
senão as mesmas coisas que assumiram dimensões míticas em nossa vida 
individual e em nossa sociedade? Talvez não dobremos os joelhos diante da estátua 
de Afrodite, mas muitas jovens hoje entram em depressão e enfrentam transtornos 
alimentares por causa de uma preocupação obsessiva com a imagem corporal. 
Podemos não queimar incenso a Ártemis, mas quando o dinheiro e a carreira 
profissional são elevados a proporções cósmicas, realizamos uma espécie de 
sacrifício de crianças, negligenciando a família e a comunidade para alcançar 
posição mais elevada nos negócios e obter mais riqueza e prestígio (KELLER, 
2018, p. 13-14). 
 
  

Portanto, para enriquecer a perspectiva cultural e semântica, seria necessário um 

aprofundamento sobre como essas virtudes podem ser vividas em uma sociedade que 

continuamente redefine o que significa ser “bem-aventurado”. Integrar uma reflexão sobre 

as implicações sociais e políticas das Bem-aventuranças poderia tornar essa perspectiva 

 
34 KELLER, 2018, p. 65-89. 



25 

 

mais relevante para os desafios atuais, tornando-as um modelo de vida transformador, não 

apenas individualmente, mas também social e comunitariamente.35 

 

1.6 Perspectiva sociolinguística 

 

No contexto deste tópico, Santos realiza uma análise sociolinguística das Bem-

Aventuranças, destacando o contexto político e histórico das palavras de Jesus dentro da 

comunidade judaica do primeiro século.36 Propõe que as Bem-Aventuranças, como 

discurso oral, são exemplos da pedagogia carismática dos itinerantes do Cristianismo 

Primitivo, uma tradição de ensino oral que se enraizou na prática pedagógica de Jesus e 

seus seguidores. Santos enfatiza que as preleções de Jesus, especialmente as Bem-

Aventuranças, refletem o “ethos” da comunidade, ou seja, o caráter coletivo e a maneira de 

se portar que a comunidade cristã primitiva esperava de seus membros. O termo grego 

makarios, traduzido como “bem-aventurado”, é analisado em seu sentido teológico e como 

indicador de identidade e pertencimento a um grupo que se distingue pelas virtudes 

subversivas do Reino de Deus.37 

Em sua análise, Santos também destaca como a oralidade das Bem-Aventuranças 

se conectam com a transmissão de valores e normas de uma comunidade carismática e em 

movimento, que se baseava na autoridade da palavra falada para formar e consolidar sua 

identidade. A ênfase na fala e no ensino direto, em vez da escrita formal, caracteriza a 

pedagogia de Jesus e suas implicações sociais. As Bem-Aventuranças são um reflexo da 

prática de Jesus que utiliza a oralidade para estabelecer uma nova ética social, convidando 

seus seguidores a adotar um modo de vida radicalmente diferente das normas sociais da 

época.38 

Além disso, segundo análise de Strauss, a oralidade das Bem-Aventuranças torna-

se uma técnica pedagógica eficaz, em que Jesus utiliza a repetição e a formulação simples 

para garantir que suas mensagens sejam lembradas e transmitidas com clareza, como 

abordado exaustivamente em tópico anterior. Sugere que a estrutura repetitiva das Bem-

Aventuranças seja um reflexo da pedagogia de Jesus, projetada para facilitar a 

memorização e a internalização das virtudes do Reino de Deus.39 

 
35 KELLER, 2018, p. 69. 
36 SANTOS, 2010, p. 5. 
37 SANTOS, 2010, p. 15. 
38 SANTOS, 2010, p. 21. 
39 STRAUSS, 2007, p. 334-342. 



26 

 

A (sócio)linguística, a partir da perspectiva de Bakhtin, conforme expresso por 

Souza, também enfatiza a importância de ter alguém com quem dialogar no processo 

comunicativo e quem vem a ser essa pessoa é importante, quando no curso da comunicação. 

A respeito deste aspecto acerca da comunicação e da importância de enunciados, propõe: 

Os destinatários exercem influência significativa no processo comunicativo [...] ter 
um destinatário, dirigir-se a alguém, é uma particularidade constitutiva do 
enunciado, sem a qual não há, e não poderia haver, enunciado [...] sob a influência 
do destinatário e de sua presumida resposta o locutor seleciona todos os recursos 
linguísticos de que necessita [...] assim, o enunciado é concebido como unidade do 
discurso, consegue condicionar diretamente uma atitude responsiva ativa [...] uma 
unidade efetiva de comunicação verbal (SOUZA, 2010, p. 107). 

 

1.7 Debates atuais e controvérsias 

 

As Bem-Aventuranças de Mt 5,3-12 têm gerado uma série de debates e 

controvérsias dentro da teologia contemporânea. Cada uma das perspectivas discutidas – 

transformadora, pedagógica, ética, cultural e sociolinguística – contribui para uma 

compreensão multidimensional das declarações de Jesus. Contudo, as questões atuais 

emergem principalmente da tentativa de aplicar os ensinamentos de Jesus às realidades do 

discipulado moderno. Entre os debates mais significativos estão a tensão entre 

universalidade e contextualidade, bem como a relação entre as Bem-Aventuranças e a Lei 

Mosaica, tópicos que se entrelaçam com as abordagens anteriores. 

 

1.7.1 Universalidade versus contextualidade 

 

Uma das questões centrais que surge da interpretação das Bem-Aventuranças é se 

são universais, ou seja, aplicáveis a todos os cristãos e cristãs, em qualquer tempo e lugar, 

ou se são direcionadas especificamente a um contexto histórico e cultural particular. No 

debate contemporâneo, teólogos como Moltmann argumentam fortemente que as Bem-

Aventuranças devem ser contextualizadas para serem plenamente compreendidas e 

aplicadas ao discipulado moderno.40 Destaca a importância de se considerar o contexto 

sociopolítico e cultural do primeiro século, no qual as palavras de Jesus foram 

pronunciadas, para se evitar uma aplicação anacrônica das Bem-Aventuranças. 

Essa posição dialoga diretamente com a perspectiva cultural e semântica, que 

enfatiza a necessidade de uma leitura histórica e linguística cuidadosa do texto, como 

 
40 MOLTMANN, 1997, p. 77-95. 



27 

 

apontado por Pennington, neste capítulo. Sua análise do uso dos termos gregos, como 

makarios, e a estrutura literária, revela que as Bem-Aventuranças não foram criadas para 

ser uma fórmula de felicidade universal, senão expressão de identidade radicalmente nova, 

formulada em um contexto específico de opressão e marginalização.41 

Por outro lado, autores como Wright enfatizam que, apesar do paradigma 

específico, o conteúdo das Bem-Aventuranças carrega em si uma mensagem atemporal e 

universal, que transcende o contexto original e permanece sendo aplicável ao discipulado 

de Cristo, em qualquer época, conforme reforçado, em tópicos anteriores. A tensão entre 

universalidade e contextualidade sugere que, para se compreender as Bem-Aventuranças 

em sua totalidade, deve-se considerar tanto sua relevância histórica quanto sua aplicação 

contemporânea. A perspectiva pedagógica, também, contribui para essa discussão ao 

destacar que, embora o ensino de Jesus estivesse profundamente enraizado na cultura 

judaica do Segundo Templo, tinha como objetivo formar um discipulado que não se 

limitasse a um contexto histórico específico, mas fosse aplicável a todas as gerações.42 

 

1.7.2 Relação com a Lei Mosaica 

 

Outro debate importante gira em torno da interação das Bem-Aventuranças com a 

Lei Mosaica. Este é um ponto de reflexão que remete à perspectiva ética, de acordo com o 

que foi exposto e vem a ser fruto de reflexões e da obra do teólogo Stott, que aborda as 

Bem-Aventuranças como modelo normativo de comportamento cristão. Sugere que cada 

Bem-aventurança reflete os valores do Reino de Deus e os padrões éticos que os discípulos 

devem seguir. No entanto, a relação entre tais valores e a Lei Mosaica é deveras complexa. 

Para alguns teólogos, as Bem-Aventuranças não invalidam a Lei, antes a completam, 

proporcionando uma nova maneira de entender o discipulado. Alguns desses autores de 

referência que embasam este pensamento são os seguintes teólogos católicos: Guardini, 

que no livro O Senhor, coloca as Bem-aventuranças como sendo um convite a uma nova 

existência, onde a Lei Mosaica parra a se transformar em caminho de comunhão com Deus, 

a ser vivida em liberdade;43 Ratzinger, na obra magna Jesus de Nazaré, explica que Jesus 

não abole a Lei, antes a leva à plenitude, revelando sua dimensão mais profunda, como 

 
41 MOLTMANN, 1997, p. 95. 
42 WRIGHT, 2014, p. 35-76. 
43 GUARDINI, 2021, p. 455-562. 



28 

 

caminho para a santidade;44 também Balthasar, que enfatiza que o discipulado cristão 

implica adesão total a Cristo e seu projeto, consequentemente, manifestando o espírito da 

Lei como amor radical e entrega a Deus nas Bem-aventuranças.45 

Na linha do que fora exposto, há certa tensão entre o povo da época de Jesus e a Lei 

Mosaica, enfatizando a forma como ela viria a ser interpretada por Jesus e seus discípulos 

e vivida pelos fariseus, como evidenciado no livro de Betto: 

Naquela comunidade havia conflito entre os judeus fariseus, fundamentalistas, 
muito apegados à Lei, e os judeus cristãos, convencidos de que Jesus era o novo 
Moisés e havia ultrapassado a Lei ao centrar sua pregação no Reino de justiça que 
Deus manifestara através da prática e das palavras de seu Filho. É óbvio, no relato 
de Mateus, que ele lidou com comunidades que, à luz de Jesus, reliam as Escrituras 
com outra ótica. Não pense que o apóstolo Mateu0s, inspirado em Marcos, teve a 
ideia de também escrever sobre Jesus e, como eu ao preparar este livro, reservou 
tempo em sua agenda para fazê-lo. Os evangelhos não são propriamente obras dos 
autores que os assinam. Resultam de relatos transmitidos nas comunidades 
primitivas, “retalhos” colhidos aqui e ali e que, sincronizados, formaram perícopes 
“coladas” pelos autores (BETTO, 2024, p. 7). 
 
 

Allison, em sua investigação sobre a relação entre as Bem-Aventuranças e a Lei, 

propõe que Jesus não veio para abolir a Lei.46 Seu objetivo foi reformulá-la, conduzindo-a 

a um novo patamar de radicalidade. Para ele, as Bem-Aventuranças não estão em oposição 

à Lei Mosaica, porque oferecem uma interpretação mais profunda e transformadora de seus 

princípios. Esse paradigma reflete a tensão que aparece nas discussões sobre a perspectiva 

transformadora. As Bem-Aventuranças são vistas como subversão das normas sociais e 

religiosas, reformulando o que significa viver de acordo com a vontade de Deus, sem, 

entretanto, negar a validade da Lei. 

A perspectiva sociolinguística, como abordada neste capítulo, fruto do pensamento 

de Santos, também é relevante para esse contexto, pois, ao destacar a oralidade e o caráter 

carismático do movimento cristão primitivo, contribui para o entendimento de como a 

mensagem de Jesus foi transmitida de maneira eficaz, com uma radicalidade que, muitas 

vezes, desafiava as normas estabelecidas pela Lei Mosaica. Ao usar uma linguagem 

acessível e profundamente conectada com a vida cotidiana, as Bem-Aventuranças 

tornaram-se não apenas ensino ético, mas convite à transformação social e, que se 

distanciava das práticas religiosas convencionais da época, causando estranhamento aos 

adeptos mais conservadores e rígidos dos fundamentos expostos na Lei Mosaica. 

 
44 RATZINGER, 2017, p. 221-277. 
45 BALTHASAR, 2009, p. 154-188. 
46 ALLISON, 2014, p. 41-57. 



29 

 

 

1.7.3 Implicações para o discipulado contemporâneo 

 

Esses debates apontam para a necessidade de um equilíbrio entre a universalidade 

da mensagem de Jesus e a necessidade de contextualização das Bem-Aventuranças. O 

discípulo contemporâneo deve, portanto, ser sensível tanto ao contexto histórico do 

ensinamento de Jesus quanto à sua aplicabilidade em um mundo que continua a ser marcado 

por desigualdades sociais, tensões políticas e necessidades espirituais profundas, uma vez 

que “ser cristão é ser discípulo de Jesus até morrer. O treinamento de discipulado é ação 

prática, intencional e com o propósito de levar todo cristão à maturidade; o objetivo final 

do discipulado é tornar o crente semelhante a Jesus no caráter e no comportamento” .47 Isso 

implica um discipulado que não apenas se baseia em valores éticos, mas que também está 

disposto a vivenciar a subversão social proposta por Jesus, refletindo na vida cotidiana as 

virtudes descritas nas Bem-Aventuranças, como a humildade, a misericórdia, a pureza de 

coração e a paz. A esse respeito, Bonhoeffer faz contribuições valiosas, como explanado 

em outro tópico, e melhor desenvolvido mais adiante.48 

Alguns expoentes elaboraram trabalhos que precisam ser mencionados, a respeito 

das implicações das Bem-aventuranças para o discipulado contemporâneo, são eles: Papa 

Francisco, em sua Exortação Apostólica Gaudete et Exsultate (Sobre a chamada à santidade 

no mundo atual), declara que as Bem-aventuranças são a carta magna da santidade e um 

desafio concreto para a vivência da dimensão do discipulado no século XXI; 49 outro 

expoente é o franciscano que foi por muitos anos Pregador da Casa Pontifícia, o cardeal 

Cantalamessa, aborda as Bem-aventuranças como um molde da idade e da missão da igreja 

no mundo atual, ao enfatizar a dimensão interior e contemplativa do discipulado, sem 

negligenciar o compromisso com os pobres e necessitados.50 

Além disso, a relação das Bem-Aventuranças com a Lei Mosaica levanta a questão 

de como os cristãos devem entender e viver a Lei no Novo Testamento. As Bem-

Aventuranças, longe de anularem a Lei, propõem uma maneira de viver que ultrapassa o 

legalismo e se aproxima de uma verdadeira transformação interna e externa, algo que deve 

ser profundamente considerado no contexto de discipulado na igreja contemporânea. 

 
47 CASIMIRO, 2024, p. 5.  
48 BONHOEFFER, 2016, p. 50-58. 
49 FRANCISCO, 2018, p. 23-35. 
50 CANTALAMESSA, 2007, p. 44-55. 



30 

 

 

1.8 Lacunas e perspectivas 

 

As perspectivas analisadas neste capítulo – ética, pedagógica, transformadora, 

cultural, semântica e sociolinguística – oferecem contribuições importantes para a 

compreensão das Bem-Aventuranças e suas implicações no discipulado cristão. No entanto, 

há uma lacuna significativa nas abordagens existentes, particularmente no que diz respeito 

à aplicação das Bem-Aventuranças como base para um modelo cristocêntrico de 

discipulado. Embora os temas propostos tenham tratado das Bem-Aventuranças sob 

diferentes ângulos, nenhum deles fornece uma integração prática e holística que sirva como 

um modelo vivo para o discipulado na igreja contemporânea. Essa integração é crucial para 

que as Bem-aventuranças se tornem fundamento dinâmico e transformador para a vida dos 

cristãos nos dias de hoje, pois assim deve ser, como é proposto pelo Papa Francisco: “as 

bem-aventuranças contêm o ‘bilhete de identidade’ do cristão, porque delineiam o rosto do 

próprio Jesus, seu estilo de vida [...] conduzem-nos à alegria, sempre; são o caminho para 

alcançar a alegria.”51 

A pesquisa aqui proposta busca preencher essa lacuna ao integrar as dimensões 

ética, transformadora e pedagógica, considerando não apenas os aspectos doutrinários, 

como também os efeitos práticos no comportamento diário dos discípulos. Por exemplo, a 

perspectiva ética de Stott, que enxerga as Bem-Aventuranças como guia para uma vida 

cristã autêntica, deve ser conjugada com a perspectiva pedagógica de Oliveira, que focaliza 

o modo como Jesus usou uma metodologia de ensino sequencial e intencional para gerar 

reflexão profunda nos ouvintes. Essa integração proporcionaria um modelo de discipulado 

não só ético, mas, também, educacional, no qual a transformação interna dos discípulos se 

reflete em sua ação no mundo, alinhada com os valores do Reino de Deus.52 

 

1.8.1 Lacunas significativas na literatura 

 

Apesar da vasta produção acadêmica sobre as Bem-Aventuranças, ainda existem 

várias lacunas que precisam ser exploradas. Como as Bem-Aventuranças moldam a 

identidade emocional e social dos cristãos? Quais são os efeitos desses ensinamentos nas 

 
51 FRANCISCO, 2021, p. 4. 
52 OLIVEIRA, 2017, p. 5-8. 



31 

 

práticas cotidianas de vida comunitária e nas dinâmicas relacionais dentro da igreja? Essas 

são perguntas que ainda precisam de respostas mais aprofundadas. 

Outra lacuna que merece atenção diz respeito à diversidade cultural e à interpretação 

contextual das Bem-Aventuranças. O cristianismo global é imensamente diverso, e 

diferentes culturas podem entender e aplicar as Bem-Aventuranças de maneiras distintas. 

Embora a pesquisa de Pennington tenha destacado as nuances linguísticas e culturais da 

perícope evangélica, seria valioso investigar como diferentes tradições culturais cristãs, 

seja no Ocidente ou em outras partes do mundo, interpretam e aplicam esses ensinamentos. 

Como as Bem-Aventuranças são vividas em sociedades de maioria muçulmana, budista ou 

secular? Existe uma diferença na forma como as comunidades do Oriente Médio, da África 

ou da Ásia compreendem o conceito de “bem-aventurança” em relação às sociedades 

ocidentais? Essas questões são de grande importância, pois podem fornecer um 

entendimento mais profundo de como o Reino de Deus é compreendido e praticado ao redor 

do mundo, contribuindo para uma teologia global mais inclusiva, abrangente e fidedigna.53 

Além disso, outra lacuna importante está relacionada à avaliação e eficácia das 

Bem-Aventuranças na formação de comunidades cristãs autênticas. A ética proposta por 

Jesus nas Bem-Aventuranças exige uma transformação interna, como também se reflete 

nas ações externas dos discípulos. Como essas virtudes são vividas de maneira prática nas 

comunidades contemporâneas? As igrejas de hoje conseguem formar comunidades em que 

as Bem-Aventuranças são realmente um modelo de vida? Quais são os obstáculos para a 

implementação efetiva dos princípios de Cristo nas práticas diárias da igreja? Essas são 

questões cruciais para os estudos futuros, uma vez que a eficácia das Bem-Aventuranças 

na formação de comunidades de discípulos autênticos continua sendo um desafio para a 

prática pastoral. 

 

1.8.2 Contribuições e perspectivas 

 

O tema da dissertação continua sendo um campo fértil para pesquisa e reflexão. A 

integração das várias perspectivas discutidas neste capítulo oferece uma base sólida para 

um entendimento mais profundo das Bem-Aventuranças, ao mesmo tempo em que dá 

margem e abre caminho para investigações futuras que podem enriquecer ainda mais a 

compreensão do discipulado cristão. As pesquisas podem, por exemplo, explorar como a 

 
53 PENNINGTON, 2017, p. 25-36. 



32 

 

aplicação prática das Bem-Aventuranças influencia o comportamento moral e dos cristãos, 

e como essa aplicação pode ser modelada para atender as necessidades do discipulado 

contemporâneo. Além disso, a pesquisa poderia considerar como os estudos sobre as Bem-

Aventuranças podem ser integrados em práticas de formação nas igrejas, preparando 

melhor os cristãos para viverem a ética do Reino de Deus de maneira mais eficaz. 

A relevância duradoura do ensino de Jesus continua sendo um tema central na 

teologia contemporânea. O estudo das Bem-Aventuranças oferece não apenas uma 

compreensão ética e transformadora, como também se torna um convite à prática do 

discipulado que, longe de ser uma ideia abstrata, exige um comprometimento pessoal e 

comunitário. O campo de pesquisa aberto por esta dissertação oferece um vasto e amplo 

horizonte de possibilidades para aprofundar o significado das Bem-Aventuranças e sua 

aplicação nas comunidades cristãs ao redor do mundo. 

O próximo capítulo aprofundará a dimensão prática de trabalho das Bem-aventuranças, 

explorando aquilo que se delineia no texto de Mt 5,3-12 em matéria de abordagem 

exegética, desde a tradução e delimitação da perícope mateana às análises necessárias, a 

saber: literária, crítico-textual, lexicográfica, estilística e semântica, de modo a preencher 

algumas das lacunas e perspectivas abordadas no tópico anterior.  



33 

 

 

2. ABORDAGEM EXEGÉTICA 

  

A incorporação de diferentes perspectivas amplia significativamente a profundidade 

e a consistência desta proposta de estudo, pois oferece uma base sólida sobre a qual se pode 

construir uma compreensão mais abrangente do tema. O capítulo anterior teve justamente 

esse papel introdutório, ao apresentar uma leitura multifacetada das Bem-aventuranças por 

meio de lentes política, transformadora, pedagógica, ética, cultural, semântica e 

sociolinguística. Esse movimento preparatório não apenas enriquece o percurso 

investigativo, mas também abre espaço para que a abordagem exegética se desenvolva com 

maior clareza e profundidade. A exegese bíblica, por sua vez, surge como ferramenta 

essencial nesse processo, por buscar interpretar criticamente o texto sagrado à luz de seu 

contexto original — considerando os aspectos históricos, culturais, linguísticos e literários 

que o moldaram.  

No caso de Mt 5,3-12, essa leitura atenta permite acessar a riqueza teológica e ética 

contida nessas palavras de Jesus, oferecendo chaves de leitura que vão além da superfície 

e desvelam o coração do ensinamento do Reino presente no Sermão do Monte – tratando 

do contexto do texto em si. Afinal, é necessário entender, a respeito da exegese, que ela 

consiste em “estudo analítico completo de uma passagem bíblica, feito de tal forma que se 

chega à sua interpretação útil. A exegese é uma tarefa teológica, mas não mística. Existem 

certas regras básicas e padrões sobre como fazê-la.”1 

A abordagem exegética identifica o pano de fundo histórico e cultural em que Jesus 

pronunciou as Bem-aventuranças. Esse estudo envolve a investigação das condições 

sociopolíticas da Palestina do século I, como a dominação romana, as tensões entre grupos 

religiosos judaicos (fariseus, saduceus, zelotes e essênios) e as expectativas messiânicas 

predominantes. Esses elementos ajudam a compreender como as Bem-aventuranças 

subvertem ideais comuns, promovendo valores humanos. Carson é quem evidencia isto, ao 

afirmar: “na Palestina da época de Jesus, abundavam as expectativas messiânicas. Nem 

todas elas eram coerentes, e muitos judeus esperavam por dois ‘Messias’ distintos. Mas a 

ligação que Mateus faz de ‘filho de Davi’ com ‘Cristo’ não deixa dúvida em relação ao que 

está afirmando”.2 

 
1 STUART; FEE, 2008, p. 12. 
2 CARSON, 2011, p. 84-85. 



34 

 

A Exegese também se preocupa com o exame do texto original, em grego koiné, 

considerando o significado preciso das palavras e expressões utilizadas. Por exemplo, o 

termo makários (traduzido como “bem-aventurado” ou “feliz”) implica condição de 

plenitude e bênção divina, distinta da felicidade meramente terrena. Além disso, a estrutura 

poética e paralelismos das Bem-Aventuranças são analisados para revelar a intenção 

pedagógica e estética de Jesus ao comunicar verdades profundas de maneira acessível e 

memorável. A respeito do termo em questão, Siedeliske diz o seguinte: 

Apesar de ser uma forma literária comum tanto na literatura grega quanto na 
judaica, há muita discussão sobre o significado da expressão grega makários: 
algumas traduções optam por bem-aventurados, outras por felizes e, ainda, outras 
por abençoados. Logo abaixo serão analisadas essas e outras opções e quais as 
implicações de cada uma [...] entende-se que o homem verdadeiramente feliz é 
aquele que, pela fé, vive de acordo com as bem-aventuranças e desfruta das 
bênçãos recitadas por Cristo [...] o bem-aventurado é o discípulo que encontrou a 
perfeita felicidade, porque é abençoado e aprovado por Deus e participante do seu 
Reino, servindo como padrão e modelo de caráter para os seus semelhantes 
(SIEDELISKE, 2020, p. 31-32). 
 
  

Para uma abordagem exegética de textos bíblicos, existe uma variedade de opções 

bibliográficas na língua portuguesa. As estruturas de cada material são, à primeira vista, 

parecidas. O diferencial está nos caminhos que cada uma traça. Nesse sentido, a obra 

Metodologia da Exegese Bíblica 2.0, de Cássio Murilo Dias da Silva,3 é uma ferramenta 

indispensável para quem deseja fazer uma abordagem exegética séria de perícopes bíblicas, 

por sua clareza ao apresentar conceitos complexos (acessível para teólogos e leigos), 

organização do percurso exegético em etapas delineadas, inserção de ferramentas técnicas, 

lançando base hermenêutica sólida e destacando a importância de considerar o contexto 

histórico, cultural e literário de cada passagem, sem desconsiderar a aplicação prática da 

exegese ao ensino, na pregação (homilia) e na formação. 

Na versão 2.0, o autor inclui orientações sobre o uso de recursos tecnológicos no 

trabalho exegético. Ferramentas como software bíblico, bancos de dados acadêmicos e 

métodos digitais de análise textual são abordados, mostrando como integrar essas 

inovações ao estudo bíblico tradicional. Essa atualização é especialmente valiosa no 

contexto contemporâneo, em que o acesso a recursos digitais está amplamente facilitado. 

Trata-se de uma abordagem à exegese bíblica do futuro, como o próprio autor evidencia no 

livro.4 

 
3 SILVA, 2022, p.250-335. 
4 SILVA, 2022, p.257. 



35 

 

Finalmente, a abordagem exegética não se limita ao contexto original do texto, mas 

também constrói uma ponte hermenêutica para a aplicação à contemporaneidade. As Bem-

Aventuranças continuam a inspirar reflexões teológicas e éticas, em contextos diversos, 

como os debates sobre a justiça social, a pacificação e a vivência cristã, em um mundo 

pluralista. Assim, a exegese contribui para compreender como esses princípios podem ser 

vivenciados, hoje, mantendo-se fiéis à intenção original do texto. Silva, a respeito da 

interpretação bíblica, faz a seguinte colocação: 

O século XX foi profundamente frutuoso e questionador no que se refere à 
interpretação bíblica: muitos métodos surgiram, firmaram-se, foram superados 
e/ou redefiniram seus pressupostos e seus objetivos. Com muitos manuais 
publicados na Europa e na América do Norte, a temática da Metodologia Bíblica 
não fez mais que dar tímidos passos no Brasil. É verdade que, nos últimos anos, é 
sempre maior, entre nós, o número de introduções e de comentários (traduzidos ou 
produzidos aqui) aos textos bíblicos [...] Além disso, as preocupações emergentes 
em nosso continente (pobreza, desemprego, desigualdades sociais), bem como as 
situações e os desafios de ordem mundial (nova situação da mulher, novas 
tecnologias, busca da superação de preconceitos raciais e religiosos), acabaram 
também condicionando nossa postura diante do texto bíblico, que é visto, cada vez 
mais, como paradigma para a caminhada do povo de Deus. Isso fez surgir, entre 
nós, certa reserva em relação aos métodos que se preocupam com o texto bíblico 
enquanto texto. A busca de conteúdos, isto é, de respostas para situações concretas, 
acabou por relegar a segundo plano o aspecto literário da Bíblia (SILVA, 2022, p. 
12). 
 
 

Para cumprir esse objetivo seguiram-se os seguintes passos: inicialmente, será feita 

a inserção e estudo do texto grego, seguida de sua delimitação. O próximo passo consistirá 

na segmentação do texto, que facilitará a análise da estrutura literária e a crítica textual, 

lexicográfica, sintática e estilística, se valendo do método exegético histórico-crítico. 

Finalmente, se investigará se o texto é unitário ou compósito, estabelecendo-se uma 

comparação sinótica com o evangelho segundo Lucas (e breve menção a Marcos), a 

definição do gênero literário e a análise semântica. Tudo isso em consonância com a 

perspectiva exegética e interpretativa de Silva.5  

 

2.1 Crítica Textual do texto grego 

  

A tabela que se segue apresenta o texto bíblico em discussão nesta dissertação, de 

forma paralela (português e grego contrastados). Trata-se de Mt 5,1-12, a saber, as Bem-

 
5 SILVA, 2022, p.257. 



36 

 

Aventuranças. O texto em língua portuguesa é tirado da tradução de João Ferreira de 

Almeida; a versão grega encontra-se na plataforma Deutsche Bibel Gesselschaft:6 

 

Português Grego 

¹ E Jesus, vendo a multidão, subiu 

a um monte,  

 

e, assentando-se, aproximaram-se 

dele os seus discípulos; 

 

1Ἰδὼν δὲ τοὺς ὄχλους ἀνέβη εἰς τὸ 

ὄρος,  

 

καὶ καθίσαντος αὐτοῦ προσῆλθαν 

αὐτῷ οἱ μαθηταὶ αὐτοῦ· 

 

² E, abrindo a sua boca, os 

ensinava, dizendo: 

 

2καὶ ἀνοίξας τὸ στόμα αὐτοῦ 

ἐδίδασκεν αὐτοὺς λέγων· 

 

³ Bem-aventurados os pobres de 

espírito,  

porque deles é o reino dos céus; 

 

3Μακάριοι οἱ πτωχοὶ τῷ πνεύματι, 

 

ὅτι αὐτῶν ἐστιν ἡ βασιλεία τῶν 

οὐρανῶν. 

 

⁴ Bem-aventurados os que choram,  

 

porque eles serão consolados; 

 

4μακάριοι οἱ πενθοῦντες, 

 

 

ὅτι αὐτοὶ παρακληθήσονται. 

⁵ Bem-aventurados os mansos,  

 

porque eles herdarão a terra; 

 

5μακάριοι οἱ πραεῖς, 

 

ὅτι αὐτοὶ κληρονομήσουσιν τὴν 

γῆν. 

⁶ Bem-aventurados os que têm 

fome e sede de justiça,  

 

porque eles serão fartos; 

 

6μακάριοι οἱ πεινῶντες καὶ 

διψῶντες τὴν δικαιοσύνην, 

 

ὅτι αὐτοὶ χορτασθήσονται. 

⁷ Bem-aventurados os misericordiosos,  7μακάριοι οἱ ἐλεήμονες, 

 
6 DEUTSCHE BIBEL GESSELSCHAFT, 2023, p. 814. 



37 

 

 

porque eles alcançarão misericórdia; 

  

ὅτι αὐτοὶ ἐλεηθήσονται. 

 

⁸ Bem-aventurados os limpos de 

coração, 

 porque eles verão a Deus; 

 

8μακάριοι οἱ καθαροὶ τῇ καρδίᾳ, 

 

ὅτι αὐτοὶ τὸν θεὸν ὄψονται. 

⁹ Bem-aventurados os 

pacificadores,  

porque eles serão chamados filhos 

de Deus; 

 

9μακάριοι οἱ εἰρηνοποιοί, 

 

ὅτι αὐτοὶ υἱοὶ θεοῦ κληθήσονται. 

¹⁰ Bem-aventurados os que sofrem 

perseguição por causa da justiça,  

 

porque deles é o reino dos céus; 

 

10μακάριοι οἱ δεδιωγμένοι ἕνεκεν 

δικαιοσύνης, 

 

ὅτι αὐτῶν ἐστιν ἡ βασιλεία τῶν 

οὐρανῶν. 

¹¹ Bem-aventurados sois vós,  

 

quando vos injuriarem  

 

e perseguirem e,  

 

mentindo, disserem todo o mal 

contra vós por minha causa. 

11μακάριοί ἐστε ὅταν 

  

ὀνειδίσωσιν ὑμᾶς 

  

καὶ διώξωσιν καὶ 

  

εἴπωσιν πᾶν πονηρὸν καθ’ ὑμῶν 

ψευδόμενοι ἕνεκεν ἐμοῦ.  

¹² Exultai e alegrai-vos, 

 

 porque é grande o vosso galardão 

nos céus;  

 

porque assim perseguiram os 

profetas que foram antes de vós. 

12χαίρετε καὶ ἀγαλλιᾶσθε, 

  

ὅτι ὁ μισθὸς ὑμῶν πολὺς ἐν τοῖς 

οὐρανοῖς· 

  

οὕτως γὰρ ἐδίωξαν τοὺς προφήτας 

τοὺς πρὸ ὑμῶν. 

 



38 

 

2.2 Delimitação do texto 

 

A delimitação, o primeiro passo na exegese bíblica, consiste em definir claramente 

o texto a ser analisado. Esse processo envolve a seleção de uma unidade textual específica, 

que pode variar de um versículo a um capítulo ou mais. A delimitação se realizou 

considerando critérios relacionados ao contexto e estrutura, de modo a garantir que o trecho 

represente, de forma fidedigna, o objeto de estudo da proposição, permitindo análise 

extensa da perícope, conforme estabelece Silva.7 

O Sermão da Montanha, especificamente, está delimitado entre Mt 5–7. Os 

marcadores de início são a mudança de local e assunto. Em Mt 4,23-25, Jesus se encontra 

ensinando e curando na Galileia, na Decápole, em Jerusalém, na Judeia e na Transjordânia. 

Já no início do capítulo 5, o vemos subindo uma montanha (mudança de local) e começando 

um discurso (mudança de assunto).  

O ponto de fechamento desta passagem é identificado por dois marcadores: 

temporal e espacial. O marcador temporal fica evidenciado em Mt 7,28-29, quando diz, de 

forma explícita, que ele “terminou essas palavras”. O marcador espacial em Mt 8,1, cujo 

texto inicia com a frase “ao descer da montanha”, indicativo de que  ele mudou de lugar, 

portanto, a vida seguiu seu curso e o sermão foi finalizado, porque já estavam descendo da 

montanha – marcando um indicador espacial de transição e a passagem do ensino à prática, 

ou seja, encerrar sessões discursivas e introduzir nova narrativa, onde o verbo grego teleō 

(τελέω), simboliza a realização de algo iniciado com propósito determinado, demonstrando 

não apenas o final do discurso, como também a conclusão do ensino em si.8 

Falando especificamente do objeto de estudo desta dissertação, as Bem-

Aventuranças, a perícope começa em Mt 5,1 e termina em Mt 5,12, e uma nova perícope 

se inicia em Mt 5,13, numa clara mudança de assunto. Apesar de o discurso continuar, 

agora Jesus trata do tema “sal da terra e luz do mundo”, o que caracteriza, de forma 

inequívoca, a mudança do tema tratado.9 

O texto inicia-se com uma introdução narrativa que situa geograficamente e 

tematicamente o discurso de Jesus: “vendo as multidões, Jesus subiu ao monte. E, tendo-se 

assentado, aproximaram-se dele os seus discípulos; e ele começou a ensiná-los, dizendo...” 

(Mt 5,1). Mt 5,12 encerra a lista das Bem-Aventuranças com uma exortação: “alegrem-se 

 
7 SILVA, 2022, p. 47-68. 
8 KITTEL; FRIEDRICH, 2013, p. 67. 
9 SIEDELISKE, 2020, p. 27. 



39 

 

e regozijem-se, porque grande é a recompensa de vocês nos céus, pois assim perseguiram 

os profetas que viveram antes de vocês”, vinculando as Bem-Aventuranças com a história 

dos profetas perseguidos, em forma de bênção. Tudo isto fica evidente no seguinte trecho: 

Para delimitar a perícope analisada, alguns critérios foram observados. Primeiro, 
percebe-se que houve uma mudança de espaço, pois Jesus muda de “toda a 
Galileia” (Mt 4.23 25) para um monte (5.1); e, consequentemente, há uma 
mudança de estilo, pois o texto salta de uma narrativa para um discurso de Jesus. 
Por fim, nota-se uma mudança de assunto: em Mateus 4.23-25 são narrados o 
ensino e as curas de Jesus pela Galileia; já em 5.1-2 é introduzido o Sermão do 
Monte; o tema das bem-aventuranças se estende do verso 3 até o 12; e, em seguida, 
Jesus muda de assunto novamente falando sobre o sal da terra e luz do mundo (v. 
13-16) (SIEDELISKE, 2020, p. 26). 
 
 

O uso reiterado da fórmula “bem-aventurados” (grego: makarioi) estrutura a 

passagem em oito declarações principais (ou nove, dependendo da interpretação). Essa 

repetição distingue, claramente, a perícope das Bem-Aventuranças das outras partes do 

discurso.  Cada Bem-aventurança contém uma bênção e uma promessa escatológica (por 

exemplo, “porque deles é o Reino dos Céus”), de modo a fortalecer a coesão interna do 

texto e delimitá-lo como unidade literária. A referência ao Reino, nos versículos 3 e 10 (os 

únicos no tempo presente), funciona como “inclusio”, ao destacar o início e o fim do texto 

como parte de uma unidade temática. Como se diz, “utilizadas em provérbios que 

expressam a estima ou a reprovação por uma conduta ou coisa, fazem-nos saber qual escala 

de valores era comum no tempo dos sábios [...] macarismo: provérbios com fórmula de 

bem-aventurança: Pr 14,21; 16,20; 20,7.”10 

A delimitação de Mt 5,1-12 é clara devido a elementos literários, estruturais e 

temáticos que o distinguem dentro do Sermão da Montanha. A introdução narrativa que 

apresenta o cenário e o público, passando pela estrutura repetitiva das declarações de 

bênção, até à mudança temática no versículo 13, apontam para a unidade da perícope das 

Bem-Aventuranças como seção autônoma dentro do Evangelho mateano.  

 

 

  

 

2.3 Segmentação 

 

 
10 SILVA, 2022, p. 199. 



40 

 

Após a delimitação, a segmentação dividirá o texto em partes menores para facilitar 

sua análise. A segmentação será feita de acordo com a estrutura literária, os temas 

abordados, ou os elementos narrativos. Esta etapa é crucial para a identificação das 

unidades de sentido dentro do texto, possibilitando uma interpretação mais precisa e 

organizada, de acordo com a sequência do texto bíblico. 

 

v.  Segmentação Grego 

1 A E Jesus, vendo a multidão, subiu a 

um monte, 

Ἰδὼν δὲ τοὺς ὄχλους ἀνέβη εἰς τὸ 

ὄρος, 

 B e, assentando-se καὶ καθίσαντος 

 C aproximaram-se dele os seus 

discípulos 

αὐτοῦ προσῆλθαν αὐτῷ οἱ μαθηταὶ 

αὐτοῦ· 

2 A e abrindo a sua boca καὶ ἀνοίξας τὸ στόμα 

 B os ensinava ἐδίδασκεν αὐτοὺς  

 C Dizendo: Λέγων 

3 A Bem-aventurados os pobres de 

espírito, 

Μακάριοι οἱ πτωχοὶ τῷ πνεύματι, 

 B porque deles é o reino dos céus; ὅτι αὐτῶν ἐστιν ἡ βασιλεία τῶν 

οὐρανῶν. 

4 A Bem-aventurados os que choram, μακάριοι οἱ πενθοῦντες, 

 B porque eles serão consolados; ὅτι αὐτοὶ παρακληθήσονται. 

5 A Bem-aventurados os mansos, μακάριοι οἱ πραεῖς, 

 B porque herdarão a terra; ὅτι αὐτοὶ παρακληθήσονται. 

6 A Bem-aventurados os que têm fome 

e sede de justiça 

μακάριοι οἱ πεινῶντες καὶ διψῶντες 

τὴν δικαιοσύνην, 

 B porque eles serão fartos; ὅτι αὐτοὶ χορτασθήσονται. 

7 A Bem-aventurados os 

misericordiosos, 

μακάριοι οἱ ἐλεήμονες, 

 B porque eles alcançarão 

misericórdia; 

ὅτι αὐτοὶ ἐλεηθήσονται. 

8 A Bem-aventurados os limpos de 

coração, 

μακάριοι οἱ καθαροὶ τῇ καρδίᾳ, 

 B porque eles verão a Deus; ὅτι αὐτοὶ τὸν θεὸν ὄψονται. 



41 

 

9 A Bem-aventurados os 

pacificadores, 

μακάριοι οἱ εἰρηνοποιοί, 

 B porque eles serão chamados filhos 

de Deus; 

ὅτι αὐτοὶ υἱοὶ θεοῦ κληθήσονται. 

10 A Bem-aventurados os que sofrem 

perseguição por causa da justiça, 

μακάριοι οἱ δεδιωγμένοι ἕνεκεν 

δικαιοσύνης, 

 B porque deles é o reino dos céus. ὅτι αὐτῶν ἐστιν ἡ βασιλεία τῶν 

οὐρανῶν. 

11 A Bem-aventurados sois vós, μακάριοί ἐστε ὅταν  

 B quando vos injuriarem e 

perseguirem e, 

ὀνειδίσωσιν ὑμᾶς καὶ εἴπωσιν 

 C mentindo, Ψευδόμενοι 

 D disserem todo o mal contra vós por 

minha causa. 

καὶ διώξωσιν πᾶν πονηρὸν καθ’ 

ὑμῶν ἕνεκεν ἐμοῦ. 

 

12 

A Exultai χαίρετε  

 B e alegrai-vos, καὶ ἀγαλλιᾶσθε, 

 C porque é grande o vosso galardão 

nos céus; 

ὅτι ὁ μισθὸς ὑμῶν πολὺς ἐν τοῖς 

οὐρανοῖς·  

 D Porque assim perseguiram os 

profetas que foram antes de vós. 

οὕτως γὰρ ἐδίωξαν τοὺς προφήτας 

τοὺς πρὸ ὑμῶν. 

 

 

2.4 Análise da estrutura literária 

 

Mt 5,1-12 introduz o Sermão da Montanha, estabelecendo os valores fundamentais 

do Reino dos Céus. Sua composição literária revela uma estrutura cuidadosamente 

planejada. Silva, em seu trabalho sobre a exegese, reforça tal composição literária.11  

A passagem apresenta três seções principais, a saber: 

1. Introdução narrativa (vv. 1-2): situa o contexto e estabelece o cenário do ensino 

de Jesus.   

 
11 SILVA, 2020, p. 199-200. 



42 

 

2. As oito (ou nove) Bem-Aventuranças (vv. 3-10): uma lista estruturada de 

declarações sobre os bem-aventurados, com as promessas correspondentes.   

3. Exortação final (vv. 11-12): aplicação pessoal que amplia o tema da perseguição 

e une os ouvintes à tradição profética.   

A introdução narrativa em Mt 5,1-2 situa o contexto geográfico e ministerial do 

ensino de Jesus. A referência a Jesus “subindo ao monte” evoca paralelos com Moisés no 

Sinai, apresentando-o como o novo legislador divino, conforme diversas passagens bíblicas 

veterotestamentárias (Ex 19,3; 24,12; Dt 18,15; Is 2,2-3; Jr 31,31-34; Ez 36,26-27), 

enquanto a aproximação dos discípulos reforça a intenção de direcionar o ensino 

primariamente àqueles que o seguem, mesmo com a presença das multidões. Essa 

introdução estabelece um cenário que aponta para a autoridade de Jesus como mestre e a 

importância do que será exposto no discurso.    

As Bem-Aventuranças, contidas em Mt 5,3-10 apresentam-se como uma lista 

estruturada de declarações que seguem um padrão estilístico. Cada Bem-aventurança é 

composta por uma introdução, com a fórmula “bem-aventurados” (makarioi), seguida pela 

descrição do grupo destinatário e uma promessa correspondente, introduzida pela 

conjunção causal hoti (“porque”). A estrutura simétrica e paralela dessas declarações não 

apenas confere unidade literária ao texto, como também facilita a memorização e enfatiza 

os valores contraculturais do Reino dos Céus. As promessas comportam uma escatologia 

presente e futura, evidenciada pela inclusio dos versículos 3 e 10, onde a expressão “porque 

deles é o Reino dos Céus” aparece no tempo presente, delimitando a seção e destacando o 

caráter central do Reino como tema unificador, como evidencia Bridges. 

Além disso, percebe-se uma progressão temática ao longo das declarações. O texto 

começa com circunstância de natureza, como “os pobres em espírito” (v. 3), passa por 

virtudes relacionais, como a misericórdia (v. 7), e culmina em uma perspectiva 

escatológica, presente na perseguição por causa da justiça (vv. 10-12). 

Os versículos 11 e 12 concluem a passagem e introduzem uma exortação direta que 

personaliza e intensifica o conteúdo anterior. Ao mudar para a segunda pessoa do plural 

(“sois”), o texto estabelece uma conexão mais próxima dos ouvintes com Jesus, ampliando 

o tema da perseguição e vinculando-o à tradição profética do Antigo Testamento. A 

referência aos profetas perseguidos, além de reforçar a continuidade histórica e teológica, 

legitima a experiência de sofrimento dos seguidores de Jesus como parte de uma narrativa 

redentora mais ampla.  



43 

 

Do ponto de vista literário, Mt 5,1-12 utiliza recursos como paralelismo, inclusio, 

antítese implícita e clímax retórico. O paralelismo, característico da literatura sapiencial 

hebraica, estrutura o texto de maneira harmônica, enquanto a inclusio, marcada pela 

repetição temática nos versículos 3 e 10, delimita e unifica o segmento. A antítese implícita 

entre os valores exaltados nas Bem-aventuranças e os valores mundanos reforça o contraste 

entre o Reino dos Céus e as expectativas terrenas. O clímax retórico é perceptível nos 

versículos 11 e 12, quando o discurso ganha intensidade, deixando o tom genérico das 

declarações anteriores e personalizando as Bem-aventuranças com um apelo direto aos 

ouvintes. Essa intensificação estabelece um impacto emocional e reforça a aplicabilidade 

do ensino para a comunidade receptora. Esses elementos literários, unidos à clareza 

temática e ao tom retórico das declarações, conferem ao texto um caráter normativo que 

fundamenta o restante do Sermão da Montanha e introduz os princípios éticos e espirituais 

do Reino. 

A análise da estrutura literária desta passagem revela sua relevância não apenas 

como uma unidade textual autônoma, mas também como o alicerce essencial para a 

Teologia do Reino, que permeia e sustenta toda a catequese mateana. Ao examinar seus 

recursos literários, como o paralelismo, a inclusio, a antítese implícita e o clímax retórico, 

torna-se evidente que as Bem-aventuranças não apenas comunicam valores espirituais 

profundos, mas também articulam a mensagem central de Jesus sobre o Reino de Deus. 

Assim, essa passagem não é apenas um elo teológico crucial, mas também um ponto de 

partida para compreender o ensino mais amplo de Mateus, iluminando o papel fundamental 

do Reino na vida dos cristãos e na missão da Igreja. 

 

2.5 Análise lexicográfica 

 

A análise lexicográfica foca o estudo das palavras e termos utilizados no texto. Este 

estudo examinará o aspecto semântico relacionados às palavras no contexto original, com 

caráter etimológico, comparando tal questão com outros usos no contexto da Bíblia e da 

literatura contemporânea. 

O uso de léxicos é fundamental para o curso efetivo da análise lexicográfica de 

qualquer texto bíblico, razão pela qual diversos léxicos serão citados nesta seção; tal 

aspecto é reforçado exaustivamente pelo hebraísta Davidson.12 

 
12 DAVIDSON, 2018, p. 456. 



44 

 

Para a análise do texto destacado utilizou-se como referência principal a obra de 

Bauer, Danker, Arndt e Gingrich.13 

 

2.5.1 Mt 5,1-2 

 

Ἰδὼν δὲ τοὺς ὄχλους (Idón de tous óchlous).   

A introdução do Sermão da Montanha conecta o evento ao contexto precedente (Mt 

4,23-25), onde Jesus é retratado como mestre e aquele que opera curas diversas e atrai 

grandes multidões. O verbo ἰδὼν (particípio aoristo de ὁράω, “ver”), denota um olhar ativo 

e intencional. Segundo BDAG, ὁράω transcende o simples ato de enxergar, incluindo a 

percepção e o discernimento de realidades mais profundas. Aqui, subentende-se que Jesus 

não apenas observa as multidões, mas reconhece suas necessidades espirituais, o que está 

alinhado ao seu ministério compassivo (Mt 9,36). 

O substantivo ὄχλοι (óchloi, “multidões”) implica um grupo numeroso e 

diversificado, muitas vezes caracterizado pela curiosidade ou busca por milagres. Todavia, 

sem compromisso profundo. Esse contraste é significativo ao introduzir os μαθηταὶ 

(mathētaí, “discípulos”), cuja presença indica um grupo distinto, comprometido em 

aprender e seguir os ensinamentos de Jesus. Essa distinção reflete o tema do verdadeiro 

discípulo: enquanto as multidões simbolizam o interesse geral, os discípulos representam 

aqueles que respondem ao chamado com fé e obediência.   

ἀνέβη εἰς τὸ ὄρος (anebē eis to oros).   

O verbo ἀνέβη (anebē, “subiu”), no aoristo indicativo, sugere uma ação pontual. No 

contexto bíblico, a subida ao monte frequentemente está associada à revelação divina e a 

instrução (Is 2,3; Sl 24,3). De acordo com BDAG, o uso de ἀνέβη aqui pode evocar 

associações com Moisés subindo ao Monte Sinai (Ex 19), sugerindo que Jesus está se 

posicionando como um novo legislador ou intérprete autoritativo da Lei divina; a respeito 

deste paralelo entre Jesus e Moisés no que concerne à subida ao monte, Hahn afirma:  

Moisés ascendeu ao monte para receber a Lei da Antiga Aliança; Jesus sobe ao 
monte para proclamar a Nova Aliança. Moisés ofereceu-se como substituto para 
remover a penalidade temporal de Israel; Jesus morre na cruz para remover nossa 
punição eterna, reconciliando-nos com o Pai e enchendo-nos com Seu Espírito 
(HAHN, 1998, p. 55) 
 
 

 
13 BDAG, 2005, p. 45-77. Como serão feitas várias citações a esta obra, será adotado nelas a abreviatura 
BDAG, 2005. 



45 

 

O substantivo ὄρος (oros, “monte”) não especifica uma localização geográfica, mas 

simboliza um lugar de encontro entre Deus e o ser humano. Portanto, a cena não apenas 

estabelece o cenário físico, como também prepara o leitor para entender o conteúdo do 

Sermão da Montanha como nova revelação para os discípulos. Luz assenta: 

O uso de ὄρος sem artigo definido... aponta para um significado simbólico. Como 
em outras tradições bíblicas, o ‘monte’ representa o lugar onde Deus se revela — 
como no Sinai. Mateus constrói deliberadamente essa cena para lembrar ao leitor 
que uma nova Torá será dada (LUZ, 2007, p. 332). 
 
 

καὶ ἀνοίξας τὸ στόμα αὐτοῦ, ἐδίδασκεν αὐτοὺς λέγων (Kai anoíxas to stóma autoú, 

edídasken autoús légōn, “e, abrindo a sua boca, os ensinava, dizendo”). 

O verbo ἀνοίξας (anoíxas, “abrindo”), associado ao substantivo τὸ στόμα (to stóma, 

“a boca”), forma uma expressão idiomática comumente encontrada na literatura sapiencial 

hebraica e no Antigo Testamento (Jó 3,1; Sl 78,2). Essa fórmula enfatiza a solenidade e a 

autoridade do discurso que se segue e marca o início de um ensinamento significativo, 

sublinhando a intenção de Jesus em revelar verdades profundas.14 

A forma ἐδίδασκεν (edídasken, “ensinava”) está no imperfeito, indicando uma ação 

contínua. Jesus não apenas declara verdades, contudo as ensina de forma compreensível, 

mostrando seu papel de Mestre. Esse verbo é central para entender o ministério de Jesus na 

catequese mateana, pois reflete seu compromisso em instruir aqueles que desejam ser 

verdadeiros discípulos. “O uso do imperfeito ἐδίδασκεν destaca o caráter contínuo do 

ensino de Jesus. Ele não apenas proclama, mas educa e forma. A imagem do ensinamento 

persistente reforça sua identidade como mestre divino e catequista do novo povo de 

Deus.”15 

O verbo grego λέγων (légōn, “dizendo”), embora frequentemente traduzido de 

forma funcional, também carrega nuances importantes. É associado a um discurso formal 

e intencional, reforçando que as palavras de Jesus não são apenas informativas, sobretudo, 

são transformadoras, dirigidas ao coração dos discípulos.16 

Os versículos 1 e 2 estabelecem o cenário e o propósito do Sermão da Montanha, 

destacando o contraste entre as multidões e os discípulos. Enquanto as multidões 

representam aqueles que buscam sinais ou milagres, os discípulos refletem os verdadeiros 

seguidores que se comprometem com os ensinamentos de Jesus. Essa distinção inicial é 

 
14 BDAG, 2005, p. 91. 
15 LUZ, 2007, p. 345. 
16 LUZ, 2007, p. 590. 



46 

 

crucial para o tema do verdadeiro discípulo de Cristo em Mt 5,1-12, pois aponta que ser 

discípulo consiste em responder, ativamente, ao chamado de Jesus, não apenas observando, 

mas ouvindo e praticando suas palavras. A esse respeito, coloca Schweizer: 

O início do Sermão da Montanha é cuidadosamente estruturado para destacar que 
Jesus, embora veja as multidões, se dirige aos discípulos. O verbo usado — ‘ele 
subiu ao monte’ — lembra a subida de Moisés ao Sinai, mas aqui é Jesus quem 
toma a iniciativa de ensinar. O foco não está nas multidões que o seguem em busca 
de cura ou sinais, mas nos discípulos que se aproximam dele para aprender. Essa 
cena inicial delimita o público-alvo da pregação: não os curiosos ou os 
admiradores, mas aqueles que se comprometem com a escuta e a obediência. 
Mateus deixa claro que o Reino não é anunciado a um auditório indistinto, mas a 
um grupo que responde ativamente ao chamado. O ensino de Jesus, portanto, visa 
formar uma nova comunidade — não apenas informada, mas transformada 
(SCHWEIZER, 1975, p. 94). 

 

 

 

2.5.2 Mt 5,3-12 – termos repetitivos 

 

Dois termos são usados de forma repetitiva como recurso intencional em Mt 5,3-

12. Antes da análise, versículo a versículo, serão analisados, separadamente, para evitar 

repetições. 

Μακαριοι (bem-aventurados) aparece nove vezes, entre os versículos 3 e 12. 

Μακαριοι é a palavra grega, frequentemente, traduzida como “bem-aventurado” ou “feliz”; 

makários tem origem na tradição grega clássica, onde designava uma felicidade suprema e 

inatingível pelos homens comuns, sendo associada à bem-aventurança dos deuses. No 

entanto, na Septuaginta, especialmente nos Salmos e na literatura sapiencial (Sl 1,1; 32,12), 

esse termo passa a descrever a condição daqueles que vivem em conformidade com a 

vontade de Deus.17 Cada Bem-aventurança começa com “Bem-aventurados”, como em 

“Bem-aventurados os pobres de espírito, porque deles é o Reino dos Céus”. Μακαριοι, em 

si, vai além de uma felicidade momentânea; carrega um significado mais profundo de 

felicidade divina, uma sensação de plenitude, contentamento e paz, que não é meramente 

baseada em circunstâncias externas, mas sim em uma condição e relacionamento com Deus 

(Sl 1,1; 32,12; Pr 16,20; Mt 6,19-21; Fl 4,11-13). No contexto do capítulo 5, as Bem-

aventuranças clamadas por Jesus redefinem o conceito de felicidade, apontando para um 

estado de espírito que encontra contentamento e satisfação não nos valores do mundo (Is 

55,8-9; 1Cor 1,27-29), mas na perspectiva do reino (como o conhecia) e na comunhão com 

 
17 RAHLFS, 2012, p. 1653.  



47 

 

Deus. Cada uma delas desafia as concepções convencionais de sucesso e felicidade, 

enfatizando virtudes como humildade, misericórdia, busca pela justiça e paz e pureza de 

coração (Lv 19,2; Tg 1,12; 1Pd 3,14). A análise lexicográfica, nesse sentido, revela uma 

riqueza de significado e moral associada a essa palavra no contexto do 

ensinamento de Jesus.18 

A palavra ὅτι aparece nove vezes, desempenhando um papel central na estrutura e 

na Teologia das Bem-Aventuranças. O termo, transliterado como hoti, é uma conjunção 

causal ou explicativa, geralmente traduzida como “porque”. Ele introduz a razão ou 

justificativa para as declarações de bem-aventurança, conectando a condição inicial do 

sujeito bem-aventurado à promessa divina que lhe é assegurada.19 

Gramaticalmente, ὅτι é usado para introduzir uma cláusula subordinada, explicando 

ou justificando a proposição principal, como em diversos textos bíblicos que não aquele 

que é objeto de estudo da dissertação (Mt 6,7; Jo 3,16; Lc 1,45; Rm 8,28). Sua função no 

discurso é essencial, pois dá significado à promessa que acompanha cada Bem-aventurança 

(Mt 5,2-9). Por exemplo: “Μακάριοι οἱ πτωχοὶ τῷ πνεύματι, ὅτι αὐτῶν ἐστὶν ἡ βασιλεία 

τῶν οὐρανῶν” (“Bem-aventurados os pobres de espírito, porque deles é o reino dos céus.”). 

Aqui, “ὅτι” conecta a condição de pobreza à recompensa escatológica do Reino dos Céus. 

Esse padrão se repete ao longo das Bem-aventuranças, formando uma estrutura onde cada 

“Bem-aventurança” é imediatamente seguida pela razão ou promessa correspondente, 

enfatizando-lhe a causalidade ou a finalidade: 

A conjunção ὅτι frequentemente introduz orações causais no Novo Testamento. 
Isso é particularmente evidente nas Bem-aventuranças de Mateus 5, onde cada 
declaração de bênção é seguida de uma cláusula com ὅτι, apresentando a razão 
pela qual a pessoa é chamada de ‘bem-aventurada’. Essa construção gramatical 
confere estrutura lógica ao discurso e revela seu conteúdo teológico (WALLACE, 
1996, p. 676-677). 
 
 

Do ponto de vista teológico, “ὅτι” serve para revelar a natureza do Reino de Deus, 

destacando que as Bem-aventuranças não são recompensas terrenas ou circunstanciais, por 

conterem promessas que têm implicações espirituais e escatológicas. Assim, a conjunção 

funciona como elo entre a ética do Reino apresentada no Sermão da Montanha e a esperança 

do cumprimento pleno dessas promessas na eternidade. 

   

2.5.3 Mt 5,3 

 
18 BDAG, 2005, p. 611. 
19 BDAG, 2005, p. 731. 



48 

 

 

οἱ πτωχοὶ τῷ πνεύματι (hoi ptochoì tō pneumati, “os pobres em espírito”): πτωχοί 

(ptochoí, “pobres”): esse substantivo denota uma pobreza extrema, referindo-se àqueles 

que dependem inteiramente de ajuda externa para sobreviver. πτωχός é frequentemente 

usado metaforicamente para descrever humildade ou desamparo, como pode ser visto em 

outras perícopes que utilizam o mesmo substantivo grego (Lc 6,20; Lc 16,19-22; Gl 4,9; 

Ap 3,17). Assim, de acordo com o contexto, a pobreza não é somente de natureza 

financeira, contudo, reflete a total dependência de Deus.20 

Já a partícula τῷ πνεύματι (tō pneumati, “espírito”) reforça o uso do dativo singular 

que, aqui, qualifica a natureza desta pobreza, que reflete a necessidade material e como a 

dependência a Deus se torna ainda mais importante. πνεῦμα pode se referir ao espírito 

humano em relação à sua dependência de Deus ou ao Espírito Santo. Neste caso, a 

construção aponta para uma postura de humildade.21 

ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν (hē basileía tōn ouranōn, “o reino dos céus”):   

- βασιλεία (basileía, “reino”) refere-se não apenas a um território governado, mas à 

autoridade e soberania de Deus. O termo enfatiza a presença ativa do domínio de Deus 

entre os homens. 

- τῶν οὐρανῶν (tōn ouranōn, “dos céus”) é uma expressão típica do Evangelho 

segundo Mateus, usada em lugar de “Reino de Deus” para respeitar a sensibilidade judaica 

no sentido de evitar o uso direto do nome divino (Mt 3,2; 4,17; 5,3; 5,10; 13,24). Ressalta 

a origem celestial e divina desse reino.   

A primeira bem-aventurança estabelece um paradigma central para o verdadeiro 

discípulo de Cristo: a total dependência de Deus. 

A promessa do “Reino dos Céus” é, também, para o presente. Sugere que “os pobres 

em espírito” já experimentam, aqui e agora, a realidade do domínio de Deus em suas vidas, 

enquanto aguardam sua consumação futura. Essa bem-aventurança, portanto, reflete o 

início da inversão de valores que caracteriza o Reino de Deus: aqueles que estão 

desamparados em termos materiais são os verdadeiramente abençoados. Luz afirma: 

A primeira bem-aventurança define o espírito do Sermão como um todo. Os 
‘pobres em espírito’ são aqueles que nada têm a oferecer diante de Deus. Eles 
vivem em completa dependência dele. [...] A promessa ‘deles é o Reino dos Céus’ 
está no presente, indicando que já participam do domínio divino, ainda que sua 
plenitude esteja no futuro. Este é o primeiro sinal da reversão radical dos valores: 
não os fortes, mas os mente necessitados são os verdadeiros herdeiros do Reino  
(LUZ, 2007, p. 190-191). 

 
20 BDAG, 2005, p. 896. 
21 BDAG, 2005, p. 832. 



49 

 

 
 

O versículo 3 apresenta a primeira qualidade essencial do verdadeiro discípulo: a 

humildade. Ser “pobre em espírito” implica reconhecer que tudo vem de Deus e que, sem 

ele, nada pode ser alcançado. Essa postura de dependência total é a base para seguir a Cristo 

e participar do Reino dos Céus. 

 

2.5.4 Mt 5,4 

 

οἱ πενθοῦντες (hoi penthountes, “os que choram”):   

O particípio grego πενθοῦντες (penthountes): presente ativo que se deriva do verbo 

πενθέω (pentheō), que significa “lamentar”, “prantear” ou “chorar” e refere-se a um luto 

profundo, muitas vezes associado à perda ou ao arrependimento.22 O uso no particípio 

presente denota uma ação contínua, sugerindo um estado persistente de lamentação.   

- O contexto aqui transcende o luto por perdas pessoais e inclui tristeza de uma 

forma mais profunda, naquilo que toca o arrependimento pelos pecados ou sofrimento pela 

condição caída ou “quebrada” do mundo diante de Deus. Essa ideia encontra paralelo em 

passagens como no Livro de Isaías (Is 61,1-3), que fala de consolo para os que estão de 

luto, e na segunda carta de Paulo aos Coríntios (2Cor 7,10), que menciona o arrependimento 

como “tristeza segundo Deus”. 

παρακληθήσονται (paraklēthēsontai, “serão consolados”):   

- Este verbo, um futuro passivo de παρακαλέω (parakaléō), significa “encorajar”, 

“confortar” ou “consolar”, e enfatiza a ideia de receber encorajamento ou alívio em tempos 

de aflição. 

- A voz passiva sugere que o consolo vem de uma fonte externa, claramente 

identificada no contexto como o próprio Deus. Essa promessa ecoa textos proféticos como 

o Livro de Isaías (Is 40,1), “consolai, consolai o meu povo”, e destaca o papel de Deus 

como fonte de consolo definitivo. 

A promessa de consolo não se limita ao presente. Embora os discípulos possam 

experimentar o consolo do Espírito Santo (Jo 14,16-17), há uma dimensão escatológica, 

apontando para o conforto final na plenitude do Reino de Deus (Ap 21,40): “e Deus 

enxugará dos olhos toda lágrima”. Essa tensão entre o “já” e o “ainda não” do consolo 

divino reflete a natureza dual do Reino dos Céus: 

 
22 BDAG, 2005, p. 791. 



50 

 

Os que choram serão consolados — não por forças humanas, mas por Deus. O 
tempo passivo do verbo revela que essa ação não é obra própria: é dom de Deus, 
como o consolo prometido por Isaías. A esperança não é só presente, mas futura 
— Deus enxugará toda lágrima, como ensina o Apocalipse (SCHWEIZER, 1975, 
p. 96). 
 
 

O verdadeiro discípulo de Cristo não é insensível ou indiferente ao pecado e ao 

sofrimento humano, posto que sente profundamente a dor do mundo e a corrupção do 

pecado, tanto no nível pessoal quanto comunitário. Essa tristeza não é um fim em si mesma, 

porém, leva o discípulo a depender de Deus e a experimentar o consolo prometido por ele.   

 

2.5.5 Mt 5,5 

 

οἱ πραεῖς (hoi praeîs, “os mansos”):   

O termo πραεῖς é o plural de πραΰς (praüs), que significa “manso”, “gentil” ou 

“humilde”. Este termo não deve ser entendido como fraqueza, mas como temperamento 

suave, pacífico e controlado, que reflete a confiança em Deus, ao invés de recorrer à 

violência ou arrogância (Sl 37,11; Mt 11,29; 1Pd 3,4; Gl 5,23). 

πραΰς está associado à humildade e gentileza, qualidades que se opõem à 

agressividade, arrogância ou busca por poder. Na cultura greco-romana, a mansidão era 

vista com desprezo, mas, no cristianismo, é vista como virtude divina, “a cultura helenística 

valorizava a autoconfiança e o domínio, mas aqui Jesus propõe a mansidão como o caminho 

para herdar a terra. Trata-se de uma inversão radical dos valores sociais.” 

κληρονομήσουσιν (klēronomēsousin, “herdarão a terra”) é oriundo do verbo 

κληρονομέω (klēronoméō) e tem o sentido de “herdar” ou “receber como herança”, e está 

no futuro indicativo, o que implica uma promessa a ser cumprida no futuro. κληρονομία 

(klēronomía, “herança”) é algo recebido como legado de um herdeiro legítimo, geralmente 

associado à posse de bens ou de uma terra (Gl 4,7; Ef 1,11; 1Pd 1,4). A ideia de herança 

aqui, no entanto, tem uma conotação mais profunda, ligada ao Reino de Deus. 

Já em τὴν γῆν (tēn gēn, “a terra”), o substantivo γῆ (gē) significa “terra” e, no 

contexto bíblico, pode referir-se tanto à terra física (a criação) quanto à terra como símbolo 

do domínio divino ou do reino prometido (Dt 1,8; Sl 37,11; Hb 11,9; Ap 21,1). O uso de 

“terra” aqui não se refere apenas à posse material, tal qual a uma herança escatológica. 

A referência à terra recorda, também, o Sl 37,11, onde é dito que “os mansos 

herdarão a terra”. A promessa de herdar a terra, no contexto de Mt 5,5, é uma promessa: 



51 

 

aqueles que demonstram humildade e paciência, como Cristo, terão parte no Reino de Deus, 

no qual a terra será restaurada à sua condição original, em harmonia com a vontade divina; 

“em consonância com as esperanças do Antigo Testamento, especialmente no Salmo 37,11, 

representa o lugar da bênção de Deus, agora reinterpretado como a participação no Reino 

dos Céus, o novo mundo em que reina a justiça.” 

O versículo 5 apresenta um paradoxo: “bem-aventurados os mansos, porque 

herdarão a terra”. A mansidão é frequentemente vista como característica passiva ou até 

fraca, contudo, no Reino de Deus, é a chave para se receber a herança divina. O manso é 

aquele que, mesmo sendo capaz de agir com força ou agressividade, escolhe a humildade, 

a paciência e a confiança em Deus. 

Na cultura do Reino de Deus, como ensina Jesus, o verdadeiro discípulo não busca 

própria exaltação, nem tenta impor sua vontade através da força ou de violência. Ao invés 

disso, caracteriza-se por um espírito de submissão a Deus e um comportamento que reflete 

confiança na soberania divina. Esse conceito de mansidão contrasta-se com as expectativas 

do mundo, onde, muitas vezes, o poder é obtido através da força, controle ou conquista. 

A promessa de herdar a terra, também, deve ser entendida à luz de uma teologia 

escatológica. A “terra” referida aqui é a nova criação, o Reino de Deus que será plenamente 

instaurado, quando Cristo retornar e estabelecer o seu domínio eterno. Os mansos, que 

confiam em Deus e rejeitam os caminhos do poder humano, desfrutarão desse Reino 

restaurado, conforme prometido em textos como o Sl 37,11 e o Livro de Isaías (Is 11,6-9), 

onde a terra será renovada e aqueles que buscam a justiça e a paz viverão nela. 

Mt 5,5 destaca uma qualidade essencial do discípulo: a mansidão. O verdadeiro 

discípulo, como Jesus, não busca se afirmar pelo poder ou pela força, antes, pela humildade, 

aceitando a direção de Deus. Essa mansidão não é sinal de fraqueza, mas de confiança 

absoluta na justiça e no controle divino, acreditando que Deus, em sua soberania, trará a 

verdadeira herança e a restauração da terra. 

O discípulo de Cristo, ao adotar a mansidão, se alinha com a maneira como Jesus 

se revelou ao mundo, conforme Mt 11,29, onde Jesus diz: “aprendei de mim, que sou manso 

e humilde de coração”. Esse é o modelo para o discípulo, que deve refletir a atitude de 

Cristo em sua vida diária, buscando viver de maneira pacífica e humilde, enquanto espera 

a manifestação plena do Reino de Deus. 

 

2.5.6 Mt 5,6 

 



52 

 

πεινῶντες (peinōntes, “os que têm fome”):   

O verbo πεινάω (peináō) significa “ter fome”, “estar faminto”. O uso do particípio 

presente πεινῶντες sugere uma fome contínua e persistente, não uma fome passageira ou 

superficial. Essa fome é uma busca insaciável, um desejo profundo e constante por algo 

essencial. Em um contexto teológico, essa fome se refere ao anseio por justiça, como algo 

vital para a vida do discípulo. A fome é uma metáfora do desejo da alma por um mundo 

alinhado com a justiça de Deus: 

A fome e a sede pela justiça em Mateus 5,6 são expressões de um desejo contínuo. 
O verbo πεινάω, no presente, sugere uma busca que não cessa. É o clamor do 
coração por um mundo justo, por uma vida em conformidade com o Reino de 
Deus. A metáfora implica necessidade, urgência e dependência (SCHWEIZER, 
1975, p. 98). 
 
 

Já διψῶντες (dipsōntes, “os que têm sede”) deriva-se do verbo διψάω (dipsáō) que 

significa “ter sede”, “estar sedento”. Assim como a fome, a sede é uma necessidade física 

profunda e contínua, simbolizando o desejo imenso de algo essencial. O particípio presente 

διψῶντες denota uma sede insaciável, algo que não pode ser apagado até que a justiça de 

Deus seja plenamente realizada (Sl 42,1-2; Sl 63,1; Is 55,1; Jo 7,37). Esse verbo carrega o 

sentido de um desejo intenso, e a combinação de fome e sede representa um anseio pela 

verdadeira justiça, que só pode ser satisfeita por Deus. 

O termo δικαιοσύνη (dikaiosýnē) refere-se à retidão ou justiça, porém, no contexto 

mateano, transcende questões legais ou morais e se refere ao alinhamento com a vontade 

de Deus. É a justiça que Deus revela em seu Reino, de caráter ético e histórico. 

Em Mt 6,33, Jesus também exorta a buscar “em primeiro lugar o Reino de Deus e a 

sua justiça”, reforçando a centralidade da justiça divina na vida do discípulo. A justiça aqui 

é algo mais profundo do que simples comportamento ético; é a conformidade à vontade de 

Deus e sua obra redentora. 

ὅτι αὐτοὶ χορτασθήσονται (hoti autoi chortasthēsontai, “porque serão fartos”): 

 χορτασθῆναι (chortasthēnai, “serem fartos”) é um verbo passivo, indicando que o 

discípulo será satisfeito ou saciado. A utilização do futuro χορτασθήσονται implica uma 

promessa escatológica: os que têm fome e sede de justiça serão satisfei tos por Deus no 

futuro, quando seu Reino for plenamente realizado. “A palavra grega χορτασθήσονται, que 

literalmente significa ‘serão fartos’, sugere a ação de Deus como resposta à busca humana 



53 

 

por justiça. [...] A forma verbal indica uma promessa futura, ligada ao tempo escatológico 

em que o Reino será plenamente manifesto”.23 

Já χορτάζω (chortázō), de onde vem χορτασθῆναι, originalmente, se refere ao ato 

de alimentar ou satisfazer alguém com comida. Nesse caso, o verbo é usado, 

metaforicamente, para denotar a saciedade existencial daqueles que buscam a justiça de 

Deus (Sl 107,9; 132,15; Lc 6,21; Ap 7,16). 

O versículo 6 comporta uma das promessas mais poderosas nas Bem-aventuranças, 

por abordar a profunda necessidade do ser humano: a busca por justiça. A fome e a sede, 

frequentemente associadas à necessidade física, são aqui usadas como metáforas de um 

desejo imenso por justiça divina, que transcende as dimensões humanas de moralidade e 

leis sociais. 

No contexto da teologia mateana, a “justiça” não se refere à mera observância de 

regras ou normas humanas, e sim, ao alinhamento com a vontade de Deus, revelada, por 

meio de Jesus Cristo. A justiça de Deus, por conseguinte, abrange não apenas o 

comportamento ético, como também o restabelecimento do mundo ao seu estado original, 

no qual a vontade divina é cumprida e as relações humanas são restauradas em harmonia 

com Deus. 

Esse desejo intenso pela justiça de Deus é a característica distintiva do verdadeiro 

discípulo. A promessa de que os “mansos” serão “saciados” ou “fartos” é uma garantia 

divina de que, embora a justiça de Deus ainda não seja plenamente visível neste mundo, 

será realizada na consumação do Reino. A verdadeira justiça, feita por Deus, será 

finalmente vivida na eternidade, quando os discípulos de Cristo desfrutarão de uma 

realidade renovada. 

Este versículo, portanto, é profundamente escatológico. A promessa de saciar a 

fome e a sede de justiça aponta para o cumprimento final da justiça divina, quando o Reino 

de Deus será plenamente instaurado e todas as coisas serão restauradas. 

Mt 5,6 ilustra um dos principais desafios e anseios do discípulo: desejar, buscar e 

viver a justiça de Deus. O verdadeiro discípulo, tendo Cristo como modelo, deve ser alguém 

profundamente insatisfeito com as injustiças do mundo e, ao mesmo tempo, um ser que 

confia na inteireza da justiça de Deus: 

o discípulo que tem fome e sede de justiça anseia por mais do que legalidade ou 
equidade social. Ele anseia pela presença e pelo governo de Deus. É um apelo por 
transformação — no mundo e em si mesmo. Essa bem-aventurança denuncia 

 
23 SCHWEIZER, 1975, p. 98-99. 



54 

 

qualquer conformismo com o status quo e orienta o discípulo a viver na expectativa 
da justiça plena que Deus trará (FRANCE, 2007, p. 168). 
 
  

O discípulo de Cristo não pode se contentar com uma justiça humana ou com o 

status quo das estruturas sociais; deve ser marcado por um profundo desejo de ver o Reino 

de Deus se manifestar, com sua justiça, paz e restauração. Esse anseio por justiça conecta-

o com o coração de Deus e lhe dá a esperança de que, ao buscar sua justiça, será saciado, 

especialmente, na consumação do Reino. 

 

2.5.7 Mt 5,7 

 

ἐλεήμονες (eleēmones, “misericordiosos”):   

O termo ἐλεήμονες é o plural de ἐλεήμων (eleēmōn), que deriva da raiz ἐλεέω 

(eleéō), que significa “ter compaixão”, “ser misericordioso” ou “mostrar misericórdia”. No 

grego koiné, essa palavra carrega uma conotação de compaixão ativa, não sendo apenas um 

sentimento de piedade, contudo uma ação concreta que se manifesta em favor daqueles que 

estão em necessidade. ἐλεήμων se refere a alguém que se compromete a aliviar a aflição de 

outro, seja emocional, ou material. 

O termo misericórdia (ἐλεημοσύνη, eleēmosynē) refere-se a uma ação movida por 

compaixão, que almeja a restauração ou ajuda dos necessitados. No contexto mateano, essa 

misericórdia é um reflexo direto do caráter de Deus. A ênfase está na ação ativa do 

discípulo, que demonstra a misericórdia de Deus em sua vida, seja perdoando, ajudando ou 

buscando o bem-estar de outros. Essa prática de misericórdia está ligada ao próprio ensino 

de Jesus, que, frequentemente, fala sobre o perdão e a compaixão (Mt 18,23-35 – a parábola 

do servo incompassivo): 

a misericórdia, para Mateus, não é apenas uma virtude, mas uma exigência do 
discipulado. Ela reflete o próprio caráter de Deus, cuja misericórdia é o 
fundamento da salvação. O discípulo misericordioso não apenas sente compaixão, 
mas a transforma em ação concreta, como no auxílio ao próximo e no perdão. Isso 
se torna particularmente evidente na parábola do servo incompassivo (Mt 18,23-
35), onde a ausência de misericórdia contradiz a própria experiência da graça 
divina (LUZ, 2007, p. 231-233). 
 
  

No Sl 18,25, na LXX, lê-se: “com o misericordioso, te mostras misericordioso.” 

Essa reciprocidade divina destaca como Deus, em sua misericórdia, responde à 



55 

 

misericórdia que os homens demonstram para com os outros. A misericórdia humana é 

vista como um reflexo da misericórdia divina.24 

A misericórdia divina é ativa e constante, todavia influenciada pela maneira como 

os discípulos a refletem em suas atitudes para com os outros. Como explicitado na parábola 

do servo compassivo (Mt 18,21-35), o perdão e a misericórdia devem ser mutuamente 

oferecidos e recebidos. 

O versículo 7, como todos os outros na sequência das Bem-aventuranças, reflete 

uma característica essencial do verdadeiro discípulo de Cristo: a misericórdia. No contexto 

teológico, misericórdia implica mais do que simplesmente sentir pena dos outros; envolve 

um compromisso ativo com o bem-estar de quem está em aflição, seja através do perdão, 

da ajuda material ou da restauração emocional. 

No Sermão da Montanha, Jesus chama seus discípulos a viverem de maneira 

radicalmente diferente das normas do mundo. A misericórdia é uma virtude divina, 

essencial para quem deseja refletir o caráter de Deus. Deus é misericordioso (Ex 34,6) e o 

discípulo, ao buscar ser como Cristo, deve demonstrar misericórdia não apenas como 

atitude moral, mas como modo de vida.   

A misericórdia demonstrada pelos discípulos de Cristo inclui compaixão diante da 

dor alheia e busca ativa por justiça e restauração nas relações interpessoais. No Antigo 

Testamento, como exemplificado no Sl 18,25, aqueles que demonstram misericórdia 

recebem misericórdia de Deus; isso também está em consonância com os ensinamentos de 

Jesus em Mt 6,14-15, onde o perdão de Deus para conosco é condicionado ao perdão que 

oferecemos aos outros. 

A misericórdia de Deus é a motivação central para que o discípulo se torne 

misericordioso. Ao experimentar a misericórdia de Deus em sua vida, o discípulo deve, por 

sua vez, estender essa misericórdia para os outros, em um ciclo de graça e perdão. A 

reciprocidade da misericórdia é um princípio fundamental: os misericordiosos, que 

refletem o caráter de Deus, são aqueles que recebem misericórdia no momento da 

necessidade. 

Mt 5,7 destaca uma qualidade vital do discípulo: a misericórdia. O verdadeiro 

discípulo busca ser bem-aventurado, eis porque pratica a misericórdia, espelhando o caráter 

de Cristo. Ao demonstrar misericórdia, o discípulo se coloca em sintonia com o coração de 

Deus, refletindo suas ações no mundo. 

 
24 BDAG, 2005, p. 315. 



56 

 

Essa misericórdia, com seu caráter ativo e praticada no cotidiano, é uma das marcas 

distintivas do discípulo autêntico. 

 

2.5.8 Mt 5,8 

 

καθαροί (katharoí, “puros”):   

O termo καθαροί é o plural de καθαρός (katharos), que significa “limpo”, “puro”, 

“sem mancha” ou “sem contaminação”. É utilizado no Novo Testamento para se referir a 

uma pureza moral, em contraste com a impureza que resulta do pecado ou da corrupção – 

ocorrências no NT incluem: Jo 13,10, que simboliza a pureza espiritual resultante do 

relacionamento com Deus; Tg 4,8, que evidencia a conexão entre a pureza moral e a 

integridade interior; 1Tm 1,5, onde se associa o amor à boa consciência, demonstrando que 

a pureza cristã não pode ser separada da ética relacional. A pureza, da qual se fala aqui, não 

é externa ou cerimonial, mas pureza interna, que implica coração e mente livres de toda 

impureza, engano e hipocrisia. Como disse France, “trata-se de um coração sem mistura – 

sincero, leal, e inteiramente voltado para Deus. Não é apenas o comportamento externo que 

conta, mas a motivação interior do discípulo.”25 

O conceito de pureza, em Mt 5,8, vai além da observância de leis externas ou 

ritualísticas, como era enfatizado na religiosidade dos fariseus, e se refere a um estado 

interior de sinceridade e integridade diante de Deus. Em Tg 4,8, a pureza do coração é 

vinculada à aproximação a Deus, mostrando que a pureza não é apenas uma virtude moral, 

como também um meio de restauração e aproximação a Deus.26 

Καρδία (kardía, “coração”):   

O termo καρδία (kardía) é amplamente utilizado nas Escrituras para se referir ao 

centro da vontade, do pensamento e das emoções humanas. Embora usado em sentido literal 

em alguns contextos, aqui tem um significado metafórico. O coração, no contexto bíblico, 

é visto como o lugar onde as decisões morais e espirituais são tomadas. Assim, a pureza do 

coração envolve a totalidade do ser — pensamento, motivações, desejos e intenções.27 

No contexto mateano, o “coração puro” é o que está livre de duplicidade, que não 

está corrompido por interesses egoístas, porém busca a sinceridade diante de Deus. A 

pureza do coração é, portanto, uma atitude interna que se reflete em ações externas. Como 

 
25 FRANCE, 2007, p. 174. 
26 BDAG, 2005, p. 489. 
27 BDAG, 2005, p. 510. 



57 

 

em Mt 23,25-28, onde Jesus critica os fariseus por focarem nas aparências, enquanto seus 

corações estavam cheios de impureza, a pureza do coração de que Jesus fala é questão de 

integridade, sinceridade e entrega completa a Deus. 

ὀψονται (opsontai, “verão”):   

O verbo ὀψομαι (opsomai), no futuro passivo, traduzido como “verão”, indica uma 

visão que não é simplesmente percepção física, mas encontro íntimo e com Deus. O “ver”, 

aqui, se refere à experiência direta da presença de Deus, manifestação gloriosa e reveladora. 

Esse “ver” é uma promessa para os puros de coração, pois somente aqueles que possuem 

essa pureza interna podem experimentar plenamente a presença de Deus: 

ver Deus (ὄψονται τὸν θεόν) é uma promessa extraordinária, pois em outras partes 
das Escrituras ‘ver Deus’ era considerado impossível (cf. Ex 33,20). Aqui, porém, 
os puros de coração recebem essa promessa — uma experiência escatológica e 
transformadora, não apenas visual, mas relacional (LUZ, 2007, p. 236). 
 
 

Esse verbo está vinculado a uma expectativa escatológica, referindo-se ao “ver” de 

Deus, em seu Reino eterno. Em 1Jo 3,2, encontra-se uma promessa similar: “quando ele se 

manifestar, seremos semelhantes a ele, porque o veremos como ele é”. A visão de Deus 

está ligada à transformação e à plena revelação de sua glória, uma experiência que os 

discípulos puros de coração poderão desfrutar. 

No versículo 8, Jesus descreve um discípulo como “bem-aventurado” ou “feliz” por 

ser “puro de coração”. A pureza do coração é uma virtude central no ensino de Jesus, pois 

está diretamente relacionada à autenticidade do estilo de vida do discípulo do Reino. A 

pureza do coração não se refere à ausência de falhas, ao completar a intenção sincera e a 

busca por viver de acordo com a vontade de Deus. Esse tipo de pureza reflete a 

transformação interna que ocorre no coração do discípulo. 

A pureza que Jesus destaca não é algo meramente exterior ou ritualístico; está se 

referindo a uma transformação interna profunda, uma mudança de motivações, desejos e 

intenções. O discípulo “puro de coração” não é hipócrita, nem engana os outros com 

aparência de santidade. Sua pureza se reflete na busca sincera por Deus, em sua maneira de 

viver e nas atitudes em relação ao próximo. Essa pureza também está associada a um amor 

genuíno e desinteressado por Deus e pelos outros, em oposição à arrogância, falsidade ou 

egoísmo. 

“Ver a Deus” é uma das mais significativas experiências nas Escrituras, pois implica 

não apenas um relacionamento íntimo com o Criador, como também um futuro glorioso, 

onde os puros de coração terão uma visão direta de Deus, em sua plena glória. Essa 



58 

 

percepção não é meramente física, mas experiência profunda e transformadora. Como em 

Ex 33,20, onde Deus diz a Moisés que “ninguém verá a minha face e viverá”, a “visão de 

Deus” aqui se refere a uma experiência direta, reservada para aqueles que são 

verdadeiramente puros de coração. 

Esse versículo, também, toca uma questão escatológica, pois, a visão de Deus é 

prometida para os tempos futuros, quando o Reino de Deus será plenamente consumado. 

No entanto, essa promessa já tem implicações na vida presente do discípulo, pois, aqueles 

que buscam pureza de coração, no presente, começam a experimentar, em parte, a revelação 

de Deus em suas vidas. 

Mt 5,8 reforça que o verdadeiro discípulo, vivendo a pureza de coração, é capaz de 

se aproximar de Deus de forma autêntica e profunda. A pureza de coração é, portanto, um 

reflexo da transformação interior que caracteriza a verdadeira vida cristã. O discípulo não 

é apenas alguém que segue regras externas, senão alguém cujo coração é moldado pela 

graça de Deus, que o capacita a viver de maneira íntegra e sincera. 

Essa pureza é, também, um antídoto contra as tentações de viver para si mesmo ou 

para a aparência, algo que Jesus condena em outras partes do Sermão da Montanha (Mt 

6,1-18). A visão prometida aos puros de coração é, assim, uma recompensa escatológica, 

como também uma experiência antecipada da presença de Deus, que molda e transforma a 

vida do discípulo. 

 

 

 

 

 

2.5.9 Mt 5,9 

 

εἰρηνοποιοί (eirēnopoioí, “pacificadores”): 

O termo εἰρηνοποιοί é o plural de εἰρηνοποιός (eirēnopoiós), composto por εἰρήνη 

(eirēnē, “paz”) e o sufixo -ποιός (-poiós, “criador, fazedor”). O significado literal da palavra 

é “aqueles que fazem a paz” ou “aqueles que criam paz”. Esse termo enfatiza uma ação 

ativa de construção e restauração de paz, ao invés de simplesmente evitar o conflito ou 

permanecer neutro. Trata-se de uma paz dinâmica, que não é apenas ausência de conflito, 

mas a promoção ativa de reconciliação, harmonia e unidade entre pessoas ou grupos em 

desacordo: 



59 

 

o termo usado aqui para ‘pacificadores’ não sugere passividade. Trata-se de uma 
ação corajosa e proativa. Criar paz é uma tarefa desafiadora e, frequentemente, 
perigosa. Jesus promete que tais pessoas serão chamadas ‘filhos de Deus’ porque 
refletem o caráter do Pai celeste, o grande reconciliador (FRANCE, 2007, p. 176). 
 
 

A palavra εἰρήνη (eirēnē), no Novo Testamento vai além da simples ausência de 

conflito, sendo associada ao conceito de “bem-estar”, “integridade” e “plena harmonia”, 

resultado da uma restauração relacional profunda. Um tipo de paz que implica em um 

estado restaurado de plenitude, tanto no nível interior quanto relacional (Rm 5,1; 14,17; Cl 

1,20; 2Ts 3,16). 

O verbo relacionado, ποιέω (poieó), usado aqui no sufixo -ποιός, implica ação 

contínua e prática. Portanto, εἰρηνοποιοί descreve aqueles que estão ativamente engajados 

em buscar reconciliação entre indivíduos ou grupos, com a intenção de restaurar a paz em 

um nível mais profundo do que uma simples cessação de hostilidades. 

υἱοὶ Θεοῦ (huioi Theou, “filhos de Deus”):   

A expressão υἱοὶ Θεοῦ (huioi Theou, “filhos de Deus”) é designação única e 

privilegiada, frequentemente usada nas Escrituras para descrever aqueles que possuem uma 

relação especial com Deus, com base na filiação divina. Em Jo 1,12, por exemplo, os 

crentes são chamados “filhos de Deus” por sua crença e aceitação de Jesus. Em Rm 8,14 a 

expressão associa-se ao recebimento do Espírito Santo que adota os seres humanos como 

filhos de Deus. 

No contexto de Mt 5,9, ser “filho de Deus” não se refere apenas à filiação, 

abrangendo a semelhança com o próprio caráter de Deus. Deus é um Deus de paz (Rm 

15,33; 16,20; 1Cor 14,33; 2Cor 13,11; Fl 4,9) e aqueles que buscam a paz e promovem a 

reconciliação são identificados como seus filhos, refletindo sua natureza. 

A expressão “filhos de Deus” sugere, ainda, que aqueles que praticam a pacificação 

estão sendo identificados com a missão redentora de Cristo, que veio ao mundo para 

restaurar a paz entre Deus e a humanidade, e entre as pessoas, como descrito em Ef 2,14-

16. 

κληθήσονται (klēthēsontai, “serão chamados”):   

O verbo κλήσις (klēsis, “chamado”) e sua forma passiva κληθήσονται (klēthēsontai) 

indicam uma chamada ou título que é dado a alguém (1Cor 1,9; Ef 4,1; Hb 3,1; 1Pd 2,9). 

Sugere que, ao promoverem a paz, os pacificadores receberão um título ou uma designação 

especial – “filhos de Deus” – honra e identidade divina reconhecidas. O uso do futuro 

passivo denota que essa identificação com Deus não depende, apenas, da ação dos 



60 

 

indivíduos, como também da ação de Deus, que lhes dá a honra de serem chamados filhos. 

“O futuro passivo κληθήσονται expressa uma ação de Deus: os pacificadores não se 

autodenominam filhos de Deus — é Deus quem os reconhece como tais. [...] Esse título é 

uma forma de honra escatológica, dada àqueles que imitam o caráter divino em suas 

ações.”28 

O versículo 9 é uma das declarações mais profundas no Sermão da Montanha, pois 

ensina o caráter do verdadeiro discípulo de Cristo, que não apenas busca a paz, mas se 

engaja ativamente na reconciliação. A pacificação promovida pelos discípulos não é 

passividade frente ao conflito, senão uma ação intencional para restaurar relacionamentos 

quebrados, tanto em um nível humano quanto divino. 

A pacificação, conforme ensinada por Jesus, é um reflexo da missão de Cristo. Ele 

é o “Príncipe da Paz” (Is 9,6) e, por meio de sua obra redentora, trouxe reconciliação entre 

Deus e os homens. Os discípulos de Cristo são chamados a refletir essa mesma missão, 

buscando, ativamente, restaurar a paz onde houver divisões e conflitos. A paz que Jesus 

fala aqui não é apenas ausência de guerra, mas restauração ativa das relações quebradas, 

que pode incluir a reconciliação de indivíduos com Deus e com o próximo.29 

Os pacificadores são chamados de “filhos de Deus”, porque, ao promoverem a paz, 

se tornam mais semelhantes a Deus, refletindo sua natureza pacificadora. Deus é Deus de 

paz e reconciliação, e aqueles que seguem Cristo são chamados a emular esse caráter. Jesus, 

ao usar esse termo, não só indica uma relação íntima com Deus, como também que os 

pacificadores têm uma identidade compartilhada com Deus, sendo seus representantes na 

terra. 

A promessa de que os pacificadores “serão chamados filhos de Deus”, também, 

aponta para uma realidade escatológica, quando Deus manifestará plenamente sua paz em 

seu Reino. Aqueles que buscam paz e reconciliação, portanto, participam ativamente da 

missão de Deus no mundo e serão recompensados com o título de “filhos de Deus”, honra 

que será plenamente realizada no futuro. 

Mt 5,9 reforça a ideia de que a verdadeira natureza do discípulo consiste em buscar 

ativamente a paz e a reconciliação. O pacificador, ao buscar a paz, não apenas imita Cristo, 

como também participa da missão redentora de Deus no mundo, refletindo seu caráter e 

 
28 LUZ, 2007, p. 238. 
29 LUZ, 2007, p. 245. 



61 

 

sendo reconhecido como seu filho. A pacificação, portanto, não é uma opção para o 

discípulo, e sim, característica fundamental de sua identidade e da vocação cristã. 

Além disso, o título de “filho de Deus” é expressão de honra e identidade, que liga 

diretamente o discípulo a Deus e à missão divina. Para o discípulo de Cristo, buscar a paz 

não é uma tarefa opcional, senão expressão do próprio Evangelho que vive e compartilha. 

Dessa forma, o pacificador demonstra, por meio de suas ações, ser verdadeiramente 

discípulo de Cristo, como se diz “o ‘ser chamado filho de Deus’ não é um título que alguém 

se atribui, mas uma afirmação escatológica de Deus. [...] É uma promessa, uma identidade 

atribuída por Deus àqueles que refletem sua paz no mundo.”30 

 

2.5.10 Mt 5,10 

 

δεδιωγμένοι (dediōgménoi, “os perseguidos”):   

O termo δεδιωγμένοι é o particípio perfeito passivo do verbo διώκω (diōkō, 

“perseguir” ou “perseguir com hostilidade”). O uso do particípio perfeito implica que a 

perseguição não é um evento isolado, porém um estado contínuo e duradouro de sofrimento 

que resulta da fidelidade persistente a Deus e ao seu Reino. διώκω carrega o sentido de 

“perseguir” com intenção hostil, muitas vezes, associada à perseguição religiosa ou ao 

sofrimento causado por ser seguidor de Cristo.31 

ἕνεκεν δικαιοσύνης (héneken dikaiosýnēs, “por causa da justiça”): 

A expressão ἕνεκεν (héneken) indica causa, ou seja, o motivo pelo qual a 

perseguição ocorre. A palavra δικαιοσύνης (dikaiosýnēs) se refere à “justiça”, contudo, no 

contexto mateano, essa justiça não se limita a questões legais ou morais, por estar 

profundamente conectada à vontade de Deus e à vivência do Reino de Deus. Δικαιοσύνη 

(justiça) em Mt está frequentemente associada ao comportamento que reflete a moralidade 

e os padrões do Reino de Deus, que entra em confronto com as normas e práticas do mundo, 

conforme diversos textos bíblicos que apresentam tal tema de igual forma (Mt 6,1,33; 

21,32; Rm 1,17; 3,21-22; 6,13; 14,17; 2Cor 5,21; Ef 6,14; Fl 3,9; Hb 12,11). 

No contexto específico de Mt 5,10, a perseguição, por causa da justiça, implica que 

os discípulos de Cristo enfrentam oposição por viverem de acordo com os padrões divinos 

 
30 SCHWEIZER, 1975, p. 107. 
31 BDAG, 2005, p. 239. 



62 

 

do Reino. A justiça, aqui, não é apenas virtude moral, mas padrão de vida do Reino de 

Deus, que pode ser desconfortável ou desafiador para o mundo que se opõe a esses valores. 

ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν (hē basileía tōn ouranōn, “o reino dos céus”):   

A expressão βασιλεία (basileía, “reino”) é central em Mt, usada para descrever a 

soberania de Deus e o domínio de Cristo sobre todas as coisas. 

“Reino dos céus”, nesse versículo, aponta para a recompensa escatológica que 

aguarda os discípulos perseguidos por causa da justiça. Em outras palavras, a promessa de 

um futuro glorioso no Reino de Deus é a esperança que sustenta os crentes enquanto 

enfrentam perseguições e sofrimentos, por sua fidelidade a Cristo. 

Este versículo se insere na lógica escatológica das Bem-aventuranças, oferecendo 

uma promessa para os que enfrentam perseguições por causa da fidelidade a Cristo e ao seu 

reino. Aqui, Jesus indica que a perseguição não é sinal de fracasso ou de desgraça, senão 

uma confirmação de que os discípulos estão vivendo de acordo com os padrões de justiça 

do Reino de Deus, que, inevitavelmente, os colocam em conflito com as estruturas e os 

valores do mundo: 

a perseguição aqui não é um infortúnio acidental, mas um resultado esperado da 
fidelidade ao Reino. A justiça do Reino desafia os valores dominantes, e aqueles 
que vivem por ela inevitavelmente encontram oposição. [...] O versículo reafirma 
a recompensa prometida no início da lista: ‘deles é o Reino dos Céus’ — um sinal 
de que os perseguidos permanecem dentro do favor escatológico de Deus  
(FRANCE, 2007, p. 171). 
 
 

A perseguição por causa da justiça é consequência natural da vida fiel ao Reino de 

Deus. Os discípulos de Cristo não são perseguidos por práticas equivocadas ou por sua 

própria culpa, todavia por viverem de acordo com os princípios e valores que refletem a 

justiça divina. A promessa de que “deles é o reino dos céus” serve para encorajá-los, 

lembrando-lhes que sua fidelidade será recompensada, quando Deus estabelecer seu Reino 

plenamente. 

A perseguição por causa da justiça também reflete a missão de Cristo, que, ao 

anunciar o Reino de Deus, enfrentou oposição e perseguição. Como seguidores de Cristo, 

os discípulos são chamados a imitar seu Mestre, enfrentando as mesmas adversidades que 

ele enfrentou. A perseguição, portanto, é uma parte integrante da experiência do discípulo 

autêntico, que vive de acordo com os valores do Reino. 

O versículo, também, aponta para a recompensa escatológica do discípulo fiel, que 

será parte do Reino de Deus. A perseguição, por mais dolorosa que seja no presente, garante 



63 

 

que o discípulo tenha parte no Reino eterno de Deus. A promessa de que “deles é o Reino 

dos céus” oferece esperança e motivação para quem enfrenta sofrimento e opressão. 

Mt 5,10 destaca uma característica importante do discípulo: a disposição para sofrer 

por causa da justiça e da fidelidade a Cristo. O discípulo verdadeiro não se compromete 

com os valores do mundo, mas permanece firme na justiça de Deus, mesmo quando resulta 

em perseguição e sofrimento. A promessa de recompensa no Reino de Deus reforça a ideia 

de que o sofrimento por causa da justiça é temporário, enquanto a glória futura no Reino 

de Deus será eterna, afinal, “a perseguição não é sinal de rejeição divina, mas um marco 

identificador dos verdadeiros discípulos, pois sua fidelidade à justiça do Reino entra em 

conflito com o mundo. [...] Jesus mostra que o caminho do Reino inevitavelmente passará 

pela cruz”.32 

Esse versículo sublinha a identificação do discípulo com a missão de Cristo. Como 

Jesus, o discípulo verdadeiro vive e promove o Reino de Deus, enfrentando oposição e 

perseguição por isso. A perseguição, portanto, não deve ser vista como obstáculo, porém 

como confirmação de que o discípulo está verdadeiramente vivendo de acordo com os 

padrões do Reino. 

 

2.5.11 Mt 5,11-12 

 

ὑμᾶς (hymas, “vós”):   

A partícula grega ὑμᾶς se trata de um pronome de segunda pessoa do plural, usado, 

aqui, para personalizar o discurso de Jesus, direcionando-o assertivamente aos discípulos 

que estão ouvindo o Sermão da Montanha. Essa mudança para a segunda pessoa do plural, 

após os versículos anteriores em que a 3ª pessoa é utilizada, intensifica a aplicação pessoal 

das bem-aventuranças, tornando o ensino mais direto e apelativo para os ouvintes: 

o uso de ‘ὑμᾶς’ na última bem-aventurança transforma o ouvinte em participante. 
[...] Essa transição reforça a identidade dos discípulos como receptores diretos das 
promessas e exortações de Jesus. É um movimento intencional do narrador para 
destacar o envolvimento dos seguidores na nova comunidade escatológica (LUZ, 
2007, p. 244). 
 
 

ὀνειδίσωσιν (oneidísōsin, “injuriarem”):   

O verbo ὀνειδίζω (oneidízō, “injuriar” ou “repreender com zombaria”) implica um 

insulto verbal ou zombaria pública. Esse verbo está no modo conjuntivo, sugerindo um 

 
32 LUZ, 2007, p. 241-242. 



64 

 

possível evento futuro de injúria contra os discípulos. A injúria está ligada a palavras falsas 

e cruéis, motivadas pela fidelidade a Cristo, o que é confirmado pelo uso de ψευδόμενοι 

(“mentindo”, no versículo seguinte).33 

διώξωσιν (diōxōsin, “perseguirem”):   

O verbo διώκω (diōkō) já foi discutido nos versículos anteriores, e aqui aparece 

novamente, desta vez, no modo conjuntivo, reforçando a ideia de perseguição que pode ser 

vivida pelos discípulos por sua lealdade a Cristo e ao Reino de Deus. A perseguição, mais 

uma vez, se refere a um sofrimento contínuo e hostil, como consequência da prática da 

justiça divina.34 

Segue expressão mais extensa do texto grego: πᾶν κακὸν ἐναντίον ὑμῶν 

ψευδόμενοι ἕνεκεν ἐμοῦ (pân kakón enantíon hymôn pseudómenoi héneken emou, “todo 

mal contra vós, mentindo, por minha causa”):   

A expressão πᾶν κακὸν (pân kakón, “todo mal”) é abrangente, incluindo todas as 

formas de calúnia, difamação ou acusações falsas que podem ser feitas contra os discípulos. 

O verbo ψευδόμενοι (pseudómenoi, “mentindo”) indica que essas acusações não 

apresentam fundamento na realidade, sendo construídas com a intenção de prejudicar os 

discípulos injustamente. O motivo dessas injúrias e perseguições é explícito: ἕνεκεν ἐμοῦ 

(héneken emou, “por minha causa”), ou seja, por causa da fidelidade a Jesus, as mentiras e 

os ataques serão dirigidos contra os discípulos.35 

 Χαίρετε καὶ ἀγαλλιᾶσθε (chaírete kai agalliásthe, “Alegrai-vos e exultai”):   

O verbo χαίρω (chaírō, “alegrar-se”) está no imperativo, que expressa um comando 

direto para os discípulos se alegrarem, apesar da perseguição e das injúrias. O verbo 

ἀγαλλιᾶσθε (agalliásthe, “exultai”) intensifica essa alegria, trazendo a ideia de um júbilo 

vibrante e exuberante. Em contexto de sofrimento e perseguição, a exortação desafia os 

discípulos a se alegrarem, pois a alegria em Cristo transcende as dificuldades temporais.36 

ὁ μισθὸς ὑμῶν πολύς ἐν τοῖς οὐρανοῖς (ho misthós hymôn polýs en toîs ouranoîs, 

“porque é grande a vossa recompensa nos céus”):   

O substantivo μισθὸς (misthós, “recompensa”) está associado a algo dado em troca 

de um serviço ou sofrimento. A palavra indica que os discípulos que enfrentam perseguição 

por causa de Cristo receberão uma recompensa celestial, que é infinita e duradoura, em 

 
33 BDAG, 2005, p. 720. 
34 BDAG, 2005, p. 241. 
35 BDAG, 2005, p. 762, 401, 352, 1025, 1071, 433 e 322 respectivamente. 
36 BDAG, 2005, p. 1064 e 2. 



65 

 

contraste com as dificuldades temporais da vida presente. O uso de πολύς (polýs, “grande”) 

reforça a imensidão da recompensa que espera os fiéis. ἐν τοῖς οὐρανοῖς (en toîs ouranoîs, 

“nos céus”) indica a dimensão celestial e eterna dessa recompensa, refletindo a realidade 

do Reino de Deus que transcende o mundo terrível de perseguição que os discípulos podem 

experimentar.37 

οὕτως ἐδίωξαν τοὺς προφήτας τούς ἀπὸ τῆς ἀρχῆς (hoútōs ediōxan toùs prophḗtas 

toùs apò tês archês, “pois assim perseguiram os profetas que viveram antes de vós”):   

A palavra ἐδίωξαν (ediōxan, “perseguiram”) é o verbo declinado ao aoristo ativo 

indicativo de διώκω (diōkō), reforçando a continuidade da perseguição contra os que falam 

em nome de Cristo. Jesus faz uma comparação entre os discípulos e os profetas do Antigo 

Testamento, sugerindo que os discípulos que enfrentam perseguição, por causa da justiça, 

estão seguindo os passos dos grandes profetas que foram igualmente perseguidos. Essa 

referência aos profetas aponta para a tradição de sofrimento e fidelidade dos mensageiros 

de Deus, e implica que os discípulos devem esperar ser tratados da mesma maneira, já que 

estão proclamando a mesma verdade divina.38 

Nos versículos 11 e 12, Jesus exorta seus discípulos a se alegrarem diante da 

perseguição, por ser evidência de sua lealdade ao Reino de Deus e, portanto, sinal de bênção 

divina. A perseguição por causa de Cristo confirma a identidade dos discípulos como 

seguidores fiéis do Reino. Além disso, esses versículos reorientam a visão dos discípulos 

sobre o sofrimento, desafiando-os a ver as dificuldades como oportunidades de viver de 

acordo com a missão de Cristo, com a recompensa eterna sendo garantida. 

A recompensa prometida, ὁ μισθὸς (ho misthós), é escatológica, não se limitando a 

uma recompensa temporal, mas sendo πολύς (polýs), “grande”, e ἐν τοῖς οὐρανοῖς (en toîs 

ouranoîs), “nos céus”. Essa ênfase escatológica oferece aos discípulos a perspectiva de que, 

embora sofram agora, a glória futura será muito maior do que qualquer sofrimento 

experimentado, pois, “a esperança cristã está enraizada nesse ‘ainda não’, que sustenta o 

discípulo em meio às perseguições do presente”.39 

Jesus coloca os discípulos no mesmo nível dos profetas do Antigo Testamento, que 

sofreram perseguição por causa da fidelidade a Deus. Isso reflete o caráter contínuo da 

missão de Deus no mundo e mostra que os fiéis à verdade divina, sempre, enfrentarão 

oposição. Assim, os discípulos não estão apenas sendo perseguidos por uma causa pessoal 

 
37 BDAG, 2005, p. 647. 
38 BDAG, 2005, p. 249. 
39 FRANCE, 2007, p. 176. 



66 

 

ou ideológica, e sim, por se alinharem com a missão de Deus no mundo, compartilhando o 

sofrimento de Cristo e dos profetas. 

Os versículos 11 e 12 destacam que o discípulo verdadeiro, ao seguir o Cristo, pode 

esperar perseguições, injúrias e até mesmo sofrimento. No entanto, a recompensa futura, 

celestial e eterna, serve como fato motivador. 

  

2.5.12 Sumarização 

 

Mt 5,1-12 apresenta uma densidade lexical que combina elementos semânticos, 

gramaticais e estilísticos. A análise lexicográfica revelou o uso de termos que possuem 

profundo significado teológico e literário, contribuindo para a coesão temática e para a 

construção de um discurso que fundamenta os valores do Reino dos Céus. A precisão 

linguística e a escolha vocabular destacam o impacto retórico do texto e sua relevância no 

contexto do Evangelho mateano, onde fica claro que “a força estilística e a economia 

vocabular revelam uma intencionalidade pastoral e profética, que estrutura a identidade do 

discípulo e comunica valores centrais da nova era inaugurada por Jesus.”40 

A análise lexicográfica de Mt 5,1-12, nas Bem-aventuranças, destacou a 

profundidade e a complexidade da mensagem de Jesus, delineando não apenas a tradução 

das palavras, como também seu significado teológico e sua aplicabilidade para a vida cristã. 

Através do exame detalhado dos termos-chave, como μακάριοι (makarios), ἐλεήμονες 

(eleēmones), καθαροί (katharoi), πτωχοί (ptōchoi), entre outros, foi possível perceber que 

as Bem-aventuranças não apenas descrevem as características dos discípulos de Cristo, mas 

também delineiam um padrão ético e de vida que está em contraste com os valores do 

mundo.  

A escolha do termo μακάριοι (makarios), traduzido, tradicionalmente, como “bem-

aventurado” ou “feliz”, sugere uma felicidade transcendente, que não depende das 

circunstâncias externas, por ser fundamentada em um relacionamento com Deus e numa 

perspectiva escatológica de recompensa. Essa noção de felicidade é radicalmente diferente 

da felicidade temporária e materialista defendida por muitas filosofias e ideologias 

contemporâneas.41 

 
40 LUZ, 2007, p. 234. 
41 BDAG, 2005, p. 155. 



67 

 

Além disso, palavras como ἐλεήμονες (eleēmones) e καθαροί (katharoi) refletem 

atributos essenciais para a prática do Reino de Deus, revelando o caráter que os discípulos 

devem cultivar: misericórdia e pureza. O estudo do verbo διώκω (diōkō), especialmente em 

sua forma ἐδίωξαν (ediōxan), permitiu uma compreensão mais profunda do sofrimento e 

da perseguição, para os quais os cristãos devem estar preparados, seguindo o exemplo de 

Cristo, e como isso se relaciona com a promessa de um galardão celestial, conforme 

expresso em ὁ μισθὸς ὑμῶν πολύς ἐν τοῖς οὐρανοῖς (ho misthos hymōn polys en tois 

ouranois): 

a estrutura e o vocabulário das Bem-aventuranças não são casuais. [...] Elas 
apresentam um manifesto do discipulado cristão, e seu vocabulário teológico — 
especialmente palavras como καθαροί e ἐλεήμονες — remete à idade 
veterotestamentária e à escatologia do Reino. [...] O contraste com os valores do 
mundo é intencional e literariamente reforçado (LUZ, 2007, p. 265). 
 
 

Através da análise lexicográfica, foi possível perceber que as Bem-aventuranças, 

além de descreverem a experiência do discípulo, apontam para um padrão ético que deve 

ser vivido em conformidade com o Reino de Deus. Cada um dos termos analisados oferece 

uma rica compreensão das qualidades espirituais e das atitudes que Jesus exalta como 

indicativas de um verdadeiro seguidor de Cristo. 

 

2.6 Análise estilística 

 

A análise estilística investigará o estilo literário do autor, incluindo o uso de figuras 

de linguagem, metáfora, e outras técnicas retóricas. Essa etapa ajuda a identificar o tom, o 

ritmo e as intenções comunicativas do autor. Compreender o estilo literário é crucial para 

interpretar corretamente o texto e entender as nuances e sutilezas da mensagem, conforme 

Silva.42 

A análise estilística das Bem-aventuranças (Mt 5,1-12) revela uma série de 

recursos literários e estratégias discursivas que visam não apenas instruir, como também 

impactar emocionalmente o ouvinte, transmitindo profundidade de forma acessível e 

memorável, ao utilizar “linguagem que combina simplicidade e profundidade teológica. 

O uso de paralelismos e antíteses reforça a mensagem de que o Reino dos Céus inverte as 

normas sociais estabelecidas.”43 

 
42 SILVA, 2022, p. 221-246. 
43 LUZ, 2007, p. 57. 



68 

 

 

2.6.1 Uso de Makários (Bem-Aventuranças) 

 

O recurso estilístico mais proeminente no início do Sermão da Montanha é o uso 

de makários – “bem-aventurado”, que inicia cada uma das bem-aventuranças. A palavra 

grega makários carrega um significado de felicidade profunda e duradoura, tal qual de 

bênção divina. O uso repetido dessa palavra, no início de cada versículo, seguido por uma 

qualidade ou condição específica, estabelece um padrão rítmico e uma marca distintiva 

do discurso de Jesus. A construção sintática que se repete (“bem-aventurados os pobres 

de espírito…”) cria uma unidade estilística que não só facilita a memorização do texto, 

como também confere um senso de autoridade e solenidade. Cada “bem-aventurança” 

não é uma simples declaração de felicidade, entretanto uma proclamação de bênção divina 

sobre aqueles que se encontram em condições de vulnerabilidade, pobreza ou sofrimento. 

O uso de “bem-aventurado” ressalta a inconformidade do Reino de Deus com os valores 

do mundo, subvertendo as expectativas e oferecendo uma nova perspectiva sobre o que é 

verdadeiramente digno de bênção: 

no Evangelho de Mateus, o termo 'makarios' (μακάριος) é utilizado de maneira 
significativa para descrever não apenas uma felicidade temporária, mas uma 
bênção que está profundamente ligada à experiência da graça de Deus e à vivência 
dos princípios do Reino. As bem-aventuranças (Mt 5,3-12) não são meras 
declarações sobre estados de felicidade humana, mas sim sobre uma felicidade 
profunda, que vem de uma união com Deus, de uma vida que reflete os valores do 
Reino e da sua promessa escatológica. O 'makarios' do Evangelho de Mateus é um 
estado de ser bendito por Deus, em que a pessoa, ao experimentar a pobreza de 
espírito, a mansidão, a fome e sede de justiça, entre outros, é agraciada com uma 
realidade que ultrapassa os limites da experiência humana comum (DAVIES; 
ALLISON, 1988, p. 477). 

 

 

2.6.2 Tom autoritativo e direto 

 

A maneira como Jesus se comunica no Sermão da Montanha apresenta uma 

qualidade autoritativa. O discurso de Jesus é direto e sem rodeios. Não faz apelos 

emocionais ou longos argumentos para convencer seu público; ao contrário, faz 

declarações que carregam um peso intrínseco, como se fossem verdades universais e 

inquestionáveis. Isso é particularmente evidente nas bem-aventuranças, onde cada uma 

das declarações se apresenta como verdade absoluta e não como conselho ou sugestão. A 

simplicidade e a clareza do tom autoritativo fazem com que as palavras de Jesus tenham 



69 

 

um impacto imediato, refletindo sua autoridade divina e o papel de Mestre. Este tom 

também reforça a expectativa de que os ouvintes devem não apenas ouvir, todavia 

internalizar as palavras e viver de acordo com elas: 

o discurso das Bem-aventuranças em Mateus 5 é caracterizado por um tom 
autoritário e direto, que reflete o poder de Jesus como mestre e revelador do Reino 
de Deus. Em contraste com as abordagens rabínicas mais tradicionais de sua época, 
que frequentemente faziam uso de interpretações ou comentários, Jesus 
simplesmente proclama as bem-aventuranças, sem recorrer a explicações 
adicionais, o que confere um caráter absoluto ao seu ensino. A autoridade de Jesus 
se torna evidente pela sua capacidade de apresentar as promessas do Reino como 
algo já acessível aos seus discípulos, desafiando as normas sociais e religiosas 
vigentes (FRANCE, 2007, p. 133). 

 

2.6.3 Estrutura narrativa e instrutiva 

 

O sermão começa com uma cena narrativa – Jesus sobe à montanha e se assenta, 

criando um espaço físico e simbólico para o ensino. A transição entre a narrativa e a 

instrução é quase imperceptível, mostrando a habilidade de Mateus em combinar esses 

dois elementos de forma fluida. A presença de um contexto narrativo prepara o terreno 

para a instrução e dá um sentido de autoridade ao que será dito. A posição de Jesus, 

sentado na montanha, remete a uma postura de ensino tradicional dos rabinos da época. 

Isso não apenas faz com que o público perceba que está prestes a ensinar, como também 

enfatiza a seriedade de suas palavras. A instrução que se segue nas bem-aventuranças 

começa com um foco nas qualidades éticas dos discípulos, mas rapidamente se expande 

para abarcar questões de justiça social, perseverança e relacionamento com Deus. 

 

 

 

2.6.4 Simplicidade e profundidade 

 

Uma das características mais marcantes do estilo de Mateus, particularmente, no 

Sermão da Montanha, é a combinação de simplicidade e profundidade. As palavras de 

Jesus são de fácil compreensão, com frases curtas e sem complexidade gramatical. No 

entanto, por trás da simplicidade, há uma profundidade ética que exige reflexão e 

transformação interior. A estrutura simples das bem-aventuranças, com suas declarações 

claras e diretas, permite que a mensagem seja acessível a uma ampla gama de ouvintes, 

desde os mais humildes e simples até os mais sofisticados intelectualmente. Ao mesmo 

tempo, o conteúdo é de uma profundidade que não pode ser facilmente digerida sem uma 



70 

 

reflexão mais cuidadosa sobre seus significados práticos. Esse equilíbrio entre 

simplicidade e profundidade é uma das razões pelas quais o Sermão da Montanha 

continua sendo uma das passagens mais poderosas e impactantes da literatura bíblica: 

o Sermão da Montanha é um dos exemplos mais claros de como Jesus usou um 
estilo simples e direto para transmitir mensagens profundas e transformadoras. Em 
Mateus 5, as bem-aventuranças, com sua estrutura simples e suas declarações 
concisas, apresentam uma sabedoria profunda que não é imediatamente óbvia. As 
palavras de Jesus são acessíveis, mas seu significado exige uma reflexão contínua, 
desafiando os ouvintes a reconsiderar seus valores e atitudes. A simplicidade da 
forma torna a mensagem acessível a todos, enquanto a profundidade do conteúdo 
exige uma resposta pessoal e transformadora (FRANCE, 2007, p. 89). 

 

2.6.5 Repetição e paralelismo 

 

Outro recurso estilístico importante presente nas bem-aventuranças é o 

paralelismo, particularmente no uso de estruturas repetitivas. Cada bem-aventurança 

segue um formato padrão: “bem-aventurados os… porque…”. Esse paralelismo cria um 

ritmo quase poético e reforça o sentido de unidade e coerência dentro do texto. Além 

disso, a repetição do verbo “ser” (ἐστέ, este), nas declarações de cada bem-aventurança, 

reforça a ideia de que as condições descritas são não apenas desejáveis, como também já 

uma realidade para os ouvintes. Esse paralelismo enfatiza a relação “causa e efeito” entre 

a condição humana e a bênção divina, criando uma simetria entre as promessas e os 

sofrimentos ou desafios enfrentados pelos discípulos: 

O uso de repetição e paralelismo nas Bem-aventuranças de Mateus 5 é um recurso 
estilístico proeminente que contribui para a ênfase nas promessas do Reino dos 
Céus. A estrutura paralelística, com a repetição da fórmula 'Bem-aventurados os...' 
seguida de uma característica ou condição e sua respectiva promessa, cria uma 
harmonia e reforça o impacto da mensagem. Esse paralelismo não apenas facilita 
a memorização das palavras de Jesus, mas também sublinha a relação direta entre 
as atitudes dos discípulos e as recompensas prometidas, refletindo a lógica do 
Reino de Deus (CARSON, 2011, p. 159). 

 

2.6.6 Implicações escatológicas e teológicas 

 

Finalmente, o estilo de Mateus, no Sermão da Montanha, carrega uma forte ênfase 

escatológica. Embora as bem-aventuranças se refiram a condições presentes, apontam 

para uma realidade futura, um Reino de Deus ainda por vir. As promessas de consolo para 

os que choram, de herança para os mansos e de saciedade para os que têm fome e sede de 

justiça são vistas sob a ótica de uma esperança escatológica que é garantida pela vinda do 

Reino. Esse foco escatológico não apenas reforça a radicalidade das declarações de Jesus, 



71 

 

como também as coloca em um contexto que ultrapassa as limitações temporais e 

espaciais, apontando para uma transformação cósmica que está para acontecer: 

as Bem-aventuranças de Mateus são um reflexo da teologia escatológica do 
evangelista. Elas não apenas descrevem as virtudes que caracterizam os discípulos 
do Reino, mas também apontam para as bênçãos que os aguardam no futuro, na 
consumação plena do Reino de Deus. Cada promessa de Jesus, ao ser dirigida aos 
que sofrem ou buscam justiça, oferece uma esperança escatológica, em que a 
recompensa divina será recebida na plenitude do Reino, mostrando que, apesar das 
dificuldades atuais, a vitória de Deus sobre o mal e a injustiça está garantida 
(FRANCE, 2007, p. 122). 

 

2.6.7 Sumarização 

 

Em resumo, o estilo literário de Mt 5,1-12 é uma rica combinação de simplicidade 

e profundidade, estrutura narrativa e instrutiva, paralelismo e autoridade direta. Esses 

recursos estilísticos não são apenas estéticos, contudo, teológicos, refletindo a seriedade 

e a radicalidade dos ensinamentos de Jesus. O texto é cuidadosamente construído para ser 

acessível, memorável e transformador, com o objetivo de fazer com que os ouvintes não 

apenas compreendam a mensagem, mas a vivenciem em suas vidas diárias. A habilidade 

de Mateus em transmitir essas verdades, de maneira clara e profunda faz com que o 

Sermão da Montanha continue a ser um pilar da fé cristã e um desafio ético e para todos 

os tempos. 

 

 

 

2.7 Texto compósito ou unitário? 

 

A possibilidade de o texto ser compósito (formado por diferentes fontes ou 

tradições) ou unitário (uma unidade coesa e homogênea) deve ser abordada. Analisar o 

aspecto do texto que é resultado da combinação de diversas fontes ou uma obra coesa ajuda 

a entender sua origem e desenvolvimento. Estudos de origem e composição textual são 

importantes para avaliar a integridade e a autenticidade do texto.44 

A questão da unidade ou composição de Mt 5, pode ser abordada a partir de 

diferentes perspectivas. Alguns estudiosos da Bíblia argumentam que o capítulo pode ser 

composto devido à natureza de sua organização, como Betz.45 

 
44 BDAG, 2005, p. 247-264.2 
45 BETZ, 1985, p. 117. 



72 

 

Outro exemplo é uma mudança notória de narrativa na última bem-aventurança 

em relação às anteriores. No versículo 11a, há uma clara mudança de estilo, pois Jesus 

muda de terceira pessoa para segunda pessoa.46 

Além disso, a estrutura do capítulo, em que Jesus contrasta as interpretações 

tradicionais da Lei com suas próprias interpretações, pode sugerir uma compilação de 

ensinamentos ao longo do tempo. 

No entanto, a unidade temática e o desenvolvimento lógico dos ensinamentos de 

Jesus ao longo do capítulo levam muitos a considerá-lo como um texto unitário 

semanticamente, não literariamente. A sequência coesa de tópicos e a consistência dos 

temas, como a ética do Reino dos Céus e a interpretação da Lei, dão a impressão de um 

discurso integral e coerente: 

As Bem-aventuranças em Mateus 5 podem ser vistas como um texto unitário, com 
uma coesão interna que revela a visão de Jesus sobre os valores do Reino de Deus. 
No entanto, também é possível observar que cada declaração tem um caráter único 
e específico, refletindo diferentes aspectos da vida cristã e da experiência humana, 
sugerindo uma construção mais composta, onde cada bem-aventurança contribui 
para um quadro maior de bênçãos escatológicas (LUZ, 2007, p. 172). 
 
 

Em última análise, a discussão sobre a unidade ou composição de Mt 5 pode variar 

de acordo com a abordagem hermenêutica e a interpretação dos estudiosos e leitores. É 

uma questão complexa e sujeita a diferentes interpretações, cujo maior desenrolar ou 

mesmo aprofundamento nesta seara não se revela como sendo útil para a discussão que 

encabeça esta dissertação. 

 

2.8 Gênero literário 

 

Mt 5 apresenta uma mistura de gêneros literários. O principal deles, aquele que 

emoldura todo o capítulo, seria o discurso didático/ensinamento: grande parte do capítulo 

é ocupada pelo Sermão da Montanha, em que Jesus oferece ensinamentos e diretrizes 

morais para seus seguidores. Os outros que podem ser encontrados dentro do texto de Mt 

5,1-12 seriam: 

Narrativa descritiva: o capítulo começa com uma narrativa, ao mencionar Jesus 

subindo a montanha, o que pode ser considerado um elemento narrativo, “apresentadas 

de forma descritiva, pintando um quadro das características”.47 

 
46 BETZ, 1985, p. 121. 
47 DAVIES; ALLISON, 1997, p. 97. 



73 

 

Poesia ou discurso poético: as bem-aventuranças de Mt 5,1-12 apresentam um 

estilo poético, com frases estruturadas de forma poética e repetições que conferem 

qualidade poética ao texto, conforme literatura sapiencial e gênero próprio: 

as Bem-aventuranças de Mateus 5 podem ser vistas como uma forma de discurso 
poético, utilizando um estilo conciso e rítmico, com repetição e paralelismo, que é 
comum em muitos textos poéticos da literatura bíblica. A estrutura paralela das 
frases, com a combinação de condições e promessas, confere uma musicalidade ao 
texto, ajudando a enfatizar as verdades espirituais profundas de maneira 
memorável. A simplicidade e a clareza das expressões em cada bem-aventurança, 
por sua vez, ampliam a profundidade do discurso, fazendo com que ele se encaixe 
nas formas poéticas da tradição judaica (FRANCE, 2007, p. 168). 

 

2.9 Leitura sinótica das Bem-Aventuranças 

 

Os evangelhos chamados “sinóticos” (3 dos 4: Mt, Mc e Lc) são tomados desta 

forma por trazerem diversas narrativas semelhantes e que são paralelas em todos os 

evangelhos mencionados. Brown afirma que compartilham uma dependência mútua e 

complexas questões de redação e fontes, como a teoria das duas fontes – a teoria Q e o uso 

de Mc como fonte para Mt e Lc.48 Manns abordou as semelhanças entre os evangelhos e a 

relação entre as fontes orais e escritas utilizadas pelos evangelistas, para que chegassem ao 

“texto final” de cada um dos evangelhos.49  

A passagem estudada nesta dissertação possui elementos similares em Lc 6,20-

23, frequentemente, chamado de Sermão da Planície – não Sermão da Montanha –, e 

outras partes de Lc. 

Comparativamente, enquanto Mateus oferece um discurso mais extenso e 

organizado, Lucas apresenta um discurso mais conciso e prático. Há uma sobreposição 

nos temas abordados, mas as redações e ênfases são distintas: 

Mateus e Lucas preservam tradições semelhantes no Sermão da Montanha e no 
Sermão da Planície, respectivamente. No entanto, Mateus oferece um discurso 
cuidadosamente estruturado, de caráter mais ético, enquanto Lucas apresenta uma 
versão mais breve e direta, com ênfase social e econômica. Ambos os evangelistas 
moldam o material herdado segundo suas próprias teologias e contextos 
comunitários, o que explica as variações em forma e conteúdo (LUZ, 2007, p. 220-
222). 
 
 

Mt insere as bem-aventuranças no início do Sermão do Monte, em uma estrutura 

literária mais desenvolvida e de caráter catequético, apresentando nove declarações que 

delineiam o ethos do discípulo de Cristo – como mencionado anteriormente nesta 

 
48 BROWN, 1997, p. 358-434. 
49 MANNS, 1998, p. 134-246. 



74 

 

proposição. Lc, por sua vez, as situa no Sermão da Planície, reduzindo-as a quatro bênçãos 

acompanhadas de quatro “ais”, o que confere ao texto uma dimensão de contraste social 

e escatológico. A diferença de ambientação – “monte” em Mt e “planície” em Lc – não é 

meramente geográfica, mas simbólica: enquanto Mt exalta a imagem mosaica de Jesus 

como novo legislador, Lc enfatiza o Cristo solidário, que desce e se coloca no mesmo 

nível do povo; um retrata a dimensão pedagógica de Jesus, o Mestre, o Rabbi, e o outro 

retrata sua humanidade, Jesus que é Deus Conosco, o Emanuel.50 

Lc, por outro lado, adota uma perspectiva mais concreta e social: sua redação 

apresenta os “pobres” (Lc 6,20) e “famintos” (Lc 6,21) em sentido literal, em consonância 

com sua teologia que permeia todo o evangelho. O contraste entre bênçãos e “ais” enfatiza 

a inversão escatológica típica da tradição profética: os marginalizados serão exaltados, 

enquanto os satisfeitos e poderosos enfrentarão juízo. A dimensão histórica e 

sociopolítica da salvação é enfatizada, mostrando que o Reino anunciado por Jesus tem 

implicações concretas para a vida dos oprimidos. Assim, enquanto Mt oferece um ideal 

de discipulado pautado na justiça e na interioridade ética, Lc apresenta uma mensagem 

de esperança e libertação social que revela a radicalidade do Evangelho no mundo 

histórico. Em conjunto, as duas versões sinóticas se complementam: Mt articula a 

dimensão espiritual e eclesial do Reino, e Lc, sua dimensão social e histórica, compondo 

um panorama teológico no qual o Reino de Deus se manifesta tanto na transformação 

interior quanto na reversão das estruturas injustas do mundo.51 

Todos esses fatores levam a crer que os textos foram montados a partir da fonte Q 

e de textos colhidos pelos próprios autores. Além disso, Mateus foi muito mais detalhista 

e organizado em sua descrição do que Lucas. Isso reforça o perfil do autor, que tinha a 

preocupação de apresentar o projeto de discipulado do Reino de forma clara, para evitar 

mal-entendidos ou adesões precipitadas.52 

Segue a tabela que apresenta os dois evangelhos de forma paralela, em português 

e grego (original), possibilitando a análise mencionada anteriormente: 

 

v. Mateus 5,1-12  v. Lucas 6,20-

23 

 

 
50 GREEN, 1997, p. 25-31. 
51 NOLLAND, 1989, p. 77. 
52 NOLLAND, 1989, p. 79. 



75 

 

1 A E Jesus, subiu, 

a um monte 

Ἰδὼν δὲ τοὺς ὄχλους 

ἀνέβη εἰς τὸ ὄρος, 

  

 B e, 

assentando-se 

καὶ 

καθίσαντος 

  

C Aproximaram

-se dele os 

seus 

discípulos 

αὐτοῦ 

προσῆλθαν αὐτῷ οἱ 

μαθηταὶ αὐτοῦ· 

20ª E, 

levantando 

ele ergueu 

os olhos 

para os seus 

discípulos, 

Καὶ 

αὐτὸς ἐπάρας 

τοὺς 

ὀφθαλμοὺς 

αὐτοῦ εἰς τοὺς 

μαθητὰς αὐτοῦ 

ἔλεγεν, 

2 A e 

abrindo a sua 

boca 

καὶ ἀνοίξας τὸ 

στόμα 

  

B os 

ensinava 

ἐδίδασκεν 

αὐτοὺς 

  

C Dizendo: Λέγων   

3 A Bem-

aventurados os 

pobres de 

espírito, 

3Μακάριοι οἱ 

πτωχοὶ τῷ πνεύματι, 

20

b 

dizia: Bem-

aventurados 

vós, os 

pobres, 

porque 

vosso é o 

reino de 

Deus. 

Μακάριοι  

οἱ πτωχοί,  

ὅτι ὑμετέρα 

ἐστὶν ἡ 

βασιλεία τοῦ 

Θεοῦ. 

 

B porque deles é 

o reino dos 

céus; 

ὅτι αὐτῶν 

ἐστιν ἡ βασιλεία τῶν 

οὐρανῶν. 

  

4 A Bem-

aventurados os 

que choram, 

μακάριοι οἱ 

πενθοῦντες, 

21

b 

Bem-

aventurados 

vós, que 

agora 

chorais, 

Μακάριοι  

οἱ  

κλαίοντες νῦν, 

ὅτι γελάσετε. 



76 

 

porque 

haveis de 

rir. 

B porque eles 

serão 

consolados; 

ὅτι αὐτοὶ 

παρακληθήσονται. 

  

5 A Bem 

aventurados os 

mansos, 

μακάριοι  

οἱ πραεῖς, 

  

B porque 

herdarão a 

terra; 

ὅτι αὐτοὶ 

παρακληθήσονται. 

  

6 A Bem-

aventurados os 

que têm fome 

e sede de 

justiça 

μακάριοι οἱ 

πεινῶντες καὶ 

διψῶντες τὴν 

δικαιοσύνην, 

21ª Bem-

aventurados 

vós, que 

agora tendes 

fome, 

porque 

sereis fartos 

Μακάρ

ιοι οἱ 

πεινῶντες νῦν, 

ὅτι 

χορτασθήσεσθ

ε 

B porque eles 

serão fartos; 

ὅτι αὐτοὶ 

χορτασθήσονται. 

  

7 A Bem-

aventurados os 

misericordios

os, 

μακάριοι οἱ 

ἐλεήμονες, 

  

B porque eles 

alcançarão 

misericórdia; 

ὅτι αὐτοὶ 

ἐλεηθήσονται. 

  

8 A Bem-

aventurados os 

limpos de 

coração, 

μακάριοι οἱ 

καθαροὶ τῇ καρδίᾳ, 

  



77 

 

B porque eles 

verão a Deus; 

ὅτι αὐτοὶ τὸν 

θεὸν ὄψονται. 

  

9 A Bem-

aventurados os 

pacificadores, 

μακάριοι οἱ 

εἰρηνοποιοί, 

  

B porque eles 

serão 

chamados 

filhos de Deus; 

ὅτι αὐτοὶ υἱοὶ 

θεοῦ κληθήσονται. 

  

1

0 

A Bem-

aventurados  

os que sofrem 

perseguição 

por causa da 

justiça, 

μακάριοι οἱ 

δεδιωγμένοι ἕνεκεν 

δικαιοσύνης, 

  

B porque deles é 

o reino dos 

céus. 

ὅτι αὐτῶν 

ἐστιν ἡ βασιλεία τῶν 

οὐρανῶν. 

  

1

1 

A Bem 

aventurado 

sois vós, 

11μακάριοί 

ἐστε ὅταν 

22ª Bem-

aventurados 

sereis, 

Μακάριοί  

ἐστε ὅταν 

μισήσωσιν 

ὑμᾶς οἱ 

ἄνθρωποι 

B Quand

o vos 

injuriarem e 

perseguirem e, 

ὀνειδίσωσιν 

ὑμᾶς καὶ εἴπωσιν 

22

b 

quando os 

homens vos 

odiarem e 

quando vos 

separarem 

καὶ 

ὅταν 

ἀφορίσωσιν 

ὑμᾶς 

 

C mentindo, ψευδόμενοι 22

c 

e vos 

injuriarem 

καὶ 

ὀνειδίσωσιν 

D disserem todo 

o mal contra 

καὶ διώξωσιν 

πᾶν πονηρὸν καθ’ 

ὑμῶν ἕνεκεν ἐμοῦ. 

22

d 

e 

rejeitarem o 

vosso nome 

καὶ 

ἐκβάλωσιν τὸ 

ὄνομά ὑμῶν 



78 

 

vós por minha 

causa. 

como mau, 

por causa do 

Filho do 

homem. 

 

ὡς πονηρὸν 

ἕνεκεν τοῦ 

Υἱοῦ τοῦ 

Ἀνθρώπου. 

 

1

2 

A Exultai χαίρετε 23

b 

exultai; Χαίρετε 

B e 

alegrai-vos, 

καὶ 

ἀγαλλιᾶσθε, 

23ª Folgai nesse 

dia, 

ἐν 

ἐκείνῃ τῇ 

ἡμέρᾳ 

C porque é 

grande o vosso 

galardão nos 

céus; 

ὅτι ὁ μισθὸς 

ὑμῶν πολὺς ἐν τοῖς 

οὐρανοῖς· 

23

c 

porque eis 

que é 

grande o 

vosso 

galardão no 

céu, 

ἰδοὺ 

γὰρ ὁ μισθὸς 

ὑμῶν πολὺς ἐν 

τῷ οὐρανῷ· 

D Porque assim 

perseguiram 

os profetas que 

foram antes de 

vós. 

οὕτως γὰρ 

ἐδίωξαν τοὺς 

προφήτας τοὺς πρὸ 

ὑμῶν. 

 

23

d 

Pois 

assim 

faziam os 

seus pais 

aos 

profetas. 

κατὰ τὰ 

αὐτὰ γὰρ 

ἐποίουν τοῖς 

προφήταιςοἱ π

ατέρες αὐτῶν. 

 

2.10 Análise Semântica 

 

Egger aborda a análise semântica como uma parte crucial da exegese bíblica. A 

análise semântica envolve o estudo do significado das palavras e frases, o que é 

fundamental para uma compreensão precisa dos textos do Novo Testamento. O autor 

discute como as palavras podem ter significados específicos e variados dependendo do 

contexto cultural, histórico e literário.53 

Em relação a Mt 5,3-12, pode-se dizer que:  

 
53 EGGER, 2005, p. 89-129. 



79 

 

a análise semântica das Bem-aventuranças revela que os termos empregados por 
Mateus carregam significados teológicos específicos e profundos. Palavras como 
μακάριοι (bem-aventurados), πτωχοί (pobres), πεινῶντες (os que têm fome), 
ἐλεήμονες (misericordiosos), e καθαροί (puros) não são escolhidas ao acaso, mas 
comunicam realidades espirituais associadas ao Reino dos Céus. Compreender o 
sentido dessas expressões dentro do vocabulário grego do Novo Testamento e do 
pano de fundo judaico é essencial para captar o impacto original da mensagem de 
Jesus e sua proposta ética radical (PENNINGTON, 2017, p. 58-60). 
 
 

De fato, existem desafios e limitações da análise semântica, incluindo a dificuldade 

de interpretar palavras em um idioma antigo com precisão total. Nesse sentido, a análise 

semântica deve ser combinada com outras abordagens interpretativas para uma 

compreensão mais completa. 

Entretanto, tal disposto não faz com que ela deixe de ser uma ferramenta essencial 

para a Exegese Bíblica, ajudando a esclarecer o significado das palavras e frases dentro do 

contexto original dos textos do Novo Testamento.54 

 

2.10.1 Mt 5,1-2 

 

A análise semântica do texto grego de Mt 5,1-2, que introduz as Bem-aventuranças, 

oferece uma oportunidade única de investigar a intenção do evangelista, sua motivação 

teológica e a aplicação das palavras de Jesus no contexto sociocultural da época. 

Ἰησοῦς (Iēsous) – “Jesus”. 

A escolha de Ἰησοῦς (Jesus) para se referir ao protagonista da narrativa é sem 

dúvida carregada de significado. Embora esse nome fosse comum na época, para os leitores 

do Evangelho segundo Mateus, ele remete à figura messiânica, o “Salvador” e o “Ungido”. 

O uso do nome aqui não apenas remete ao homem histórico, mas também à sua missão 

divina, como descrito nas passagens anteriores do Evangelho, onde ele é associado ao 

cumprimento das profecias messiânicas do Antigo Testamento (Mt 1,21-23). Assim, o 

nome Ἰησοῦς carrega uma conotação teológica significativa: Ele é o “Deus conosco”, o 

enviado que trará a salvação ao seu povo: 

O nome ‘Jesus’ (Ἰησοῦς), embora comum no primeiro século, é apresentado por 
Mateus com uma clara carga teológica. Já em Mateus 1,21, o anjo explica o 
significado de seu nome: ‘Ele salvará o seu povo dos pecados deles’. A associação 
com a profecia de Isaías (Mt 1,23) reforça que este Jesus é o ‘Emmanuel’, o Deus 
conosco. Assim, cada menção do nome ao longo do Evangelho carrega essa 
densidade: não é apenas um nome, mas uma identidade e missão messiânicas  
(FRANCE, 2007, p. 111). 

 
54 Para a análise semântica utilizou-se como referência a obra The Sermon on the mount and Human 
Flourishing. PENNINGTON, 2017, p. 137-161. 



80 

 

 
 

ἰδὼν τὰ ὄχλου (idōn ta ochlou) – “vendo as multidões”. 

A escolha deste verbo sugere que Jesus, ao olhar para as multidões, não apenas 

percebe sua presença física, mas também reconhece suas necessidades espirituais. O termo 

ὄχλος (ochlos), traduzido como “multidão”, remete à ideia de muitas pessoas, sem uma 

estrutura organizada. As multidões na época de Jesus eram frequentemente associadas a 

grupos heterogêneos, compostos por diferentes classes sociais, muitas vezes com 

necessidades sociais e políticas não atendidas. Isso revela uma semelhança com as 

condições de marginalização e opressão vividas pelo povo judeu sob o domínio romano, 

que era um cenário de profunda expectativa messiânica. 

A percepção de Jesus sobre as multidões é significativa, porque aponta para um 

olhar atento às necessidades de seu povo. A palavra ὄχλος evoca um público plural, 

composto por diferentes camadas sociais e culturais, o que é uma característica importante 

na Teologia de Mateus, que destaca a inclusão do Reino de Deus, não apenas para os judeus, 

todavia para todos os povos (Mt 28,19), “a teologia mateana, portanto, combina 

sensibilidade pastoral com uma abertura escatológica e missionária para todos os povos” .55 

ἀνέβη εἰς τὸ ὄρος (anebē eis to oros) – “subiu a montanha”. 

A frase ἀνέβη εἰς τὸ ὄρος (anebē eis to oros), traduzida como “subiu a uma 

montanha”, tem um caráter simbólico significativo. No contexto judaico, a montanha era 

frequentemente vista como um local de revelação divina. A escolha de Jesus para subir a 

uma montanha pode ser associada ao encontro de Moisés com Deus no Monte Sinai, onde 

a Lei foi dada ao povo de Israel (Ex 19–20). Essa ascensão de Jesus à montanha estabelece 

um paralelo com Moisés, sugerindo que ele, assim como Moisés, é um novo legislador, 

trazendo uma nova “lei” ou “ensinamento”. Este simbolismo não apenas conecta Jesus com 

as tradições judaicas, como também prepara o leitor para a revelação das bem-

aventuranças, um ensinamento que reflete o caráter do Reino de Deus.56 

καὶ ὅταν καθήσῃ (kai hotan kathēsē) – “e, quando se assentou”. 

Na cultura do período, os mestres e rabinos costumavam sentar-se enquanto 

ensinavam, o que indicava um momento de autoridade e sabedoria. O gesto de sentar-se de 

Jesus sugere que ele está prestes a proclamar um ensinamento importante, e o verbo, aqui, 

não é meramente físico, tal qual carrega uma conotação de autoridade religiosa e 

 
55 LUZ, 2007, p. 180-181. 
56 LUZ, 2007, p. 180-181. 



81 

 

messiânica. Essa atitude de sentar-se é uma forma de introdução à sua função de mestre, 

que é detalhada no restante do Sermão da Montanha. 

προσῆλθαν αὐτῷ οἱ μαθηταὶ αὐτοῦ (prosēlthan autōi hoi mathētai autou) – “os seus 

discípulos aproximaram-se dele”. 

A forma προσῆλθαν (prosēlthan), que significa “aproximar-se”, indica uma ação 

ativa por parte dos discípulos, derivada do verbo proserchomai. Isso sugere que os 

discípulos, ao verem Jesus se assentando, perceberam a importância do momento e se 

aproximaram dele para receber ensino. A escolha da palavra μαθηταί (mathētai) enfatiza a 

relação de discipulado, em que o mestre (Jesus) tem a autoridade de ensinar, e os discípulos 

buscam aprender. Esse aspecto destaca a diferença entre as multidões e os discípulos; 

enquanto as multidões observam à distância, os discípulos se aproximam para receber o 

ensinamento diretamente de Jesus. Essa proximidade também sugere uma escolha 

deliberada por parte dos discípulos em seguir a Jesus, algo que implica uma resposta de fé 

e compromisso: 

O uso de προσῆλθαν em Mateus 5,1 indica um movimento intencional por parte 
dos discípulos em direção a Jesus. Eles não são passivos, mas se aproximam 
voluntariamente, reconhecendo sua autoridade como mestre. Isso os distingue da 
multidão (ὄχλος), que permanece mais distante. O termo μαθηταί é técnico em 
Mateus e designa aqueles que aceitaram o chamado de Jesus e estão dispostos a 
aprender com ele. Assim, Mateus estabelece desde o início do Sermão da 
Montanha uma relação direta entre mestre e discípulos, fundamentada na 
autoridade do ensinamento e na disposição dos discípulos em escutá-lo e segui-lo. 
 
 

καὶ ἀνοίξας τὸ στόμα αὐτοῦ ἐδίδασκεν αὐτούς (kai anoixas to stoma autou 

edidasken autous) – “e, abrindo a boca, os ensinava”. 

A expressão ἀνοίξας τὸ στόμα (anoixas to stoma) evoca uma cena de ensino formal 

e profundo. “Falar” é uma metáfora para começar a ensinar, uma prática comum na 

literatura judaica, onde o ato de falar e ensinar é frequentemente descrito como um 

momento de grande autoridade. A forma ἐδίδασκεν (edidasken), do verbo διδάσκω 

(didaskō), significa “ensinar”, e está no imperfeito, indicando uma ação contínua ou 

habitual, o que implica que o ensino de Jesus era um processo dinâmico e contínuo. O fato 

de que ἀνοίξας τὸ στόμα está associado ao ensino de Jesus, destaca a natureza reveladora 

de suas palavras, que não são apenas instruções práticas, contudo uma revelação do caráter 

e dos valores do Reino de Deus. 

A análise semântica do Evangelho segundo Mateus (Mt 5,1-2), ao considerar o 

contexto histórico, cultural e teológico do texto, revela a intenção do evangelista de 

apresentar Jesus como o novo Moisés, trazendo não apenas uma nova Lei, mas uma nova 



82 

 

visão de como os membros do Reino de Deus devem viver. O uso de termos como ὄχλος e 

μαθηταί diferencia a multidão de seguidores de Jesus dos seus discípulos comprometidos. 

Além disso, o ato de ensinar em uma montanha e a postura de assentamento de Jesus são 

carregados de simbolismo messiânico, apontando para a autoridade divina de Cristo. 

Argumento também enfatizado por Luz. 

Para os leitores originais, essa cena serviria como um convite a adotar os 

ensinamentos de Jesus como a revelação do Reino de Deus. Hoje, essa passagem continua 

a desafiar os seguidores de Jesus a aproximar-se dele cada vez mais para aprender de sua 

sabedoria e a viver de acordo com os valores do Reino que ele proclama. A análise 

semântica mostra, assim, que a revelação de Jesus no Sermão da Montanha não é apenas 

um ensinamento ético, senão uma proclamação escatológica que exige uma resposta ativa 

de fé e discipulado. 

  

2.10.2 Mt 5,3 

 

πτωχοί (ptōchoi), que literalmente significa “mendigos” ou “indigentes”; refere-se 

àqueles que estão em extrema necessidade ou carência. No contexto, sugere uma humildade 

profunda e reconhecimento da própria insuficiência. 

πνεύμα (pneuma), que significa “espírito”, “sopro” ou “vida interior”. Não é uma 

referência à pobreza material, todavia à atitude do coração e da mente. “Pobres de espírito” 

são aqueles que reconhecem sua necessidade e dependência total de Deus. Indica posse ou 

pertencimento. Sugere uma promessa imediata e atual, não apenas uma futura. 

ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν (hē basileia tōn ouranōn) que pode ser traduzido como “o 

domínio celestial” ou “a esfera de governo de Deus”.  Refere-se ao reinado de Deus, tanto 

no presente quanto no futuro. É uma realidade onde Deus reina e aqueles que são humildes 

de espírito fazem parte desse reinado; enfatiza a recompensa celestial e a inclusão no plano 

divino. 

No contexto judaico do primeiro século, a ideia de ser “pobre” não apenas dizia 

respeito à condição econômica, como também uma postura diante de Deus. Os pobres eram 

frequentemente vistos como humildes e dependentes de Deus para sua provisão: 

No judaísmo do Segundo Templo, especialmente na literatura sapiencial e nos 
Salmos, o ‘pobre’ (ptōchos) não era meramente aquele desprovido de bens 
materiais, mas sim aquele que, em sua aflição, colocava sua confiança em Deus. 
A pobreza, nesse contexto, passou a representar uma atitude de humildade, 
submissão e total dependência da providência divina. É nesse sentido que o termo 



83 

 

é utilizado nas bem-aventuranças: não apenas como condição social, mas como 
postura interior (KEENER, 2014, p. 51). 
 
 

Os ouvintes originais, principalmente camponeses e pessoas marginalizadas, teriam 

entendido que Jesus estava falando diretamente às suas condições de vida e suas 

necessidades espirituais. A frase destaca a inversão dos valores do mundo: onde a 

humildade e a dependência de Deus são exaltadas, em contraste com a autossuficiência e o 

orgulho. Os “pobres de espírito” reconhecem que precisam de Deus em todas as áreas de 

suas vidas, e essa consciência é valorizada por Deus, garantindo-lhes um lugar no seu reino. 

Para os seguidores de Cristo, a bem-aventurança chama à humildade e ao 

reconhecimento contínuo da necessidade de Deus. É um convite para uma relação mais 

profunda com Deus, baseada na humildade e na dependência. Neste contexto, a obra de 

Betto está em consonância com a perspectiva dos marginalizados como ouvintes originais 

e principais destinatários da mensagem libertadora das Bem-aventuranças.57 

A mensagem central de Mt 5,3 é que a verdadeira felicidade e bênção vêm de 

reconhecer a necessidade e a dependência de Deus que é própria dos seguidores e discípulos 

de Jesus. Aqueles que são humildes em espírito não só estão em um estado de bênção agora, 

como também têm a garantia da participação no reino dos céus, tanto no presente quanto 

na eternidade. Esta bem-aventurança estabelece o tom para o restante do Sermão da 

Montanha, enfatizando a importância da atitude do coração e da mente diante de Deus. 

 

2.10.3 Mt 5,4 

 

πενθοῦντες (penthountes), que significa “aqueles que lamentam” ou “aqueles que 

estão de luto”. Refere-se àqueles que estão sofrendo profundamente, seja por causa de perda 

pessoal, pecado, injustiça ou sofrimento no mundo. Este choro não é apenas uma tristeza 

superficial, mas um lamento profundo e sincero. No AT grego (LXX), o verbo ocorre em 

contextos de luto e arrependimento, como em Ec 3,4: “tempo de chorar e tempo de rir”, e 

em Jl 2,12: “convertei-vos a mim com todo o vosso coração, com jejum, com choro e com 

lamento (πένθος)”, associando o lamento verdadeiro à conversão interior e à restauração da 

comunhão com Deus. Assim, o uso de penthountes em Mt carrega ecos proféticos e 

penitenciais: os que lamentam não apenas as perdas humanas, mas o estado de injustiça e 

 
57 BETTO, 2024, p. 19-28. 



84 

 

de afastamento de Deus no mundo, são declarados “bem-aventurados” porque 

experimentam o consolo escatológico prometido por Deus. 

παρακληθήσονται (paraklēthēsontai), futuro passivo indicativo de “parakaleo”, 

significa “confortar”, “encorajar” ou “consolar”. Promete um conforto divino. Esta 

consolação pode vir tanto no presente, através do Espírito Santo e da comunidade de fé, 

quanto na eternidade, quando todo sofrimento será removido: 

O verbo parakaleō, de onde vem paraklēthēsontai (serão consolados), é 
frequentemente usado nas Escrituras com o sentido de encorajamento e conforto 
divinos, sobretudo em tempos de sofrimento. No contexto de Mateus 5,4, a 
promessa de consolação é tanto escatológica quanto presente: Deus conforta agora, 
por meio de sua presença e da comunidade, e confortará plenamente na 
consumação de todas as coisas. Assim, essa bem-aventurança oferece esperança 
àqueles que choram, ancorada na fidelidade de Deus (FRANCE, 2007, p. 183). 
 
 

No contexto judaico do primeiro século, o luto e o choro eram expressões comuns 

de sofrimento e arrependimento. Os judeus frequentemente lamentavam pelas suas próprias 

falhas e pelos males da sociedade (Ne 1,4; Jr 9,1; Lm 2,18-19, Jl 2,12-13; Dn 9,3-5). As 

pessoas que ouviam Jesus provavelmente estavam familiarizadas com as promessas de 

conforto de Deus encontradas no Antigo Testamento, como em Is 61,2, que fala de consolar 

todos os que choram. 

Esta bem-aventurança reflete a promessa de Deus de consolar seu povo. É um eco 

das promessas proféticas de que Deus enxugará todas as lágrimas e trará conforto aos 

aflitos. A consolação aqui não é apenas uma resposta emocional, entretanto uma 

transformação profunda que Deus traz, curando e restaurando os que sofrem. 

Para os seguidores de Cristo, esta bem-aventurança é um chamado à honestidade e 

vulnerabilidade diante de Deus. Chorar pelos pecados e pelas injustiças do mundo é um 

sinal de um coração sensível e arrependido; também é uma promessa de que, apesar das 

dores e tristezas atuais, há um conforto divino garantido por Deus, tanto agora como no 

futuro. Sobre o lamento: 

O lamento bíblico é misterioso demais para ser igualado a uma lamentação 
psicológica. Nem pode ser compreendido exaustivamente por um compêndio de 
seminário. Ele, por certo, reflete a condição humana, mas reflete igualmente o 
caráter de Deus. Portanto, o lamento é um aspecto vital da antropologia teológica; 
e em si mesmo, uma preocupação cada vez mais central do cristianismo do século 
21 (WALTKE; HOUSTON; MOORE, 2018, p. 11). 
 
 

A mensagem central de Mt 5,4 enfatiza que Deus promete consolar aos que 

lamentam e choram, pois são bem-aventurados. Esse consolo não é apenas um alívio 

temporário, mas uma transformação profunda e duradoura que Deus oferece. A bem-



85 

 

aventurança sublinha a importância de reconhecer e expressar o sofrimento e a injustiça, 

sabendo que Deus vê, compreende e trará consolo e cura. É uma promessa de esperança e 

restauração para todos os que estão aflitos pelo luto. 

 

2.10.4 Mt 5,5 

 

πραεῖς (praeis), que pode ser traduzido como “gentis”, “humildes” ou “meigos”. 

Refere-se àquelas pessoas que são gentis, humildes, pacíficas e autocontroladas. A 

mansidão não implica fraqueza, senão uma força sob controle, uma disposição tranquila e 

submissa diante de Deus. 

κληρονομήσουσιν (klēronomēsousin), que significa “receberão por herança” ou 

“tomarão posse”. Sugere uma promessa de posse ou domínio futuro. A ideia de herança 

implica em um presente de valor, recebido de uma maneira segura e garantida.  Outros 

textos do Novo Testamento empregam klēronomeō com nuances semelhantes. Em 1Co 

6,9–10 e Gl 5,21, Paulo declara que os injustos “não herdarão o Reino de Deus”, 

enfatizando a dimensão ética da herança – não é um direito de nascimento, mas o resultado 

da comunhão com Deus e da prática da justiça. Já em Hb 1,14, os fiéis são chamados de 

“herdeiros da salvação”, e em 1Pd 1,4, fala-se de uma “herança incorruptível, 

incontaminada e reservada nos céus para vós”. 

τὴν γῆν (tēn gēn), que pode ser traduzido como “a terra” ou “o solo”. Pode ser 

entendido tanto literal quanto simbolicamente e refere-se à posse de terras, porém 

simbolicamente, na Teologia Bíblica, a terra frequentemente representa a bênção de Deus 

e a plenitude da vida prometida. 

No contexto judaico, a herança da terra era uma promessa significativa feita a 

Abraão e seus descendentes (Gn 12,7). A terra de Canaã era um símbolo da bênção e da 

fidelidade de Deus ao seu povo: 

A expressão ‘herdarão a terra’ (klēronomēsousin tēn gēn) carrega ecos claros das 
promessas feitas a Abraão. Para os ouvintes judeus, ‘a terra’ evocava a terra 
prometida – um símbolo da bênção divina e da fidelidade de Deus. Contudo, Jesus 
parece expandir essa promessa, referindo-se não apenas à posse de território, mas 
a uma herança escatológica, onde os mansos desfrutarão da plenitude da vida no 
Reino de Deus (KEENER, 2014, p. 55). 
 
 

A mansidão era uma qualidade valorizada, embora nem sempre compreendida 

como uma característica de força e autoridade. No entanto, personagens bíblicos como 



86 

 

Moisés são descritos como mansos (Nm 12,3), o que demonstra que a mansidão pode 

coexistir com liderança e poder. 

A bem-aventurança reflete a inversão dos valores do mundo: onde a mansidão e a 

humildade são exaltadas, ao contrário da agressividade e arrogância. A promessa de “herdar 

a terra” conecta-se com a visão escatológica (relativa ao fim dos tempos) do reino de Deus, 

onde os mansos serão recompensados com a plenitude das bênçãos divinas. 

Para os discípulos, essa Bem-aventurança é um chamado à mansidão e à humildade. 

Significa viver de forma pacífica, confiando na justiça de Deus e não na própria força.  É 

uma promessa de que, apesar das aparências, os que são mansos e humildes serão 

recompensados. Eles podem não dominar o presente mundo pela força, mas receberão a 

verdadeira herança e bênçãos no reino de Deus, como fica claro em: 

A mansidão aqui não é fraqueza, mas uma confiança firme na justiça de Deus. Os 
mansos não lutam por poder ou controle, mas esperam com paciência e fé. Embora 
possam ser marginalizados agora, a promessa de ‘herdar a terra’ aponta para a 
vindicação futura dos justos no Reino de Deus. Esta herança é tanto escatológica 
quanto, refletindo a inversão dos valores do mundo (FRANCE, 2007, p. 165). 
 
 

A herança da qual fala Mt 5,5 pode ser entendida tanto em um sentido literal quanto 

histórico, referindo-se às bênçãos e ao domínio futuro no reino de Deus. A mansidão é 

apresentada como virtude poderosa, que resulta na posse das promessas divinas. A bem-

aventurança sublinha que a verdadeira força e poder estão na humildade e na submissão a 

Deus, e não na agressividade ou autoafirmação. 

 

2.10.5 Mt 5,6 

 

πεινῶντες καὶ διψῶντες (peinōntes kai dipsōntes), que significa “os que estão 

famintos e sedentos”. Refere-se a um desejo profundo e intenso, comparável ao desejo 

físico por comida e bebida. Este desejo é uma metáfora para uma necessidade urgente e 

persistente, e se refere a “uma necessidade intensa e contínua, como a de alguém 

desesperadamente faminto ou sedento. Jesus usa essa imagem para descrever a paixão por 

justiça.”. A metáfora é poderosa: assim como a fome e a sede são necessidades contínuas e 

essenciais à sobrevivência física, o anseio por justiça é descrito como uma necessidade 

existencial do discípulo. Essa imagem retoma o uso veterotestamentário da linguagem da 

fome e sede em sentido espiritual, como em Sl 42,2 (“A minha alma tem sede de Deus, do 



87 

 

Deus vivo”) e Am 8,11, onde o profeta anuncia “fome, não de pão, nem sede de água, mas 

de ouvir as palavras do Senhor”.58 

δικαιοσύνης (dikaiosynēs), que significa “retidão”, “justiça” ou “virtude moral”. 

Refere-se a um estado de ser moralmente correto e justificado diante de Deus. Pode incluir 

tanto a justiça pessoal (santidade e retidão moral) quanto a justiça social (equidade e justiça 

na sociedade). 

χορτασθήσονται (chortasthēsontai), que significa “serão satisfeitos” ou “serão 

saciados”. Promete que aqueles que anseiam por justiça e retidão serão plenamente 

satisfeitos. Esta satisfação é garantida por Deus e pode ser experimentada tanto no presente 

quanto na plenitude do reino de Deus. 

No contexto judaico do primeiro século, a justiça era uma preocupação central, tanto 

na lei mosaica quanto nos ensinamentos dos profetas. A justiça de Deus era vista como 

integral para a vida em comunidade e o relacionamento com Deus (Dt 16,20; Mq 6,8; Am 

5,24; Jr 22,3; Sl 89,14). 

Fome e sede eram experiências comuns e intensas na Palestina do primeiro século, 

tornando essa metáfora particularmente poderosa e compreensível para os ouvintes de 

Jesus, fato que pode ser atestado no trabalho de diversos acadêmicos: 

No contexto do judaísmo do Segundo Templo, 'justiça' (δικαιοσύνη) não se 
limitava ao conceito legal, mas abrangia o viver correto diante de Deus e em 
relação ao próximo. A metáfora da fome e da sede teria um impacto visceral nos 
ouvintes originais de Jesus, que viviam em uma terra onde essas necessidades 
básicas eram experiências reais e muitas vezes dolorosas. Assim, desejar justiça 
como alguém deseja pão e água era uma forma poderosa de expressar um anseio 
profundo por retidão e restauração (LUZ, 2007, p. 217). 
 
 

Essa bem-aventurança reflete o caráter de Deus como justo e como aquele que 

satisfaz as necessidades espirituais de seu povo. Deus é visto como o provedor de justiça, 

tanto pessoal quanto social. A promessa de ser farto sugere que Deus responderá ao desejo 

intenso por justiça, trazendo uma satisfação que é completa e duradoura. 

Para os seguidores de Cristo, essa bem-aventurança é um chamado para desejar 

intensamente a justiça de Deus em todas as áreas da vida. Este desejo deve ser tão urgente 

quanto à necessidade física de comida e bebida. Também é uma promessa de que aqueles 

que buscam a justiça de Deus encontrarão satisfação, tanto em sua caminhada diária quanto 

na esperança futura do reino de Deus. 

 
58 KEENER, 2014, p. 170. 



88 

 

A mensagem central de Mt 5,6 é a de que essa Bem-aventurança sublinha a 

importância de um desejo profundo e intenso pela justiça e retidão de Deus, tanto em nível 

pessoal quanto social. Aqueles que anseiam por viver de acordo com os padrões de Deus e 

ver a justiça estabelecida no mundo serão plenamente satisfeitos por Deus. A promessa de 

satisfação garantida assegura aos seguidores de Cristo que seus esforços e desejos por 

justiça não são em vão, contudo serão recompensados com a plenitude da bênção divina. 

 

2.10.6 Mt 5,7 

 

ἐλεήμονες (eleēmones), que significa “compassivos” ou “cheios de misericórdia”. 

Refere-se àqueles que mostram compaixão, perdão e bondade aos outros. Misericórdia 

envolve não apenas sentimentos, como também ações concretas para aliviar o sofrimento e 

a necessidade. Um exemplo está em Hb 2,17, onde se afirma que Cristo se tornou 

“misericordioso e fiel sumo sacerdote” (ἵνα ἐλεήμων καὶ πιστὸς ἀρχιερεὺς γένηται), 

destacando a mediação compassiva de Jesus em favor da humanidade. De igual modo, Tg 

5,11 declara que “o Senhor é cheio de compaixão e misericórdia” (πολύσπλαγχνος καὶ 

οἰκτίρμων), revelando que a misericórdia não é apenas atributo humano, senão reflexo do 

próprio caráter divino, que o cristão é chamado a imitar. 

ἐλεηθήσονται (eleēthēsontai), que significa “receberão” ou “serão tratados com” 

misericórdia. Promete que aqueles que demonstram misericórdia aos outros também 

receberão misericórdia. Esta misericórdia é, em última instância, concedida por Deus. 

No contexto judaico do primeiro século, a misericórdia era uma virtude altamente 

valorizada, tanto na lei mosaica quanto nos ensinamentos dos profetas. Ser misericordioso 

era um reflexo do caráter de Deus, que é descrito como compassivo e cheio de misericórdia 

(Ex 34,6; Dt 7,9; Mq 6,8; Os 6,6; Jr 9,24; Sl 103,8). 

Os ouvintes de Jesus entenderiam que a misericórdia não era apenas um sentimento, 

mas uma ação prática, envolvendo a ajuda aos necessitados, o perdão aos pecadores e a 

bondade para com todos. Essa bem-aventurança reflete o caráter de Deus como 

misericordioso. Deus é frequentemente descrito nas Escrituras como cheio de misericórdia, 

e seus seguidores são chamados a refletir essa característica (Is 55,7; Lc 6,36; Ef 4,32; Tg 

5,11). A promessa de receber misericórdia sugere uma reciprocidade divina: aqueles que 

mostram misericórdia aos outros, seguindo o exemplo de Deus, experimentarão a 

misericórdia de Deus em suas próprias vidas: 



89 

 

A bem-aventurança 'Bem-aventurados os misericordiosos, porque alcançarão 
misericórdia' reflete o caráter essencial de Deus como misericordioso e destaca a 
reciprocidade divina. A misericórdia de Deus não é uma característica passiva, mas 
ativa. Aqueles que seguem a Deus devem, de acordo com o ensinamento de Jesus, 
espelhar Sua misericórdia em ações práticas de compaixão, perdão e ajuda aos 
necessitados. A promessa contida nesta bem-aventurança é que, ao viver 
misericordiosamente, os crentes experimentarão a misericórdia de Deus, tanto em 
sua vida presente quanto na futura (KEENER, 2014, p. 184). 
 
 

A mensagem central de Mt 5,7 é a de que essa Bem-aventurança sublinha a 

importância da compaixão e do perdão nas vidas dos seguidores de Cristo. Demonstrar 

misericórdia aos outros não é apenas um reflexo do caráter de Deus, como também uma 

garantia de que aqueles que praticam misericórdia receberão misericórdia em retorno, 

especialmente da parte de Deus. Isso incentiva uma vida de compaixão ativa, justiça e amor, 

com a promessa de que tal vida será abençoada pela experiência contínua da misericórdia 

divina. 

 

2.10.7 Mt 5,8 

 

καθαροὶ (katharoi), que significa “puros”, “limpos” ou “sem mancha”. Refere-se a 

um estado de pureza e integridade. A limpeza aqui é moral e implica uma sinceridade e 

autenticidade interiores. 

καρδίᾳ (kardia), que significa “coração”. Na Bíblia, o coração frequentemente 

representa o centro da vida emocional, intelectual e moral de uma pessoa (1Sm 16,7; Pr 

4,23; Lc 6,45; Rm 10,9). Portanto, ser “limpo de coração” implica pureza em pensamentos, 

desejos e intenções. 

ὄψονται (opsontai), que significa “verão” ou “contemplarão”. Sugere uma 

experiência de ver ou perceber diretamente. No contexto bíblico, ver a Deus significa ter 

uma percepção clara e profunda de sua presença e glória: 

O verbo ὄψονται (opsontai), traduzido como 'verão' ou 'contemplarão', sugere uma 
experiência direta de ver ou perceber. No contexto bíblico, ver a Deus não se refere 
a uma simples visão física, mas a uma experiência profunda, onde o crente tem 
uma percepção clara da presença e da glória de Deus. Essa expressão transmite a 
ideia de uma revelação íntima e transformadora de Deus, algo que só é concedido 
àqueles que têm um coração puro, conforme ensinado nas Bem-aventuranças 
(STUART; FEE, 2008, p. 232). 
 
 

τὸν θεὸν (ton theon), que significa “a Deus”. Refere-se ao Deus verdadeiro, o 

Criador e Sustentador de todas as coisas. 



90 

 

No contexto judaico do primeiro século, a pureza de coração era um ideal ético e  

central. A pureza ritual era importante, porém Jesus enfatiza a pureza interna como 

essencial para uma verdadeira relação com Deus (Is 1,16-17; Ez 36,25-27; Mc 7,20-23; Hb 

10,22). 

Os ouvintes de Jesus teriam entendido “ver a Deus” como a maior bênção possível, 

um privilégio prometido aos justos e puros. Essa Bem-aventurança reflete a ênfase bíblica 

na pureza mais entranhada. Deus é santo e exige santidade de seus seguidores. A promessa 

de “ver a Deus” sugere uma intimidade e comunhão profunda com ele, tanto no presente 

quanto na vida eterna. Ver a Deus é experimentar sua presença e ter um relacionamento 

direto com ele. 

Para os seguidores de Cristo, essa Bem-aventurança é um chamado à pureza interna, 

buscando sinceridade e integridade em todas as áreas da vida. Isso inclui pensamentos, 

desejos, motivações e ações. Também é uma promessa de que aqueles que buscam a pureza 

de coração experimentarão uma comunhão profunda com Deus, percebendo sua presença 

de maneira clara e íntima: 

A pureza de coração é fundamental para o relacionamento com Deus. Não se trata 
apenas de moralidade externa, mas de uma integridade interior que alinha 
intenções e ações à vontade de Deus. A promessa de ‘ver a Deus’ aponta para uma 
experiência de comunhão íntima com o Criador, tanto agora quanto na era futura. 
Somente os que têm o coração limpo — livres de duplicidade e hipocrisia — 
podem conhecer a Deus em sua plenitude (STOTT, 2006, p. 61). 
 
 

A mensagem central do Santo Evangelho de Mateus (Mt 5,8) é que aqueles que são 

limpos de coração serão bem-aventurados, porque verão a Deus. Esta bem-aventurança 

sublinha a importância da pureza moral e, destacando que a verdadeira felicidade e bênção 

vêm de um coração sincero e íntegro. A promessa de ver a Deus indica uma relação íntima 

e direta com ele, algo que é tanto uma experiência presente quanto uma esperança futura. 

Para os seguidores de Cristo, isso significa buscar constantemente a pureza interna, sabendo 

que essa busca resultará em uma comunhão profunda e abençoada com o próprio Deus. 

 

2.10.8 Mt 5,9 

 

εἰρηνοποιοί (eirēnopoioi), que significa “aqueles que fazem a paz” ou “aqueles que 

promovem a paz”. Refere-se às pessoas que ativamente promovem a paz e a reconciliação 

entre os outros. Isso envolve mais do que simplesmente evitar conflitos; trata-se de esforço 

ativo para criar harmonia e resolver disputas. O substantivo cognato aparece em Cl 1,20, 



91 

 

onde se afirma que Cristo “fez a paz (εἰρηνοποιήσας) pelo sangue da sua cruz”, 

demonstrando que a verdadeira pacificação é resultado de um ato redentor e sacrificial. De 

modo semelhante, em Ef 2,15–17, Paulo descreve Cristo como aquele que “fez a paz” entre 

judeus e gentios, abolindo a inimizade e criando “um só homem novo”. Essas ocorrências 

paulinas, ainda que posteriores, iluminam o uso mateano, mostrando que ser “promotor da 

paz” é participar ativamente da reconciliação divina. 

κληθήσονται (klēthēsontai), que significa “serão chamados” ou “serão 

reconhecidos como”. Indica um reconhecimento ou uma identificação por parte de Deus e, 

possivelmente, da comunidade. 

υἱοὶ θεοῦ (huioi theou), que significa “filhos de Deus”. Refere-se a um 

relacionamento especial com Deus. Ser chamado filho de Deus implica em uma 

identificação com a natureza e o caráter de Deus, bem como em um relacionamento íntimo 

e privilegiado com ele, e “indica não apenas um título honorífico, mas uma identificação 

real e reconhecida por Deus. O uso do verbo klēthēsontai sugere que os pacificadores serão 

reconhecidos como pertencentes à família de Deus, refletindo Seu caráter e missão no 

mundo”. 

No contexto judaico, a paz (shalom) era um conceito muito valorizado, que 

significava não apenas a ausência de conflito, como também a presença de justiça, bem-

estar e harmonia (Nm 6,24-26; Sl 85,10; Is 9,6-7; Jr 29,11; Zc 8,16-19). Os ouvintes de 

Jesus, vivendo em uma época de tensão política e social, entenderiam a importância e o 

desafio de ser pacificadores. Jesus estava chamando seus seguidores a serem agentes ativos 

de paz em meio a um mundo tumultuado. 

A bem-aventurança reflete a natureza pacificadora de Deus. Deus é frequentemente 

descrito como o Deus da paz (Rm 15,33). Ser pacificador é, portanto, agir de acordo com 

o caráter de Deus. Aqueles que promovem a paz estão refletindo a própria natureza de Deus 

e, assim, são reconhecidos como seus filhos: 

Os pacificadores não são apenas pessoas que vivem em paz, mas aquelas que 
fazem a paz. [...] Em fazê-lo, eles estão imitando o próprio Deus, que é o Deus da 
paz (Rm 15,33), e que, em Cristo, reconciliou consigo o mundo. Ser chamado filho 
de Deus é, portanto, ser reconhecido como alguém que age à semelhança do Pai, 
promovendo a reconciliação e a harmonia (CARSON, 2011, p. 44). 
 
 

Para os seguidores de Cristo, essa Bem-aventurança é um chamado à ação ativa em 

favor da paz. Isso pode envolver mediar conflitos, promover a justiça e trabalhar pela 

reconciliação em várias esferas da vida. Também é uma promessa de que aqueles que se 



92 

 

dedicam a promover a paz serão reconhecidos como pertencendo à família de Deus, tendo 

um relacionamento especial com ele. 

A mensagem central de Mt 5,9 é a de que essa Bem-aventurança sublinha a 

importância de promover a paz ativa e a reconciliação, refletindo assim o caráter de Deus. 

Os pacificadores não apenas evitam conflitos, entretanto trabalham proativamente para 

criar harmonia e justiça. Em resposta a essa atitude, Deus os reconhece como seus filhos, 

dando-lhes uma identidade especial e um relacionamento íntimo com ele. 

 

 

2.10.9 Mt 5,10 

 

μακάριοι (makarioi), que pode ser traduzido como “felizes”, “afortunados” ou 

“abençoados”. Indica um estado de bênção ou felicidade profunda concedida por Deus. 

Esta felicidade é duradoura, e transcende as circunstâncias temporais. 

διωκόμενοι (diōkomenoi), que significa “aqueles que são perseguidos” ou 

“perseguidos”. Refere-se a pessoas que são maltratadas, oprimidas ou atormentadas. No 

contexto, implica sofrer hostilidade ou opressão devido à sua adesão a certos princípios ou 

crenças. Em Mt 10,23, Jesus adverte: “quando vos perseguirem (διώκωσιν) numa cidade, 

fugi para outra”, o que indica a continuidade da perseguição como marca da missão cristã. 

Em Jo 15,20, Ele reforça a mesma ideia: “se a mim perseguiram (ἐδίωξαν), também a vós 

perseguirão”, estabelecendo a solidariedade entre o Mestre e seus seguidores. 

ἕνεκεν δικαιοσύνης (heneken dikaiosynēs), que significa “por causa da justiça”. 

Indica que a razão da perseguição é a busca pela justiça, retidão ou adesão aos princípios 

morais e éticos de Deus. A justiça aqui pode incluir tanto a justiça pessoal (vida reta) quanto 

a justiça social (trabalho pela equidade e direito): 

Aqueles que são perseguidos por causa da justiça são bem-aventurados. O termo 
grego diōkomenoi refere-se àqueles que são perseguidos ou maltratados. A 
expressão heneken dikaiosynēs indica que essa perseguição ocorre por causa da 
justiça, ou seja, devido à adesão a princípios morais e éticos alinhados com a 
vontade de Deus (STOTT, 2006, p. 58-60). 
 
 

ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν (hē basileia tōn ouranōn), que significa “o reino dos céus”. 

Refere-se ao domínio e governo de Deus. Esta frase é usada para indicar tanto a realidade 

presente do governo de Deus na vida dos crentes quanto a futura realização completa do 

reino de Deus. 



93 

 

No contexto do primeiro século, a perseguição por causa da justiça era uma 

realidade comum para muitos seguidores de Jesus. Tanto os judeus quanto os cristãos 

primitivos frequentemente enfrentavam hostilidade por causa de sua adesão a práticas 

religiosas e morais que contrastavam com a cultura dominante (Jo 15,18-20; At 5,40-41; 

2Tm 3,12). 

A justiça, no pensamento judaico, era uma virtude central, profundamente 

conectada com a conformidade à vontade de Deus, em consonância com o que fora revelado 

na Lei. Essa Bem-aventurança reflete o custo do discipulado e a realidade de que viver 

segundo os padrões de Deus pode levar à oposição e sofrimento. Jesus está afirmando que 

a perseguição por causa da justiça é um sinal de verdadeira filiação ao reino de Deus.  A 

promessa do “reino dos céus” sugere que, apesar da perseguição e sofrimento presentes, os 

seguidores de Cristo têm a garantia da participação no governo e bênçãos eternas de Deus. 

Para os seguidores de Cristo, essa Bem-aventurança é um chamado à perseverança 

e à fidelidade, mesmo em face da perseguição; é um lembrete de que a verdadeira justiça 

pode atrair oposição, como também é um sinal da presença de Deus e do reino dos céus em 

suas vidas; também é uma promessa de que aqueles que sofrem por causa da justiça têm 

uma recompensa segura e eterna no reino de Deus, e são abençoados com a certeza da 

presença e aprovação de Deus, tanto agora quanto no futuro: 

A expressão ‘o reino dos céus’ é característica do Evangelho de Mateus e reflete 
uma reverência judaica ao evitar o nome de Deus diretamente. Mas seu conteúdo 
é idêntico ao ‘reino de Deus’ usado em outros evangelhos. O termo designa o 
governo ativo de Deus, tanto em ação presente quanto em manifestação futura. Em 
Mateus 5,3 e 5,10, a frase ‘porque deles é o reino dos céus’ sugere uma posse já 
iniciada, ainda que sua plenitude escatológica permaneça futura. A presença do 
reino é garantida mesmo em meio à perseguição e pobreza (FRANCE, 2007, p. 
196-197). 
 
 

A mensagem central de Mt 5,10 é a de que essa Bem-aventurança sublinha a 

importância de viver segundo os padrões de justiça de Deus, mesmo quando isso resulta 

em perseguição e sofrimento. A promessa do reino dos céus assegura aos crentes que, em 

decorrência das dificuldades presentes, eles têm uma recompensa eterna garantida por 

Deus. Para os seguidores de Cristo, isso significa manter a fidelidade e integridade, 

confiando que o sofrimento por causa da justiça é um sinal da verdadeira bênção e filiação 

ao reino de Deus. 

 

2.10.10 Mt 5,11-12 

 



94 

 

εστε (este), que é uma forma de “ser” no presente indicativo. Aplica a bem-

aventurança diretamente aos ouvintes de Jesus, tornando-a pessoal e imediata. 

ὅταν (hotan), que significa “quando” ou “sempre que”. Indica que a injúria e 

perseguição são eventos esperados e comuns para os seguidores de Jesus. 

ὀνειδίσωσιν (oneidisōsin), que significa “insultar”, “zombar” ou “ofender 

verbalmente”. Refere-se a ataques verbais e humilhação pública. 

διώξωσιν (diōxōsin), que significa “perseguir” ou “caçar”. Refere-se à perseguição 

física, social ou legal. 

εἴπωσιν πᾶν πονηρὸν καθ’ ὑμῶν ψευδόμενοι (eipōsin pan ponēron kath’ hymōn 

pseudomenoi), que significa “dizer todo tipo de mal contra vocês, mentindo”. Refere-se a 

falsas acusações e difamação. 

ἕνεκεν ἐμοῦ (heneken emou), que significa “por minha causa”. Indica que a razão 

da injúria, perseguição e difamação é a associação com Jesus e a fidelidade a ele. 

χαίρετε (chairete), que significa “alegrai-vos” ou “regozijai-vos”. Expressa uma 

alegria profunda e genuína. Essa forma verbal ocorre com frequência em contextos de 

saudação e encorajamento espiritual, tanto no NT quanto na LXX. Em Fl 4,4, Paulo exorta: 

“χαίρετε ἐν κυρίῳ πάντοτε” (“alegrai-vos sempre no Senhor”), demonstrando que a 

verdadeira alegria cristã independe das condições externas, sendo ancorada “no Senhor”. 

De modo semelhante, em 1Ts 5,16, o apóstolo repete: “χαίρετε πάντοτε” (“alegrai -vos 

sempre”), reforçando o caráter contínuo e disciplinado dessa alegria. Assim, o uso de 

chairete em Mt não designa mera emoção, senão resposta existencial à fidelidade de Deus, 

mesmo em meio ao sofrimento. 

ἀγαλλιᾶσθε (agalliasthe), que significa “exultai” ou “rejubilai-vos”. Denota uma 

alegria intensa e jubilosa, muitas vezes expressa de forma exuberante. 

μισθὸς ὑμῶν πολύς (misthos hymōn polys), que significa “grande é a sua 

recompensa”. Refere-se a uma recompensa substancial e valiosa, concedida por Deus. 

ἐν τοῖς οὐρανοῖς (en tois ouranois), que significa “nos céus”. Indica que a 

recompensa é celestial e eterna, transcendente às recompensas terrenas, utilizado com 

ênfase significativa em outras ocorrências de Mt (6,1; 6,9; 7,21; 10,32; 12,50; 16,17) . O 

uso veterotestamentário grego da LXX também oferece paralelos significativos, como em 

Dn 4,26 (LXX 4,23), onde o domínio de Deus é descrito como “do céu”, apontando para 

uma autoridade soberana e transcendente. 

γὰρ (gar), que é uma conjunção explicativa, indicando a razão ou motivo. Introduz 

uma explicação adicional para a bem-aventurança.  



95 

 

οὕτως ἐδίωξαν (houtōs ediōxan), que significa “assim perseguiram”. Refere-se ao 

tratamento que os profetas antigos receberam. 

τοὺς προφήτας τοὺς πρὸ ὑμῶν (tous prophētas tous pro hymōn), que significa “os 

profetas que vieram antes de vocês”. Refere-se aos profetas do Antigo Testamento, que 

frequentemente enfrentaram perseguição por causa de sua fidelidade a Deus (1Rs 19,10; 

2Cr 24,20-21; Jr 20,1-2; At 7,51-52). 

No contexto do primeiro século, os seguidores de Jesus enfrentavam perseguição 

por parte das autoridades religiosas e políticas, bem como da sociedade em geral. Isso 

incluía insultos, perseguição física e falsas acusações (Mt 10,17-22; Jo 16,2; At 4,1-3; 2Cor 

11,23-26; 1Pd 4,12-16). 

Jesus conecta a perseguição de seus seguidores à perseguição dos profetas do 

Antigo Testamento, mostrando que sofrer por causa da justiça e da verdade de Deus é uma 

marca de fidelidade histórica (Mt 23,29-37; Lc 6,23; At 7,52; Hb 11,36-38): 

O sofrimento e a perseguição dos seguidores de Jesus no primeiro século não eram 
apenas uma questão de hostilidade política ou social, mas também uma 
continuidade da oposição que os profetas de Israel enfrentaram. Assim como os 
profetas foram rejeitados por sua fidelidade à verdade e à justiça de Deus, os 
discípulos de Cristo experimentam uma perseguição semelhante por se manterem 
fiéis aos mesmos princípios. Este sofrimento, que inclui insultos, falsas acusações 
e perseguição física, é visto por Jesus não como uma maldição, mas como um sinal 
de fidelidade histórica e uma participação na causa divina (HORSLEY, 1997, p. 
102-103). 
 
 

Essa Bem-aventurança reflete a realidade de que seguir a Jesus pode levar a 

oposição e sofrimento, mas também traz uma bênção maior e eterna. Jesus encoraja seus 

seguidores a verem além do sofrimento presente e focarem na recompensa celestial. A 

comparação com os profetas sugere que os seguidores de Jesus estão em continuidade com 

a longa tradição de servos de Deus que enfrentaram oposição por causa de sua fidelidade.59 

Para os seguidores de Cristo, essa Bem-aventurança é um chamado à perseverança e alegria 

mesmo em meio à perseguição. É um lembrete de que sofrer por causa de Cristo é um sinal 

de fidelidade e será recompensado generosamente por Deus. 

A exortação para regozijar-se e exultar indica que a resposta ao sofrimento por causa 

de Cristo deve ser uma alegria profunda e confiante na promessa da recompensa celestial.  

Sobre o tema da perseguição: 

A bem-aventurança de Mateus 5,11-12, que fala sobre os perseguidos por causa de 
Cristo, é, sem dúvida, um chamado para que os discípulos permaneçam firmes, 
enfrentando a perseguição com um espírito de alegria. Jesus os exorta a se 

 
59 BETTO, 2024, p. 8-16. 



96 

 

regozijarem e exultarem, porque grande será sua recompensa nos céus. Esta 
afirmação sugere que a perseguição, longe de ser um sinal de derrota, é uma 
evidência de fidelidade e obediência a Deus. A promessa da recompensa celestial 
oferece aos crentes uma perspectiva escatológica que transforma o sofrimento 
imediato em uma causa de alegria e esperança (GERHARDSSON, 1970, p. 98-
99). 
 
 

A mensagem central de Mt 5,11-12 é a de que essa Bem-aventurança sublinha a 

importância da fidelidade a Jesus, mesmo diante de oposição e sofrimento. Jesus encoraja 

seus seguidores a regozijarem-se e exultarem, sabendo que sua perseverança será 

recompensada com uma grande recompensa celestial. A referência aos profetas do Antigo 

Testamento reforça que sofrer por causa da justiça é uma marca de fidelidade histórica e 

coloca os seguidores de Jesus em continuidade com os servos fiéis de Deus ao longo da 

história. 

 

2.10.11Sumarização 

 

A análise semântica de Mt 5,1-12 revela a profundidade teológica, histórica e 

cultural do ensinamento de Jesus no Sermão da Montanha, destacando não apenas o 

conteúdo das Bem-aventuranças, como também as intenções do evangelista ao apresentar 

o ensino de Cristo. Através de uma leitura atenta das palavras-chave, do contexto 

sociocultural e dos símbolos empregados, podemos perceber a construção de uma 

mensagem que vai além de uma simples ética moral, revelando um verdadeiro manifesto 

do Reino de Deus, cujos valores são radicalmente opostos à lógica do mundo. 

No plano semântico, o uso de termos como Ἰησοῦς (Jesus), ὄχλος (multidão), 

μαθηταί (discípulos), καθαροί (puros), ἐλεήμονες (misericordiosos), entre outros, indica 

uma distinção clara entre os ouvintes superficiais e aqueles que são chamados a seguir os 

ensinamentos profundos do Mestre. A escolha de palavras carrega consigo não apenas uma 

descrição da realidade presente, contudo uma orientação teológica e escatológica, 

apontando para a natureza do Reino de Deus e as atitudes que são esperadas dos seus 

cidadãos. 

A ascensão de Jesus à montanha (ἀνέβη εἰς τὸ ὄρος) e o gesto de assentar-se para 

ensinar (καθήσῃ) estabelecem uma conexão com figuras como Moisés, reforçando a ideia 

de que Jesus é um novo legislador, trazendo um ensino não apenas de moralidade, todavia 

de uma transformação profunda que deve ocorrer na vida de quem o segue. A montanha, 



97 

 

nesse contexto, não é apenas um cenário físico, mas um símbolo de revelação divina, 

indicando que o ensino de Jesus é algo sagrado e definitivo.60 

A distinção entre ὄχλος (multidão) e μαθηταί (discípulos) também oferece uma 

chave hermenêutica importante: o primeiro grupo representa aqueles que estão curiosos ou 

em busca de milagres, enquanto o segundo grupo são aqueles que buscam aprender e viver 

de acordo com os valores do Reino de Deus. O verbo προσῆλθαν (aproximaram-se) reforça 

a ideia de que o discipulado exige uma aproximação ativa, uma disposição para ouvir, 

aprender e transformar-se. 

Além disso, a ação de ἀνοίξας τὸ στόμα (abrindo a boca) e o verbo ἐδίδασκεν 

(ensinava) têm uma carga simbólica de autoridade e revelação. O fato de Jesus, ao ensinar, 

abrir a boca, não apenas sugere uma atitude de ensino formal, como também um ato de 

revelação da verdade divina, o que é central para entender a significância das palavras que 

ele pronuncia. Esse ensino, que começa com as Bem-aventuranças, não é apenas um código 

ético, entretanto uma inauguração do Reino de Deus, caracterizado por valores de 

humildade, misericórdia, pureza, pacificação e disposição para sofrer por causa da justiça.  

O uso das palavras no texto de Mt 5,1-2 também destaca a inclusão e universalidade 

do chamado de Jesus. O Reino de Deus não está reservado apenas para um pequeno grupo, 

mas é acessível a todos os que escolhem seguir a Cristo, manifestando em suas vidas os 

valores do Reino. A semântica do texto não só aponta para um ideal escatológico, tal qual 

para uma transformação radical da vida cotidiana daqueles que se comprometem com os 

ensinamentos de Jesus: 

As bem-aventuranças, além de constituírem uma descrição das atitudes que Deus 
abençoa, fornecem uma nova visão de vida que desafia os valores comuns e se 
opõe aos padrões de comportamento da sociedade. O vocabulário escolhido por 
Mateus não é meramente ilustrativo, mas carrega um peso teológico profundo, 
revelando a natureza do Reino de Deus como algo já presente, mas ainda em espera 
de sua consumação plena. A ética do Reino, conforme apresentada nas bem-
aventuranças, não apenas reconfigura a identidade do discípulo, mas também a sua 
missão de ser agente de transformação no mundo (NEUFELD, 2017, p. 256). 
 
 

Conclui-se que a análise semântica de Mt 5,1-12 aprofunda de forma significativa 

a compreensão do Sermão da Montanha, revelando a intenção cuidadosa do evangelista ao 

escolher cada palavra. Longe de propor apenas moralidade genérica, é apresentada ética 

que confronta padrões estabelecidos e convida à transformação interior. O chamado de 

Jesus é radical: viver de forma contraintuitiva, em consonância com os valores do Reino 

 
60 BRIDGES, 2022, p. 34-45. 



98 

 

que já se faz presente, mas que ainda caminha em direção à sua plena realização. Não são 

apenas ensinamentos; são o reflexo do próprio caráter de Deus e apelo à participação ativa 

na construção do mundo, moldado por sua justiça e misericórdia. A partir desse 

entendimento, e com base na análise das múltiplas dimensões do texto bíblico, abre-se 

agora espaço para aprofundamento ainda mais amplo. O próximo capítulo se dedicará a 

estabelecer conexões entre as Bem-aventuranças e os escritos do Antigo e do Novo 

Testamento, bem como com a tradição rabínica, traçando paralelismos que iluminam tanto 

a continuidade quanto a originalidade da mensagem de Jesus no horizonte da fé judaico-

cristã. 



99 

 

 

3. AS BEM-AVENTURANÇAS NA TRADIÇÃO BÍBLICA E JUDAICA 

 

A análise aprofundada do texto em voga possibilitará estabelecer diálogos 

relevantes com o AT, NT e a tradição rabínica. A abordagem exegética serviu como ponto 

de partida, ao delimitar e organizar o tema em etapas bem definidas. A partir disso, foi 

realizado estudo lexical dos principais termos, seguido por investigação da estrutura 

literária e estilística. O exame do gênero literário forneceu fundamentos essenciais para a 

construção do pensamento, permitindo, por fim, a aplicação de análise semântica e de 

leitura sinótica entre os evangelhos, enriquecendo ainda mais a compreensão do conteúdo 

e da forma, já que pressupostos como esses podem ser empregados no gênero das ashrei 

hebraicas: expressões de Bem-aventurança presentes nos salmos e na literatura sapiencial 

judaica, onde Mazzarolo expõe que “as bem-aventuranças revelam o novo Sinai, onde o 

legislador é o Filho e a Lei é o amor”. Exemplos como “feliz o homem que não anda 

segundo o conselho dos ímpios” (Sl 1,1) e “feliz o homem que acha sabedoria” (Pr 3,13) 

revelam que tais declarações exaltam a conduta justa e o favor divino como fundamentos 

centrais da espiritualidade do Antigo Testamento. Essa herança literária e teológica é 

retomada e ressignificada por Jesus em Mt 5, apontando para novo horizonte interpretativo 

no contexto do Reino de Deus.1 

Essas declarações enfatizam a conduta justa e o favor divino como elementos 

centrais do contexto judaico, como enfatizado por Luz: “as Bem-aventuranças proferidas 

por Jesus ligam-se diretamente ao gênero literário das expressões de sabedoria do Antigo 

Testamento, especialmente os chamados ‘ashrei’, comuns nos Salmos e em Provérbios, que 

celebram a felicidade daquele que vive segundo os caminhos de Deus”.2 A estrutura das 

Bem-Aventuranças também reflete uma continuidade com a tradição profética, 

particularmente no que diz respeito ao chamado à justiça, à misericórdia e à humildade 

diante de Deus (Mq 6,8; Is 61,1-3). Jesus, ao adaptar e ampliar essas tradições, não apenas 

reafirma os valores do Judaísmo de sua época, como também redefine os critérios de bem-

aventurança, colocando os pobres, os perseguidos e os pacificadores como herdeiros do 

Reino. 

 
1 MAZZAROLO, 2023, p. 49. 
2 LUZ, 2007, p. 55. 



100 

 

Após sua formulação em Mateus, as Bem-aventuranças passaram a exercer uma 

profunda influência na literatura cristã. Escritos como Tg 1,12 e as obras dos Padres da 

Igreja refletem sua aplicação prática e teológica, como Agostinho, Crisóstomo, Jerônimo e 

Orígenes.3  

No contexto litúrgico e pastoral, as Bem-aventuranças servem como um guia ético 

para a vivência comunitária e pessoal, como declara Küng: “as Bem-aventuranças 

moldaram não apenas a ética individual do cristão, mas também a idade e a práxis 

comunitária da Igreja desde os seus primórdios, tendo ecos claros em Tiago e nos Padres 

da Igreja”.4 

Além disso, o impacto das Bem-Aventuranças pode ser observado em movimentos 

cristãos voltados para a justiça social, que encontram nessas palavras uma base para a 

promoção da dignidade humana e da esperança em meio às adversidades. Em suma, as 

Bem-Aventuranças não apenas ecoam tradições judaicas, como também influenciam 

amplamente o pensamento cristão subsequente, configurando-se como texto-chave para o 

entendimento do Cristianismo Primitivo. 

A análise das Bem-Aventuranças no contexto bíblico e judaico revela sua riqueza 

como confluência de tradições anteriores e base para desenvolvimentos teológicos e éticos. 

Entender essa interconexão é crucial para qualquer estudo que busque explorar a 

continuidade e a inovação dentro da tradição cristã e sua relação com o Judaísmo: 

As bem-aventuranças em Mateus devem ser entendidas dentro do horizonte do 
Judaísmo do Segundo Templo, onde a linguagem de bênção (‘ashrei’) articulava 
ideais de conduta justa e fidelidade à Torá. Jesus adota e adapta esse gênero 
literário, reformulando-o com ênfase escatológica e comunitária. A originalidade 
do discurso não está em sua ruptura com a tradição, mas em sua reinterpretação 
radical dos valores do Reino de Deus. Isso terá implicações profundas tanto para 
o desenvolvimento da ética cristã primitiva quanto para a teologia sistemática da 
Igreja nascente (SALDARINI, 1994, p. 179). 
 
 

Neste capítulo, será tratado como as bem-aventuranças se destacam no Antigo 

Testamento, no Novo Testamento, nos textos judaicos (rabínicos). 

 

3.1 No Antigo Testamento 

 

O texto de Mt 5,3-12 tem profundas raízes no Antigo Testamento. As declarações 

de bênçãos refletem temas, expressões e ideias que já estavam presentes nas Escrituras 

 
3 Por ordem alfabética: AGOSTINHO, 1999; CRISÓSTOMO, 2007; JERÔNIMO, 2013; ORÍGENES, 2011.  
4 KÜNG, 2003, p. 19. 



101 

 

Hebraicas. A seguir, será examinada cada uma das Bem-aventuranças descritas em Mt 5,3-

12, de modo a verificar assertivamente como aparecem ou são prefiguradas no Antigo 

Testamento.5 

O discurso das bem-aventuranças, que inaugura o Sermão da Montanha, encontra 

raízes profundas na tradição sapiencial e profética do Antigo Testamento. Mazzarolo 

destaca que “as bem-aventuranças não são uma invenção literária de Mateus ou Lucas, mas 

a atualização, em Jesus, da felicidade prometida aos justos nas Escrituras de Israel”.6 

 

3.1.1 Mt 5,3 

 

Existem fortes “reflexos” desta passagem com Is 61,1 e Sl 34,18. É profético em 

relação ao ministério de Jesus, pois trata da missão de trazer boas novas aos pobres, curar 

os quebrantados de coração e proclamar libertação aos cativos. O termo “pobres” é mais 

abrangente, incluindo tanto a pobreza material quanto a interior. Jesus aplica esse texto para 

se referir a si mesmo em Lc 4,18-21, vinculando-o diretamente ao conceito de Bem-

Aventurança. 

    O Sl 34,18 reforça a ideia de que Deus se aproxima dos humildes e dos aflitos. O 

“quebrantado” simboliza aqueles cuja condição os leva a depender inteiramente de Deus, 

ecoando o tema de Mt 5,3. 

    Nos três textos, a pobreza transcende o aspecto material , para indicar uma 

condição interna de humildade e reconhecimento da necessidade de Deus. Mt 5,3 enfatiza 

o “pobre em espírito”, enquanto Is 61,1 e o Sl 34,18 ampliam essa ideia ao incluir 

quebrantamento de coração e contrição. Calvino, se referindo a essa passagem de Isaías, 

reforça tal pensamento: “o profeta fala dos pobres e aflitos, que são desprezados pelos 

homens, mas que Deus considera e conforta”.7 

    Todos os textos destacam a ação de Deus em favor dos humildes. Isaías fala da 

unção divina para proclamar boas-novas; Mateus promete o Reino dos Céus, e os Salmos 

afirmam que Deus está próximo dos quebrantados de coração. Essa proximidade divina 

demonstra que o Reino de Deus é para aqueles que reconhecem sua dependência total dele. 

    Mateus conecta explicitamente a bem-aventurança ao Reino dos Céus, enquanto 

Isaías anuncia a chegada de um tempo de restauração e libertação. Os Salmos, embora mais 

 
5 CHAMPLIN, 2013. 
6 MAZZAROLO, 2023, p. 47. 
7 CALVINO, 2006, p. 55. 



102 

 

individuais em sua abordagem, reafirmam a lógica de inversão do Reino: Deus é atraído 

pelos humildes, como se vê em Sl: “o Senhor está perto dos que têm o coração quebrantado 

e salva os de espírito contrito”.8 

 

3.1.2 Mt 5,4 

 

A respeito desta bem-aventurança existem paralelos em Is 61,2-3 e Sl 126,5-6. No 

contexto de Isaías, o profeta anuncia a restauração de Israel, prometendo boas-novas aos 

aflitos, substituindo o pranto pelo “óleo de alegria” e o “manto de louvor”. Esse trecho 

reflete a esperança messiânica e a certeza de que Deus intervém em favor dos que sofrem. 

Sl 126 celebra a restauração de Israel após o exílio, conectando o sofrimento atual 

à alegria futura. Ele reflete a confiança no sentido de não ser o lamento o fim da história, 

mas um prelúdio para a celebração. 

Os três textos reconhecem o luto como parte da experiência humana, entretanto, 

com a certeza do consolo divino. Mateus promete consolo aos que choram, enquanto Is 61 

e o Sl 126 conectam o sofrimento a um processo de restauração e celebração: 

Em Mateus 5,4, o lamento do qual Jesus fala não é apenas a tristeza natural pela 
perda pessoal, mas está mais intimamente ligado ao lamento pelo pecado, pela 
quebra e pela injustiça no mundo. Esse lamento é profundo e sincero, indo além 
da tristeza pelas circunstâncias pessoais para englobar o sofrimento dos outros e o 
estado do mundo. Jesus promete que aqueles que lamentam dessa maneira serão 
consolados por Deus. Esse consolo é a garantia de que o Reino de Deus chegou e 
trará cura, restauração e justiça final. Esse motivo de lamento e consolo ecoa os 
escritos proféticos, especialmente em Isaías 61,2-3, onde o profeta anuncia que o 
consolo de Deus virá para os que choram, trazendo alegria no lugar do lamento e 
vestes de louvor em vez de espírito angustiado. Assim, a bem-aventurança de Jesus 
não é apenas uma promessa de conforto individual, mas uma promessa da ação 
redentora de Deus na história para curar e restaurar tudo o que foi quebrado pelo 
pecado (KEENER, 1999, p. 118-119). 
 
 

    Em Isaías, Deus é o agente que transforma o pranto em alegria, enquanto Mateus 

implica o consolo oferecido pelo próprio Reino dos Céus. Sl 126 reforça que o agir de Deus 

transforma lágrimas em júbilo, reafirmando a soberania divina sobre o sofrimento humano. 

Mateus, Isaías e o Sl 126 oferecem uma mensagem de esperança: o sofrimento não 

é o fim, na verdade, ele será transformado. Cada texto aponta para uma perspectiva 

escatológica, onde Deus recompensará aqueles que perseveram no lamento com consolo e 

alegria eternos. 

 
8 SPURGEON, 1983, p. 121, 



103 

 

 

3.1.3 Mt 5,5 

 

O Sl 37,11 contrasta os ímpios e os justos, apresentando os mansos como aqueles 

que, ao confiarem em Deus e evitarem a violência, receberão a Terra Prometida. Esse texto 

tem um foco claro na justiça divina, afirmando que a fidelidade e a humildade serão 

recompensadas. Tanto Mt 5,5 quanto o Sl 37,11 exaltam a mansidão como virtude que 

agrada a Deus. Em Mateus, é apresentada como característica indispensável dos cidadãos 

do Reino dos Céus; no Salmo, a mansidão é associada à confiança em Deus e à paciência 

diante da adversidade. Em ambos, a mansidão implica dependência de Deus e rejeição da 

agressão ou retaliação. 

    A herança da Terra é um tema comum nos dois textos, mas é interpretada em 

contextos diferentes. Em Sl 37, “terra” tem um sentido mais literal, relacionada à posse e 

segurança no contexto da Aliança mosaica. Já em Mateus, a promessa assume um caráter 

mais amplo e escatológico, apontando para o novo céu e a nova terra mencionados em Ap 

21,1-5. Ambos os textos, no entanto, compartilham a ideia de que a Terra é uma dádiva 

divina concedida aos fiéis: 

Em Mateus 5,5, Jesus faz uma promessa sobre a herança da terra que se desvia da 
concepção judaica convencional encontrada no Antigo Testamento. Enquanto no 
Salmo 37 a herança da terra está intimamente ligada à promessa literal e nacional 
de Deus a Israel, em Mateus a herança torna-se um conceito mais amplo, 
escatológico, apontando para a transformação do mundo que virá com a chegada 
do Reino de Deus. Jesus, ao falar de herdar a terra, não se refere mais à possessão 
territorial, mas à renovação do mundo, um novo céu e uma nova terra onde os 
justos viverão em paz, conforme descrito em Apocalipse 21. Essa promessa 
transcende a Israel e se abre para todos os fiéis, sendo uma parte essencial da 
esperança cristã escatológica (WRIGHT, 2004, p. 96). 
 
 

    O Sl 37 enfatiza o contraste entre os mansos e os ímpios, destacando que os 

violentos e arrogantes não prevalecerão. Mateus, embora não mencione diretamente os 

ímpios, faz um contraponto implícito ao exaltar os mansos como os herdeiros legítimos das 

promessas de Deus. Essa inversão de valores é central em ambas as passagens, refletindo a 

justiça divina que favorece os humildes. 

    Enquanto Mateus não menciona diretamente a paz, o Sl 37 associa a herança da 

terra à abundância de paz. Isso sugere que a mansidão não é apenas uma condição para 

herdar a terra, como também para desfrutar de uma existência harmoniosa. A paz é tanto 

uma recompensa quanto um reflexo da transformação interior promovida por Deus nos 

mansos. 



104 

 

Mateus e o Sl 37 articulam uma visão coerente da justiça divina, na qual os mansos 

são exaltados e recompensados. Embora os contextos históricos e literários sejam distintos, 

ambos os textos convergem na mensagem de que a mansidão é uma virtude essencial no 

relacionamento com Deus e na experiência da plenitude de suas promessas. Eles apontam 

para uma realidade em que a confiança em Deus e a rejeição da violência resultam em 

bênçãos duradouras, tanto na terra quanto na eternidade. 

 

3.1.4 Mt 5,6 

 

A Bem-Aventurança descrita em Mt 5,6 aponta para um desejo profundo por um 

mundo transformado pela justiça divina, com a promessa de que tal anseio será satisfeito 

por Deus. Este tema encontra ressonância em Is 55,1-2, que convida os sedentos e famintos 

a receber gratuitamente sustento imaterial, e em Sl 107,9, que celebra o cuidado divino em 

satisfazer os famintos.  

    Is 55,1-2 – “vinde às águas” – é um convite a todos os que têm fome e sede, 

oferecendo alimento e bebida gratuitamente. Isaías usa imagens de sustento físico como 

símbolos do suprimento interior e da graça de Deus, enfatizando a abundância e a satisfação 

que somente ele pode prover. 

    Sl 107,9 – “satisfaz o sedento e farta o faminto” – celebra o cuidado fiel de Deus, 

que atende às necessidades daqueles que clamam por ele em aflição. A fome e a sede aqui 

são tanto literais quanto figurativas, representando anseios profundos satisfeitos pela 

intervenção divina. 

    Mateus e Isaías enfatizam o desejo humano como ponto de partida para a 

intervenção divina. Em Mateus, a fome e a sede de justiça expressam a necessidade de uma 

retidão profunda, enquanto Isaías amplia o convite àqueles que têm sede, sinalizando a 

gratuidade da graça de Deus. No Sl 107, o desejo é retratado como condição que move 

Deus a agir, destacando seu papel ativo em suprir os necessitados. Em todos os textos, a 

intensidade da busca é fundamental para a experiência da satisfação prometida: 

Isaías 55,1 apresenta um convite escandalosamente gratuito: a água, o vinho e o 
leite são oferecidos sem dinheiro e sem preço. A sede, aqui, simboliza a condição 
humana diante da ausência de Deus. É este desejo — esta sede  — que mobiliza a 
graça divina. Deus se aproxima de quem reconhece sua necessidade, e a resposta 
é a abundância gratuita do Seu favor (MOTYER, 1993, p. 452). 
 
 



105 

 

    Os três textos concordam que a satisfação das necessidades humanas está em 

Deus. Mateus promete que aqueles que buscam a justiça serão fartos, onde os famintos 

recebem alimento “que deleita”, sem qualquer custo. O Sl 107 complementa a ideia, 

celebrando o cumprimento fiel da promessa divina de fartar o faminto. 

    Enquanto Mateus foca na “justiça” como o objetivo do desejo humano, Isaías e 

o Salmo abordam o suprimento divino como expressão da graça de Deus. O convite 

universal de Isaías destaca que essa satisfação não depende de mérito, todavia, é um 

presente da misericórdia divina. O Sl 107, por sua vez, celebra a ação de Deus em resposta 

ao clamor dos aflitos, demonstrando que a justiça divina é acessível e abundante. 

    Em Mateus, a promessa de fartura tem dimensão escatológica, apontando para a 

plenitude do Reino de Deus. Isaías e o Salmo, enquanto falam de satisfação no presente, 

também carregam expectativa futura de restauração total, alinhando-se com a visão de 

Mateus sobre o cumprimento das promessas divinas: 

A promessa de serem saciados em Mateus 5,6 é escatológica. Ela antecipa a vinda 
do Reino de Deus, no qual a justiça será finalmente estabelecida e os famintos de 
justiça experimentarão a plenitude de Deus. Há uma dimensão futura nessa bem-
aventurança, mas também um prenúncio de sua realização já no discipulado 
presente (LUZ, 2007, p. 209). 
 
 

Mt 5,6, junto a Is e o Sl 107 formam um rico mosaico teológico que celebra a 

satisfação divina das necessidades humanas mais profundas. Embora os contextos literários 

e históricos sejam diferentes, os textos convergem na mensagem de que Deus é a fonte de 

justiça, graça e suprimento. Os que buscam intensamente a Deus – seja por justiça, alimento 

ou libertação – experimentarão sua abundância. Essa visão apresenta Deus como Pai 

generoso, que responde com amor ao desejo genuíno dos seus filhos e filhas por uma vida 

plena em sua presença. 

 

3.1.5 Mt 5,7 

 

Mateus destaca a misericórdia como virtude central para os que seguem os 

caminhos de Deus, com a promessa de retribuição divina. A ênfase na compaixão e na 

empatia encontra eco em Pr 14,21, que adverte sobre a consequência de desprezar o 

próximo, e em Mq 6,8, onde a misericórdia é apresentada como parte do padrão divino para 

a vida piedosa. 



106 

 

  Pr 14,21 – “o desprezo pelo próximo é pecado” – estabelece um contraste entre a 

falta de compaixão e a bondade para com os necessitados; desprezar o próximo é 

considerado pecado, enquanto a bondade gera felicidade. O texto destaca a conexão entre 

a atitude em relação ao próximo e a moralidade diante de Deus. 

Mq 6,8 – “o que o Senhor pede de ti” – sintetiza a vontade de Deus em três 

exigências: praticar a justiça, amar a misericórdia e andar humildemente com Deus. A 

“misericórdia” aqui enfatiza a solidariedade com o próximo, baseada na aliança com Deus, 

e conecta-se diretamente à vida ética e relacional que espera de seu povo. 

    Mateus e Miqueias colocam a misericórdia como elemento essencial da vida de 

fé. Em Mateus, é apresentada como reflexo do caráter divino no comportamento humano, 

enquanto em Miqueias, a misericórdia é componente da justiça e da humildade diante de 

Deus. Provérbios, por sua vez, aborda a misericórdia de forma prática, alertando contra 

atitudes de desprezo que demonstram falta de empatia, como afirma Waltke: “Provérbios 

14,21 liga a piedade prática à empatia pelos pobres. A falta de misericórdia revela uma 

falha moral séria, pois trata-se de zombar da condição do próximo. O justo se compadece 

e, por isso, é abençoado”.9 

    Mateus vincula a prática da misericórdia à promessa de recebê-la, reforçando o 

ciclo ético de reciprocidade. Embora Provérbios não mencione explicitamente a 

misericórdia divina, sugere que a bondade para com o próximo traz alegria, indicando uma 

bênção imediata para os misericordiosos. Miqueias aponta para a misericórdia como parte 

da fidelidade ao pacto com Deus, que conduz à aprovação divina e ao alinhamento com sua 

vontade, como observa Simundson: “Miqueias 6,8 resume o cerne da ética bíblica. ‘Amar 

a misericórdia’ significa viver com ternura e compaixão nas relações com os outros, como 

reflexo do agir divino. Trata-se de justiça relacional e humilde dependência de Deus”.10 

    Os três textos mostram que a misericórdia está intrinsecamente ligada ao 

relacionamento com os outros. Em Mateus, a misericórdia é reflexo da compaixão divina e 

exige resposta ativa. Em Provérbios, o desprezo pelo próximo é ato de desamor que viola 

os mandamentos de Deus. Em Miqueias, a misericórdia é tanto atitude quanto prática, 

demonstrada no compromisso com os outros em justiça e amor. 

    Miqueias oferece visão holística, unindo misericórdia e justiça como partes 

inseparáveis do que Deus exige. Este princípio está implícito em Mateus, onde a 

 
9 WALTKE, 2004, p. 610. 
10 SIMUNDSON, 2005, p. 26. 



107 

 

misericórdia é entendida como atributo do caráter justo e piedoso. Em Provérbios, a 

misericórdia toma forma prática ao desafiar o desprezo pelo próximo, promovendo atos de 

justiça social. 

Mateus, Provérbios e Miqueias convergem na apresentação da misericórdia como 

virtude indispensável para a vida em conformidade com a vontade de Deus. Enquanto 

Mateus promete misericórdia divina aos que demonstram compaixão, Provérbios adverte 

contra atitudes que violam essa virtude, e Miqueias a eleva como pilar da conduta ética. 

Juntos, esses textos oferecem visão abrangente da misericórdia como expressão de justiça, 

compaixão e aliança com Deus, essencial tanto para os relacionamentos humanos quanto 

para a comunhão divina. 

 

3.1.6 Mt 5,8 

 

Mt 5,8 exalta a pureza do coração como condição indispensável para se 

experimentar a presença divina. Essa temática ressoa profundamente o Sl 24,3-4, que 

relaciona mãos limpas e coração puro ao privilégio de estar na presença de Deus, e o Sl 

73,1, que identifica a bondade de Deus com aqueles de coração puro. 

Sl 24,3-4 – “mãos limpas e coração puro” – indaga quem pode subir ao monte do 

Senhor e permanecer em seu santo lugar, respondendo que são aqueles com mãos limpas 

(ações justas) e coração puro (motivações sinceras). A pureza aqui implica tanto retidão 

moral quanto fidelidade. 

Sl 73,1 – “os puros de coração” – declara a bondade de Deus para com os puros de 

coração, indicando que a pureza interna é um atributo valorizado por Deus e associado à 

sua bênção e proteção. 

    Mateus e os Sl 24 e 73 convergem na valorização da pureza interna. Em Mateus, 

a pureza de coração é recompensada com a visão de Deus. No Sl 24, é condição para estar 

na presença divina, enquanto no Sl 73, a pureza é associada ao favor de Deus. Esses textos 

destacam que a pureza interior é mais importante do que práticas externas ou aparência de 

piedade, como afirma France: “a promessa de que os puros de coração verão a Deus (Mt 

5,8) reflete anseio profundamente enraizado no Antigo Testamento. A pureza mencionada 

aqui não é ritual, mas moral e interior, referindo-se à devoção sincera e indivisa, essencial 

para a comunhão com Deus”.11 

 
11 FRANCE, 2007, p. 170. 



108 

 

    Tanto Mateus quanto o Sl 24 estabelecem que a pureza é essencial para desfrutar 

a proximidade divina. Em Mateus, a promessa de “ver a Deus” aponta para a comunhão e 

é escatológica. No Sl 24, estar no santo lugar do Senhor é descrito como o maior privilégio, 

reservado aos de coração puro e ações retas. 

    No Sl 24, a pureza de coração está ligada à ausência de idolatria e à fidelidade a 

Deus. Em Mateus, os limpos de coração também refletem essa exclusividade, sendo aqueles 

que buscam a Deus com integridade total. O Sl 73 complementa essa visão ao identificar 

os puros de coração como destinatários da bondade divina, sugerindo que a pureza é tanto 

resposta a Deus quanto reflexo de sua ação transformadora. 

    A promessa em Mateus de “ver a Deus” é central na Bem-aventurança e ecoa os 

Salmos. No Sl 24, a presença divina é experimentada por meio da comunhão no santuário, 

enquanto no Sl 73, o salmista expressa sua confiança na bondade de Deus em relação aos 

puros de coração. Esses textos reforçam que a recompensa pela pureza não é apenas bênção 

terrena, mas experiência de proximidade com o próprio Deus: 

A pureza de coração, como mencionada nesta bem-aventurança, não diz respeito à 
pureza ritual, como muitas vezes era enfatizado nos círculos religiosos judaicos do 
primeiro século, mas a uma pureza interior, moral [...] o termo implica uma 
integridade profunda, uma devoção indivisa a Deus, livre de duplicidade e 
hipocrisia. Esses são os que verão a Deus — uma promessa escatológica que ecoa 
os antigos anseios do povo de Israel, mas que aqui é concedida não com base em 
mérito ritual, e sim pela disposição interior diante de Deus (FRANCE, 2007, p. 
170). 
 
 

Mateus e os Sl 24 e 73 oferecem visão coesa da pureza de coração como requisito 

indispensável para se experimentar a presença e a bondade de Deus. Esses textos ressaltam 

que a comunhão com Deus não é alcançada por mérito humano ou práticas externas, senão 

pela transformação interna e fidelidade a ele. A promessa de “ver a Deus” em Mateus 

encontra eco nos salmos que celebram o privilégio de estar na presença divina e de 

experimentar sua bondade. Juntos, esses textos apontam para a pureza de coração como 

caminho para vida plenamente centrada em Deus. 

 

3.1.7 - Mt 5,9 

 

   Em Mt 5,9, Jesus coloca a paz como característica distintiva dos seguidores do 

Reino de Deus, sugerindo que a prática da paz é não apenas ação desejável, como também 

marca da identidade divina. Esse tema ressoa Pr 12,20 e Is 52,7, onde a paz é vinculada à 

justiça, à bênção e ao bem-estar do povo de Deus. 



109 

 

   Pr 12,20 – “os que planejam o mal estão em desgraça, mas os que planejam a paz 

têm alegria.” – revela que aqueles que buscam a paz são recompensados com alegria, em 

contraste com aqueles que alimentam o mal e a discórdia. A paz é vista como resultado da 

ação intencional e do desejo de justiça, e aqueles que a promovem desfrutam a felicidade. 

   Is 52,7 – “quão formosos são os pés dos que anunciam boas novas, dos que 

proclamam a paz, dos que anunciam boas novas de felicidade, dos que proclamam a 

salvação, dos que dizem a Sião: O teu Deus reina!” – descreve a missão de anunciar a paz 

como tarefa nobre e abençoada. A paz é aspecto central da mensagem divina, trazendo 

consigo a salvação e a realeza de Deus. A proclamação da paz é ato de evangelização e 

restauração, associado à boa notícia da salvação. 

   Mateus e Provérbios concordam em apresentar a paz não apenas como estado 

passivo, todavia, como ação ativa. O pacificador, conforme Mt 5,9, é alguém que busca e 

promove a paz, refletindo o caráter de Deus. Da mesma forma, o texto de Provérbios 

destaca que aqueles que planejam a paz terão alegria, sugerindo que a paz é o resultado de 

escolhas e esforços conscientes. Isaías complementa essa visão, mostrando que anunciar a 

paz é missão divina, que traz salvação e restauração: 

Jesus não se refere aqui àqueles que apenas desejam a paz, mas àqueles que a 
fazem, ou seja, os que tomam iniciativa para reconciliar, mediar e restaurar 
relacionamentos quebrados. A palavra ‘pacificadores’ descreve pessoas cuja 
missão ativa é curar divisões e construir a harmonia onde há conflito. Isso é mais 
do que evitar confrontos: é um chamado à semelhança com Deus, cuja própria obra 
é a reconciliação (FRANCE, 2007, p. 171). 
 
 

    Em Mateus, a recompensa de ser chamado “filho de Deus” sugere que a paz é 

marca de identidade divina. O pacificador, ao agir como Deus agiria, é reconhecido como 

pertencente à família de Deus. Este conceito é enriquecido por Isaías, onde os que 

proclamam a paz são enviados de Deus, participando de sua obra redentora. Provérbios, 

embora não mencione diretamente a identidade divina, implica que a paz é característica 

moralmente superior que traz felicidade, o que também se alinha à ideia de ser conforme à 

vontade de Deus. 

    Em Mateus, o pacificador recebe a designação de “filho de Deus”, recompensa 

divina por suas ações de reconciliação e harmonia. Isaías, ao proclamar as boas novas de 

paz, implica que existe grande bênção associada ao anúncio da paz: a revelação do reino 

de Deus. Provérbios aponta para a alegria que acompanha aqueles que buscam a paz, 

indicando que a paz traz felicidade, tanto para aqueles que a buscam quanto para os outros: 



110 

 

O sábio que ‘planeja a paz’ não é apenas aquele que evita o mal, mas aquele que 
conscientemente arquiteta a reconciliação e o bem-estar para a comunidade. Em 
Provérbios 12,20, vemos que a paz é fruto da ação intencional e moral. O contraste 
com o ‘enganador’ é deliberado: um promove divisão por interesse próprio, o outro 
promove paz por escolha ética (WALTKE, 2005, p. 532). 
 
 

    Isaías associa a paz diretamente à “salvação” e ao reinado de Deus, o que coloca 

a paz como parte do plano maior de redenção e justiça. A paz anunciada aqui traz 

restauração e justiça. Mateus, por sua vez, sugere que os pacificadores são aqueles que 

promovem a justiça do Reino de Deus, ajudando a restaurar o que foi quebrado. Em 

Provérbios, a paz é associada à boa conduta moral, sendo o oposto da promoção do mal, o 

que novamente alinha a paz à justiça e à retidão. 

Mateus, Provérbios e Isaías apresentam a paz como virtude ativa, que exige esforço 

intencional e está profundamente vinculada ao caráter de Deus. Enquanto Mateus destaca 

que os pacificadores são filhos de Deus, Isaías coloca a paz no contexto da salvação e da 

proclamação do Reino de Deus, e Provérbios associa a busca pela paz à alegria e à 

felicidade. Juntos, esses textos mostram que a paz não é apenas objetivo moral, entretanto, 

prática divina que transforma vidas, restaura relacionamentos e reflete o caráter de Deus. 

 

3.1.8 Mt 5,10 

 

    Em Mt 5,10, Jesus aponta para a promessa de recompensa para aqueles que 

sofrem perseguição por se manterem firmes na justiça e na verdade. O tema da fidelidade 

e da resistência nas perseguições por causa da justiça encontra paralelos no Antigo 

Testamento, especialmente em Is 51,7 e Dn 3,16-18. 

    Em Isaías, o profeta exorta o povo de Deus a não temer os insultos e opróbrios 

dos homens quando estão comprometidos com a justiça. O texto revela que, embora a 

justiça de Deus muitas vezes leve os justos à perseguição, esses não devem se abalar, pois 

sua fidelidade será recompensada: 

Aqueles que confiam no Senhor e buscam a justiça não devem temer as zombarias 
e os insultos dos ímpios (Is 51,7). O profeta lembra ao povo que a justiça de Deus 
é eterna, enquanto as ameaças humanas são passageiras como uma vestimenta que 
envelhece. Essa exortação visa encorajar a perseverança dos fiéis, mesmo diante 
da perseguição. O texto mostra que o compromisso com a justiça pode atrair 
oposição, mas também é a marca dos verdadeiros servos de Deus (OSWALT, 
1998, p. 326). 
 
 



111 

 

    Em Daniel, Sadraque, Mesaque e Abednego, três jovens hebreus, são desafiados 

a adorar a imagem do rei Nabucodonosor. Eles resistem à pressão, reafirmando sua 

fidelidade a Deus, mesmo diante da ameaça de morte; sua postura demonstra firmeza na 

justiça e confiança em Deus, independentemente das consequências. 

    Mateus fala de ser perseguido por causa da justiça, o que implica a perseguição 

como consequência natural de se viver segundo os padrões de Deus em um mundo contrário 

a esses valores. Isaías, igualmente, instrui os justos a não temerem os insultos e a 

perseguição, indicando que, embora a justiça de Deus traga oposição, os fiéis devem 

permanecer firmes. Da mesma forma, em Daniel, Sadraque, Mesaque e Abednego 

demonstram coragem e resistência diante da perseguição, recusando-se a adorar a estátua 

do rei, confiantes que sua fidelidade a Deus os protegerá, mesmo que não evite a morte. 

    Em Mateus, a perseguição por causa da justiça é apresentada como caminho 

estreito, porém, com recompensa garantida: o Reino dos Céus. Isaías reforça que a 

fidelidade à justiça, mesmo diante da perseguição, é reflexo de confiança em Deus e sua 

justiça final. Daniel exemplifica essa fidelidade ativa, os três jovens rejeitam a idolatria e 

permanecem firmes em sua fé, independentemente da ameaça de morte. Essa atitude 

representa testemunho de que, mesmo diante da adversidade, o fiel não deve se curvar à 

pressão do mundo, contudo, confiar que a recompensa virá de Deus: 

Os três jovens hebreus em Daniel 3 personificam a coragem da fé em meio à 
perseguição. Ao recusar-se a adorar a imagem de Nabucodonosor, eles 
demonstram que a fidelidade a Deus é mais importante do que a sobrevivência. 
Sua resposta — ‘se Deus quiser nos livrar, Ele nos livrará; se não, mesmo assim 
não nos curvaremos’ — é um testemunho poderoso de uma justiça vivida mesmo 
sob ameaça de morte (LONGMAN III, 1999, p. 95-96). 
 
 

    A recompensa prometida em Mateus para os perseguidos por causa da justiça é o 

Reino dos Céus, o que sugere uma perspectiva escatológica, onde os fiéis receberão sua 

recompensa plena na consumação do Reino de Deus. Isaías, embora não mencione 

explicitamente uma recompensa escatológica, implica que aqueles que conhecem e 

praticam a justiça divina são sustentados por Deus, e sua esperança não será frustrada. Em 

Daniel, embora não haja promessa explícita de recompensa escatológica, a confiança em 

que Deus pode salvar os fiéis da fornalha de fogo reflete a confiança na intervenção divina, 

simbolizando também a recompensa por sua fidelidade. 

    Os três textos demonstram que, apesar da perseguição, os justos devem 

permanecer firmes. Mateus descreve essa posição como “bem-aventurada”, pois os que são 

perseguidos por causa da justiça estão em conexão direta com o Reino de Deus. Isaías 



112 

 

reforça essa ideia, exortando os justos a não temerem o opróbrio dos homens. Daniel 

ilustra-o de maneira vívida, quando os três jovens afirmam sua confiança em Deus, a 

despeito do que possa acontecer. A coragem deles e a fidelidade que demonstram são 

reflexo da confiança de que a justiça de Deus prevalecerá, mesmo que a salvação não seja 

imediata. 

A comparação entre Mateus, Isaías e Daniel revela a consistência da Bíblia ao 

afirmar que a perseguição por causa da justiça é inevitável, todavia, os fiéis são chamados 

a permanecer firmes, confiantes de que sua recompensa virá de Deus. Enquanto Mateus 

apresenta a Bem-aventurança como promessa escatológica para os perseguidos, Isaías e 

Daniel oferecem exemplos de como essa fidelidade é vivida no dia a dia, com confiança na 

intervenção divina que assegura a justiça de Deus. Esses textos oferecem perspectiva  

teológica profunda para o sofrimento por causa da justiça, a coragem em meio à 

perseguição e a recompensa final dos fiéis. 

 

3.1.9 Mt 5,11-12 

 

Em Mt 5,11-12, Jesus se refere à perseguição não apenas por causa da justiça, senão 

especificamente por causa de Cristo. A promessa é de grande recompensa no céu, traçando 

paralelo com a perseguição histórica aos profetas de Deus. O tema da perseguição por causa 

da fé em Deus também é abordado no Antigo Testamento, especialmente em passagens 

como 2Cr 36,16 e Ne 9,26, que tratam da rejeição e perseguição aos profetas por parte do 

povo de Israel. 

    2Cr 36,16 descreve a rejeição dos profetas por parte do povo de Israel, que 

zombaram e desprezaram as mensagens de advertência enviadas por Deus. A recusa em 

ouvir os profetas trouxe o julgamento de Deus sobre a nação. A perseguição aos profetas, 

por sua lealdade à Palavra de Deus, é padrão observado ao longo da história bíblica, assim 

como a devida resposta divina quando o povo não se arrepende: 

Os versículos finais de 2 Crônicas 36 constituem uma acusação solene contra a 
liderança de Judá, que zombou dos mensageiros de Deus e rejeitou a sua palavra. 
A recusa persistente em ouvir os profetas não foi apenas uma desobediência 
passiva, mas um desprezo ativo pela misericórdia divina. O texto sublinha que essa 
rejeição tornou o juízo inevitável — ‘até que não houvesse remédio’. Este é um 
tema recorrente na teologia deuteronomista: o juízo como consequência inevitável 
do endurecimento contínuo do coração (HILL, 2003, p. 600). 
 
 



113 

 

    Neemias se refere ao período pós-exílico, fazendo eco à temática da 

desobediência e da rejeição à Palavra de Deus transmitida pelos profetas. A rejeição dos 

profetas e o assassinato de muitos deles são destacados como atitudes de rebeldia que 

resultaram na desgraça e destruição para o povo de Israel. A resistência e perseguição aos 

mensageiros de Deus, que proclamam a verdade, é aqui retratada como característica do 

pecado coletivo. 

   Em Mt 5,11-12, Jesus se coloca na linha de sucessão dos profetas, afirmando que 

aqueles que são perseguidos por causa dele estão alinhados com a tradição dos profetas de 

Israel. Os profetas, como Isaías e Jeremias, enfrentaram perseguições e rejeições por 

proclamarem a palavra de Deus, assim como Cristo enfrentaria por sua mensagem de 

salvação. 2Cr e Neemias descrevem a resistência do povo de Israel à palavra de Deus, 

através da rejeição aos profetas, mostrando que a hostilidade contra os mensageiros de Deus 

não é algo novo, entretanto, parte de longa tradição de rejeição à palavra divina. Ambos os 

textos sublinham a resistência à mensagem profética, o que acaba resultando em juízo e 

destruição, como afirma Bright: “a oposição aos profetas foi constante. Desde o início, os 

profetas enfrentaram a rejeição não só do povo comum, mas principalmente das autoridades 

religiosas e políticas. Isaías foi ignorado, Jeremias foi espancado, preso e jogado numa 

cisterna”.12 

   Em Mateus, a ênfase está na calúnia e mentira contra os perseguidos por causa de 

sua fidelidade a Cristo. Isso pode ser comparado à maneira como os profetas foram mal 

interpretados, caluniados e até assassinados. A palavra de Deus, em muitos casos, foi 

distorcida para justificar a perseguição aos justos. Isaías, por exemplo, referiu-se a si 

mesmo como “homem de lábios impuros” (Is 6,5). Em 2Cr é possível constatar como os 

profetas de Deus foram desprezados e zombados, o que resultou no julgamento divino 

implacável. Neemias menciona que muitos profetas foram mortos por simplesmente 

advertirem o povo, algo que também reverbera na realidade de calúnias e rejeições sofridas 

pelos seguidores de Cristo no Novo Testamento. 

    Em Mateus, Jesus promete grande recompensa nos céus para aqueles que são 

perseguidos por sua causa, alinhando-se com a tradição dos profetas de Deus. A 

recompensa é descrita não apenas como compensação, sobretudo como exaltação e 

reconhecimento divino. 2Cr e Ne, ao relatarem a rejeição dos profetas, também indicam 

que essa atitude traria consequências para o povo, porém, a justiça de Deus não seria 

 
12 BRIGHT, 2002, p. 343. 



114 

 

frustrada. A punição para o pecado seria inevitável, entretanto, a fidelidade dos profetas e 

sua lealdade à palavra de Deus não seria em vão. Embora o povo de Israel tenha rejeitado 

os profetas, Deus honraria sua palavra e, ao final, traria a justiça. 

    A alegria e a exultação mencionadas em Mateus, mesmo em face da perseguição, 

podem ser vistas como forma de resistência à opressão. Aqueles que são perseguidos em 

nome de Cristo sabem que estão participando da mesma missão e fidelidade dos profetas, 

cujos sofrimentos foram acompanhados da recompensa celestial, o que contrasta com a 

tristeza e a destruição que resultaram das ações do povo de Israel em 2Cr e Ne, onde a 

rejeição à mensagem dos profetas foi seguida por calamidade e exílio. A diferença entre os 

dois contextos é que, enquanto os ímpios enfrentaram o juízo, os justos podem se alegrar e 

exultar, pois sabem que sua fidelidade será recompensada, como declara Brueggemann:  

A rejeição dos profetas em Israel levou a desastres históricos, como o exílio, 
porque o povo ignorou os apelos divinos à justiça. Por outro lado, os fiéis, mesmo 
quando perseguidos, são retratados nas Escrituras como participantes da fidelidade 
de Deus, e sua perseverança não termina em ruína, mas em glória 
(BRUEGGEMANN, 2005, p. 389). 
 
 

   A comparação entre Mt, 2Cr e Ne revela a continuidade do sofrimento dos justos 

através das gerações. Os profetas enfrentaram perseguições, calúnias e até a morte por sua 

fidelidade à palavra de Deus, algo que também aconteceu com Jesus e seus seguidores. A 

principal diferença, no entanto, é que, enquanto a rejeição dos profetas no Antigo 

Testamento resultou em juízo e destruição para o povo de Israel, a perseguição enfrentada 

pelos discípulos e pelas discípulas de Cristo é acompanhada da promessa de recompensa 

celestial e alegria, pois sua fidelidade ao Mestre é reconhecida e recompensada no Reino 

dos Céus. 

 

3.1.10 Sumarização 

 

   As comparações entre as Bem-aventuranças de Mt e diversos textos do Antigo 

Testamento revelam rica continuidade na tradição bíblica e profunda interação entre as 

promessas de Deus ao longo da história. As passagens analisadas permitem constatar como 

as Bem-aventuranças estão profundamente enraizadas numa perspectiva teológica já 

presente nas Escrituras Hebraicas, refletindo tanto adaptação quanto aprofundamento do 

entendimento quanto às bênçãos divinas, à justiça, ao sofrimento e à redenção. 



115 

 

  A primeira constatação importante diz respeito à continuidade temática entre os 

ensinamentos de Jesus e os textos do Antigo Testamento. As Bem-aventuranças podem ser 

vistas como aprofundamento e reinterpretação da justiça divina, apresentada de maneira 

mais explícita em Is, Sl, Pr, entre outros. Por exemplo, as Bem-aventuranças descritas em 

Mt 5,3, que exaltam os pobres em espírito, têm paralelo em Is 61,1 e o Sl 34,18, que também 

celebram a proximidade de Deus com os humildes e quebrantados. Essa conexão sugere 

que as Bem-aventuranças não são novidade total, todavia, cumprimento das promessas do 

Antigo Testamento, onde a bênção divina é prometida àqueles que se humilham diante de 

Deus. 

   A promessa de recompensa celeste em Mt 5,11-12, especialmente em meio à 

perseguição, ecoa a experiência dos profetas no Antigo Testamento, como em 2Cr 36 e Ne 

9, onde os justos foram rejeitados e perseguidos. A reação de Jesus aos que sofrem por sua 

causa segue o mesmo padrão de fidelidade dos profetas, cujos sofrimentos são sempre 

reconhecidos por Deus e recompensados. A associação direta entre a perseguição por causa 

da justiça e a recompensa celestial é constante no pensamento bíblico, e as Bem-

aventuranças de Jesus refletem promessa renovada dessa recompensa para os seguidores e 

seguidoras de Cristo. 

As Bem-aventuranças de Mt 5 também iluminam movimento de transição entre a 

promessa de bênção material, associada aos salmos e à Lei (como no Sl 37, que promete a 

terra aos mansos), para visão interior da bênção, centrada na vivência da justiça, 

misericórdia e pureza de coração. Assim como nos textos do Antigo Testamento, a pureza, 

a busca por justiça e a misericórdia são valores fundamentais para os discípulos do Reino 

de Deus, a pureza de coração em Mt é vista como qualidade essencial para ver a Deus, 

refletindo o ensino de Is 6,3, que também enfatiza a santidade como requisito para a 

aproximação com Deus. 

    Outro ponto de convergência interessante é o papel da esperança escatológica e 

do consolo prometido nas Bem-aventuranças. O consolo para os que choram em Mt 5,4 se 

alinha às promessas de restauração e conforto encontradas em Is 61,2-3. Ambas as 

passagens falam da intervenção divina que traz alívio e esperança para os que sofrem, 

apontando para o futuro no qual a justiça de Deus será plenamente manifestada. Essa 

escatologia do consolo e da restauração é parte essencial da Teologia tanto do Antigo 

quanto do Novo Testamento. 

    Aspecto crítico das Bem-aventuranças é a transformação da expectativa da 

bênção material para a bênção interior, algo que é claramente visível nas interações de Jesus 



116 

 

com os textos do Antigo Testamento. A promessa de herdar a terra em Mt 5,5, refletindo o 

Sl 37, pode ser interpretada não mais como promessa de possessão territorial, mas de novo 

Reino que transcende o espaço físico e está profundamente conectado ao coração e à vida 

dos fiéis. Essa reinterpretação da expectativa de herança aponta para a instalação do Reino 

escatológico, conforme exemplificado nos ensinamentos de Jesus, em que a justiça e a paz 

de Deus reinam entre os justos. 

   A comparação entre as Bem-aventuranças de Mt 5 e os textos do Antigo 

Testamento revelam que Jesus, ao proferir essas promessas, não está simplesmente 

introduzindo nova ética, porém, está enraizado na tradição profética que tem sido articulada 

por séculos. As Bem-aventuranças estão em continuidade com as promessas divinas feitas 

ao longo da história, e, ao mesmo tempo, elas reconfiguram e aprofundam a visão de Deus 

sobre a justiça, a misericórdia e a bênção. Enquanto o Antigo Testamento prepara o 

caminho para a vinda de Cristo e suas revelações escatológicas, as Bem-aventuranças 

revelam a nova dimensão do Reino de Deus, onde a realidade celestial se torna o foco 

central da recompensa divina, ao invés de focar predominantemente o material ou o 

territorial. A análise dessas passagens bíblicas reforça a visão de que a promessa de Deus 

está orientada para a transformação interior do ser humano e para a realização do Reino 

eterno que se inaugura com a vinda de Cristo. 

Esses textos estabelecem conexão não apenas literária, como também teológica, 

entre o Antigo e o Novo Testamento, reforçando a continuidade da ação divina na história 

humana, que culmina na obra redentora de Cristo e nas promessas de futuro glorioso para 

todos aqueles que seguem os princípios do Reino de Deus. 

 

3.2 – No Novo Testamento 

 

As Bem-aventuranças em Mt 5,3-12 encontram eco e desenvolvimento em vários 

textos do Novo Testamento. Esses textos reforçam os mesmos temas de humildade, 

misericórdia, justiça, pureza, paz e perseverança em meio à perseguição, destacando a 

continuidade da mensagem de Jesus e seu impacto na vida dos primeiros cristãos. As 

referências mostram que as Bem-aventuranças não são apenas conjunto de ensinamentos 

isolados, porém, estão profundamente integradas na teologia e na prática da Igreja 

Primitiva.  

As Bem-aventuranças em Mt 5 representam um dos momentos mais emblemáticos 

do ensino de Jesus, delineando as características e as promessas do Reino de Deus. Elas 



117 

 

não apenas constituem marco no evangelho, como também oferecem visão teológica 

profunda que reverbera ao longo do NT, influenciando o entendimento de questões como 

justiça, misericórdia, humildade e pureza de coração. Os desdobramentos das Bem-

aventuranças sobre os textos que se seguiram, especialmente nas epístolas e outras 

instruções apostólicas merece atenção, pois revela como o ensinamento de Jesus foi 

integrado e ampliado pelos primeiros cristãos. 

Ao longo do Novo Testamento, pode-se perceber como as Bem-aventuranças 

servem de base para os ensinamentos de Paulo, Tiago, Pedro, dentre outros. A partir das 

primeiras instruções de Jesus no Sermão da Montanha, os apóstolos reiteram temas como 

sofrimento, esperança, justiça e graça, configurando a vida cristã com base nos princípios 

estabelecidos por Jesus nas Bem-aventuranças. Este tópico se dedica a explorar essa 

influência, mostrando como os textos subsequentes no Novo Testamento se alinham com 

as Bem-aventuranças ou expandem suas implicações de maneira prática e teológica, como 

percebe Keener: “a ênfase de Tiago na humildade, pureza e compaixão (Tg 1,27; 2,13; 

3,17) reflete diretamente a ética do Reino. Pedro também escreve para comunidades 

perseguidas, recordando-as que sofrer por causa da justiça é motivo de bênção, ecoando 

Mateus 5,10–12”.13 

Essas passagens, além de orientarem a vida ética dos cristãos e cristãs, também 

ajudam a formar compreensão mais ampla sobre a dinâmica entre as promessas de Deus e 

a vivência do cristão e da cristã no mundo. A análise de como as Bem-aventuranças 

influencia passagens subsequentes, como por exemplo: os ensinamentos paulinos sobre o 

sofrimento (Rm 8,17-18), a humildade (Fl 2,3-11) e a misericórdia (Ef 4,32), bem como as 

exortações de Tiago sobre a pureza e a pacificação (Tg 3,17-18), será central para este 

estudo. 

Além disso, compreender como o Sermão da Montanha e as Bem-aventuranças 

servem como modelo para a vida cristã, refletido nas instruções apostólicas, permite 

aprofundar o entendimento da continuidade entre os ensinamentos de Jesus e as práticas do 

Cristianismo Primitivo. Assim, este tópico buscará examinar a inter-relação entre as Bem-

aventuranças de Mt 5 e os textos que se seguiram no Novo Testamento, destacando a forma 

como esses ensinamentos são retomados e aplicados nas diversas circunstâncias da vida 

cristã.14 

 
13 KEENER, 2014, p. 1193. 
14 CHAMPLIN, 2013, p. 488-493. 



118 

 

 

3.2.1 Mt 5,3 

 

Alguns paralelos do texto em questão estão em Lucas e Tiago, como se segue. Lc 

6,20 – “e, levantando ele os olhos para os seus discípulos, dizia: Bem-aventurados vós, os 

pobres, porque vosso é o reino de Deus”. Tg 2,5 – “ouvi, meus amados irmãos: Porventura 

não escolheu Deus aos que são pobres deste mundo para serem ricos na fé e herdeiros do 

reino que prometeu aos que o amam?”. 

Em Mt, a expressão “pobres de espírito” (πτωχοὶ τῷ πνεύματι) alude à condição de 

humildade. Esses indivíduos reconhecem sua total insuficiência perante Deus e dependem 

exclusivamente de sua graça. Tal pobreza não se refere apenas à ausência de bens materiais, 

contudo, a estado de profunda humildade e receptividade à ação divina. 

Por outro lado, Lucas utiliza apenas o termo “pobres” (πτωχοί), sem qualificar o 

vocábulo com “de espírito”. Considerando o contexto de Lucas, que inclui advertências aos 

ricos (Lc 6,24-26), a pobreza parece ter implicações tanto econômicas quanto pessoais, 

destacando os marginalizados e vulneráveis como destinatários da graça divina. 

Para Tiago, a pobreza está contraposta diretamente à riqueza: os pobres deste mundo 

são os escolhidos por Deus para serem “ricos na fé”, o que reforça que os pobres estão em 

melhor posição para confiar em Deus plenamente. 

Tanto em Mt quanto em Lc, a promessa do Reino (βασιλεία τοῦ Θεοῦ/τῶν οὐρανῶν) 

é imediata: “deles é o Reino”. Essa afirmação não aponta apenas para a realidade futura, 

como também para o acesso presente à vida sob o governo de Deus. Essa inclusão é radical, 

pois inverte as expectativas sociais e religiosas da época, nas quais os ricos e poderosos 

eram considerados os favoritos de Deus. Tiago amplia essa visão, explicando que os pobres, 

enquanto ricos na fé, são herdeiros do Reino prometido aos que amam a Deus. A ligação 

entre amor, fé e herança reflete o ensino de Jesus sobre a pobreza e a dependência de Deus 

como qualificações para o Reino. 

Os três textos convergem na ideia de que a pobreza, seja material ou interior, conduz 

à dependência de Deus. Em Mt, os “pobres de espírito” são bem-aventurados, porque 

reconhecem sua total insuficiência, tornando-se recipientes da graça divina. Em Lc, os 

pobres materiais são incluídos no Reino, enfatizando que as condições externas de 

desvantagem pode ser terreno fértil para a fé. Já Tiago conecta essas ideias ao contraste 

entre ricos e pobres no contexto comunitário, mostrando como Deus favorece os humildes 

e aqueles que dependem dele. 



119 

 

Esses textos desafiam os leitores a adotar postura de humildade e dependência. O 

Reino de Deus não é conquistado por mérito humano ou recursos materiais, porém, é 

presente para os que se reconhecem necessitados da misericórdia divina. Além disso, há 

crítica implícita às estruturas de poder e riqueza que negligenciam os pobres e 

marginalizados, chamando a Igreja a viver ética que reflete os valores do Reino. 

Mateus, Lucas e Tiago oferecem visão unificada sobre a inversão de valores 

proposta pelo Reino de Deus. A pobreza, tanto material quanto interior, torna-se símbolo 

de receptividade no tocante à graça divina e à participação no Reino. A Bem-aventurança 

prometida a esses grupos enfatiza que a verdadeira riqueza está na fé e no relacionamento 

com Deus, e que o Reino é, antes de tudo, espaço de acolhimento para os humildes e 

necessitados, como explica Wright: “os pobres, os aflitos e os humildes não são apenas 

incluídos; são colocados no centro. Mateus e Lucas apresentam essa revolução social como 

o coração da Boa Nova, e Tiago a retoma ao denunciar a opressão dos ricos e exaltar os 

pobres na fé como herdeiros do Reino”.15 

 

3.2.2 Mt 5,4 

 

Alguns paralelos do texto em questão são Lc e o Ap.  Lc 6,21 – “bem-aventurados 

vós, que agora tendes fome, porque sereis fartos. Bem-aventurados vós, que agora chorais, 

porque haveis de rir”. Ap 21,4 – “e Deus limpará de seus olhos toda a lágrima; e não haverá 

mais morte, nem pranto, nem clamor, nem dor; porque já as primeiras coisas são passadas”. 

A declaração presente em Mt usa o verbo grego πενθέω (penthéo), que se refere ao 

lamento profundo e intenso. O contexto sugere tanto luto pessoal por perdas e sofrimentos 

quanto lamento pelo estado de pecado no mundo. Jesus oferece promessa direta de consolo, 

subvertendo a percepção comum de que o sofrimento é sinal de desamparo ou abandono 

divino. Aqui, o consolo (παρακαλέω – parakaleo) implica proximidade e cuidado divinos 

ativos. 

Para Lucas, o foco está no contraste entre o presente e o futuro. Aqueles que 

“choram agora” não apenas serão consolados, tal qual experimentarão transformação 

radical de suas circunstâncias: o choro será substituído pelo riso. Esse elemento de reversão 

aponta para o caráter escatológico do Reino de Deus, no qual a justiça divina trará alívio 

total aos oprimidos e aflitos. 

 
15 WRIGHT, 2008, p. 97. 



120 

 

O Ap eleva essa promessa a seu cumprimento final na consumação do plano divino. 

A eliminação completa do pranto, dor e morte é apresentada como característica essencial 

do novo céu e da nova terra. Este texto vincula a promessa de consolo à redenção cósmica 

e à restauração da criação, como afirma Beale: “a nova criação é o centro de gravidade 

hermenêutico e escatológico do Novo Testamento. Essa é a noção dominante da teologia 

bíblica, porque a nova criação é o alvo ou o propósito do plano redentivo-histórico de Deus; 

a nova criação é o ponto lógico principal da Escritura”.16 

Esses textos indicam que o choro humano tem dimensões tanto físicas quanto 

interiores. Em Mt, o lamento pode ser entendido como resposta à injustiça, ao sofrimento 

e ao pecado, demonstrando atitude de humildade e dependência de Deus. A promessa de 

consolo reflete o caráter de Deus como aquele que se aproxima do quebrantado de coração, 

conforme o Sl 34,18. 

Lc, ao enfatizar a alegria futura, destaca que o sofrimento presente não é final, 

entretanto, transitório. O riso que virá é sinal da justiça e da redenção que acompanham a 

presença plena do Reino. Essa visão está alinhada com textos como o Sl 126,5-6, que 

descrevem a alegria que segue o pranto como resultado da intervenção divina. 

No Ap, o choro é identificado com as consequências do pecado e da queda, 

simbolizando a luta universal da humanidade contra a mortalidade, a dor e a separação. O 

fim do choro não é apenas a ausência de tristeza, porém, a restauração de todas as coisas 

sob o domínio perfeito de Deus. 

Os três textos convergem ao apontar para o Reino de Deus como o lugar onde a 

justiça e a restauração se manifestam plenamente. Em Mt e Lc, essa restauração é 

introduzida de maneira imediata para os ouvintes de Jesus, com dimensão escatológica – o 

Reino já está presente, mas será consumado no futuro. 

O Ap oferece a visão da consumação desse Reino, quando o consolo prometido será 

completo e eterno. A eliminação da dor e da morte é sinal da vitória definitiva de Cristo 

sobre o pecado e seus efeitos. Esse tema de justiça divina permeia o ensino de Jesus e 

culmina na visão apocalíptica de João. 

Esses textos oferecem consolo e esperança aos que enfrentam sofrimento. Para os 

discípulos, o choro e o lamento não são sinais de fraqueza, senão de alinhamento aos 

valores do Reino. O consolo prometido não é apenas emocional, como também envolve a 

restauração completa de todas as coisas. 

 
16 BEALE, 2011, p. 55. 



121 

 

Ao mesmo tempo, esses textos desafiam os cristãos e cristãs a viverem com 

perspectiva escatológica, confiando que Deus será fiel para transformar o sofrimento em 

alegria e que já está presente em meio à dor, trazendo consolo imediato e antecipando a 

glória futura. 

Mt, Lc e Ap articulam visão abrangente do consolo divino. Enquanto Mt e Lc 

abordam o tema no contexto da proclamação de Jesus sobre o Reino, o Ap mostra o 

cumprimento final dessa promessa. Juntos, esses textos oferecem mensagem de esperança 

que transcende o sofrimento presente, apontando para a fidelidade de Deus em consolar e 

restaurar plenamente aqueles que choram. 

 

3.2.3 Mt 5,5  

 

Paralelos do texto são 1Pd 3,4 e Mt 11,29. Mt 11,29 – “tomai sobre vós o meu jugo, 

e aprendei de mim, que sou manso e humilde de coração; e encontrareis descanso para as 

vossas almas”. 1Pd 3,4 – “mas o homem encoberto no coração, no incorruptível traje de 

um espírito manso e quieto, que é precioso diante de Deus”. 

Em Mt, o termo “mansos” (πραεῖς – praeis) é usado para descrever aqueles que 

demonstram espírito gentil e submisso à vontade de Deus. A mansidão, porém, não é 

fraqueza; é força sob controle, qualidade que reflete a confiança plena em Deus, diante das 

adversidades e injustiças. A promessa de “herdar a terra” (κληρονομήσουσιν τὴν γῆν) ecoa 

o Sl 37,11 – “os mansos herdarão a terra e se deleitarão na abundância de paz”. Essa 

promessa carrega implicações tanto escatológicas quanto presentes, apontando para o 

Reino de Deus como espaço de justiça e paz onde os mansos são honrados. 

Mt 11 amplia essa ideia ao apresentar Jesus como exemplo supremo de mansidão. 

A mansidão de Jesus está enraizada em sua total submissão ao Pai e em sua disposição de 

servir e amar, mesmo diante da rejeição, convidando os discípulos a aprenderem com ele, 

sugerindo que a mansidão não é apenas virtude a ser admirada, todavia, característica que 

pode ser desenvolvida na vida cristã: 

Sua mansidão não é fraqueza, mas uma força moral que se expressa em obediência 
a Deus e serviço compassivo aos outros. [...] O convite de Jesus para aprender dele 
é uma chamada para adotar seu estilo de vida e caráter, especialmente sua 
disposição em suportar o mal sem retribuição e em responder com amor e 
misericórdia. Em Jesus, a mansidão se torna o modelo supremo de discipulado 
(ALLISON JR., 2014, p. 77-88). 
 
 



122 

 

1Pd 3,4 desloca o foco para o “homem interior”, destacando que a mansidão 

corresponde à qualidade que transcende aparências externas. 1Pd descreve o espírito manso 

e tranquilo como algo “precioso diante de Deus”, sublinhando seu valor no contexto do 

relacionamento íntimo com o Criador. 

Para Mt, herdar a terra não deve ser entendido apenas de forma literal. No contexto 

do ensino de Jesus, essa promessa aponta para a realização plena do Reino de Deus, onde 

a justiça e a paz reinam. A herança da terra simboliza a posse do que Deus preparou para 

aqueles que confiam nele e vivem em submissão à sua vontade. Essa ideia encontra 

ressonância em Mt 11, onde Jesus promete descanso às almas dos que se submetem ao seu 

jugo. O descanso mencionado pode ser entendido como antecipação da paz que será 

plenamente desfrutada no Reino vindouro. A mansidão, portanto, é caminho para se 

experimentar tanto o descanso presente quanto a herança futura. 

1Pd 3 complementa essa perspectiva ao mostrar que a verdadeira herança de Deus 

está relacionada a qualidades que são estimadas no céu. O espírito manso e tranquilo é 

expressão da confiança de que Deus é o provedor da herança prometida. Esses textos 

apresentam a mansidão como traço distintivo do caráter cristão, modelado por Cristo. Jesus, 

em Mt 11, chama os seus seguidores a imitarem sua mansidão e humildade, sugerindo que 

essas virtudes conduzem à verdadeira liberdade, oferecendo não apenas ensino teórico, 

entretanto, exemplo vivo de como viver uma vida mansa diante de Deus e dos homens. 

Em 1Pd 3, a mansidão é apresentada como reflexo interior dessa transformação, 

sendo valiosa não apenas no relacionamento com Deus, como também nas interações com 

outras pessoas. Esse espírito manso e quieto contrasta com a agitação e a arrogância que 

caracterizam o mundo. A relação com Mt é clara: os mansos são aqueles que têm seus 

corações alinhados ao caráter de Cristo, e é a conformidade a esse padrão que os torna 

dignos de herdar as promessas de Deus. 

Ao mesmo tempo, esses textos oferecem promessa: a mansidão não é ignorada por 

Deus. Aqueles que adotam essa postura experimentarão o descanso para suas almas (Mt 

11,29), serão estimados por Deus (1Pd 3,4) e, finalmente, herdarão a terra (Mt 5,5). Essa 

herança não é apenas material, porém, abrange a plenitude da vida no Reino de Deus. 

Mt 5 e 11, tal qual 1Pd 3, oferecem visão integrada da mansidão como virtude 

central na vida cristã. A promessa de herdar a terra em Mt 5 encontra seu exemplo em Jesus, 

que, em Mt 11, demonstra o que significa ser manso e humilde. Em 1Pd, a mansidão é 

valorizada como atributo precioso diante de Deus, indicando que aqueles que vivem com 

espírito manso são participantes do Reino de Deus. Esses textos desafiam os cristãos a 



123 

 

seguirem o exemplo de Cristo, vivendo em humildade e submissão à vontade divina, 

enquanto aguardam com esperança a plenitude de sua herança no Reino. 

 

3.2.4 Mt 5,6 

 

Alguns paralelos ao texto em questão são Lc e Jo.  Lc 6,21 – “bem-aventurados vós, 

que agora tendes fome, porque sereis fartos”. Jo 4,14 – “mas aquele que beber da água que 

eu lhe der nunca terá sede, porque a água que eu lhe der se fará nele uma fonte de água a 

jorrar para a vida eterna”. Jo 6,35 – “e Jesus lhes disse: Eu sou o pão da vida; aquele que 

vem a mim não terá fome, e quem crê em mim nunca terá sede”. 

Em Mt, fome e sede não são simplesmente desejos físicos, antes, simbolizam anseio 

profundo pela justiça de Deus (δικαιοσύνη – dikaiosynē). Esse termo abrange tanto a 

retidão pessoal quanto a manifestação da justiça divina no mundo. Os que têm essa fome e 

sede não buscam satisfação em si mesmos ou no mundo, porém, em Deus. A promessa de 

que “serão fartos” (χορτασθήσονται – chortasthēsontai) aponta para a fidelidade de Deus 

em suprir totalmente essa necessidade: 

A justiça pela qual temos fome é a justiça que é bem-vinda no céu, não a justiça 
própria dos fariseus. Não é uma justiça artificial e legalista, mas uma justiça moral, 
uma retidão do coração, da vida e dos relacionamentos. É tanto uma justiça interior 
quanto social: um desejo apaixonado de ver a retidão de Deus prevalecer em nossas 
próprias vidas e no mundo ao nosso redor. É, portanto, ao mesmo tempo pessoal e 
comunitária, e prática. Essa fome é sinal de graça; é uma marca de um cristão 
verdadeiro. E a promessa é que aqueles que têm esse anseio não ficarão frustrados: 
Deus mesmo há de satisfazê-los — não apenas parcialmente, mas completamente 
(STOTT, 2006, p. 55-56). 
 
 

Lc utiliza a metáfora da fome em sentido mais amplo, referindo-se tanto às 

necessidades materiais quanto às internas. A promessa de que aqueles que têm fome “serão 

fartos” reafirma que Deus vê e responde às necessidades de seus filhos, seja no contexto 

presente ou no futuro escatológico do Reino. 

Jo, nas referências dos caps. 4 e 6, introduz Jesus como a resposta a essa fome e 

sede. A água viva que ele oferece é descrita como fonte que jorra para a vida eterna, 

simbolizando a satisfação plena e contínua que somente Cristo pode proporcionar. Da 

mesma forma, o pão da vida, descrito em Jo 6, representa o sustento que elimina para 

sempre a fome e a sede daqueles que vão a ele. 

Esses textos enfatizam que a satisfação completa das necessidades humanas ocorre 

no contexto do Reino de Deus. Para Mt, a satisfação prometida está ligada à busca pela 



124 

 

justiça divina, que inclui tanto a retidão pessoal quanto a transformação do mundo. Essa 

satisfação não é apenas futura, como também presente, à medida que o Reino de Deus já 

está entre nós (Lc 17,21). 

Em Lc, o foco é tanto escatológico quanto imediato. Aqueles que têm fome, seja 

física ou interior, podem esperar a ação redentora de Deus em suas vidas. Esse texto reflete 

o compromisso de Deus com a justiça social e a restauração completa de seu povo. 

Jo 4 e 6 transcendem o físico e apontam para a satisfação eterna. A água viva e o 

pão da vida simbolizam a comunhão com Cristo, que satisfaz plenamente o vazio interior 

causado pela alienação de Deus. Essa satisfação é contínua e inesgotável, como fonte que 

nunca seca. Enquanto Mt e Lc apresentam a fome e a sede como condições humanas que 

Deus promete suprir, Jo identifica Jesus como a resposta definitiva a essas necessidades. 

Ele não apenas oferece satisfação, todavia, é a própria fonte dela: 

A água viva que Jesus promete não é meramente algo que refresca por um 
momento, mas uma realidade permanente. Ela se torna, dentro do crente, uma fonte 
contínua, simbolizando a ação constante do Espírito Santo. Em João 7, Jesus 
expande isso, prometendo que rios de água viva fluirão do interior do crente — 
uma clara referência ao Espírito, que ainda seria dado. Esse dom é algo 
radicalmente novo: não uma religião exterior, mas uma vida interior, sustentada e 
alimentada por Deus mesmo. A promessa de que ‘nunca  mais terão sede’ não 
significa ausência de desejo, mas sim uma satisfação duradoura que brota da 
comunhão contínua com Cristo (MORRIS, 2002, p. 355-357). 

 
 

Em Jo 6,35, Jesus revela que a água que ele dá se torna fonte no interior  do 

indivíduo, simbolizando a obra do Espírito Santo (Jo 7,38-39); aqueles que recebem essa 

água nunca mais terão sede, porque estão continuamente conectados à fonte divina. 

Jo 6 reafirma essa ideia ao declarar que Jesus é o pão da vida. Aqui, a fome e a sede 

são saciadas por meio da fé e da comunhão com ele. Essa metáfora aponta para a suficiência 

absoluta de Cristo para satisfazer as necessidades mais profundas da humanidade. 

Esses textos desafiam os cristãos a buscarem em Deus a satisfação de suas 

aspirações mais profundas. Mt incentiva os crentes a desejarem a justiça divina acima de 

tudo, enquanto Lucas os encoraja a confiarem na promessa de Deus de fartura, mesmo em 

meio a necessidades presentes. Jo chama a atenção para o papel central de Cristo na vida 

cristã. Ele é tanto a fonte quanto o meio de satisfação, e a comunhão com ele é essencial 

para se experimentar a plenitude prometida. Esses textos também apontam para a 

responsabilidade dos cristãos de refletirem essa justiça e graça em suas vidas, tornando-se 

agentes de transformação no mundo. 



125 

 

Mt, Lc e Jo apresentam visão coesa do papel de Deus em satisfazer as necessidades 

humanas. Enquanto Mt e Lc destacam a fome e a sede como metáforas de desejo pela 

justiça e pela plenitude de vida, Jo revela que a satisfação dessas necessidades está em 

Cristo. Esses textos afirmam que a justiça de Deus é tanto promessa futura quanto realidade 

presente, e que Jesus é o centro dessa promessa. Eles desafiam os cristãos a buscarem a 

justiça divina com perseverança e a encontrarem em Cristo a satisfação plena de suas almas. 

 

3.2.5 Mt 5,7 

 

Paralelos ao texto estão em Lc e Tg. Lc 6,36 – “sede, pois, misericordiosos, como 

também vosso Pai é misericordioso”. Tg 2,13 – “porque o juízo será sem misericórdia sobre 

aquele que não fez misericórdia; e a misericórdia triunfa sobre o juízo”. 

A palavra grega utilizada para “misericordiosos” é eleēmōn, que implica compaixão 

ativa, frequentemente manifestada em atos concretos de cuidado pelos necessitados e 

vulneráveis. Essa ideia reflete reciprocidade divino-humana: a disposição do discípulo em 

ser misericordioso o torna recipiente da misericórdia divina, tanto no presente quanto no 

julgamento final. Lc complementa o versículo-chave ao enraizar a misericórdia humana no 

caráter de Deus – “sede, pois, misericordiosos, como também vosso Pai é misericordioso”. 

Essa exortação faz parte do Sermão da Planície, seção paralela ao Sermão da Montanha, 

mas com nuances teológicas distintas, como se observa no comparativo realizado em outro 

capítulo. 

A misericórdia aqui não é apenas traço ético esperado do discípulo, contudo, 

imitação direta da natureza de Deus. A palavra grega oiktirmōn, traduzida como 

“misericordioso”, enfatiza a ternura e a compaixão. Lc 6,27-35 associa a misericórdia com 

a capacidade de perdoar e amar os inimigos, expandindo seu escopo para dimensão 

radicalmente contracultural. Essa comparação sugere que a misericórdia não é apenas 

obrigação humana, e sim, resposta à revelação do caráter divino. Assim, enquanto Mt 

destaca a reciprocidade, Lc sublinha a imitação de Deus como fundamento ético. 

Tg 2,13 apresenta advertência sombria, também uma promessa – “porque o juízo 

será sem misericórdia sobre aquele que não fez misericórdia; e a misericórdia triunfa sobre 

o juízo”. Aqui, a misericórdia é princípio judicial: qualidade que impacta diretamente o 

tratamento divino em relação ao ser humano no dia do julgamento. 

Tg 2,1-12 está relacionado à imparcialidade e ao cuidado com os necessitados. A 

misericórdia não é apenas virtude ética, contudo, critério pelo qual os atos humanos são 



126 

 

avaliados por Deus. O termo grego eleos reforça o aspecto ativo e compassivo da 

misericórdia, vinculando-a à justiça social. A expressão “a misericórdia triunfa sobre o 

juízo” oferece contraste poderoso: enquanto o juízo representa aplicação estrita da justiça, 

a misericórdia transcende e redefine os critérios judiciais. Assim, o autor aponta para ética 

que não se limita ao rigor legal, porém, é moldada pela graça divina. 

Mt foca a reciprocidade divino-humana, enfatizando a experiência escatológica da 

misericórdia. Já Lc amplia o horizonte, conectando a prática da misericórdia ao caráter de 

Deus e à ética do amor ao próximo, incluindo os inimigos. Tg alerta para as implicações 

judiciais da misericórdia, situando-a como critério essencial no julgamento divino. A partir 

dessa análise, emergem implicações para a prática cristã. A prática da misericórdia é tanto 

reflexo do caráter de Deus quanto expressão de fidelidade ao Reino. A misericórdia é 

chamado para refletir a compaixão de Deus, não apenas em atos isolados, no entanto, como 

estilo de vida.  O chamado à misericórdia transcende o indivíduo e influencia as estruturas 

de justiça social, promovendo cuidado pelos marginalizados. 

Mt, Lc e Tg formam arcabouço teológico robusto que posiciona a misericórdia no 

centro da ética cristã. Esses textos não apenas instruem sobre como agir, mas, sobre quem 

Deus é e como age. A misericórdia é, assim, mais do que virtude humana; é resposta 

transformadora ao amor divino e reflexo do Reino de Deus na terra. 

 

3.2.6 Mt 5,8 

 

Paralelos ao texto são 1Tm e 1Jo.  1Tm 1,5 – “ora, o fim do mandamento é o amor 

de um coração puro, e de uma boa consciência, e de uma fé não fingida”. 1Jo 3,2-3 – 

“amados, agora somos filhos de Deus, e ainda não é manifesto o que havemos de ser. Mas 

sabemos que, quando ele se manifestar, seremos semelhantes a ele; porque assim como é, 

o veremos. E qualquer que nele tem esta esperança purifica-se a si mesmo, como também 

ele é puro”. 

Em 1Tm, o apóstolo vincula a pureza do coração à prática do amor genuíno, que é 

o objetivo último da Lei divina. A “pureza de coração” neste contexto está associada ao 

amor que flui de motivação sincera e desinteressada, em contraste com a religiosidade 

superficial ou egoísta. O coração puro, aliado à boa consciência e à fé genuína, é o 

fundamento da vida cristã que reflete a plenitude do Evangelho. Essa perspectiva 

complementa Mt ao mostrar que a pureza de coração não é apenas condição para ver Deus, 

como também requisito para amar verdadeiramente o próximo. 



127 

 

1Jo conecta a pureza à esperança escatológica da manifestação de Cristo. A visão 

de Deus é aqui associada à transformação final dos crentes, que serão semelhantes a ele. 

Essa esperança motiva vida de santidade no presente, onde os crentes se purificam em 

antecipação à plenitude de sua comunhão com Deus. O verbo “purifica-se” (hagnízō) indica 

ação contínua, processo de conformação progressiva à pureza de Cristo. 

Mateus, Paulo e João convergem na ênfase sobre a pureza de coração como virtude 

essencial para o relacionamento com Deus. Cada texto aborda aspectos distintos, porém, 

complementares, desse tema. Mt 5,8 destaca a pureza como condição para ver Deus, tanto 

no presente quanto na eternidade, enquanto 1Tm 1,5 apresenta a pureza de coração como 

base para o amor verdadeiro, cumprimento do mandamento, e 1Jo 3,2-3 associa a pureza à 

esperança escatológica, incentivando a vida de santidade como preparação para a visão 

gloriosa de Deus: 

A promessa de que os puros de coração ‘verão a Deus’ é uma das mais elevadas 
de todas. Ela aponta não apenas para a bem-aventurança escatológica da visão 
beatífica, mas também para a experiência presente de comunhão com Deus, 
possível àqueles cujo interior foi purificado. A pureza que Jesus exige vai além da 
aparência externa — trata-se de uma sinceridade do coração, livre de hipocrisia e 
corrupção moral. Sem essa integridade interior, não há visão real de Deus, nem 
agora nem na eternidade (STOTT, 2006, p. 67-68). 
 
 

A análise desses textos revela integração profunda entre a pureza de coração, o amor 

genuíno e a esperança escatológica. A pureza não é condição isolada ou estática, entretanto, 

estado dinâmico, resultado da ação transformadora de Deus no coração humano e da 

resposta ativa do crente em busca de santidade. Em Mt, essa pureza é a porta para relação 

íntima com Deus, enquanto em 1Tm é o solo onde o amor floresce e se manifesta de forma 

prática. Por sua vez, 1Jo apresenta a pureza como resposta à esperança na manifestação de 

Cristo, conectando presente e futuro na dinâmica de santificação contínua. 

O estudo de Mt, 1Tm e 1Jo evidencia que a pureza de coração é elemento 

indispensável para a ética cristã. Esses textos convergem no sentido de apresentar a pureza 

como característica que reflete a integridade do indivíduo diante de Deus, a sinceridade no 

amor ao próximo e a preparação para a comunhão futura com o Senhor. 

Em Mt, a promessa de “ver Deus” conecta a pureza de coração à experiência 

escatológica e presente de intimidade com o Criador. 1Tm associa essa pureza ao objetivo 

do mandamento, o amor genuíno, demonstrando que a vida cristã se fundamenta na 

sinceridade e na integridade interiores. Jo, em contrapartida, relaciona a purificação à 



128 

 

esperança escatológica, destacando que a expectativa da manifestação de Cristo deve 

motivar vida de santidade ativa. 

Esses três textos apontam para a compreensão integrada da pureza de coração: não 

se trata apenas virtude estática, mas, de processo contínuo que molda o crente em todas as 

esferas de sua vida. Além disso, a promessa de “ver Deus” desafia seus seguidores a buscar 

uma relação profunda com ele, enquanto o amor que flui do coração puro reforça o 

compromisso com o próximo. Por fim, a esperança no retorno de Cristo convida os cristãos 

a perseverarem em sua purificação, confiantes de que a plenitude da comunhão com Deus 

será revelada no tempo apropriado. 

 

3.2.7 Mt 5,9 

  

Paralelos ao texto em questão são Rm e Hb.  Rm 12,18 – “se for possível, quanto 

estiver em vós, tende paz com todos os homens”. Hb 12,14 – “segui a paz com todos, e a 

santificação, sem a qual ninguém verá o Senhor”. Em Mt, Jesus declara – “bem-

aventurados os pacificadores, porque serão chamados filhos de Deus”. Essa Bem-

aventurança enaltece aqueles que promovem a paz como integrantes do Reino de Deus, 

identificados como “filhos” pelo reflexo de atributo essencial do Pai celestial. 

O termo “pacificadores” (eirēnopoioi) não se refere apenas a pessoas que evitam 

conflitos, contudo, àqueles que ativamente buscam reconciliação, justiça e harmonia nas 

relações humanas. A promessa de serem chamados “filhos de Deus” reforça a ideia de que 

a prática da pacificação está intrinsecamente ligada à participação no caráter divino.  

Rm 12,18 expande a compreensão da paz no contexto das relações interpessoais, 

posto que Paulo reconhece que, embora a busca pela paz seja ideal cristão, sua realização 

plena pode ser limitada por circunstâncias externas. A expressão “quanto estiver em vós” 

enfatiza a responsabilidade pessoal de agir de maneira pacífica, mesmo diante de situações 

desafiadoras. A paz, segundo Paulo, é postura ativa que demanda esforço, empatia e 

disposição para renunciar a direitos pessoais, quando necessário, para preservar a harmonia. 

Hb 12,14 insere a busca pela paz em contexto ainda mais amplo. O verbo “segui” 

(diōkō), traduzido como “buscar” ou “perseguir”, transmite a ideia de esforço diligente e 

constante. A paz, assim como a santificação, não é alcançada passivamente, mas, por meio 

de compromisso intencional com os valores do Reino. Este texto amplia o escopo da 

pacificação, conectando-a à dimensão vertical (relação com Deus) e horizontal (relação 

com o próximo) da vida cristã. 



129 

 

Mt, Rm e Hb oferecem visão integrada da paz na ética cristã. Mt apresenta os 

pacificadores como aqueles que refletem o caráter divino e são identif icados como filhos 

de Deus, enquanto Rm enfatiza a responsabilidade pessoal na busca pela paz, reconhecendo 

os desafios inerentes às relações humanas, e Hb relaciona a paz à santificação, destacando 

sua importância para o relacionamento com Deus e para a visão escatológica. Esses textos 

nos ensinam que a paz não se trata apenas de ausência de conflitos, todavia, de qualidade 

ativa que caracteriza a vida cristã. Em Mt, os pacificadores são reconhecidos como filhos 

de Deus, porque imitam seu caráter em suas ações de reconciliação e justiça. Rm ressalta 

que a busca pela paz depende do esforço individual, mesmo que nem sempre seja possível 

alcançá-la em todas as circunstâncias. Já Hb coloca a busca pela paz no mesmo nível da 

santificação, sublinhando que ambas são indispensáveis para se experimentar a presença 

de Deus: 

A exortação de Paulo para viver em paz com todos os homens é qualificada 
realisticamente com ‘se possível’. Ele reconhece que a paz nem sempre está em 
nosso controle. Ainda assim, o dever cristão é fazer tudo o que estiver ao nosso 
alcance para manter relações pacíficas. Isso envolve humildade, disposição para 
perdoar, não retribuir o mal com o mal e evitar provocar ou alimentar conflitos. A 
ética cristã exige essa iniciativa pacificadora, mesmo em ambientes hostis (MOO, 
1996, p. 775). 
 
 

Essa análise destaca que a pacificação é, ao mesmo tempo, chamado pessoal e 

comunitário, pois requer esforço contínuo, alinhamento aos valores do Reino e visão 

escatológica que conecta a prática da paz no presente à promessa futura de comunhão plena 

com Deus. Ao promoverem a paz, os cristãos não apenas refletem o caráter divino, como 

também antecipam a realidade do Reino de Deus em um mundo marcado por divisões e 

conflitos. 

Mt, Rm e Hb oferecem visão complementar e coerente sobre a centralidade da paz 

na vida cristã, revelando que ser pacificador é mais do que o esforço de evitar conflitos, na 

verdade, representa chamado ativo para restaurar relacionamentos e promover harmonia. 

A responsabilidade pessoal de buscar a paz, enfatizada por Paulo, e a relação intrínseca 

entre paz e santidade, destacada pelo autor de Hebreus, lembram que a pacificação é reflexo 

direto da comunhão com Deus. 

 

3.2.8 Mt 5,10 

 



130 

 

Paralelos ao texto são 1Pd 3 e 4. 1Pd 3,14 – “mas também, se padecerdes por amor 

da justiça, sois bem-aventurados. E não temais as suas ameaças, nem vos turbeis”. 1Pd 4,14 

– “se pelo nome de Cristo sois vituperados, bem-aventurados sois, porque sobre vós 

repousa o Espírito da glória e de Deus”. 

Jesus promete que, apesar do sofrimento, o Reino dos céus pertence a essas pessoas. 

A perseguição por causa da justiça está intimamente ligada à identidade cristã, sendo 

evidência da fidelidade à causa do Reino. A Bem-aventurança é, portanto, paradoxal: a 

perseguição e o sofrimento são vistos como bênçãos, porque sinalizam a participação dos 

crentes na obra de Cristo e a esperança escatológica do Reino de Deus. 1 Pd 3,14 

complementa a ideia de Mt, pois Pedro oferece perspectiva pastoral sobre o sofrimento por 

causa da justiça, reforçando que os crentes devem se alegrar, pois, ao sofrerem por amor à 

justiça, são bem-aventurados. 

A palavra “bem-aventurados” (makarios) aqui também está associada ao 

sofrimento, porém 1Pd destaca reação importante: não temer as ameaças, nem se turbar. A 

verdadeira alegria vem da confiança em Deus, que, ao contrário dos perseguidores, não 

pode ser abalado. Esse sofrimento não é inútil, contudo, se torna testemunho da fidelidade 

ao Evangelho e ao testemunho cristão, refletindo a presença de Cristo no crente. A Bem-

aventurança, portanto, vai ao encontro da perspectiva de que o sofrimento, mesmo 

doloroso, traz consigo garantia divina de bênção. 

1Pd 4,14 expande a ideia do sofrimento por causa de Cristo, posto que Pedro 

adiciona dimensão profunda à experiência de sofrimento: a presença do Espírito de Deus 

repousa sobre aqueles que são vituperados e perseguidos por causa do nome de Cristo. O 

verbo “repousa” (episkēno) implica ação contínua e permanente do Espírito, indicando que, 

ao sofrerem pelo nome de Cristo, os crentes experimentam manifestação especial da 

presença divina. Isso sublinha a natureza redentora do sofrimento cristão, porque não é 

apenas experiência de dor, entretanto, oportunidade para experimentar a glória de Deus de 

maneira única. A Bem-aventurança, nesse sentido, é associada à presença e ao poder do 

Espírito Santo, que fortalece e capacita os crentes a suportarem a perseguição com 

esperança. 

Mt e 1Pd apresentam visão coesa e integrada de sofrimento por causa da justiça e 

do nome de Cristo. Mt apresenta a Bem-aventurança dos perseguidos por causa da justiça, 

com a promessa do Reino dos céus. 1Pd 3 reforça a Bem-aventurança no sofrimento, 

enfatizando que o crente deve permanecer inabalável diante das ameaças, sabendo que o 

sofrimento por causa da justiça é evidência de bênção. 1Pd 4 conecta o sofrimento cristão 



131 

 

à experiência da presença do Espírito Santo, destacando que, ao sofrerem pelo nome de 

Cristo, os crentes experimentam a glória e o poder de Deus de maneira especial : 

A perseguição é o choque inevitável entre dois sistemas irreconciliáveis de valores. 
Os cristãos são diferentes; foram transformados e se tornaram cidadãos do Reino. 
Essa diferença, ao invés de ser aceita, frequentemente provoca hostilidade. [...] 
Jesus deixa claro que ser perseguido por causa da justiça é uma consequência 
natural de seguir a Ele, e uma bem-aventurança. Não por masoquismo, mas porque 
tal sofrimento atesta a autenticidade da fé e garante uma recompensa no Reino dos 
céus (STOTT, 2006, p. 65-66). 
 
 

Esses textos nos ensinam que o sofrimento por causa da justiça e de Cristo não deve 

ser visto como algo a ser temido, todavia, como experiência transformadora que revela a 

fidelidade de Deus e a presença do seu Espírito. Em Mt, a perseguição é a confirmação da 

cidadania celestial, e a promessa do Reino dos céus valida o sofrimento como parte do 

processo de santificação e perseverança. Em 1Pd 3,14, os crentes são encorajados a não se 

turbar, nem temer as ameaças, pois o sofrimento é bênção e testemunho de fé. Já em 1Pd 

4, o sofrimento é associado à manifestação gloriosa de Deus, que se torna mais evidente no 

momento de dificuldade, proporcionando experiência de proximidade ao Espírito Santo. 

A implicação teológica é a de que o sofrimento por causa de Cristo não é fim em si 

mesmo, mas oportunidade de vivenciar mais sublime intimidade com Deus. Serve como 

meio de reafirmar a identidade cristã e de vivenciar o poder do Espírito Santo de forma 

concreta. Essa experiência, embora dolorosa, é meio de testemunho para o mundo e 

preparação para o Reino de Deus. 

A comparação entre Mt e 1Pd oferece compreensão profunda sobre a Bem-

aventurança no sofrimento. Nos três textos, o sofrimento por causa da justiça e do nome de 

Cristo é visto como uma bênção, oportunidade de experimentar a presença de Deus de 

maneira única e profunda. A perseguição e a injúria, por mais dolorosas que possam vir a 

ser, são contextos nos quais a glória de Deus é revelada e onde o crente se identifica com o 

sofrimento de Cristo. A promessa do Reino dos céus, a presença do Espírito e a certeza de 

que o sofrimento traz consigo bênção celestial oferecem consolo e força aos crentes que 

enfrentam tribulações, convidando-os a perseverar com confiança na promessa divina de 

recompensa e presença. 

 

3.2.9 Mt 5,11-12 

 



132 

 

Paralelos ao texto são Lc, Tg e At.  Lc 6,22-23 – “bem-aventurados sereis quando 

os homens vos odiarem, e vos injuriarem, e rejeitarem o vosso nome como mau, por causa 

do Filho do Homem. Regozijai-vos nesse dia, e exultai; porque, eis que é grande o vosso 

galardão no céu; porque assim faziam os pais deles aos profetas”. At 5,41 – “retiraram-se, 

pois, da presença do conselho, regozijando-se de terem sido julgados dignos de padecer 

afronta pelo nome de Jesus”. Tg 1,2 – “meus irmãos, tende grande gozo quando cairdes em 

várias tentações”. 

A ênfase aqui reside no fato de que o sofrimento por Cristo não é motivo de 

desespero, porém de alegria, pois é evidência de fidelidade e de que os crentes 

compartilham com os profetas do passado. O “galardão nos céus” é promessa de 

recompensa eterna, e a exortação a “regozijar” reflete a confiança na soberania de Deus e 

na esperança escatológica. 

Lc oferece perspectiva paralela à de Mt, onde a ideia central é a de que a perseguição 

e o desprezo, quando sofridos por causa de Cristo, são sinais de bênção e oportunidade de 

regozijo. Lc acrescenta a noção de que o ódio contra os crentes é característica marcante, e 

destaca que a perseguição por causa do nome de Jesus é reflexo da hostilidade que os 

profetas também enfrentaram. A orientação para “regozijar” e “exultar”, novamente, está 

ligada à promessa do grande galardão nos céus, reforçando a ideia de que o sofrimento 

cristão tem dimensão escatológica, com recompensa eterna para aqueles que permanecem 

fiéis: 

Lucas deixa ainda mais explícito do que Mateus que o sofrimento por causa do 
Filho do Homem não é apenas esperado, mas motivo de celebração. A menção ao 
ódio, exclusão, insulto e rejeição mostra que a perseguição cristã vai além da 
violência física: é social, verbal e relacional. A alegria ordenada em meio ao 
sofrimento é fundamentada não em um sentimento presente, mas na certeza futura 
de um galardão celestial, e na comunhão com a linhagem dos profetas que sofreram 
por proclamar a verdade (BLOMBERG, 2014, p. 358). 
 
 

At 5,41 apresenta a resposta dos apóstolos ao sofrimento e à perseguição, 

descrevendo sua reação após serem reprimidos pelo Sinédrio, por pregarem o Evangelho. 

A resposta deles é de regozijo, não pela dor do sofrimento, contudo, pela honra de serem 

considerados dignos de padecer por Cristo. O regozijo dos apóstolos é exemplo concreto 

de como os cristãos podem viver de maneira radicalmente diferente diante do sofrimento. 

Ao invés de se lamentarem, se alegram por serem identificados com Jesus, considerando o 

sofrimento uma honra que reflete sua participação na missão de Cristo. Esse regozijo é 



133 

 

demonstração clara de que o sofrimento por Cristo é visto como uma oportunidade de imitar 

o Mestre e viver a experiência de ser discípulo fiel. 

A exortação de Tg encontra eco em Mt e Lc, pois ensina que, mesmo em meio às 

tentações e provações, os cristãos devem se alegrar. Isso porque, através do sofrimento, 

Deus produz perseverança e maturidade, preparando os crentes para a vida eterna.  O 

“grande gozo” que Tg propõe é resposta de fé e confiança no processo de santificação que 

as dificuldades promovem. Embora as provações possam ser difíceis, têm propósito divino 

que resulta em caráter mais firme e semelhante ao de Cristo. 

Mt, Lc, At e Tg apresentam visão teológica coesa sobre o sofrimento por causa de 

Cristo, exortando os crentes a regozijarem-se diante da perseguição e das dificuldades. Mt 

e Lc afirmam que os cristãos devem se alegrar na perseguição por causa do nome de Jesus, 

pois isso os identifica com os profetas e assegura um galardão no céu. At mostra como os 

apóstolos reagiram com regozijo ao sofrer por Cristo, considerando honraria ser 

identificados com o sofrimento de Jesus. Tg, embora se refira a todas as provações, também 

destaca a alegria diante das dificuldades, por produzirem perseverança e maturidade, 

resultando em caráter mais semelhante ao de Cristo. O sofrimento por Cristo deve ser visto 

não como castigo ou infortúnio, entretanto, como oportunidade de crescer na fé e na 

semelhança com Jesus. 

    O regozijo no sofrimento, de acordo com Mt, Lc, At e Tg, é atitude radical que 

contrasta com as respostas naturais ao sofrimento. Ao invés de buscar alívio imediato, os 

crentes são chamados a ver as dificuldades como privilégio e honra, por refletir sua 

identificação com Cristo. A perseverança que nasce do sofrimento produz caráter mais 

forte, conforme Tg. Isso não apenas prepara os crentes para a vida eterna, como também 

fortalece sua fé e os capacita a suportar as dificuldades com alegria: 

Lucas oferece uma versão mais direta e socialmente radical das bem-aventuranças. 
A felicidade não está apenas na piedade interior, mas na experiência concreta de 
exclusão e hostilidade por causa da associação com o Filho do Homem. A 
associação do sofrimento com os profetas cria uma continuidade histórica: os 
verdadeiros mensageiros de Deus sempre enfrentaram oposição. A instrução de 
alegrar-se está diretamente relacionada à convicção de que a justiça de Deus 
triunfará no final (FRANCE, 2007, p. 201-202). 
 
 

A comparação entre Mt, Lc, At e Tg oferece visão rica e profunda do sofrimento 

cristão. O sofrimento por causa de Cristo não é apenas realidade dolorosa, todavia, 

oportunidade de regozijo e crescimento. O regozijo no sofrimento é marca da verdadeira 

fé, refletindo a confiança dos crentes em Deus e a esperança na recompensa eterna. A 



134 

 

reação dos apóstolos e as instruções de Tg mostram que o sofrimento pode ser ferramenta 

de santificação, e, acima de tudo, forma de se identificar mais intimamente com o 

sofrimento de Cristo, que também foi honrado pelo sofrimento. Em última instância, o 

sofrimento cristão não é um fim, mas um meio de nos tornarmos mais semelhantes a Jesus 

e mais preparados para o Reino dos céus. 

 

3.2.10 Sumarização 

  

As Bem-aventuranças em Mt, proferidas por Jesus no contexto do Sermão da 

Montanha, são marco fundamental no ensino cristão e possuem profunda influência sobre 

toda a Teologia e Ética do NT. Esses versículos, que descrevem as características e as 

atitudes dos discípulos de Cristo, não apenas revelam o coração de Jesus, bem como 

preparam os crentes para viver de maneira radicalmente diferente do mundo. O impacto 

das Bem-aventuranças vai além de Mt, refletindo-se nos escritos subsequentes do NT e 

oferecendo diretrizes para a vida cristã, especialmente no que diz respeito ao sofrimento, à 

santidade e à promessa da recompensa eterna. 

Em Mt 5,3-12, Jesus introduz paradigma de Bem-aventurança que subverte os 

valores do mundo. Enquanto o mundo valoriza o poder, o status e a riqueza, Jesus abençoa 

aqueles que são pobres em espírito, que choram, que são mansos, que buscam a justiça, que 

são misericordiosos e pacificadores, e aqueles que sofrem perseguições por causa da justiça 

e do nome de Cristo. Essa visão é radical, pois se distancia da compreensão humana de 

sucesso e felicidade. 

O impacto dessa radicalidade fica evidente no NT. Em Lc 6,22-23, vê-se aplicação 

direta das Bem-aventuranças, pois Jesus reforça a ideia de que o sofrimento por causa do 

Filho do Homem é motivo de regozijo, ao se tornar sinal de identificação com os profetas 

do passado e garantia de galardão nos céus. Esse conceito de “bem-aventurança no 

sofrimento” é repetido em At 5,41, quando os apóstolos, depois de sofrerem repreensões, 

saem regozijando-se, por terem sido considerados dignos de padecer por Cristo. 

Além disso, Tg 1,2 alarga a compreensão das Bem-aventuranças ao enfatizar que a 

alegria no sofrimento é manifestação da confiança na obra redentora de Deus, que 

transforma as dificuldades em oportunidades de amadurecimento. Essa transformação da 

visão a respeito do sofrimento é uma das influências centrais das Bem-aventuranças no NT, 

pois se tornam oportunidade de santificação e crescimento em meio às provações. 



135 

 

As promessas escatológicas de recompensa, que são característica central das Bem-

aventuranças, desempenham papel crucial no entendimento cristão do sofrimento e da vida. 

Quando Jesus declara que “o vosso galardão será grande nos céus” (Mt 5,12), aponta para 

realidade além da experiência terrena, incentivando os crentes a olhar para a eternidade 

como a verdadeira medida de sucesso e felicidade. Essa promessa de recompensa se reflete 

também em outros textos do NT. 

Além disso, a misericórdia, qualidade destacada em Mt 5,7, também se reflete em 

outros escritos, como Tg 2,13, que afirma que “a misericórdia triunfa sobre o juízo”. A 

ênfase na misericórdia é distintivo do cristão, que, ao viver de maneira misericordiosa, 

reflete o caráter de Deus e cumpre a missão de ser luz no mundo. A influência das Bem-

aventuranças de Mt no NT é profunda e abrangente. Não apenas moldam a ética cristã, 

como também oferecem compreensão clara de como os cristãos devem viver à luz do Reino 

de Deus. O sofrimento por Cristo é transformado em motivo de alegria e regozijo, a pureza 

de coração é exaltada como padrão para a vida cristã, a busca pela paz e misericórdia torna-

se um imperativo, e a esperança escatológica nos fornece perspectiva eterna sobre as 

provações da vida, como afirma BOCK: “é nesse sofrimento que o discípulo encontra 

comunhão com Cristo e com os profetas. O chamado à alegria em meio à perseguição não 

é insensibilidade, mas fé escatológica – uma fé que sabe que Deus vê, Deus julga e Deus 

recompensará”.17 

Os demais textos do NT, como Lc, At, Tg e 1Pd demonstram como as Bem-

aventuranças não são apenas declaração de Jesus, entretanto, fundamento teológico e 

prático para a vida cristã. Elas desafiam os crentes a viverem de maneira contracultural, a 

abraçarem a paz, a misericórdia e a pureza, e a perseverarem na fé, confiantes de que a 

recompensa celestial será grande para aqueles que seguem os passos de Cristo. Assim, as 

Bem-aventuranças permanecem como uma das bases mais significativas para a formação 

do caráter cristão, refletindo a verdadeira natureza do Reino de Deus e a missão que Cristo 

confia a seus seguidores. 

 

3.3 Nos textos rabínicos 

 

 
17 BOCK, 1994, p. 577. 



136 

 

Os textos rabínicos, que incluem a Mishná, o Talmude e outros escritos dos sábios 

judeus18 oferecem rica fonte de ensinamentos éticos e espirituais que muitas vezes refletem 

temas semelhantes ao de Mt 5,3-12.   

Pirkê Avot (ou Pirkei Avot), também conhecido como Ética dos Pais, é um tratado 

do Talmude que reúne uma série de ensinamentos éticos, máximas e reflexões morais dos 

antigos sábios judeus. É uma das seções do Mishná (a parte fundamental da Lei Oral 

Judaica), e trata especialmente de valores e comportamentos éticos para a vida cotidiana e 

para a prática da fé judaica.19 

Pirkê Avot difere dos outros tratados do Talmude, que geralmente lidam com leis e 

questões rituais. Ao invés disso, ele foca em ensinamentos de sabedoria e ética, abordando 

temas como justiça, humildade, bondade, autodomínio e respeito ao próximo. Entre os 

temas centrais, destacam-se:20 

    Responsabilidade Pessoal e Social: O texto enfatiza a importância de cada pessoa 

em agir com responsabilidade e ser um bom exemplo para a comunidade. 

    Estudo e Aplicação da Torá: Há grande incentivo ao estudo contínuo da Torá e à 

prática de suas lições na vida pessoal e em comunidade. 

    Desenvolvimento de Caráter: A obra encoraja virtudes como humildade, 

paciência, autodomínio e generosidade. 

Pirkê Avot é tradicionalmente lido e estudado durante o período entre a Páscoa 

Judaica (Pessach) e o festival de Shavuot, porém é também recitado por muitos ao longo 

do ano, em especial aos sábados. É amplamente respeitado por judeus de diversas correntes, 

sendo também uma referência importante para quem busca compreender a filosofia 

judaica.21 

Cada tópico que faz referência a determinado versículo bíblico de Mt será iniciado 

pelas citações dos textos rabínicos relacionados, para que, então, se estabeleça a 

interconexão com o texto evangélico. 

 

3.3.1 Mt 5,3 

 
18 Os textos extraídos neste tópico foram obtidos na versão em português através do site SEFARIA, 
plataforma online criada por judeus de confiança para transmissão e democratização da literatura judaica; 
apesar de apresentarem no website as versões que utilizam dos textos em Hebraico, Inglês e Português, não 
é possível precisar a datação e paginação, razão pela qual este trabalho não contemplará tais informações 
(Disponível em: <www.sefaria.org/translations/pt>). 
19 STEINSALTZ, 2012, p. 2-75. 
20 STEINSALTZ, 2012, p. 44-55. 
21 DONIN, 2002, p. 3-35. 



137 

 

 

Pirkei Avot 4,4: “Rabi Levitas de Yavneh diz: ‘Seja muito humilde, pois o fim do 

homem são os vermes’”. 

Talmude, Sotá 5b: “Aquele que se humilha será exaltado”. 

Mateus refere-se aos “pobres de espírito” como aqueles que reconhecem sua 

carência e dependem inteiramente de Deus. A pobreza de espírito aqui não se refere à 

pobreza material, contudo a uma postura de humildade diante de Deus, um reconhecimento 

de que toda suficiência vem dele. Esse princípio ecoa nos textos rabínicos, especialmente 

em Pirkei Avot 4,4, onde o Rabi Levitas aconselha “ser muito humilde”, lembrando que o 

destino do ser humano é a mortalidade, simbolizada pelos vermes. Essa concepção ressoa 

no ensinamento de Jesus: os pobres de espírito são os que renunciaram à autossuficiência 

e se tornaram receptáculos da graça divina. Como observa Abraham Joshua Heschel, “a 

humildade é o eco da eternidade no coração humano”.22 

A perspectiva rabínica insere a humildade como virtude necessária para se viver 

sabiamente, uma vez que a reflexão sobre a transitoriedade da vida promove a consciência 

da dependência de Deus. O Talmude Sotá 5b, por sua vez, afirma que “aquele que se 

humilha será exaltado”, alinhando-se ao conceito de reversão divina presente tanto na 

tradição judaica quanto na mensagem de Jesus: Deus exalta os humildes enquanto rebaixa 

os soberbos (Lc 14,11).  

Assim, ambos os contextos enfatizam que a verdadeira grandeza ou bênção está na 

submissão a Deus, entretanto com uma ênfase distinta: enquanto Mateus aponta 

diretamente para o Reino dos Céus como recompensa, os textos rabínicos geralmente 

concentram-se nas virtudes terrenas e sua recompensa moral ou escatológica. 

Em Mateus, a promessa “deles é o Reino dos Céus” vincula a humildade ao domínio 

escatológico de Deus. Esse Reino transcende a esfera terrena e aponta para o governo eterno 

de Deus, implicando uma transformação completa da condição humana. Essa ênfase 

escatológica está implícita também em Pirkei Avot 4,4, que reflete sobre o destino final da 

humanidade. A humildade aqui não apenas prepara o indivíduo para uma vida justa, como 

também o alinha com a realidade do mundo vindouro. 

Por outro lado, o Talmude Sotá 5b ressalta um aspecto mais imediato: a exaltação 

daquele que se humilha, uma inversão que pode ser interpretada tanto no plano terreno 

quanto no celestial. A Teologia Rabínica, portanto, conecta a humildade à justiça divina, 

 
22 HESCHEL, 1976, p. 103. 



138 

 

no presente e no futuro. Mateus, no entanto, centraliza o Reino dos Céus como o resultado 

e supremo da pobreza de espírito, direcionando a atenção para uma recompensa definitiva 

e eterna. 

Tanto em Mateus quanto nos textos rabínicos, a humildade tem implicações 

relacionais. Em Mateus, os “pobres de espírito” reconhecem sua insuficiência diante de 

Deus, enquanto nos textos rabínicos, a humildade é uma postura moral que impacta tanto a 

relação do indivíduo com Deus quanto com os outros. O Rabi Levitas, por exemplo, vincula 

a humildade ao reconhecimento da fragilidade humana, o que naturalmente promove a 

empatia e a modéstia no trato com o próximo. 

Essa conexão também está implícita no Talmude, que apresenta a exaltação divina 

como resultado da humildade. Essa lógica relacional é congruente com a tradição bíblica 

mais ampla, como visto em passagens como Pr 22,4 – “o galardão da humildade e do temor 

do Senhor são riquezas, honra e vida”. A humildade, portanto, é tanto uma condição interna 

quanto um reflexo externo de reverência a Deus e respeito ao próximo. 

Tanto Mateus quanto os textos rabínicos apresentam a humildade como virtude 

indispensável para o relacionamento com Deus e o acesso às bênçãos espirituais.  A ideia 

de que Deus exalta os humildes e rebaixa os orgulhosos permeia ambos os contextos.  Os 

textos em tela vislumbram uma recompensa que transcende a realidade presente, seja ela o 

Reino dos Céus ou a exaltação final. 

Mt 5,3 é explícito a respeito deste tópico ao conjugar a humildade ao Reino dos 

Céus, enquanto os textos rabínicos são mais vagos, deixando a recompensa aberta à 

interpretação. Mateus enraíza a humildade na pobreza, enquanto os textos rabínicos 

frequentemente associam-na à reflexão sobre a fragilidade humana.  O texto de Mateus 

centraliza a recompensa no futuro escatológico, enquanto o Talmude Sotá 5b sugere 

implicações imediatas e terrenas da humildade. 

A comparação entre Mateus e os textos rabínicos evidencia a convergência 

teológica em torno da humildade como fundamento o momento no qual vivem. Ambos os 

contextos valorizam a humildade como condição para experimentar a bênção divina, 

embora o Evangelho segundo Mateus aponte mais diretamente para o Reino dos Céus como 

recompensa final. A reflexão rabínica, por sua vez, destaca a humildade como virtude que 

molda a ética terrena e conduz à exaltação divina. 

Ainda que Jesus fale de maneira única sobre o Reino dos Céus, sua ênfase na 

humildade se conecta a um fio contínuo da tradição judaica. A primeira bem-aventurança, 



139 

 

portanto, pode ser vista como uma extensão do pensamento judaico, reinterpretada à luz da 

mensagem do Reino.23 

 

3.3.2 Mt 5,4 

 

Talmude Berachot 5b: “Aqueles que choram por Jerusalém merecerão ver a sua 

alegria”. 

Mateus apresenta o choro como um estado que precede o consolo divino. No 

Talmude, o lamento pode ser entendido tanto como uma resposta ao sofrimento causado 

pelo pecado, pela injustiça e pela separação de Deus, quanto como uma expressão de 

arrependimento sincero. A promessa de consolo aponta para a atuação direta de Deus, 

indicando que o sofrimento humano encontra alívio no âmbito do Reino dos Céus.   

Mateus também possui um forte tom escatológico, pois o consolo prometido 

transcende as circunstâncias terrenas. No Reino de Deus, a tristeza será substituída pela 

alegria eterna (Ap 21,4). De maneira semelhante, o Talmude Berachot 5b afirma: “Aqueles 

que choram por Jerusalém merecerão ver a sua alegria.” Este lamento é profundamente 

escatológico, pois reflete o desejo da restauração de Jerusalém e, em última análise, da 

redenção messiânica.   

Enquanto Mateus universaliza o consolo prometido, o texto rabínico de Berachot 

5b o vincula diretamente à história de Israel e à cidade de Jerusalém, que simboliza a 

presença divina. Os que choram pela destruição de Jerusalém o fazem em solidariedade ao 

sofrimento do povo de Deus e com a expectativa de sua restauração final, assim como na 

bem-aventurança, o choro aqui não é um fim em si mesmo, mas um meio que conduz à 

alegria plena e ao cumprimento das promessas divinas. Enquanto Mateus universaliza o 

consolo prometido, o pensamento judaico moderno mantém o vínculo entre o sofrimento e 

a esperança de restauração, especialmente na memória de Jerusalém como símbolo da 

presença divina. O rabino Jonathan Sacks observa que “chorar por Jerusalém é um ato de 

fidelidade; lamentar é recusar-se a aceitar o exílio como destino”.24   

No Talmude Berachot 5b o lamento pelos infortúnios de Jerusalém é também uma 

expressão relacional. O choro surge do amor por Deus e pelo seu povo, reforçando uma 

conexão profunda com a aliança divina. Aqui, o lamento é corporativo e comunitário, 

 
23 FLUSSER, 2002, p. 15-57. 
24 SACKS, 2006, p. 217. 



140 

 

enquanto em Mateus o foco parece ser mais individual. Ambas as perspectivas, no entanto, 

convergem na ideia de que Deus responde ao choro com restauração e alegria.   

Tanto Mateus quanto Berachot 5b apresentam Deus como o agente do consolo e da 

restauração. Em ambos os contextos, o lamento está vinculado a uma transformação que 

culmina na alegria. O consolo em Mateus e a restauração de Jerusalém no Talmude apontam 

para um futuro redentor e pleno.   

Mateus é universal em sua aplicação, enquanto Berachot 5b centra-se na 

experiência judaica de sofrimento e esperança em Jerusalém. O lamento em Berachot 5b é 

comunitário, enquanto em Mateus ele parece ser uma experiência individual que encontra 

consolo no relacionamento direto com Deus.   

Mateus e os textos rabínicos analisados apresentam perspectivas distintas, porém 

complementares, sobre o papel do lamento na vida. A Bem-aventurança de Jesus destaca o 

consolo divino como uma certeza no Reino dos Céus, apontando para uma redenção 

universal. 

O ensino de Jesus está profundamente enraizado na tradição judaica, contudo 

expande seu alcance ao incorporar uma visão mais ampla do consolo divino. A promessa 

de consolo para “os que choram” transcende as barreiras culturais e históricas, apresentando 

uma mensagem inclusiva e escatológica que ecoa os anseios mais profundos da 

humanidade. 

 

3.3.3 Mt 5,5 

 

Pirkei Avot 1,12: “Hillel dizia: ‘Seja dos discípulos de Arão, amando a paz e 

perseguindo a paz, amando as criaturas e atraindo-as para a Torá’”. 

Talmude Eruvin 13b: “O Rabi Akiva disse: ‘Aquele que é manso e humilde, ele será 

exaltado’”. 

Em Mateus, a mansidão não é sinal de fraqueza, entretanto uma postura de 

humildade diante de Deus e dos outros. A promessa de “herdar a terra” vincula-se à tradição 

judaica da Terra Prometida, todavia com uma expansão escatológica: os mansos são 

aqueles que reconhecem sua total dependência de Deus e, por isso, estão qualificados para 

receber as bênçãos do Reino dos Céus.   

Pirkei Avot 1,12, ao citar Hillel, também enfatiza uma postura relacional, 

especialmente no trato com os outros. Ser discípulo de Arão envolve “amar a paz e 

persegui-la,” bem como “amar as criaturas e atraí-las para a Torá.” Essa visão de mansidão 



141 

 

está diretamente ligada à promoção da paz e ao amor ativo, refletindo uma humildade que 

busca reconciliar as pessoas e uni-las à sabedoria divina. Assim como em Mateus, a 

mansidão aqui é uma virtude que transforma relacionamentos e promove harmonia, mas 

com um foco particular na comunidade e na Torá.   

No Talmude Eruvin 13b a mansidão é associada à exaltação divina. O Rabi Akiva 

declara que o manso e humilde será exaltado, sugerindo que a verdadeira grandeza está na 

disposição de submeter-se a Deus e agir com paciência e gentileza para com os outros. Essa 

ideia ressoa com a visão de Mateus, onde a recompensa da mansidão é escatológica, não 

material ou imediata.   

A promessa de “herdar a terra” em Mateus remonta ao Sl 37,11 – “os mansos 

herdarão a terra e se deleitarão em abundante paz”. No contexto bíblico, a herança da terra 

era vista como uma bênção de Deus para aqueles que viviam em obediência e confiança. 

Jesus, no entanto, amplia o conceito, tornando-o aplicável ao Reino de Deus, em que a 

“terra” simboliza não apenas um território físico, mas a plenitude da bênção divina no 

mundo vindouro. Essa compreensão ecoa na leitura de Amy-Jill Levine, para quem o 

ensinamento de Jesus “reinterpreta a herança da terra como a participação na soberania 

divina, uma promessa de pertencimento e justiça”.25   

Em Pirkei Avot 1,12, Hillel apresenta a mansidão como um caminho para promover 

a paz e atrair outros à Torá. Embora não mencione diretamente a “herança,” a ideia de atrair 

outros à Torá sugere uma participação ativa nas bênçãos da aliança de Deus, que inclui 

tanto a paz quanto a harmonia na comunidade.   

Já em Eruvin 13, a exaltação do manso é vista como uma “herança” simbólica. A 

mansidão, ao ser reconhecida e recompensada por Deus, torna-se um sinal de verdadeira 

grandeza. Essa exaltação, assim como em Mateus, não está ligada a riquezas ou conquistas 

terrenas, porém a um status elevado diante de Deus.   

A virtude da mansidão em Mateus reflete o próprio caráter de Jesus, que é descrito 

como “manso e humilde de coração” (Mt 11,29). Essa mansidão implica uma disposição 

para ceder, para evitar o conflito desnecessário e para colocar os outros acima de si mesmo.   

Em Pirkei Avot 1,12, Hillel conecta a mansidão à figura de Arão, sumo sacerdote 

que buscava a reconciliação entre os homens. Arão é retratado como um pacificador, 

alguém que, por sua mansidão, tornava-se um instrumento de unidade. Essa perspectiva 

 
25 LEVINE, 2006, p. 57. 



142 

 

sugere que a mansidão é uma qualidade que reflete o desejo de Deus pela paz e pela 

restauração das relações.   

O Talmude Eruvin 13b complementa essa visão ao vincular mansidão à humildade 

e à exaltação divina. A mansidão aqui é uma imitação do caráter divino. 

Tanto Mateus quanto os textos rabínicos associam a mansidão à recompensa divina 

e à transformação.  Em Mateus e Pirkei Avot, a mansidão promove harmonia e reflete um 

espírito de reconciliação, seja no âmbito comunitário quanto no escatológico.  Eruvin 13b 

e Mateus destacam a mansidão como uma expressão de humildade e submissão a Deus.   

Mateus enfatiza a recompensa futura no Reino de Deus, enquanto Pirkei Avot foca 

nos benefícios imediatos da mansidão para a paz e o ensino da Torá. Mateus apresenta uma 

visão universal da mansidão, aplicável a todos os seguidores de Cristo, enquanto Pirkei 

Avot e Eruvin têm um contexto mais específico dentro da tradição judaica. O Talmude 

Eruvin 13b destaca a exaltação como recompensa divina, enquanto Mateus concentra-se na 

herança da terra como símbolo de bênção e justiça.   

Mateus e os textos rabínicos analisados apresentam uma visão complementar da 

mansidão. Em Mateus, a mansidão é uma virtude central do Reino de Deus, que culmina 

na herança escatológica da terra. Em Pirkei Avot, a mansidão reflete-se no amor pela paz e 

na missão de atrair outros à Torá, enquanto o Talmude conecta mansidão à exaltação por 

Deus.   

Essas perspectivas, embora distintas em seu contexto e aplicação, convergem na 

valorização da mansidão como uma expressão de humildade, pacificação e alinhamento 

com o caráter divino. A bem-aventurança de Mateus, no entanto, amplia o alcance dessa 

virtude ao universalizá-la como parte essencial da vida no Reino de Deus, oferecendo uma 

promessa de esperança e restauração para todos os que seguem o caminho da mansidão. 

 

3.3.4 Mt 5,6 

 

Pirkei Avot 2,7: “Ele costumava dizer: ‘Muita Torá, muita vida; muita sabedoria, 

muita sensatez; muita caridade, muita paz’”. 

Talmude Shabat 127a: “Estes são os frutos que uma pessoa come neste mundo e 

cujos principais benefícios estão reservados para o mundo vindouro: honrar pai e mãe, atos 

de bondade, trazer paz entre homem e seu amigo, e o estudo da Torá é equivalente a todos 

eles”. 



143 

 

A bem-aventurança de Mateus declara que aqueles que buscam justiça com 

intensidade, simbolizada pela “fome” e “sede,” serão saciados. Esse texto revela o desejo 

profundo por um mundo alinhado com a vontade de Deus e pela retidão em todas as esferas 

da vida. Na tradição judaica, representada por Pirkei Avot 2,7 e Talmude Shabat 127a a 

busca pela justiça também ocupa lugar central, especialmente através do estudo da Torá, 

do exercício da caridade e da promoção da paz.   

Para Mateus, “fome e sede de justiça” representam uma aspiração intensa e 

contínua, semelhante à necessidade física por comida e água. A justiça aqui transcende o 

âmbito jurídico, abrangendo a retidão moral, a restauração e a harmonia com a vontade de 

Deus. O uso das metáforas de fome e sede sugere que a justiça não é apenas uma questão 

de conduta externa, porém uma necessidade intrínseca da alma.   

Pirkei Avot 2,7, ao afirmar “muita Torá, muita vida,” vincula a busca por justiça à 

prática da Torá. A Torá, como expressão da vontade divina, é a base para uma vida justa. 

Além disso, a menção de “muita caridade, muita paz” indica que a justiça se manifesta em 

ações concretas de bondade e reconciliação. Assim como em Mateus, a justiça não é uma 

realidade abstrata, contudo algo vivido no relacionamento com Deus e com o próximo.   

No Talmude Shabat 127a a justiça aparece implícita nas ações que produzem 

“frutos” tanto neste mundo quanto no vindouro. Honrar os pais, atos de bondade, promover 

a paz e estudar a Torá são apresentados como caminhos para se alcançar justiça e 

prosperidade. Essa visão amplia o conceito de justiça para incluir tanto a obediência à Lei 

divina quanto ações práticas que refletem essa obediência no cotidiano.   

A promessa de que os que têm fome e sede de justiça “serão fartos” em Mateus 

sugere a certeza de que Deus responderá ao desejo por retidão. Essa saciedade pode ser 

interpretada de duas maneiras: como uma antecipação da saciedade e seu respectivo 

cumprimento na vida presente, através da experiência de justiça parcial, e como uma 

plenitude escatológica no Reino de Deus. Na tradição rabínica, a verdadeira justiça 

(tzedakah) não se limita a uma virtude pessoal, mas expressa-se em ações concretas de 

misericórdia e reparação social, refletindo o caráter justo de Deus na comunidade humana. 

Nesse sentido, a “fome e sede de justiça” não se restringem à busca por justiça distributiva, 

mas envolvem o desejo de que a vontade divina prevaleça sobre as estruturas injustas  do 

mundo.26 

 
26 NEUSNER, 1994, p. 87. 



144 

 

Em Pirkei Avot 2,7, a recompensa por buscar justiça por meio do estudo da Torá e 

da prática da caridade é igualmente dupla. O texto destaca a paz como fruto da caridade, 

sugerindo que a busca pela justiça também contribui para a harmonia comunitária.   

No Talmude Shabat 127a as ações justas rendem frutos “neste mundo”, entretanto 

seus benefícios principais estão reservados “para o mundo vindouro.” Essa noção reflete a 

mesma tensão presente em Mateus entre a realização parcial da justiça na história e sua 

plenitude no Reino escatológico. O estudo da Torá, considerado equivalente a todas as 

outras boas ações, é central para a justiça, enfatizando o papel do conhecimento divino na 

formação de um caráter justo.   

Em Mateus, a justiça é tanto um padrão divino quanto um chamado para que os 

seguidores de Jesus vivam em conformidade com a vontade de Deus. Essa justiça abrange 

a dimensão pessoal, relacional e social, sendo essencial para a participação no Reino.   

Pirkei Avot 2,7 reforça a ideia de que a justiça começa no relacionamento com Deus 

por meio da Torá. A sabedoria e a sensatez mencionadas no texto estão associadas a uma 

vida que reflete os valores divinos, enquanto a caridade e a paz são expressões visíveis 

dessa justiça em ação. A justiça aqui não é apenas um ideal a ser contemplado, todavia um 

compromisso ético a ser vivido.   

No Talmude Shabat 127a a justiça aparece como resultado de ações práticas 

alinhadas à vontade divina, como honrar os pais e promover a paz. A justiça é apresentada 

como algo que conecta o presente ao futuro, apontando para a harmonia do Reino vindouro. 

Mateus insere a justiça como um ideal do Reino de Deus, enquanto os textos 

rabínicos a vinculam diretamente à obediência e à prática da Torá.  A fome e a sede, 

conforme descritos por Mateus, representam um desejo existencial pela justiça, enquanto 

os textos rabínicos enfatizam uma abordagem mais prática e educativa. Mateus foca na 

justiça como um ideal individual alinhado ao Reino, enquanto Pirkei Avot e Talmude 

destacam suas implicações comunitárias, como promover paz e harmonia social.   

Mateus e os textos rabínicos analisados apresentam uma visão elevada da justiça, 

integrando aspectos espirituais e éticos. Em Mateus, a justiça é desejada intensamente, 

como parte da vida no Reino de Deus, prometendo saciedade tanto no presente quanto no 

futuro. Em Pirkei Avot e no Talmude, a justiça é buscada por meio do estudo da Torá, da 

prática da caridade e da promoção da paz, com recompensas que abarcam os dois mundos.27   

 
27 SCHOTTROFF, 2007, p. 55-78. 



145 

 

Enquanto Mateus universaliza a justiça como um desejo essencial para todos os 

seguidores de Cristo, os textos rabínicos a concentram na prática da Torá e nas relações 

comunitárias. Ambas as tradições, contudo, convergem na compreensão de que a justiça é 

central para a relação com Deus e para a construção de um mundo mais alinhado com os 

valores divinos. 

 

3.3.5 Mt 5,7 

 

Pirkei Avot 1,2: “O mundo se sustenta sobre três coisas: Torá, serviço [a Deus], e 

atos de bondade”. 

Talmude Shabat 151b: “Quem tem piedade das criaturas de Deus, Deus terá piedade 

dele”. 

Em Mateus, a misericórdia é tanto um reflexo do caráter de Deus quanto uma 

exigência ética para os seguidores de Cristo. Os “misericordiosos” são aqueles que 

demonstram compaixão prática em resposta às necessidades dos outros, sejam elas físicas, 

emocionais ou espirituais. Essa misericórdia não é apenas um ato ocasional, entretanto uma 

postura contínua de cuidado e perdão.   

Em Pirkei Avot 1,2, os “atos de bondade” (em hebraico, gemilut chasadim) são 

apresentados como um dos três pilares que sustentam o mundo, ao lado da Torá e do serviço 

a Deus. Aqui, a bondade inclui práticas de misericórdia e altruísmo, fundamentais para o 

equilíbrio da criação e para o bem-estar da comunidade. Essa visão coloca a misericórdia 

como um dever não apenas individual, todavia comunitário e cósmico.   

No Talmude Shabat 151b a máxima “quem tem piedade das criaturas de Deus, Deus 

terá piedade dele” reflete a reciprocidade divina que ressoa com o texto de Mateus. A 

piedade mencionada aqui abrange tanto o cuidado com outros seres humanos quanto com 

a criação como um todo. Esse princípio ético sugere que a misericórdia humana é uma 

expressão do caráter divino, ativando a misericórdia de Deus como resposta.   

A promessa de que os misericordiosos “alcançarão misericórdia” em Mateus aponta 

para uma relação dinâmica entre a ação humana e a resposta divina. A misericórdia é tanto 

uma dádiva de Deus quanto um critério de conduta ética para seus seguidores. A 

reciprocidade descrita aqui reflete a visão de que Deus trata os seres humanos de acordo 

com a medida com que eles tratam os outros, como Jesus ensina em Mt 6,14-15. Segundo 



146 

 

Elie Wiesel, “a misericórdia é o modo como o homem participa do mistério de Deus; é a 

memória da dor transformada em compaixão”.28   

Pirkei Avot 1,2 e Talmude Shabat 151b também enfatizam a reciprocidade divina. 

Em Pirkei Avot, os atos de bondade são apresentados como uma responsabilidade humana 

que mantém a harmonia do mundo, enquanto no Talmude a piedade ativa a piedade de Deus 

em retorno. Ambos os textos sugerem que a misericórdia não é apenas uma virtude pessoal, 

mas uma ponte que conecta o humano ao divino.   

A misericórdia, tanto em Mateus quanto nos textos rabínicos, é entendida como um 

reflexo da natureza divina. Jesus, ao declarar bem-aventurados os misericordiosos, 

estabelece uma conexão entre o comportamento humano e o caráter de Deus. Para os 

seguidores de Cristo, a prática da misericórdia é um meio de imitar o Pai celestial, que é 

abundantemente misericordioso (Lc 6,36).   

Em Pirkei Avot 1,2, os atos de bondade são apresentados como uma extensão do 

serviço a Deus. A Torá, como expressão da vontade divina, orienta o indivíduo a viver em 

harmonia com a bondade e a misericórdia de Deus.   

No Talmude Shabat 151b a piedade é explicitamente vinculada ao caráter de Deus. 

A máxima “quem tem piedade das criaturas de Deus, Deus terá piedade dele” sugere que a 

prática da misericórdia é uma forma de alinhar-se com o Criador, cuja essência inclui 

compaixão por toda a criação. Assim como em Mateus, a misericórdia humana é uma 

resposta ao exemplo divino.   

Tanto Mateus quanto os textos rabínicos enfatizam que Deus responde à 

misericórdia humana com misericórdia divina. A misericórdia é vista como uma virtude 

que reflete o caráter de Deus e é essencial para a vida reta. Ambos enfatizam que a 

misericórdia se manifesta em ações práticas, como bondade e piedade em relação aos 

outros.   

Mateus apresenta a misericórdia como um atributo do Reino de Deus, enquanto 

Pirkei Avot e Talmude a vinculam à prática da Torá e à ordem cósmica. A misericórdia 

prometida em Mateus tem uma dimensão escatológica mais explícita, enquanto nos textos 

rabínicos o foco está na harmonia presente e na sustentação do mundo. A bem-aventurança 

de Mateus é dirigida a todos os que praticam misericórdia, ao mesmo tempo que os textos 

 
28 WIESEL, 1972, p. 84. 



147 

 

rabínicos frequentemente apresentam um contexto comunitário, enfatizando a relação de 

Israel com Deus e a Torá.29 

Mateus e os textos rabínicos analisados convergem na exaltação da misericórdia 

como um atributo essencial da vida religiosa e ética. Em Mateus, a misericórdia é 

apresentada como parte da vida no Reino de Deus, com uma promessa de reciprocidade 

divina que inclui um horizonte escatológico. Nos textos rabínicos, a misericórdia aparece 

como um dos pilares que sustentam o mundo e como uma expressão do caráter de Deus 

que deve ser refletida nas relações humanas.   

Enquanto Mateus enfatiza a universalidade da misericórdia como uma virtude que 

transcende a lei mosaica, os textos rabínicos a conectam diretamente ao estudo da Torá e à 

responsabilidade comunitária de manter a ordem divina. Ambas as tradições, no entanto, 

apontam para a centralidade da misericórdia como meio de imitar Deus e de participar de 

sua obra de redenção e manutenção do mundo. 

 

3.3.6 Mt 5,8 

 

Talmude Sotah 5b: “R. Yehoshua b. Levi comenta: ‘Quem possui ruach 

nemuchá (espírito humilde) é considerado como se houvesse oferecido todos os 

sacrifícios… A oração de um coração quebrantado não é rejeitada’”. 

Talmude Berakhot 17a: “Prece cotidiana atribuída a Rabba: “Seja Tua vontade … 

que fixemos nosso coração no temor do Céu… que o Amor esteja em nossos corações e 

sejamos íntegros diante de Ti”. A guemará vê o “coração inteiro/puro” ( שלם לב ) como 

condição para contemplar a shechiná”. 

A bem-aventurança de Mateus 5,8 reflete uma profunda valorização da pureza 

interior como critério essencial para a comunhão com Deus. Essa ênfase não surge 

isoladamente no cristianismo primitivo, mas encontra paralelos notáveis no pensamento 

rabínico, como evidenciado em Berakhot 17a do Talmude Babilônico. Nesse texto, a oração 

atribuída a Rabba expressa o desejo de que o coração humano seja voltado ao temor do Céu 

e à integridade espiritual. A presença da expressão “que o amor esteja em nossos corações” 

aponta para uma espiritualidade que não se contenta com rituais exteriores, mas busca uma 

devoção enraizada na disposição interior. Tanto Jesus quanto os sábios do Talmude 

apresentam o coração como o centro da vida religiosa autêntica. 

 
29 FLUSSER, 2002, p. 56-89. 



148 

 

Em Mateus, a promessa de “ver a Deus” está ligada diretamente à pureza de coração 

— conceito que envolve mais do que castidade ou moralidade externa; trata-se de 

integridade, sinceridade e ausência de duplicidade interior. O Talmude, ao pedir por um 

“coração completo”, emprega uma linguagem que remete ao mesmo ideal: uma vida 

interior indivisa, coerente, íntegra diante do Criador. A oração de Rabba expressa esse 

desejo como um dom divino, reconhecendo que a pureza não é apenas fruto da disciplina 

humana, mas também da graça. A comunhão com Deus, portanto, é apresentada em ambas 

as tradições como algo que depende radicalmente da condição interna do adorador. 

A convergência entre Mateus 5,8 e Berakhot 17a não apenas revela uma raiz comum 

entre o ensino de Jesus e o Judaísmo rabínico, mas também aponta para implicações éticas 

e teológicas semelhantes. Um coração puro não é apenas pré-requisito para contemplar a 

Deus, mas também o fundamento para viver de maneira justa e amorosa no mundo. A 

oração rabínica pede que o temor do Céu e o amor estejam no coração — virtudes que 

produzem uma vida reta, assim como a bem-aventurança projeta a visão de Deus como 

destino daqueles que vivem com sinceridade interior. A pureza de coração, nesse contexto, 

não é apenas um estado espiritual, mas uma orientação existencial que une devoção, ética 

e esperança escatológica. 

A bem-aventurança de Mateus 5,8 aponta para a pureza de coração como condição 

para “ver a Deus”. No Talmude Babilônico, Sotah 5b, encontra-se uma afirmação notável: 

“A oração de um coração quebrantado e humilde não é rejeitada”, sendo esta a única forma 

de verdadeira aproximação a Deus. A humildade (ענֲָוָה – anavah), nesse contexto, é mais 

do que uma postura moral: ela expressa uma pureza interior isenta de arrogância espiritual. 

Assim como Jesus associa a visão de Deus à pureza do coração, os sábios rabínicos afirmam 

que o coração humilde é o veículo por meio do qual a presença divina é acolhida. 

O Talmude relaciona explicitamente o coração humilde ao valor dos sacrifícios, 

afirmando que a contrição interior é equivalente a oferecer todos os sacrifícios prescritos. 

Isso amplia a noção de que a pureza ou retidão diante de Deus não está no ritual exterior, 

mas na disposição interior. Jesus, no Sermão da Montanha, reafirma esse princípio ao 

valorizar os que vivem com integridade interior, inclusive nas intenções do coração (cf. Mt 

5,21–48). A pureza de coração, tanto em Mateus quanto em Sotah 5b, representa um 

caminho alternativo à justiça formalista: um caminho que privilegia a transformação interna 

como fundamento do relacionamento com Deus.   

Mt e os textos rabínicos analisados concordam na centralidade da pureza e da 

reverência como requisitos para a comunhão com Deus. Enquanto Jesus enfatiza a pureza 



149 

 

de coração como condição para “ver Deus”, os rabinos destacam o estudo da Torá e o temor 

a Deus como caminhos para uma vida piedosa. Martin Buber acrescenta que “ver Deus é 

entrar em relação verdadeira, na qual o homem se torna presença diante da Presença”. 

Assim, tanto Mateus quanto a tradição rabínica convergem na ideia de que a pureza 

autêntica nasce do interior e manifesta-se na relação viva entre o humano e o divino – seja 

pela Torá, seja pela fé.30   

A diferença essencial reside na promessa cristã de uma visão direta de Deus, que é 

tanto uma experiência presente quanto uma esperança futura. Já no pensamento rabínico, o 

foco está na prática fiel e na consciência constante da presença divina como fundamentos 

para a vida e para a recompensa futura. Ambas as perspectivas convergem em sua ênfase 

na autenticidade, mostrando que a comunhão com Deus é tanto um presente quanto um 

objetivo para aqueles que vivem em fidelidade. 

 

3.3.7 Mt 5,9 

 

Pirkei Avot 1,12: “Hillel dizia: ‘Seja dos discípulos de Arão, amando a paz e 

perseguindo a paz, amando as criaturas e atraindo-as para a Torá’”. 

Talmude Gittin 59b: “O mundo continua a existir por causa daqueles que fecham a 

boca no momento de controvérsia”. 

Mateus define os pacificadores como “filhos de Deus”, enfatizando que a obra de 

pacificação reflete o caráter divino. Assim como Deus é um reconciliador (2Cor 5,18-19), 

os seguidores de Cristo são chamados a ser agentes de reconciliação, promovendo a paz 

entre pessoas e entre a humanidade e Deus. Aqui, a pacificação é uma missão ativa que 

ultrapassa meras questões sociais.   

De forma semelhante, Pirkei Avot 1,12 exalta Arão, o sumo sacerdote, como modelo 

de pacificador. Hillel ensina que amar a paz e persegui-la são características essenciais de 

um líder. A expressão “atraindo as criaturas para a Torá” sugere que a pacificação inclui 

reconciliar as pessoas com Deus por meio da instrução, o que ressoa a mensagem cristã de 

reconciliação em Cristo.   

O Talmude Gittin 59b reforça essa ideia ao atribuir a continuidade do mundo 

àqueles que evitam alimentar disputas. O pacificador, nesse caso, não é apenas um 

mediador, todavia alguém que ativamente evita a escalada de conflitos, preservando a 

 
30 BUBER, 1947, p. 82. 



150 

 

harmonia em situações tensas. Essa visão complementa a perspectiva cristã ao enfatizar o 

impacto universal da pacificação.   

Mateus vincula a pacificação ao status de “filhos de Deus”, indicando que os 

pacificadores refletem a natureza divina de paz e reconciliação. Essa filiação implica um 

relacionamento íntimo com Deus e uma identidade que transforma o comportamento 

humano.   

Em Pirkei Avot 1,12, a pacificação também é descrita como uma qualidade divina, 

exemplificada por Arão. Ao amar e perseguir a paz, ele refletia o caráter de Deus como 

aquele que deseja harmonia e reconciliação. A inclusão do amor às criaturas como parte da 

pacificação sugere uma abordagem abrangente, em que a busca pela paz é tanto horizontal 

(entre as pessoas) quanto vertical (entre a humanidade e Deus).   

No Talmude Gittin 59b a pacificação é vista como uma força cósmica. A ideia de 

que o mundo depende de quem evita conflitos reflete uma visão em que a harmonia e a paz 

são elementos fundamentais para a sustentação da ordem divina. Essa ênfase na 

preservação da paz como uma responsabilidade reflete o mesmo princípio de Mateus, ainda 

que em termos mais implícitos.   

Em Mateus, a pacificação é uma atividade intencional. O termo “pacificadores” 

(grego: εἰρηνοποιοί, eirēnopoioí) implica não apenas evitar conflitos, mas agir para 

resolvê-los e promover reconciliação. Esse chamado inclui trazer harmonia em ambientes 

de divisão, ecoando a missão de Cristo como o Príncipe da Paz (Is 9,6).   

Por outro lado, Pirkei Avot 1,12 enfatiza a “perseguição à paz”, sugerindo uma 

abordagem igualmente ativa. Arão é apresentado como alguém que intencionalmente busca 

reconciliar pessoas em conflito, aproximando-as umas das outras e de Deus. Essa dimensão 

prática da pacificação reflete uma ética de ação que vai além da simples contenção de 

disputas.   

O Talmude, Gittin 59b, no entanto, destaca uma pacificação mais passiva, focada 

na contenção emocional e verbal durante controvérsias. A sabedoria de “fechar a boca no 

momento de controvérsia” sugere autocontrole como uma forma de evitar a escalada de 

conflitos, preservando a paz. Enquanto essa abordagem é menos proativa, ela também 

contribui para o bem-estar comunitário e pessoal.   

Tanto Mateus quanto os textos rabínicos destacam a paz como um valor supremo, 

essencial para a vida e social. Há uma ênfase em ações concretas para promover e sustentar 

a paz, seja reconciliação entre pessoas ou aproximação com Deus. Ambos os contextos 

reconhecem que a paz tem implicações cósmicas e espirituais, sendo um reflexo do caráter 



151 

 

divino. Irving Greenberg acrescenta que “fazer a paz é restaurar o tzelem Elohim – a 

imagem divina – na relação entre as pessoas”.31   

Mateus associa a pacificação à identidade como filhos de Deus, enquanto os textos 

rabínicos se concentram mais no impacto moral e social da pacificação. Jesus sugere que a 

pacificação resulta em bênçãos eternas, enquanto os textos rabínicos estão mais voltados 

para os efeitos imediatos e duradouros na ordem do mundo. Pirkei Avot conecta a 

pacificação à instrução na Torá, enquanto Mateus enfatiza a reconciliação por meio do 

Reino de Deus revelado em Cristo.   

Mateus e os textos rabínicos convergem na exaltação da pacificação como virtude 

essencial. Tanto na tradição cristã quanto na judaica, a busca pela paz reflete a vontade 

divina e contribui para o bem-estar comunitário. A Bem-aventurança de Jesus, no entanto, 

vai além ao vincular a pacificação à filiação divina e à promessa escatológica de comunhão 

eterna com Deus.   

Os textos rabínicos, por sua vez, oferecem insights práticos e comunitários, 

destacando o impacto da pacificação na ordem social e cósmica; seja pela reconciliação 

ativa de Arão ou pela contenção de conflitos em Gittin, os princípios rabínicos 

complementam a visão cristã ao mostrar que a pacificação é uma virtude transformadora 

que permeia todos os aspectos da vida. Ambos os contextos apontam para a paz como um 

reflexo do caráter divino e uma meta suprema da humanidade. 

 

3.3.8 Mt 5,10 

 

Pirkei Avot 5,11: “Toda a disputa que é para o amor ao céu, seu fim é manter-se; 

mas aquela que não é para o amor ao céu, seu fim não será manter-se”. 

Talmude Sanhedrin 46a: “Rabi Shimon ben Gamliel disse: ‘Desde que as pessoas 

que praticam a injustiça aumentaram, o veredicto de justiça foi removido e a vergonha se 

multiplicou’”. 

Mateus coloca a justiça como um princípio pelo qual vale a pena sofrer, 

identificando-a como um requisito para entrar no Reino dos Céus. A justiça em Mateus 

abrange tanto um padrão de comportamento que reflete o caráter de Deus quanto o 

compromisso com os valores do Reino, como misericórdia, bondade e retidão moral. Ser 

perseguido por causa da justiça implica um confronto com um mundo que rejeita os padrões 

 
31 GREENBERG, 1988, p. 41. 



152 

 

divinos. Daniel Boyarin observa que “para os mestres da Torá, sofrer por causa da justiça 

é participar do destino de Israel fiel, cuja fidelidade desperta a resistência do mundo”.32    

Pirkei Avot 5,11 foca as motivações por trás das disputas. Uma disputa “para o amor 

ao céu” tem como objetivo a verdade e a justiça, enquanto as disputas egoístas não 

permanecem. Essa perspectiva está alinhada com a ideia de que a justiça divina, e não os 

interesses pessoais, deve ser o fundamento das ações humanas. No contexto de Mateus, a 

perseguição por justiça pode ser vista como uma disputa “para o amor ao céu,” já que 

aqueles que sofrem o fazem em fidelidade à vontade de Deus.   

No Talmude Sanhedrin 46a o Rabi Shimon ben Gamliel lamenta o aumento das 

injustiças e sua consequência: a remoção do veredicto justo e a multiplicação da vergonha. 

Essa perspectiva concorda com a bem-aventurança de Mateus, pois reflete a tensão entre o 

compromisso com a justiça e a corrupção do mundo, que frequentemente marginaliza 

aqueles que buscam a retidão. Mateus sugere que a perseguição por justiça é uma marca 

dos cidadãos do Reino dos Céus. Essa promessa aponta para um reconhecimento eterno por 

Deus, contrapondo-se à rejeição terrena. A perseguição, nesse sentido, não é um sinal de 

derrota, mas de vitória.   

Aqueles que buscam a justiça em suas ações, mesmo que enfrentem oposição, têm 

a garantia de que suas lutas terão um fim divinamente aprovado. Assim como a justiça em 

Mateus conduz ao Reino dos Céus, uma disputa pelo “amor ao céu” conduz à perpetuidade.   

O Talmude Sanhedrin 46a fornece um contexto para a perseguição por causa da 

justiça ao descrever um mundo onde a injustiça prevalece. Em tal ambiente, aqueles que 

defendem a justiça podem enfrentar perseguição, pois suas ações desafiam a norma 

corrupta. No entanto, o lamento do Rabi Shimon ben Gamliel também sugere que a busca 

pela justiça é necessária, mesmo diante de resistência.   

Mateus conecta justiça e comunidade ao afirmar que o Reino dos Céus pertence 

àqueles que sofrem perseguição por sua fidelidade. Aqui, a justiça é um valor que 

transcende interesses individuais, apontando para a formação de uma comunidade centrada 

nos valores do Reino.   

Em Pirkei Avot 5,11, a justiça é abordada no contexto de disputas. Uma disputa pelo 

amor ao céu busca preservar a harmonia e a verdade dentro da comunidade, enquanto 

disputas egoístas destroem os laços comunitários. Essa ênfase na motivação correta 

 
32 BOYARIN, 2004, p. 112. 



153 

 

complementa a mensagem de Mateus, pois ambos reconhecem que a justiça deve ter raízes 

espirituais profundas.   

No Talmude Sanhedrin 46a a justiça é vista como essencial para a estabilidade 

social. A ausência de justiça leva à multiplicação da vergonha, destruindo a ordem 

comunitária. Isso se alinha com a bem-aventurança ao destacar que a justiça, mesmo 

perseguida, é indispensável para o florescimento humano.   

Tanto Mateus quanto os textos rabínicos veem a justiça como um valor divino 

essencial para a vida individual e comunitária. Ambos reconhecem que a busca pela justiça 

pode enfrentar resistência em um mundo corrompido. Tanto Mateus quanto Pirkei Avot 

sugerem que a justiça conduz a um resultado divino positivo, seja o Reino dos Céus ou a 

perpetuidade das disputas “para o amor ao céu.”   

A bem-aventurança promete o Reino dos Céus, apontando para uma recompensa 

eterna, enquanto os textos rabínicos enfatizam mais os benefícios presentes e a manutenção 

da ordem social. Pirkei Avot concentra-se na intenção por trás das ações (amor ao céu), 

enquanto Mateus destaca o resultado da fidelidade à justiça, mesmo em meio à perseguição. 

O Talmude Sanhedrin 46a lamenta a prevalência da injustiça, enquanto Mateus exalta 

aqueles que permanecem fiéis apesar das condições adversas.   

Mateus e os textos rabínicos analisados convergem ao exaltar a justiça como uma 

virtude essencial e reconhecer os desafios associados à sua prática. Enquanto Mateus 

oferece uma visão escatológica, prometendo o Reino dos Céus como recompensa final, os 

textos rabínicos enfocam a justiça como um pilar da vida comunitária e uma garantia de 

ordem divina na Terra.   

A bem-aventurança de Jesus vai além, ao afirmar que a perseguição por justiça é 

um caminho de bem-aventurança, transformando o sofrimento em sinal de pertencimento 

ao Reino. Por outro lado, Pirkei Avot e o Talmude enfatizam a necessidade de intenções 

puras e a resistência às injustiças como formas de perpetuar a harmonia divina. Assim, a 

mensagem de Mateus complementa as tradições rabínicas, oferecendo uma perspectiva 

mais abrangente que une o temporal e o eterno na busca pela justiça. 

 

3.3.9 Mt 5,11-12 

 

Talmude, Berakhot 5a: “Rabino Yohanan diz: ‘se alguém enfrenta sofrimentos, 

deve examiná-los: se são por causa de pecados, deve corrigir-se. Se não, deve considerá-

los como sofrimentos por amor’ ( אהבה של יסורין  )”. 



154 

 

O tratado Berakhot 5a oferece uma formulação explícita dessa lógica: “Se alguém 

encontra sofrimentos e não há pecado evidente, deve considerá-los como sofrimentos por 

amor” (yissurin shel ahavah). A ideia é que Deus permite que os justos sofram não por 

punição, mas para elevá-los espiritualmente. Esse ensinamento encontra correspondência 

direta com a declaração de Jesus de que os perseguidos “por minha causa” devem se alegrar, 

pois grande é sua recompensa. Em ambos os casos, o sofrimento injusto é ressignificado 

como parte de um processo de santificação e comunhão com o divino. 

Sanhedrin 97b: “O mundo permanece graças à respiração das crianças que estudam 

Torá e aos sofrimentos dos justos”. 

A bem-aventurança de Mateus 5,11–12 apresenta um paradoxo espiritual: aqueles 

que são perseguidos, injuriados e caluniados por causa de sua fidelidade a Cristo são 

chamados de bem-aventurados. Em um contexto de aparente derrota, Jesus declara vitória 

espiritual e escatológica. Essa perspectiva está longe de ser uma invenção cristã, pois 

encontra eco em tradições rabínicas que viam o sofrimento do justo não como punição, mas 

como prova de fidelidade. Tanto no pensamento de Jesus quanto no Talmude, o sofrimento 

se torna um lugar teológico. Eliezer Berkovits observa que “o sofrimento do justo é o preço 

da liberdade humana; é o testemunho de que a fé pode resistir mesmo quando Deus 

silencia”.33 

A lógica de Berakhot 5a também sugere que o sofrimento pode ser um sinal de 

eleição espiritual — uma ideia que se repete em Mateus. Jesus afirma que a perseguição 

sofrida pelos discípulos os coloca em continuidade com os profetas do passado, sugerindo 

uma linhagem de fidelidade provada pelo sofrimento. Assim, tanto os textos talmúdicos 

quanto o evangelho reconhecem o sofrimento como selo de autenticidade profética e 

expressão de adesão radical à vontade de Deus. Trata-se de uma reinterpretação do 

sofrimento como honra, e não desgraça. 

No tratado Sanhedrin 97b, afirma-se que “o mundo permanece graças... aos 

sofrimentos dos justos”, e que esses terão sua recompensa no mundo vindouro. A doutrina 

da recompensa escatológica por fidelidade em meio à dor é idêntica à promessa de Jesus: 

“Grande é a vossa recompensa nos céus”. Essa visão compartilha o horizonte escatológico 

do judaísmo do Segundo Templo, no qual os justos, mesmo oprimidos no presente, esperam 

justiça definitiva da parte de Deus. Ambos os textos convidam à esperança diante da 

opressão, enraizando a resistência espiritual na promessa do futuro divino. 

 
33 BERKOVITS, 1979, p. 96. 



155 

 

Tanto em Mateus quanto nos textos do Talmude, o sofrimento do justo é 

interpretado como caminho de intimidade com Deus. Ele não é buscado por masoquismo, 

mas aceito com confiança. Jesus pede que os discípulos “se alegrem e exultem” — ecoando 

o que Berakhot 5a entende como “sofrimentos de amor”, acolhidos não com amargura, mas 

com esperança. A teologia da dor, portanto, se transforma em uma espiritualidade da 

comunhão: por meio do sofrimento, o fiel se associa ao movimento redentor de Deus na 

história, seja no discipulado cristão, seja no amor à Torá e à justiça na tradição rabínica. 

 

3.3.10 Sumarização 

 

As comparações entre Mt 5,3-12 e diversos textos rabínicos revelam um 

entendimento profundo e compartilhado sobre o sofrimento, a humilhação e a recompensa, 

que são conceitos centrais tanto no cristianismo quanto no judaísmo rabínico. A análise de 

cada um desses versículos, à luz de ensinamentos rabínicos, oferece uma compreensão mais 

rica das palavras de Jesus e sua conexão com a tradição religiosa de Israel, especialmente 

na forma como o sofrimento é visto como um meio de crescimento e uma porta para 

recompensas eternas. 

Ao longo das comparações, se observa tanto em Mt 5 quanto nos textos rabínicos, 

o sofrimento é visto não como um fim em si mesmo, contudo como um meio necessário 

para se alcançar a recompensa. Em Mt 5,3, Jesus proclama os pobres de espírito bem-

aventurados, enquanto em textos rabínicos como Pirkei Avot 4,4 e o Talmude, Sotá 5b, a 

humildade e a mansidão são exaltadas, sugerindo que a humilhação e o sofrimento 

voluntário, por causa de Deus, são caminhos para uma recompensa mais elevada. Essa 

conexão de sofrimento e exaltação é bem visível também na analogia que os rabinos fazem 

entre a Torá, o sacerdócio e o serviço divino como conquistas que demandam esforço, 

refletindo uma continuidade entre os dois sistemas teológicos. 

Em Mt 5,6 do capítulo em tela, Jesus afirma que os que têm fome e sede de justiça 

serão saciados, o que ecoa a ideia rabínica encontrada em Pirkei Avot 2,7, que ensina que 

a Torá traz vida e sabedoria, essenciais para a prática da justiça. Tanto os ensinamentos de 

Jesus quanto os rabínicos entendem que, para se alcançar a verdadeira pureza e justiça é 

necessário um processo contínuo de esforço e dedicação. Nos textos rabínicos, essa busca 

incessante por justiça se reflete não apenas no estudo da Torá, como também em atos de 

bondade e paz, e justamente esse esforço recebe recompensas eternas. 



156 

 

Em Mt 5,5, Jesus declara bem-aventurados os mansos, constituindo-se em paralelo 

com Pirkei Avot 1,12, que exalta a paz e a busca de harmonia. A mansidão, como virtude 

central das Bem-aventuranças, é também uma característica valorizada no judaísmo 

rabínico, especialmente na figura de Arão, que é lembrado como um pacificador. Talmude, 

Eruvin 13b e Gittin 59b ampliam esse conceito, ao reconhecer que a verdadeira paz é 

encontrada na prática da humildade e da misericórdia, valores que tanto a catequese 

mateana quanto o judaísmo rabínico veem como indispensáveis para a construção de uma 

comunidade saudável. A conexão entre mansidão, paz e recompensa eterna é uma linha 

transversal que une essas duas tradições religiosas. 

Os textos rabínicos apresentados, especialmente os que mencionam a Torá como a 

dádiva mais importante e o veículo através do qual o fiel deve buscar a justiça, alinham-se 

com a visão cristã de que a busca por justiça e santidade leva à recompensa celestial . A 

Torá e o estudo contínuo dela, assim como a perseverança nas dificuldades da vida, são 

caminhos que conduzem à verdadeira exaltação, seja no mundo presente, seja no vindouro. 

Da mesma forma, a ênfase de Mateus na perseguição por causa da justiça e da f idelidade a 

Deus sugere que essa busca da pureza e da justiça são, de fato, um reflexo do Reino dos 

Céus, a recompensa eterna prometida aos fiéis. 

A análise comparativa entre as bem-aventuranças de Mateus e os textos rabínicos 

destaca uma convergência significativa nas duas tradições quanto à visão do sofrimento 

como um meio necessário para se alcançar as dádivas de Deus. Ambas as tradições 

reconhecem que o sofrimento, seja por causa da perseguição ou pelo esforço constante em 

manter a pureza, a justiça e a paz, é um componente essencial da vida. Além disso, a 

recompensa celestial, representada pelo Reino dos Céus ou pelo Mundo Vindouro, é a 

culminação dessa jornada de fé e devoção. 

Enquanto Mateus dá ênfase particular ao sofrimento por causa de Cristo, os textos 

rabínicos discutem o sofrimento em relação à fidelidade à Torá e ao serviço a Deus, 

mostrando que, apesar das diferenças teológicas, existe um terreno comum no 

entendimento de que as dádivas são adquiridas através do esforço, da pureza e da paciência 

diante das adversidades. Ambos os conjuntos de textos convidam os leitores e as leitoras a 

perceberem o sofrimento não como um fim, todavia como um meio através do qual os fiéis 

podem ser elevados e preparados para a grande recompensa que Deus lhes reserva.  

Essa visão compartilhada de sofrimento, justiça e recompensa fornece uma base 

teológica sólida para se compreender o contexto como um todo, sublinhando a importância 



157 

 

da perseverança na fé e da busca pela santidade em face das dificuldades da vida e, assim, 

apontando para um modelo sadio de discípulo e discipulado. 

 

3.4 Conclusão das análises comparativas de Mt 5,3-12 com o AT, NT e os textos 

rabínicos 

 

Este capítulo apresentou uma análise comparativa entre as Bem-aventuranças em 

Mt 5,3-12 e diversos textos, abrangendo o Antigo Testamento, o Novo Testamento e os 

textos rabínicos. Ao longo dele, foi possível perceber as semelhanças e diferenças entre os 

ensinamentos de Jesus e as tradições anteriores, refletindo a complexidade e profundidade 

da mensagem que ele trouxe para os seus seguidores e para a compreensão do Reino de 

Deus, assim como o efeito nos textos do Novo Testamento que vieram depois de sua 

pregação. 

Nos textos do Antigo Testamento, especialmente nos livros proféticos e sapienciais, 

encontraram-se conceitos semelhantes aos dos ensinamentos de Jesus em Mateus, como a 

justiça divina, o consolo para os aflitos, e a promessa de bênçãos para aqueles que buscam 

viver de acordo com os princípios divinos. No entanto, a perspectiva de Jesus nas Bem-

aventuranças se destaca ao transformar essas promessas, direcionando-as não apenas para 

o contexto de um Israel terreno, porém para um Reino celestial acessível a todos que o 

seguem com humildade e sinceridade de coração. A ênfase no Reino dos Céus como uma 

recompensa futura é uma das principais inovações do discurso de Jesus, contrastando com 

as expectativas mais imediatas e materiais do Antigo Testamento. 

A análise dos textos do Novo Testamento revelou como as Bem-aventuranças de 

Mateus se tornam um eixo central para a compreensão da prática cristã. As cartas paulinas, 

os ensinamentos de Tiago e outros escritos apostólicos aprofundam as ideias de justiça, 

misericórdia e pureza, sugerindo uma continuidade entre os ensinamentos de Jesus e a 

vivência cristã primitiva. Contudo, a novidade da mensagem de Jesus é clara na forma 

como ele reinterpreta o sofrimento e a perseguição, enfatizando a recompensa eterna, e não 

uma recompensa terrena, que era a expectativa comum no Judaísmo de seu tempo. 

Nos textos rabínicos, como os encontrados no Talmude e no Pirkei Avot, observou-

se uma visão ética e comunitária que compartilha certos princípios com as Bem-

aventuranças, como a misericórdia e o perdão. Entretanto, os rabinos frequentemente 

enfatizavam a pureza ritualística e a observância da Torá como caminhos para a justiça e a 

santidade, enquanto as Bem-aventuranças apontam para uma transformação interior e um 



158 

 

compromisso com os valores do Reino de Deus, muitas vezes em oposição ao status quo 

religioso e social. 

Este capítulo evidenciou que as Bem-aventuranças não devem ser compreendidas 

como um conjunto de máximas isoladas, senão como uma reinterpretação radical de 

princípios éticos e espirituais que, embora presentes em várias tradições judaicas, 

encontram sua realização plena na figura de Jesus Cristo. Ele revoluciona a compreensão 

das bênçãos, deslocando-as do plano físico e material para um reino e eterno, acessível a 

todos aqueles que, em humildade e fé, buscam viver segundo os princípios de justiça, paz, 

misericórdia e pureza. 

Como próximo passo neste estudo, propõe-se realizar uma análise teológica das 

Bem-aventuranças à luz de obras contemporâneas, que apresentam diferentes perspectivas 

sobre o impacto desses ensinamentos no contexto atual. A análise de textos teológicos 

modernos permitirá explorar como as Bem-aventuranças continuam a influenciar a 

Teologia Cristã contemporânea e a prática cristã no mundo pós-moderno, considerando 

temas como a justiça social, a misericórdia em um mundo marcado pela violência e 

desigualdade, e o chamado à reconciliação e à paz em um contexto global de constantes 

conflitos, de modo que se faça análise hermenêutica consistente, tendo já maturado o 

pensamento filosófico e teológico a respeito dos temas em voga. Além disso, será possível 

examinar como os ensinamentos de Jesus encontram ressonância em diferentes contextos 

culturais e sociais, proporcionando reflexão sobre sua relevância para a transformação da 

sociedade e para a vivência cristã nos dias de hoje, visando um modelo para o verdadeiro 

discípulo de Cristo. 

 

 



159 

 

 

4. A ÉTICA DO REINO COMO ESTILO DE VIDA 

 

Anteriormente, ao se estabelecer conexões entre as Bem-aventuranças e o texto 

bíblico como um todo (AT e NT) e a tradição judaica, foram colocados os alicerces 

necessários para que agora se avance em direção à abordagem mais ampla acerca da postura 

do verdadeiro discípulo de Cristo à luz de Mt 5,3-12. Esses paralelos não apenas ampliam 

a compreensão do texto bíblico, como também abrem espaço para reflexão mais profunda 

sobre como pode ser interpretado e vivido na prática do discipulado hoje. Este novo 

capítulo nasce de uma experiência concreta de ministério pastoral e missionário, no 

contexto do Protestantismo Brasileiro.  

Ao longo dos anos, um desafio foi se tornando cada vez mais evidente: acompanhar 

discípulos sinceros que, embora convertidos, permanecem profundamente marcados pelas 

ideias e narrativas do mundo pós-moderno. Trata-se de homens e mulheres que 

verdadeiramente amam a Cristo, mas enfrentam, no cotidiano, a tensão provocada pela 

cultura centrada no ego, que relativiza a verdade, resiste à autoridade e transforma a fé em 

experiência subjetiva e individualizada. Nesse contexto, a hermenêutica das Bem-

aventuranças se torna vital, como chave para resgatar a espiritualidade cristã enraizada na 

Palavra e orientada para o Reino. A cultura pós-moderna tende a desconstruir verdades 

absolutas, questionar qualquer tipo de autoridade e ver a fé como expressão subjetiva e 

meramente emocional: 

Na Era da Autenticidade, marcada pelo individualismo expressivo, ‘a vida ou 
prática religiosa de que participo deve não apenas ser minha escolha, mas falar a 
mim, fazer sentido para o meu desenvolvimento espiritual tal como eu o concebo’. 
O sujeito pós-moderno forja a própria religião, o ‘seu Jesus pessoal’; assim, 
torna-se cada vez menos ‘racional’ aceitar restrições externas. O resultado é uma 
espiritualidade que mede tudo pela intensidade dos sentimentos e dispensa 
qualquer ortodoxia (SMITH, 2014, p. 45-57, grifos do autor). 

 

 

Essa tensão afeta diretamente a formação espiritual e ética do cristão. A ética do 

Reino anunciada por Jesus em Mt 5,3-12 propõe um estilo de vida radicalmente 

contracultural. A pobreza de espírito, o choro pelos males do mundo, a mansidão, a sede 

de justiça, a misericórdia, a pureza de coração, a cultura de paz e até mesmo a aceitação da 



160 

 

perseguição por causa do Evangelho, tudo isso se contrapõe de maneira frontal ao ethos 

dominante de nosso tempo. 

A pós-modernidade é atravessada por valores que desafiam radicalmente a 

formação da identidade cristã. O relativismo moral, como afirma Lyotard, manifesta-se 

pela “incredulidade em relação às metanarrativas”, isto é, recusa aos grandes discursos 

unificadores que ofereciam sentido à existência, entre eles, a fé cristã.1 Nesse contexto, a 

verdade passa a ser subjetiva, relativa a cada indivíduo, minando todas as ideias e o 

pensamento cristão que se propõe a ser o fundamento ético absoluto. Ao mesmo tempo, a 

busca pelo prazer imediato torna-se central. Taylor observa que a sociedade como a 

conhecemos hoje se estrutura sobre o “culto ao eu” e o “primado das satisfações 

individuais”, o que reduz o sentido da vida a experiências sensoriais fugazes e 

autorreferentes.2 A isso se soma o hiper individualismo apontado por Lipovetsky, que 

descreve o sujeito contemporâneo como alguém voltado para “o consumo privado, a 

autonomia pessoal e o bem-estar subjetivo”, dificultando vínculos profundos e 

comprometidos com a comunidade de fé.3 

Bauman, ao refletir sobre o culto à performance e à aparência, revela como as 

relações se tornaram frágeis e descartáveis, passando a ser substituídas por conexões 

efêmeras mediadas pela estética e pela utilidade. Em sua análise daquilo que chamou de 

“modernidade líquida”, afirma que vivemos numa época em que “tudo o que é sólido se 

desmancha no ar antes mesmo de ganhar forma estável” – explicação perfeita do conceito 

proposto por esse sociólogo –, incluindo aí os vínculos de natureza interior.4 Nessa mesma 

direção, Zygurski descreve, no contexto da Igreja Evangélica Brasileira, a espiritualidade 

cristã atual como líquida, fluida e descomprometida – marcada mais por sensações do que 

por convicções profundas e práticas transformadoras. Trata-se da fé sem enraizamento, que 

consome experiências religiosas como produtos, mas evita o chamado à renúncia, ao 

discipulado e à comunhão duradoura.5 Diante desse cenário, a construção do caráter cristão 

coerente e frutífero torna-se tarefa árdua. O discipulado que forma o verdadeiro seguidor 

de Jesus precisa estar ancorado em ética que transcenda o discurso, sendo profundamente 

encarnada, relacional e comunitária – ética do Reino, vivida no cotidiano de cada um de 

 
1 LYOTARD, 2004, p. 17. 
2 TAYLOR, 2007, p. 82. 
3 LIPOVETSKY, 2000, p. 51 
4 BAUMAN, 2001, p. 15 
5 ZYGURSKI, 2020, p. 5-25. 



161 

 

nós. O Papa Bento XVI, no prefácio do YOUCAT, expõe sua perspectiva sobre a 

importância do enraizamento na fé: 

Tendes de saber em que credes. Tendes de conhecer a vossa fé como um 
especialista em tecnologia domina o sistema funcional de um computador. Tendes 
de a compreender como um bom músico entende uma partitura. Sim, tendes de 
estar enraizados na fé ainda mais profundamente que a geração dos vossos pais, 
para enfrentar os desafios e as tentações deste tempo com força e determinação. 
Precisais da ajuda divina para que a vossa fé não seque como uma gota de orvalho 
ao sol, para não sucumbirdes às aliciações do consumismo (YOUCAT, 2019, p. 
10). 

 

 

Este capítulo propõe leitura das Bem-aventuranças como resposta ética às grandes 

questões contemporâneas, no contexto da pós-modernidade, exemplificados na busca por 

prazeres momentâneos, como poder e dinheiro. Cada Bem-aventurança será analisada à luz 

dos desafios do mundo atual e aplicada com intencionalidade prática à realidade das 

pessoas que buscam viver como verdadeiros discípulos de Cristo. Trata-se de hermenêutica 

a ser vivida de forma prática, daqueles que leem o texto não apenas para compreendê-lo, 

mas para vivê-lo em meio à complexidade do nosso tempo. 

A hermenêutica bíblica consiste no estudo e na prática da interpretação das 

Escrituras Sagradas, com o objetivo de compreender o significado original dos textos e 

aplicá-lo de maneira relevante ao que estamos vivendo atualmente. O processo 

hermenêutico envolve etapas que vão desde a análise do contexto histórico e cultural até a 

aplicação dos princípios interpretativos.  É o estudo das regras e princípios que guiam a 

interpretação do texto bíblico, sendo essencial para garantir leitura precisa e fiel ao 

propósito original dos autores bíblicos. Segundo Kaiser Jr., a hermenêutica bíblica tem 

como objetivo principal descobrir o “sentido original” que o autor inspirado desejava 

comunicar; interpretar o texto corretamente é apenas o primeiro passo; o próximo passo é 

aplicá-lo na vida dos leitores.6 

Mais do que ideais de cunho cristão, as Bem-aventuranças representam a fundação 

de novo modelo de humanidade, que contraria os sistemas do mundo que vivemos e 

convida o discípulo a adotar estilo de vida centrado em Deus, na humildade e no serviço. 

Como defende Wright, “Jesus não está apenas oferecendo um novo código de conduta, mas 

inaugurando uma nova ordem de existência”.7 Nesse sentido, as Bem-aventuranças revelam 

 
6 KAISER, 2002, p. 25-44. 
7 WRIGHT, 2010, p. 34-65. 



162 

 

espiritualidade cristã que toca as esferas práticas da vida: como nos relacionamos, como 

julgamos, como reagimos à dor, ao conflito e à injustiça etc. 

Este capítulo, portanto, não representa apenas análise teológica, porém, convite 

pastoral e formativo. Ao estudarmos cada Bem-aventurança, refletiremos sobre como elas 

podem ser aplicadas aos dilemas morais, emocionais e sociais do século XXI. O propósito 

é oferecer ferramentas para líderes, discipuladores e cristãos comprometidos que desejam 

viver a fé cristã como estilo de vida – não apenas como crença doutrinária. 

 

4.1 O verdadeiro discípulo de Cristo não o substitui por nada 

 

Mt 5,3 inaugura a ética do Reino com confrontação direta aos sistemas de valores 

que tentam ocupar o lugar do Criador no coração humano. Na pós-modernidade, as 

idolatrias estão nos desejos desordenados, nas obsessões por controle, sucesso, dinheiro, 

status ou até mesmo nas relações e projetos que nos afastam de Deus. São ídolos funcionais, 

como os chama Keller, que “assumem o lugar de Deus em nossa vida, dando-nos 

identidade, segurança e sentido”.8 

Essa substituição sutil de Cristo por outras fontes de valor e salvação é realidade 

alarmante em nosso tempo. Nicodemus observa que a idolatria contemporânea é mais 

insidiosa, porque se mascara sob formas legítimas: “coisas boas, quando absolutizadas, se 

tornam deuses falsos – o trabalho, a família, o dinheiro, o sucesso ministerial”.9 Wallace 

afirma que “não existe isso de não adorar. Todo mundo adora. A única escolha é o que 

adorar”.10 

Nesse cenário, a Bem-aventurança proposta por Jesus apresenta remédio 

profundamente interior: a humildade de espírito. Ser humilde de espírito é reconhecer a 

total dependência de Deus e a própria falência sem ele; é declarar que nada neste mundo 

pode ocupar o lugar do Senhor em nossa alma. No contexto bíblico, trata-se de coração 

quebrantado, que clama como o salmista: “a quem tenho eu no céu senão a ti? E na terra 

não há quem eu deseje além de ti” (Sl 73,25): 

 
8 KELLER, 2010, p. 22. 
9 NICODEMUS, 2020, p. 71. 
10 WALLACE, 2005, p. 13. 



163 

 

O único lugar no qual a humildade realmente é nossa não é aquele que tentamos 
exibir diante de Deus em oração, mas aquele que levamos conosco e manifestamos 
em nossa conduta cotidiana; as insignificâncias da vida diária são, de fato, as 
importâncias e os testes da eternidade, pois provam qual é, verdadeiramente, o 
espírito que nos habita (MURRAY, 1998, p. 55). 

 

 

Essa disposição interior é o ponto de partida para todo o discipulado cristão 

autêntico. Stott aponta que “a pobreza de espírito é a consciência de que estamos 

espiritualmente falidos diante de Deus [...] só quem reconhece sua carência espiritual é que 

pode entrar no Reino”.11 O verdadeiro discípulo, portanto, não substitui Cristo por nada, 

porque já experimentou a presença do Senhor e sabe que nada pode preenchê-lo além dele. 

A humildade de espírito não apenas denuncia os ídolos, mas os desarma, devolvendo o 

coração ao seu legítimo Rei. 

 

4.2 O verdadeiro discípulo tem e promove a empatia 

 

Vivemos numa era marcada pela polarização, pela intolerância e pelo 

enfraquecimento do diálogo. As redes sociais, embora tenham potencial para aproximar as 

pessoas, frequentemente, são usadas como instrumentos de hostilidade, onde o 

cancelamento, o julgamento imediato e a cultura do ódio se intensificam. Sennett já alertava 

que a sociedade contemporânea enfrenta “declinante capacidade de convivência com o 

diferente”, agravada pela fragmentação e superficialidade dos vínculos humanos.12 

No Brasil, esse cenário se intensificou nos últimos anos, especialmente no campo 

político e religioso, levando irmãos e irmãs, famílias e comunidades inteiras a se 

desintegrarem emocionalmente. Abramovay e Borges identificam que vivemos numa era 

de “ódio digital”, em que a produção de inimigos é parte da construção da identidade: “o 

outro, o diferente, precisa ser eliminado para que se garanta a ilusão de pertencimento”.13 

Haidt alerta: 

Os adolescentes da geração Z se viram obrigados a passar muitas horas de seus 
dias navegando pelas publicações felizes e reluzentes de amigos, conhecidos e 
desconhecidos. Assistiram a um número cada vez maior de vídeos criados por 

 
11 STOTT, 2006, p. 54 
12 SENNETT, 2006, p. 5 
13 ABRAMOVAY; BORGES, 2022, p. 17. 



164 

 

usuários e empresas de entretenimento transmitidos por streaming, oferecidos a 
eles por reprodução automática e por algoritmos projetados para mantê-los 
conectados o máximo possível. Os adolescentes da geração Z passaram muito 
menos tempo brincando, conversando, tendo contato com seus amigos e parentes, 
ou até mesmo fazendo contato visual com eles, o que reduziu suas interações 
sociais corporificadas e essenciais para o bom desenvolvimento humano (HAIDT, 
2024, p. 15). 

 

 

Diante desse ambiente belicoso, Mt 5,4 aponta resposta contraintuitiva e 

profundamente transformadora. A princípio, pode parecer paradoxal associar o choro à 

felicidade, mas Jesus está se referindo àqueles que possuem sensibilidade diante do 

sofrimento, que não endurecem o coração, porém, se permitem ser tocados pela dor alheia. 

Essa sensibilidade é a base da empatia. 

Para Bonhoeffer, “o choro do discípulo é o choro com o outro. Ele não foge da dor 

do mundo, mas a carrega em comunhão com os homens e com o próprio Cristo”.14 Esse 

choro solidário transforma o lamento em consolo, pois onde há empatia, há possibilidade 

de cura, reconciliação e restauração. 

O verdadeiro discípulo não adere à cultura do cancelamento15 – ele ouve, sofre com 

o outro, reconhece a dignidade até de quem pensa diferente. A empatia se torna ato 

revolucionário e profundamente espiritual. Como afirma Brown, “a empatia é uma escolha 

vulnerável. Para nos conectarmos com alguém, precisamos acessar dentro de nós aquela 

parte que conhece a dor”.16 

Assim, Jesus propõe que a Bem-aventurança está em romper com a dureza e frieza 

típicas da sociedade polarizada, e adotar postura de misericórdia e acolhimento. Os que 

choram com os que choram (Rm 12,15) refletem o coração do Reino e recebem consolo 

não como recompensa distante, mas como realidade já presente na comunhão e na 

solidariedade com Deus e com o próximo. 

 

 
14 BONHOEFFER, 2002, p. 108. 
15 O termo “cultura do cancelamento” é extremamente novo, cunhado no contexto contemporâneo do século 
XXI, que está relacionado à Era Digital: quando iniciado, tratou-se de forçar a responsabilização de 
comportamentos inadequados em redes sociais, porém, que evoluiu para algo mais complexo e díspar, se 
tornando espécie de bullying e linchamento virtual, capaz de impactar negativamente a saúde mental dos 
envolvidos e a vida de uma pessoa como um todo (MANFIO; BRASIL, 2024). 
16 BROWN, 2022, p. 66. 



165 

 

 

4.3 O verdadeiro discípulo de Cristo é equilibrado e flexível 

 

Mt 5,5 refere-se à felicidade de quem desenvolve equilíbrio emocional, capaz de 

lidar com conflitos sem se deixar arrastar por fanatismos. Hoje, vivemos em um ambiente 

emocionalmente tóxico, onde a desonestidade intelectual e o fanatismo ideológico 

impedem o diálogo saudável entre gerações – boomers versus millenials17, por exemplo – 

e favorecem a imprevisibilidade emotiva, a intolerância e a raiva. 

Schmitt, ao discutir sobre a “desonestidade intelectual”, observa que mesmo 

pessoas instruídas “selecionam apenas fatos que corroboram suas convicções” em debates 

ideológicos, ignorando evidências simples e transformando a discussão em ataques, não em 

diálogo.18 Esse comportamento impede a convivência com o contraditório, aquele ou 

aquela pessoa que é diferente, criando bolhas que não permitem qualquer tipo de troca ou 

conversa. 

Na mesma linha, estudos como os de pesquisadores da Escola de Witwatersrand, 

em Joanesburgo, apontam que vivemos na era da pós‑verdade, onde “fatos objetivos são 

menos importantes na formação da opinião pública do que apelos a emoções e crenças 

pessoais”.19 Isso gera ambiente propício ao fanatismo e ao desprezo da razão. 

No Brasil, essa dinâmica entre gerações se reflete em tensões como: boomers 

acusando millennials de superficialidade, e millennials vendo os mais velhos como 

resistentes às mudanças. Ambos, porém, muitas vezes, “desqualificam o outro sem 

diálogo”, prejudicando a convivência interpessoal e comunitária. 

“Manso” é aquele que, mesmo imerso no fanatismo, responde com gentileza, 

autocontrole e maleabilidade, sem renunciar à verdade. Como bem coloca Stott, a mansidão 

bíblica é “força sob controle”, equilibrando “tolerância empática com integridade firme”.20 

 
17 Trata-se de termos usados para classificar grupos de pessoas nascidas em diferentes períodos, com base em 
características e experiências de cada tempo. Os boomers se relacionam aos nascidos entre 1946 e 1964, 
enquanto os millenials (Geração Y) aos nascidos entre 1981 e 1996. 
18 SCHMITT, 2020, p. 1. 
19 CALLAGHAN, 2019, p. 9. 
20 STOTT, 2006, p. 78. 



166 

 

Essa postura permite ao discípulo conduzir conversas difíceis com graça e ternura, 

mantendo o respeito e a busca pelo entendimento mútuo. Aquele que é manso não cede à 

raiva do momento, mas busca a criação de pontes, não muros, transformando o confronto 

em encontro, e a hostilidade em hospitalidade. 

 

4.4 O verdadeiro discípulo de Cristo promove justiça social 

 

Mt 5,6 nos aponta para discipulado que não se limita à piedade individual, mas que 

transborda o compromisso social. Trata-se de anseio ético, sede existencial por equidade, 

restauração e reparação – algo que Jesus apresenta como condição essencial para se 

experimentar a plenitude do Reino. 

O mundo atual, no entanto, caminha em direção oposta. A desigualdade social e a 

concentração de renda nas mãos de pequena parcela da humanidade atingem níveis 

alarmantes. No Brasil, segundo estudo do Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada 

(IPEA), os 10% mais ricos detêm mais da metade da renda nacional, enquanto os 50% mais 

pobres convivem com menos de 15% do total.21 O Índice de Gini22 brasileiro, embora com 

oscilações, permanece entre os mais altos do mundo, refletindo a distância entre os 

extremos socioeconômicos.23 

Essa desigualdade estrutural afeta diretamente o acesso a bens básicos como 

educação, saúde, moradia e alimentação. Afirma Barros, um dos principais estudiosos sobre 

pobreza no Brasil, “a desigualdade de oportunidades é a base da perpetuação da pobreza”.24 

Além disso, a mobilidade social ainda é extremamente restrita: filhos de famílias pobres 

têm pouca chance de ascensão econômica, consolidando ciclos de exclusão.25 

Diante disso, o chamado de Jesus para ter fome e sede de justiça não é apenas 

interior: é concreto, social e histórico. A justiça do Reino de Deus exige envolvimento 

radical com o outro, especialmente com o pobre, o marginalizado, o vulnerável . Como 

 
21 IPEA, 2023, p. 11. 
22 Trata-se de medida estatística que quantifica o grau de desigualdade na distribuição de renda ou riqueza da 
população, conforme referência bibliográfica seguinte. 
23 PNUD, 2020, p. 102. 
24 BARROS et al., 2009, p. 45. 
25 NOGUEIRA; ROMANELLI, 2016, p. 78. 



167 

 

afirma Boff, “a justiça é a forma concreta do amor na esfera social”.26 Não há verdadeira 

espiritualidade cristã sem engajamento para a transformação das estruturas injustas da 

sociedade. 

Essa perspectiva se alinha também à tradição daquilo que se denomina “santidade 

social”, de acordo com o pensamento de Wesley, para quem “não existe santidade que não 

seja social”.27 Assim, o verdadeiro discípulo é aquele que transforma sua fé em prática, seu 

amor em ação, seu clamor por justiça em compromisso com o bem comum. 

A Bem-aventurança, portanto, nos lembra que a verdadeira felicidade está em lutar 

para que haja um mundo mais justo, não apenas orar por ele. Espiritualidade cristã sem 

compromisso é ilusão! O discípulo de Cristo promove justiça, porque vê no outro a 

dignidade do próprio Cristo e, assim, constrói o Reino de equidade e justiça social em nosso 

mundo. 

 

4.5 O verdadeiro discípulo de Cristo se importa 

 

Em tempos de hiperconectividade e sobrecarga informacional, a compaixão se 

tornou cada vez mais escassa. O mundo contemporâneo, embora bombardeado por notícias 

de sofrimento, tragédias e desigualdades, assiste à crescente insensibilidade da população 

como um todo. A cultura da indiferença, como descreveu Bauman, é subproduto da 

modernidade líquida, que fragmenta relações, reduz o outro a dado descartável e alimenta 

a ilusão da autossuficiência.28 

A indiferença é visível em diferentes âmbitos: na falta de empatia com os pobres, 

no distanciamento emocional em relação ao sofrimento alheio e na omissão diante da 

injustiça. Segundo Sontag, o excesso de exposição à dor dos outros, sem engajamento 

afetivo, cria distanciamento psíquico que anestesia. Como diz: “as imagens que antes 

comoviam, agora banalizam o horror, porque o hábito leva à insensibilidade”.29 

 
26 BOFF, 1998, p. 104. 
27 WESLEY apud MARSHALL, 2001, p. 89. 
28 BAUMAN, 2011, p. 5-17. 
29 SONTAG, 2003, p. 103. 



168 

 

No Brasil, pesquisas apontam para crescente percepção de que as pessoas estão mais 

egoístas e menos solidárias. O Instituto Cidades Sustentáveis demonstrou que 63% dos 

entrevistados acreditam que a sociedade está se tornando mais individualista e menos 

disposta a ajudar o próximo. Esse dado revela apagamento e banalização dos vínculos 

comunitários e crise de cuidado para com aqueles em situação de vulnerabilidade e a 

pessoa, seja ela qual for.30 

Nesse cenário, a Bem-aventurança da misericórdia é profundamente contracultural; 

não é mero sentimento de pena, mas ação concreta em favor do outro. No contexto bíblico, 

a palavra grega usada por Jesus, eleēmon, denota alguém que é compassivo a ponto de 

intervir na dor do outro.31 O discípulo de Cristo, portanto, é alguém que vê, se comove e 

age, como o samaritano de Lc 10,33-34. 

Nouwen afirma que “a misericórdia é o movimento que nos leva do eu ferido ao 

outro ferido”.32 É a solidariedade que não espera retribuição; é o amor que se dá sem 

interesse, como o de 1Co 13. A Bem-aventurança promete que os misericordiosos 

alcançarão misericórdia, não como moeda de troca, porém, como expressão da 

reciprocidade do Reino: o que se planta com graça, se colhe com graça. 

O verdadeiro discípulo, então, se importa, e não permite que o ruído do mundo 

sufoque a voz do necessitado. Em um tempo de frieza relacional, hostilidade cultural e 

cinismo político, a misericórdia é o testemunho que transforma; é o traço de Cristo no 

coração de quem o segue. 

 

4.6 O verdadeiro discípulo não dá lugar ao diabo em seu coração 

 

Em tempos de manipulação informacional, campanhas de desinformação e a 

proliferação de fake news, a pureza de coração não é apenas virtude moral, mas necessidade 

real. O cenário digital contemporâneo transformou a verdade em moeda de troca, e a 

mentira, em ferramenta de influência. Dentro dessa realidade, o verdadeiro discípulo de 

 
30 INSTITUTO CIDADES SUSTENTÁVEIS, 2022, p. 2-11. 
31 VINE, 2003, p. 412. 
32 NOUWEN, 2006, p. 71. 



169 

 

Cristo é aquele que conserva o coração limpo — sem duplicidade, sem má-intenção, sem 

rancor ou ganância — e que, por isso, está blindado contra os esquemas do engano. 

A expressão “dar lugar ao diabo”, em Ef 4,27, é especialmente pertinente neste 

contexto, pois remete à abertura que se dá à maldade e à mentira quando se permite que a 

ira, a falsidade e a difamação ganhem espaço na vida cotidiana e, sobretudo, no espaço 

virtual. Segundo Han, vivemos numa “sociedade da transparência” que, paradoxalmente, 

camufla sua opacidade atrás de fluxos ininterruptos de informação superficial e 

manipulada, como quando diz que “a transparência absoluta gera uma positividade 

coercitiva, que suprime a verdade e glorifica a performance”.33 

A desinformação é mais do que erro factual: trata-se de estratégia de poder; destrói 

reputações, fragiliza instituições e divide famílias, igrejas e nações. Segundo Wardle, 

existem três categorias principais de conteúdo falso: misinformation (informação incorreta, 

mas não necessariamente mal-intencionada), disinformation (falsidade deliberada) e 

malinformation (verdades manipuladas para causar dano).34 O coração impuro se torna 

veículo dessas forças, pois se deixa conduzir pelo ódio, pela raiva e pela vaidade. 

Cristo, no Sermão do Monte, aponta caminho oposto. O puro de coração é aquele 

que cultiva a integridade interior e não negocia a verdade, mesmo quando não serve aos 

seus interesses. A palavra usada para “limpos” é katharoi, que remete à ideia de algo que 

não é misturado, sem elementos estranhos ou impurezas – condição de integridade e 

transparência interior.35 

Stott, ao comentar sobre Mt 5,8 declara que “os puros de coração são aqueles cujos 

pensamentos, motivações e intenções são inteiramente dedicados a Deus; por isso, eles o 

veem nas circunstâncias, nas pessoas e em seu próprio interior”.36 O discipulado cristão, 

neste sentido, exige vigilância contínua sobre o coração, que segundo Jesus, é a fonte de 

tudo que se manifesta externamente (Mt 15,19). 

O verdadeiro discípulo de Cristo, nesse sentido, é vigilante com o conteúdo que 

compartilha, consome e propaga, porque entende que, ao dar vazão à mentira, não apenas 

distorce a realidade, como também enfraquece seu testemunho e se distancia da presença 

 
33 HAN, 2018, p. 55. 
34 WARDLE, 2017, p. 2-7. 
35 VINE, 2003, p. 314 
36 STOTT, 2003, p. 61. 



170 

 

de Deus; se opõe ao espírito da era digital não apenas com silêncio, mas com pureza, sendo 

luz em meio às trevas da desinformação. 

 

4.7 O verdadeiro discípulo constrói pontes 

 

A humanidade parece viver sob o signo da guerra – não apenas em campo de 

batalha, mas nas atitudes, discursos e nos muros erigidos entre pessoas. Em larga escala, os 

conflitos geopolíticos contemporâneos deixam marcas profundas: 

Invasão da Ucrânia pela Rússia: desde fevereiro de 2022, o conflito já devastou 

cidades, causou centenas de milhares de mortes e deslocamentos, e provocou impactos 

econômicos globais, como a queda de cerca de 675.000 pequenos empreendimentos na 

Ucrânia e a perda de 1,4 milhão na Rússia.37 

Conflito Índia–Paquistão: em abril–maio de 2025, após ataque terrorista em 

Pahalgam, os dois países realizaram operações militares cruzadas, incluindo a “Operação 

Sindoor” e a resposta paquistanesa “Bunyan‑un‑Marsoos, que deixou dezenas de mortos, 

inclusive civis, e ocasionou risco nuclear real.38 

Conflito Irã‑Israel e grupos aliados: em junho de 2025, mísseis israelenses foram 

lançados, iniciando a retomada do conflito histórico entre os dois países; em seguida, houve 

resposta iraniana, com ataques que atingiram instalações israelenses, incluindo hospitais. 

Tal conflito causa profundas rupturas diplomáticas e ameaças de escalada com apoio militar 

dos Estados Unidos – que, ao final do mesmo mês, atacou as instalações do programa 

nuclear iraniano, em operação chamada “Midnight Hammer”. 

No entanto, as guerras vão além das disputas territoriais, posto que se estendem às 

cosmovisões polarizadas, movidas por orgulho, vaidade, medo e sede de poder. Tg 4,1 

lembra que os conflitos nascem “dos desejos que guerreiam”; o verdadeiro muro não é só 

físico, mas ideológico, e se ergue no coração e na mente de todos aqueles que se deixam 

afetar ou mesmo influenciar pela polarização e a cultura da guerra. 

 
37 AUDRETSCH; MOMTAZ; MOTUZENKO; VISMARA, 2023, p. 4‑5. 
38 MEHMOOD, 2025, p. 1462‑1465. 



171 

 

Diante disso, Jesus apresenta em Mt 5,9 os pacificadores como protagonistas do 

Reino de Deus. O pacificador é aquele que constrói pontes – não por fraqueza, porém, em 

decorrência da coragem de desarmar o ódio e propor reconciliação; o pacificador combina 

firmeza com ternura, sem buscar poder destrutivo, mas transformação restauradora. 

Gutiérrez, pioneiro da teologia da libertação, ensina que a paz é fruto de justiça:  

“não haverá reconciliação verdadeira sem a partilha da terra, do pão, da dignidade”.39 O 

discípulo constrói pontes a partir do comprometimento com a dignidade humana, do 

encontro sincero com o outro e da prática da reconciliação, seja na cena geopolítica, na 

comunidade, na família ou no ambiente digital, e age como mediador corajoso, que sabe 

que o Reino de Deus se faz com pontes, não trincheiras. 

 

4.8 O verdadeiro discípulo permanece firme na fé, mesmo em um mundo cínico 

 

A sociedade pós-moderna é marcada pelo cinismo generalizado, que relativiza os 

princípios e valores absolutos, questiona a sinceridade de qualquer compromisso ético e 

reduz a fé a construto social ultrapassado. Este cinismo manifesta-se, como observa 

Sloterdijk, por meio da “razão iluminada pela suspeita”, onde se sabe o que é certo, mas 

opta-se deliberadamente pelo oposto, porque crer de forma íntegra é visto como 

ingenuidade.40 Nesse cenário, a ética cristã, com seus apelos à verdade, perdão, renúncia e 

sacrifício, torna-se alvo de zombaria e até de hostilidade. 

Tal ambiente faz da prática da fé autêntica verdadeiro desafio. O relativismo moral, 

o hedonismo e o niilismo contemporâneo criam solo onde os compromissos duradouros são 

descartados ou considerados opressores. A espiritualidade cristã, quando existe, é muitas 

vezes moldada a gosto do indivíduo, vazia de exigências éticas ou responsabilidade 

relacional, se assemelhando à prática do fast-food, cujo objetivo é democratizar a escolha, 

onde se pode escolher em uma praça de alimentação aquilo que se tem vontade, ou seja, a 

religião e a espiritualidade cristã passam a ser escolha do freguês, onde se opta pela corrente 

que mais lhe agrada.41 

 
39 GUTIÉRREZ, 2012, p. 89. 
40 SLOTERDIJIK, 2012, p. 36. 
41 TAYLOR, 2007, p. 516. 



172 

 

Ao mesmo tempo, cresce em diversos contextos mundiais a hostilidade real e 

institucionalizada contra cristãos. O relatório anual da organização Portas Abertas aponta 

que, em 2024, mais de 365 milhões de cristãos foram severamente perseguidos no mundo, 

sendo mais de 4.700 assassinados por causa de sua fé. Países como Coreia do Norte, 

Afeganistão, Somália e Líbia figuram entre os mais letais para quem professa o 

cristianismo. A Nigéria, especificamente, concentrou sozinha cerca de 82% dos 

assassinatos por motivos religiosos.42 

Não se trata apenas de perseguição estatal. Na Europa e nas Américas, observa-se 

crescente desconforto e oposição pública contra expressões da fé cristã no espaço público 

— sejam posicionamentos éticos baseados em convicções bíblicas ou ações evangelísticas. 

Segundo Müller e Wolff, a secularização avançada criou “neutralidade opressiva”, onde a 

fé é tolerada apenas se mantida no âmbito privado e silencioso.43 

Neste ambiente hostil – cínico em suas ideias, agressivo em suas respectivas 

estruturas e intransigente nas relações –, Mt 5,9 se destaca como chamado à firmeza 

inegociável; é o eco do próprio Cristo que foi rejeitado por viver ética superior à dos demais 

e propor modelo diferenciado, mas que não recuou diante da cruz. Para Stott, essa bem-

aventurança “nos lembra que o discipulado não é isento de custo, e que o mundo, quando 

confrontado com a justiça de Deus, reage com resistência”.44 O Papa Bento XVI ensina que 

“o martírio, em suas múltiplas formas, é a demonstração suprema da autenticidade da fé 

cristã diante de um mundo que recusa a verdade”.45 

De modo similar, o Papa Francisco tem enfatizado a importância da perseverança 

na fé diante das perseguições e do descrédito, afirmando que “a fé não é um refúgio para 

os fracos, mas uma força para os corajosos que resistem ao mal do mundo, com esperança 

e amor”. O Papa Francisco alerta também contra o “cansaço espiritual” e o cinismo que 

leva muitos homens e mulheres a esconderem sua fé ou a desistirem de viver segundo os 

valores do evangelho, conclamando os cristãos a “serem testemunhas firmes e luminosas  

no meio das sombras do mundo”.46 

 
42 PORTAS ABERTAS, 2024, p. 7. 
43 MULLER; WOLFF, 2022, p. 119. 
44 STOTT, 2006, p. 58. 
45 BENTO XVI, 2007, p. 68. 
46 FRANCISCO, 2018, p. 45-47. 



173 

 

O verdadeiro discípulo, portanto, é aquele que permanece fiel, mesmo diante da 

zombaria, da marginalização ou da violência. Sua esperança não está na aceitação pública, 

mas na aprovação divina; sua coragem nasce da convicção de que sofrer por Cristo é 

honroso, e que, mesmo sob cinzas, a luz do Reino resplandece com mais intensidade. 

 

4.9 Conclusão: Desafios da ética do reino e caminhos para o verdadeiro 

discipulado cristão na pós-modernidade 

 

O estudo dos desafios para o resgate da ética do reino passa pelo caminho a ser 

traçado para se tornar verdadeiro discípulo e discípula de Cristo que no contexto atual 

revela panorama complexo, porém, essencial para a compreensão da vivência cristã na 

sociedade contemporânea. Ao longo desta dissertação, foram examinadas características 

fundamentais do mundo pós-moderno, destacando o relativismo moral, o individualismo 

exacerbado, o culto ao prazer e a intolerância crescente contra os princípios bíblicos. Essas 

tendências impõem ao discípulo e discípula postura decidida de compromisso com a justiça 

divina, com a verdade absoluta revelada nas Escrituras e com a vivência da santidade como 

resposta ao chamado de Cristo.47 

O primeiro grande desafio enfrentado pelo discípulo reside na defesa da verdade, 

especialmente em cultura que considera a moralidade como se fosse relativa e o 

cristianismo enquanto algo antiquado ou mesmo opressor. O secularismo avançado e a 

cultura da pós-verdade promovem “neutralidade opressiva”, que marginaliza qualquer 

expressão ética fundamentada em valores transcendentais. Nessa conjuntura, a justiça de 

Deus, oposta ao relativismo e ao subjetivismo, torna-se causa de resistência, crítica e até 

perseguição. A luta pela verdade coloca a pessoa em confronto direto com sistema social 

que valoriza a flexibilidade moral e a busca desenfreada pela satisfação dos desejos 

imediatos. 

Outro aspecto crucial é a tensão contra o individualismo exacerbado. A cultura 

contemporânea, ao promover a autonomia pessoal e a autossuficiência como virtudes 

máximas, desafia o ideal bíblico do discípulo que nega a si mesmo e vive em comunhão 

com o corpo de Cristo. Essa negação implica na entrega ética que contraria a cultura do 

 
47 TAYLOR, 2007, p. 5-7. 



174 

 

sucesso, status e poder tão presentes nas sociedades pós-modernas. O verdadeiro discípulo 

deve, portanto, cultivar humildade, mansidão e pureza de coração, características que 

desafiam a lógica do consumo e da competição. 

No entanto, os desafios são acompanhados de caminhos esperançosos. A confiança 

na graça de Deus e o auxílio do Espírito Santo capacitam o discípulo a perseverar na fé, a 

responder com mansidão e sabedoria diante das adversidades e a viver a justiça que 

transcende as circunstâncias terrenas, mirando na recompensa celestial. Praticar a paz, a 

empatia e a misericórdia são manifestações tangíveis do Reino de Deus e meios pelos quais 

o discípulo contribui para a transformação do mundo corrompido pela injustiça, como 

apontaram os papas recentes deste século, como Francisco e Bento XVI – inclusive, até 

mesmo o “novo papa”, Leão XIV, em uma de suas primeiras homilias, na Vigília de 

Pentecostes, expõe como a paz é algo da mais suma importância para o seu pontificado, ao 

propor a retomada do caminho das Bem-aventuranças, estrada que devemos percorrer 

juntos, rumo à construção da paz.48 

Além disso, a fidelidade ao evangelho implica sofrimento, sobretudo 

transformação. O discipulado não está isento de custo, e as perseguições são oportunidades 

para testemunhar a verdade de Cristo, que venceu o mundo (Jo 16,33). A liderança 

servidora de Jesus inspira o discípulo a confrontar as falácias do mundo com amor e 

verdade, visando restauração e cura, não condenação. 

Diante da dor, do sofrimento e das injustiças que assolam o mundo, o discípulo é 

chamado a estender a mão ao necessitado e a engajar-se na luta por justiça e paz, 

reafirmando sua vocação enquanto agente transformador, o que exige coragem e 

determinação para viver em contracorrente cultural, à semelhança do próprio Cristo. 

Conclui-se que o verdadeiro discípulo de Cristo, no mundo pós-moderno, deve 

reconhecer os múltiplos desafios impostos pela sociedade contemporânea, especialmente 

no tocante à busca pela verdade, santidade e justiça e, ao mesmo tempo, estar pronto para 

trilhar caminhos árduos, porém iluminados pela presença do Espírito Santo e pela esperança 

da recompensa eterna. 

A perseverança na fé, a mansidão diante da oposição, a empatia pelos que sofrem e 

o compromisso com a justiça e a paz constituem elementos fundamentais para que o 

 
48 LEÃO XIV, 2025, p. 1-3. 



175 

 

discípulo viva de modo íntegro e fiel ao evangelho, sendo luz no mundo e refletindo o 

Reino de Deus que se aproxima. 

Por fim, o verdadeiro discípulo não é apenas crente passivo, mas vive a fé como 

estilo de vida; se torna agente ativo de transformação social e religiosa, que enfrenta a 

oposição do mundo com firmeza e amor, experimentando a paz que excede todo 

entendimento e mantendo viva a esperança do Reino eterno, onde a justiça de Deus será 

plenamente manifesta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



176 

 

 

 

CONCLUSÃO 

 

A investigação desenvolvida ao longo desta dissertação teve como objetivo central 

aprofundar o sentido das Bem-aventuranças de Mt 5,3-12, especialmente à luz da frase 

conclusiva de Mt 5,11: “bem-aventurados sois vós...”. A partir dessa chave interpretativa, 

buscou-se responder à pergunta fundamental: como as Bem-aventuranças moldam a 

identidade e a ética do discípulo de Jesus Cristo no século XXI? 

Partindo do estado da questão, constatou-se que as Bem-aventuranças permanecem 

como campo fértil de investigação bíblica e teológica. Pesquisas recentes têm destacado 

sua relevância como síntese da mensagem do Reino de Deus, mas muitas vezes carecem da 

aplicação sistemática à prática do discipulado no mundo contemporâneo. Com base nessa 

lacuna, esta dissertação se propõe reler as Bem-aventuranças como fundamento ético e 

espiritual para a formação do discípulo cristão, especialmente em contextos marcados pelo 

relativismo, pelo hedonismo e pela diluição de valores. 

A análise exegética de Mt 5,1-12, apoiada em fontes como Luz (2007) e Davies & 

Allison (1988), revelou o caráter paradoxal e radical das declarações de Jesus. A palavra 

“makários” (μακάριος), muitas vezes traduzida por “feliz” ou “bem-aventurado”, aponta 

para a realidade escatológica que rompe com as expectativas mundanas de sucesso, poder 

e reconhecimento. O discipulado, segundo Jesus, está intrinsecamente ligado à inversão de 

valores que se manifesta em atitudes como humildade, mansidão, fome de justiça, 

misericórdia e pureza de coração. 

A abordagem intertextual mostrou que essas virtudes não surgem no vácuo, mas 

estão enraizadas em tradições do AT, especialmente nos salmos, nos profetas e na literatura 

sapiencial (Is 61; Sl 1; Sl 37). Além disso, o diálogo com os textos rabínicos indicou tanto 

pontos de continuidade quanto de ruptura entre a ética de Jesus e as perspectivas judaicas 

da época, sobretudo no que tange à interiorização da justiça e à radicalidade da 

misericórdia. 

A partir da hermenêutica proposta, compreendeu-se que as Bem-aventuranças 

constituem verdadeira ética do Reino, que não se limita à esfera individual, mas propõe 

estilo de vida comunitário, alternativo e subversivo diante das estruturas de opressão e da 



177 

 

lógica do egoísmo. Nesse sentido, ser discípulo de Jesus não é apenas imitar o mestre, 

porém, encarnar os valores do Reino que já está entre nós, ainda que em tensão com o “já 

e ainda não” da escatologia cristã. 

Portanto, à luz de tudo o que foi exposto, é possível afirmar que as Bem-

aventuranças constituem manifesto de identidade para o discípulo e a discípula do Reino. 

Não descrevem um ideal inatingível, mas delineiam o caráter daqueles que, pela graça, se 

submetem ao senhorio de Cristo e vivem na dependência do Espírito. Em um mundo que 

valoriza a autopromoção, o conforto e a força, Jesus declara bem-aventurados os que 

choram, os que têm fome de justiça, os que promovem a paz e os que são perseguidos. 

Diante dos desafios da pós-modernidade, o resgate da espiritualidade das Bem-

aventuranças é verdadeira urgência para a Igreja. Como discípulos e discípulas, somos 

chamados a ser sal e luz (Mt 5,13-16), não apenas por palavras, mas pelo testemunho ético 

coerente com o evangelho; o que implica em vivência da fé que seja ao mesmo tempo 

humilde, profética e misericordiosa. 

Dessa forma, entende-se que o objetivo geral proposto nesta pesquisa, a saber, a 

construção da ética do Reino de Deus a partir das Bem-aventuranças e sua implicação para 

a identidade do discípulo de Cristo no século XXI, foi plenamente alcançado. Por meio de 

análise exegética rigorosa, diálogo com o contexto veterotestamentário e rabínico, e 

aplicação hermenêutica à realidade contemporânea, foi possível demonstrar como Mt 5,3-

12 constitui o núcleo teológico e prático do discipulado cristão. 

Optar por focar nas Bem-aventuranças revelou-se escolha metodologicamente 

frutífera, pois estas sentenças inaugurais do Sermão do Monte condensam a proposta de 

Jesus para a nova humanidade reconciliada com Deus e com o próximo, atuando como 

prólogo ético e espiritual para todo o corpo de ensinamentos que se seguem em Mt 5–7. 

Nesse sentido, pode-se dizer que as Bem-aventuranças não apenas abrem o discurso 

inaugural de Jesus, mas resumem de forma paradigmática sua visão do Reino, tornando-se 

ponto de partida coerente para qualquer construção teológica sistemática centrada no 

discipulado. 

Contudo, reconhece-se que este estudo não esgota o potencial interpretativo e 

prático do Sermão do Monte. A delimitação metodológica à perícope de Mt 5,3-12 permitiu 

aprofundamento necessário, como também revela caminhos abertos para pesquisas futuras. 

Pesquisadores poderão, por exemplo, dar continuidade à análise das antíteses (Mt 5,21-48), 



178 

 

das práticas devocionais (Mt 6,1-18), ou do ensino sobre julgamentos e discernimento (Mt 

7), investigando como cada seção contribui para a formação de espiritualidade coerente 

com o Reino e ampliando a compreensão da ética discipular. 

Além disso, também se mostra promissora a ampliação do campo de investigação 

para o diálogo entre as Bem-aventuranças e os discursos ético-filosóficos contemporâneos, 

especialmente em áreas como a ética pública, a ecoteologia e os direitos humanos. A 

interface entre a ética do Reino e os desafios morais do mundo globalizado representam 

campo de estudo que exige atenção teológica constante e engajada. 

Assim, esta dissertação pretende não apenas oferecer contribuição relevante ao 

estudo das Bem-aventuranças, como também inspirar novos olhares sobre o Sermão do 

Monte como um todo. A teologia cristã contemporânea ainda tem muito a aprender e a 

ensinar a partir dessa fonte inesgotável de sabedoria divina que molda corações, 

comunidades e culturas. 

Finalizamos esta dissertação com a convicção de que o discipulado autêntico nasce 

da escuta radical de Jesus e floresce na prática cotidiana da ética do Reino. A Bem-

aventurança não é recompensa, mas estado de ser: é a vida nova que emerge quando se 

caminha com Cristo, mesmo em meio às perseguições, às perdas e às lágrimas. Que esse 

caminho, marcado pelas Bem-aventuranças, seja o solo fértil onde floresce nova geração 

de discípulos comprometidos com a justiça, a paz e o amor.  

  



179 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ABRAMOVAY, Miriam; BORGES, Nadine. Discursos de ódio nas redes sociais: uma 

ameaça aos direitos humanos. São Paulo: Fundação Rosa Luxemburgo, 2022. 

AGOSTINHO, Santo, Bispo de Hipona. O Sermão da Montanha e Escritos sobre fé. São 

Paulo: Paulus, 2017. 

AGOSTINHO, Santo, Bispo de Hipona. Sermão da Montanha. São Paulo: Paulus, 1999. 

(Coleção Patrística; v.1).  

ALLISON, Dale C. The Sermon on the Mount: Inspiring the Moral Imagination. Grand 

Rapids: Baker Academic, 2014. 

ANDRADE, André L. Botelho. Pequena via de Santa Teresinha: caminho de cura e 

santidade. Campinas: Editora Sagrada Família, 2021. 

AUCLAIR, Marcelle. Teresa de Ávila: uma biografia. São Paulo: Quadrante, 2021. 

AUDRETSCH, David; MOMTAZ, Paul P.; MOTUZENKO, Hanna; VISMARA, Silvio. 

The Economic Costs of the Russia‑Ukraine War: A Synthetic Control Study of (Lost) 

Entrepreneurship. Frankfurt: arXiv preprint, 2023. Disponível em: 

https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=4378827 . Acesso em: 04 fev. 2025. 

BALTHASAR, Hans Urs von. El corazón del mundo. Madrid: Ediciones Encuentro SA, 

2009. 

BAUCKHAM, Richard. Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World. 

Grand Rapids: Baker Academic, 2003. 

BAUER, Walter; DANKER, Frederick William (ed.); ARNDT, William; GINGRICH, F. 

Wilbur. A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian 

Literature. 3ed. Chicago: University of Chicago Press, 2000. 

BAUMAN, Zygmunt. Modernidade Líquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 

BEALE, G.K. A New Testament Biblical Theology: The Unfolding of the Old Testament 

in the New. Grand Rapids: Baker Academic, 2011. 



180 

 

BENTO XVI. Jesus de Nazaré: do batismo no Jordão à transfiguração. São Paulo: Planeta, 

2007. 

BERKOVITS, Eliezer. Faith After the Holocaust. New York: Ktav Publishing House, 

1979. 

BETTO, Frei. Jesus rebelde: Mateus, o Evangelho da ruptura. Rio de Janeiro: Editora 

Vozes, 2024. 

BETZ, Hans-Dieter. Essays on the Sermon on the Mount. Philadelphia: Fortress Press, 

1985. 

BÍBLIA. Bíblia Sagrada ARC: Almeida Revista e Corrigida. Barueri: Sociedade Bíblica 

do Brasil, 2018. 

BLOMBERG, Craig L. Jesus e os Evangelhos: Uma introdução ao estudo dos 4 

evangelhos. São Paulo: Vida Nova, 2014. 

BOFF, Leonardo. Cristianismo: o mínimo do mínimo. Petrópolis: Vozes, 1998. 

BOYARIN, Daniel. Border Lines: The Partition of Judaeo-Christianity. Philadelphia: 

University of Pennsylvania Press, 2004.   

BONHOEFFER, Dietrich. Discipulado. São Paulo: Mundo Cristão, 2016. 

BRIDGES, Jerry. As bem-aventuranças. São Paulo: Editora Vida Nova, 2022. 

BRIGHT, John. A História de Israel. São Paulo: Paulus, 2002. 

BROWN, Brené. A coragem de ser imperfeito: como aceitar a própria vulnerabilidade, 

vencer a vergonha e ousar ser quem você é. Rio de Janeiro: Sextante, 2022. 

BRUEGGEMANN, Walter. Teologia do Antigo Testamento: Testemunho, Disputa, 

Defesa. São Paulo: Loyola, 2005. 

BUBER, Martin. Good and Evil: Two Interpretations. New York: Charles Scribner’s Sons, 

1947. 



181 

 

CALVINO, João. Comentário Bíblico de João Calvino. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 

2006. 

CANTALAMESSA, Raniero. Bem-aventurados os pobres no espírito: As Bem-

aventuranças, um caminho de felicidade evangélica. São Paulo: Loyola, 2007. 

CARSON Donald A. O comentário de Mateus. São Paulo: Shedd Publicações, 2011. 

CARTER, Warren. Matthew and the Margins: A Sociopolitical and Religious Reading. 

Maryknoll: Orbis Books, 2000. 

CASIMIRO, Arival Dias. Fundamentos para o discipulado. São Paulo: Heziom, 2024. 

CHAMPLIM, Russel Norman. Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia. 13ed. São 

Paulo: Hagnos, 2013. 

COSTA, Marcos Roberto Nunes. Introdução ao pensamento ético-político de Santo 

Agostinho. São Paulo: Edições Loyola, 2009. 

DAVIES, W.D.; ALLISON, D.C. A Critical and Exegetical Commentary on the Gospel 

According to Saint Matthew. Edinburgh: T&T Clark, 1988. 

DAVIDSON, Benjamin. Léxico Analítico Hebraico e Caldaico. São Paulo: Editora Vida 

Nova, 2018.  

DEUTSCHE BIBEL GESSELSCHAFT. Bíblia Sagrada – Texto Grego. Disponível em: 

<www.die-bibel.de/en/bible/NA28/MAT.5>. Acessado em: 06//08/2023. 

DONIN, Hayim Halevy. Ser judeu: um guia para os judeus de hoje. 2ed. São Paulo: Imago, 

2002. 

DONZELLINI, Mary. A Pedagogia de Jesus. São Paulo: Paulus, 2013. 

DREHER, Rod. A opção beneditina – uma estratégia para cristãos no mundo pós-cristão. 

São Paulo: Editora Ecclesiae, 2021. 

EGGER, Wilhelm. Metodologia do Novo Testamento. São Paulo: Loyola, 2005. 



182 

 

ENOUT, D. João Evangelista. A Regra de São Bento. Rio de Janeiro: Edições Lumen 

Christi, 2018. 

FEE, Gordon D. Filipenses: Comentário Exegético. São Paulo: Vida Nova, 2022. 

FEE, Gordon D. Entendes o que lês? Um guia para entender a Bíblia como auxílio da 

Exegese e da Hermenêutica. São Paulo: Vida Nova, 2018. 

FLUSSER, David. O Judaísmo e as Origens do Cristianismo. São Paulo: Imago, 2002. 

FRANCE, Richard Thomas. The new International Commentary on the New Testament: 

The Gospel of Matthew. Cambridge: Willian B. Eerdmans, 2007. 

FRANCE, Richard Thomas. The Gospel of Matthew. Grand Rapids: Eerdmans, 2007. 

FRANCISCO, Papa. As Bem-Aventuranças e a Cura do Mundo. São Paulo: Paulus, 2021.  

FRANCISCO, Papa. Exortação Apostólica “Gaudete et Exsultate”: Sobre a chamada à 

santidade no mundo atual. São Paulo: Editora Paulinas, 2018. 

FRANCO, Ricardo. Desafios do discipulado no século XXI. São Paulo: Editora Vida, 2019. 

FRECHEIRAS, Marta Luzie de Oliveira. Conceitos Essenciais para uma Teologia Moral 

Fundamental pós-conciliar: reflexões a partir da Ética de Jesus nas Bem-aventuranças de 

Mt 5,3-10. 308 p. Tese de Doutorado (Doutoramento em Teologia) – Pontíficia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2022. Disponível em: 

https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/64769/64769.PDF. Acesso em: 23 jan. 2025. 

GERHARDSSON, Birger. The Apostolic Preaching and Its Development. Abingdon: 

Abingdon Press, 1970. 

GRACIANI, Juliana Santos; ROHREGGER, Roberto. A importância do Sermão da 

Montanha e sua relação com as metas do milênio da Organização das Nações Unidas. 

Caderno Intersaberes, São Paulo, v. 7, n. 11, p. 150-166, 2018. 

GREEN, Joel B. The Gospel of Luke. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, 1997. 

GREENBERG, Irving. The Jewish Way: Living the Holidays. New York: Simon & 

Schuster, 1988. 



183 

 

GUARDINI, Romano. O Senhor – Reflexões Sobre a Pessoa e a Vida de Jesus. São Paulo: 

Cultor de Livros, 2021. 

GUERRA, Richarde Barbosa. Desconforme-se: Um alerta para o jovem do século XXI. 

Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2017. 

GUERRA, Richarde Barbosa. Desconecte-se: Uma jornada de volta à vida real. Rio de 

Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2019. 

GUTIÉRREZ, Gustavo. Paz e Desarmamento: uma perspectiva teológica. São Paulo: 

Paulus, 2012. 

HAIDT, Jonathan. A geração ansiosa: como a infância hiperconectada está causando uma 

epidemia de transtornos mentais. São Paulo: Companhia das Letras, 2024. 

HAHN, Scott. A Father Who Keeps His Promises: God’s Covenant Love in Scripture. 

Cincinnati: St. Anthony Messenger Press, 1998.  

HAN, Byung-Chul. A sociedade da transparência. Petrópolis: Vozes, 2018. 

HESCHEL, Abraham Joshua. God in Search of Man: A Philosophy of Judaism. New York: 

Farrar Straus Giroux, 1976. 

HILL, Andrew. 1 & 2 Chronicles. Grand Rapids: Zondervan, 2003. 

HORSLEY, Richard A. Jesus and the Spiral of Violence: Popular Jewish Resistance in 

Roman Palestine. Minneapolis: Fortress Press, 1993. 

HORSLEY, Richard A. Paul and Empire: Religion and Power in the New Testament. 

Minneapolis: Trinity Press International, 1997. 

INSTITUTO CIDADES SUSTENTÁVEIS. Pesquisa sobre valores sociais no Brasil. São 

Paulo: ICS, 2022. 

INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA (IPEA). Desigualdade e 

Pobreza no Brasil: evolução e principais determinantes. Brasília: IPEA, 2023. 

JEREMIAS, Joachim. O sermão da montanha. São Paulo: Paulinas, 1978. 



184 

 

JERÔNIMO. Obras. São Paulo: Paulus, 2013. (Coleção Patrística; v. 44).  

JOÃO CRISÓSTOMO. Homilias sobre o Evangelho de São Mateus. São Paulo: Paulus, 

2007. (Coleção Patrística; v. 13).  

KAISER Jr., Walter. Introdução a Hermenêutica Bíblica. São Paulo: Cultura Cristã, 2002. 

KELLER, Timothy. Deuses Falsos. São Paulo: Edições Vida Nova, 2018. 

KEENER, Craig S. Comentário Bíblico Cultural do Novo Testamento. 2ed. Rio de Janeiro: 

CPAD, 2014. 

KEENER, Craig S. A Commentary on the Gospel of Matthew. Grand Rapids: W. B. 

Eerdmans, 1999. 

KITTEL, Gerhard; FRIEDRICH, Gerhard. Dicionário Teológico do Novo Testamento. São 

Paulo: Editora Cultura Cristã, 2013.  

KÜNG, Hans. O Cristianismo: a essência e a história de uma religião. São Paulo: Editora 

Verus, 2003. 

LASS, George Eldon. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2003. 

LEAL, José Luciano Marculino; SANTANA, Wilder Kleber Fernandes de; 

FRANCELINO, Pedro Farias. O Sermão da Montanha em perspectiva dialógica. Diálogo 

das Letras, Pau dos Ferros, v. 9, p. 1-20, 2020. 

LEÃO XIV, Papa. Homilia, Vigília de Pentecostes com os movimentos eclesiais, as 

associações e as novas comunidades, 07 de junho de 2025. Vaticano. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/homilies/2025/documents/20250607-veglia-

pentecoste.html. Acesso em: 12 jun. 2025. 

LEVINE, Amy-Jill. The Misunderstood Jew: The Church and the Scandal of the Jewish 

Jesus. New York: HarperOne, 2006.     

LIPOVETSKY, Gilles. A era do vazio: ensaios sobre o individualismo contemporâneo. 

Lisboa: Edições 70, 2000. 

LONGMAN III, Tremper. Daniel. Grand Rapids: Zondervan, 1999. 



185 

 

LUZ, Ulrich. Matthew 1–7: a commentary. Minneapolis: Fortress Press, 2007. 

LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna: uma pesquisa sobre o saber. São 

Paulo: José Olympio, 2004. 

MANFIO, Ellen.; BRASIL, Maria Eduarda. O preço da exposição na internet e os impactos 

na saúde mental de pessoas públicas. Santa Maria: Universidade Federal de Santa Maria, 

2024. 

MARSHALL, Molly. Santidade social e espiritualidade pública: uma releitura wesleyana. 

In: GREEN, Joel (org.). Teologia Wesleyana e Transformação Social. São Paulo: Reflexão, 

2001, p. 21-47. 

MAZZAROLO, Isidoro. As 55 bem-aventuranças do Novo Testamento: Impactos 

sociológicos, jurídicos, econômicos e teológicos, exegese e hermenêuticas. São Paulo: 

Paulus, 2023. 

MEHMOOD, Arslan. The 2025 India‑Pakistan Conflict: From Pahalgam to Operation 

Bunyanum Marsoos. Social Science Review Archives, Lahore, vol. 3, n. 2, p. 1462‑1469, 

jun. 2025. 

METZGER, Bruce M. A textual commentary on the Greek New Testament. Nova York: 

United Bible Societies, 1971. 

MOLTMANN, Jürgen. The Coming of God: Christian Eschatology. Minneapolis: Fortress 

Press, 1997. 

MOO, Douglas. The Epistle to the Romans. Grand Rapids: Eerdmans, 1996. 

MORRIS, Leon. O Evangelho segundo João. São Paulo: Vida Nova, 2002. 

MOTYER, J. Alec. The Prophecy of Isaiah: An Introduction & Commentary. Downers 

Grove: IVP, 1993. 

MÜLLER, Frank; WOLFF, Hans. Cristianismo na era da pós-verdade: fé pública e 

desafios contemporâneos. São Paulo: Fonte Editorial, 2022. 

MURRAY, Andrew. Humility: the journey toward holiness. London: Hodder & Stoughton, 

1998. 



186 

 

NEUFELD, John. The Kingdom of God in the Teachings of Jesus. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2017. 

NEUSNER, Jacob. Judaism in the Beginning of Christianity. Philadelphia: Fortress Press, 

1994. 

NICODEMUS, Augustus. O que estão fazendo com a igreja: os perigos de uma igreja 

centrada no homem. São Paulo: Mundo Cristão, 2020. 

NOGUEIRA, Maria Alice; ROMANELLI, Gilda. Estrutura social brasileira e desigualdade 

de oportunidades educacionais. Revista Brasileira de Educação, São Paulo, n. 21, p. 66-

89, jan./abr. 2016. 

NOLLAND, John. Luke 1:1–9:20 (Word Biblical Commentary, Vol. 35A). Dallas: Word 

Books, 1989. 

NOUWEN, Henri J. M. Compaixão: um reflexo do amor trinitário. São Paulo: Paulinas, 

2006. 

OLIVEIRA, Janete Maria de. A didática de Jesus nos ensinos do prólogo do Sermão do 

Monte: as bem-aventuranças. Teologia e idade, Curitiba, v. 4, n. 08, p. 141-159, dez. 2017. 

ORÍGENES. Comentário sobre o Evangelho segundo Mateus. São Paulo: Paulus, 2011. 

(Coleção Patrística; v. 28). 

OSWALT, John N. The Book of Isaiah: Chapters 40–66. Grand Rapids: Eerdmans, 1998. 

PENNINGTON, Jonathan T. The Sermon on the Mount and Human Flourishing: A 

Theological Commentary. Grand Rapids: Baker Academic, 2017. 

PORTAS ABERTAS. Lista Mundial da Perseguição 2024: relatório anual sobre cristãos 

perseguidos por sua fé. São Paulo: Portas Abertas Brasil, 2024. 

PROGRAMA DAS NAÇÕES UNIDAS PARA O DESENVOLVIMENTO (PNUD). 

Relatório do Desenvolvimento Humano 2020: A próxima fronteira – desenvolvimento 

humano e o antropoceno. Brasília: PNUD, 2020. 

RAHLFS, Alfred (Ed.). Septuaginta. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2012. 



187 

 

RATZINGER, Joseph. Jesus de Nazaré: Do batismo no Jordão à transfiguração. Rio de 

Janeiro: Planeta, 2017. 

REIMER, Ivoni Richter. As bem-aventuranças como antídoto contra a dominação e 

corrupção. Revista de Interpretação Bíblica latino-americana, Petrópolis, v. 78, p. 135-

153, 2018. 

SACKS, Jonathan. To Heal a Fractured World: The Ethics of Responsibility. New York: 

Schocken Books, 2006. 

SANTOS, Arthur Francisco Juliatti dos. A justiça em Mateus: exegese e teologia. Jundiaí: 

Paco, 2022. 

SANTOS, João Batista Ribeiro. Jesus de Nazaré e suas milícias: a oralidade da preleção 

nas “bem-aventuranças” na historiografia canônica de uma comunidade primitiva. Revista 

de História, Salvador, v. 2, n. 2, p. 3-21, 2010. 

SCHMITT, Paula. Desonestidade intelectual e a cegueira da desatenção. São Paulo: Poder 

360, 2020. 

SCHOTTROFF, Luise. A Justiça do Reino: estudos sobre o Sermão da Montanha. São 

Paulo: Paulus, 2007. 

SCHWEIZER, Eduard. The Good News According to Matthew. Louisville: John Knox 

Press, 1975. 

SEFARIA (textos judaicos em Português). Disponível em: 

<https://www.sefaria.org/translations/pt>. Acessado em: 17/08/2024. 

SENNETT, Richard. O declínio do homem público. São Paulo: Companhia das Letras, 

2006. 

SIEDELISKE, Flaviano Nogueira. As bem-aventuranças: o caminho (teo)lógico do 

discipulado. Revista Ensaios Teológicos, Curitiba, v.6, n.1, p. 24-41, 2020. 

SILVA, Cássio Murilo Dias da Silva. Metodologia de exegese bíblica Versão 2.0. São 

Paulo: Paulinas, 2022. 



188 

 

SIMUNDSON, Daniel J. Micah through Malachi. Louisville: Westminster John Knox 

Press, 2005. 

SLOTERDIJK, Peter. Crítica da razão cínica. São Paulo: Estação Liberdade, 2012. 

SMITH, James K.A. How (Not) to Be Secular: reading Charles Taylor. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2014. 

SONTAG, Susan. Diante da dor dos outros. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 

SOUZA, Luiz Alves de. A manifestação da misericórdia na materialidade linguística do 

Evangelho segundo Lucas. 236 p. Dissertação de Mestrado (Mestrado em Linguística) – 

Universidade de Franca, Franca, 2010. Disponível em: 

https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/CUB_fce24842dde6942257bc9e1b7722734a. Acesso 

em: 08 jan. 2025. 

SPURGEON, Charles Haddon. The Treasury of David, Volume 1. Grand Rapids: Baker 

Book House, 1983. 

STEINSALTZ, Adin. Pirkei Avot: Ética dos Pais – A tradição ética do Judaísmo. São 

Paulo: Sêfer, 2012.  

STOTT, John. O Sermão do Monte: Comentário sobre Mateus 5 a 7. São Paulo: Editora 

Vida Nova, 2003. 

STOTT, John. A Mensagem do Sermão do Monte. 2ed. São Paulo: ABU Editora, 2006. 

STRAUSS, David. The Life of Jesus. New York: T&T Clark, 2007. 

STUART, Douglas; FEE, Gordon D. Manual de Exegese Bíblica. São Paulo: Editora Vida 

Nova, 2008. 

TAYLOR, Charles. A era secular. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2007. 

THUAN, François-Xavier Nguyen. Cinco pães e dois peixes: do sofrimento do cárcere um 

alegre testemunho. São Paulo: Editora Santuário, 2011. 

VINE, W.E. Dicionário Vine. 2ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2003. 



189 

 

WALLACE, Daniel B. Greek Grammar beyond the basis: an exegetical syntax of the New 

Testament. Grand Rapids: Zondervan, 1996. 

WALTKE, Bruce K.; HOUSTON, James M.; MOORE, Erika. Os salmos como lamento 

cristão – um comentário histórico. São Paulo: Shedd Publicações, 2018. 

WALTKE, Bruce K.; HOUSTON, James M.; MOORE, Erika. The Book of Proverbs: 

Chapters 1–15. Grand Rapids: Eerdmans, 2004. 

WARDLE, Claire; DERAKHSHAN, Hossein. Information Disorder: Toward an 

interdisciplinary framework for research and policymaking. Strasbourg: Council of Europe, 

2017. 

WIESEL, Elie. Messengers of God: Biblical Portraits and Legends. New York: Random 

House, 1972. 

WRIGHT, Nicholas Thomas. O Sermão da Montanha: Um comentário sobre Mateus 5 a 

7. São Paulo: Editora Vida Nova, 2014. 

WRIGHT, Nicholas Thomas. Matthew for Everyone, Part 1: Chapters 1–15. London: 

SPCK, 2004. 

WRIGHT, Nicholas Thomas. Simplesmente Cristão: Por Que o Cristianismo Faz Sentido. 

São Paulo: Ultimato, 2007. 

WRIGHT, Nicholas Thomas. O Mal e a Justiça de Deus. São Paulo: Editora Ultimato, 

2008.   

YOUCAT FOUNDATION. Youcat: Catecismo Jovem da Igreja Católica. 8ed. Lisboa: 

Paulus, 2019. 

ZYGURSKI, Rafael. Espiritualidade líquida: o que fazer quando a fé se torna fluída 

demais. Belo Horizonte: Ramalhete, 2020. 


