
 

Mauro Miguel de Araújo Teixeira 

 

 

 

 

 

 

 

PARA ALÉM DO JUÍZO ESTÉTICO 

A NECESSIDADE CULTURAL E ANTROPOLÓGICA DA ARTE EM SUSANNE K. 

LANGER 

 

Dissertação de Mestrado em Filosofia 

Orientador: Prof. Dr. Daniel De Luca 

 

 

 

 

Apoio CAPES 

 

 

 

Belo Horizonte 

FAJE – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

2025 



 

 

Mauro Miguel de Araújo Teixeira 

 

 

 

 

 

 

 

PARA ALÉM DO JUÍZO ESTÉTICO 

A NECESSIDADE CULTURAL E ANTROPOLÓGICA DA ARTE EM SUSANNE K. 

LANGER 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Faculdade Jesuíta 
de Filosofia e Teologia, como requisito parcial 
para obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

Área de concentração: Filosofia da Religião, 
Ciência e Cultura 

Orientador: Prof. Dr. Daniel De Luca 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

FAJE – Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia 

2025 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FICHA CATALOGRÁFICA  
  
T266p 
 
 
 

Teixeira, Mauro Miguel de Aráujo 
    Para além do juízo estético: a necessidade cultural e 
antropológica da arte em Susanne K. Langer / Mauro Miguel de 
Aráujo Teixeira.  - Belo Horizonte, 2025. 
    91 p.  
 
    Orientador: Prof. Dr. Daniel De Luca. 
    Dissertação (Mestrado) – Faculdade Jesuíta de Filosofia e 
Teologia, Departamento de Filosofia. 
  
    1. Filosofia. 2. Arte. 3. Langer, Susanne K. I. Noronha, 
Daniel De Luca Silveira de. II. Faculdade Jesuíta de Filosofia e 
Teologia. Departamento de Filosofia. III. Título 

CDU 100  
Elaborada por Zita Mendes Rocha – Bibliotecária – CRB-6/1697 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho aos meus pais, 
especialmente à Mainha (in memorian), que 
sempre se esforçaram em me oferecer a melhor 
educação e ensino. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

Não consideraria justo e leal eu apresentar este trabalho sem agradecer aquelas 

pessoas e instituições que fizeram possível essa realização. As primeiras pessoas a quem 

devo meus agradecimentos são meus pais, Agnel Teixeira dos Santos e Lucinete Rosa de 

Araújo (in memorian), que me motivaram e fizeram de tudo possível para que eu pudesse 

chegar ao final dessa etapa. Agradeço, ainda, a todos os demais familiares que me 

motivaram ou se preocuparam comigo nessa fase da minha vida e do meu estudo, destaco 

aqui meu irmão Agnel Teixeira dos Santos Júnior. 

Esta pesquisa poderia não ter chegado ao fim sem o apoio e a ajuda dos meus 

amigos. Foram tantos e tantas que, durante este período, se fizeram presentes em minha 

vida. Considero a amizade como uma das mais belas dádivas - são pessoas que nós 

mesmos escolhemos para estarem ao nosso lado. Neste período, meus amigos puderam 

me proporcionar momentos de motivação, apoio emocional, auxílio prático e 

entretenimento/lazer. Eles sabem quem são e o que significam para mim, por isso 

nomearei apenas um aqui porque esteve comigo quase que diariamente durante este 

período: Clevisson Rabelo Conceição, sou muito grato pelas motivações e ajudas diárias 

que você me proporcionou nos dois últimos anos. 

Agradeço imensamente, ainda, aos meus professores e à FAJE (Faculdade Jesuíta 

de Filosofia e Teologia) que me formaram até esse momento e me acompanharam nesse 

processo de descoberta de um pesquisador. Dentre meus professores, preciso destacar 

honrosamente Clovis Salgado Gontijo Oliveira, que me acompanhou desde meu trabalho 

de conclusão de curso na graduação, pesquisa de iniciação científica e em boa parte do 

período de orientação deste trabalho dissertativo. A você, Clovis, devo especialmente 

minha chegada inicial ao Mestrado - o primeiro a me motivar e a acreditar em mim e no 

meu potencial para estar aqui - e minha auto descoberta como um pesquisador - observar 

você foi a minha melhor forma de aprender como me tornar bom nesta tarefa. 

Aos demais professores, agradeço porque, de certa forma, tocaram minha vida 

acadêmica e foram presenças significativas nela, destaco aqui alguns Claudia Maria 

Rocha de Oliveira, Verônica de Souza Campos e Daniel De Luca - quem me ajudou ao 

final desse percurso tão prontamente e solícito nesta missão de orientador. 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. Agradeço 



 

a CAPES que financiou e possibilitou todo este processo de estudo e estadia em Belo 

Horizonte para que um melhor trabalho fosse elaborado e construído. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Penso que toda obra de arte tem algo sobre o qual se pode dizer que provém 
do mundo, e que evidencia o próprio sentimento do artista acerca da vida. Isso 
está de acordo com a importância intelectual e, efetivamente, biológica da arte: 
somos impelidos à simbolização e articulação do sentimento quando temos de 
compreendê-lo a fim de nos mantermos orientados na sociedade e na natureza. 
(LANGER, 2011, p. 263) 

 

 

 

 

 

  



 

RESUMO 

Esta dissertação tem como principal objetivo apresentar e desenvolver a hipótese da 
necessidade antropológica e cultural atribuída à arte pela filósofa estadunidense Susanne 
K. Langer (1895-1985). Para tanto, será necessário reconhecer as principais referências 
teóricas da autora (Sheffer, Whitehead, Wittgenstein, Cassirer) e examinar diretamente o 
corpus langeriano, no qual a filosofia da arte, em constante diálogo com a antropologia 
filosófica, ocupa lugar de destaque. O percurso proposto analisará alguns conceitos e 
distinções conceituais fundamentais na obra da autora, que permitirão identificar o papel, 
o lugar e o estatuto da arte de acordo com sua perspectiva. Dentre tais conceitos, será 
destacado, sobretudo, o conceito cassireano de “animal simbólico”, graças ao qual o 
âmbito da teoria do conhecimento se amplia de modo a incluir a elaboração da “vida 
sentida”. Esta, embora intraduzível por via discursiva, ainda poderia ser articulada em 
formas complexas pelo ser humano, em sua possibilidade e necessidade de expressar e 
compreender sua experiência no mundo. 

PALAVRAS-CHAVE: Arte. Animal simbólico. Símbolo. Expressão. Susanne Langer. 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

The main aim of this dissertation is to present and develop the hypothesis of the 
anthropological and cultural necessity attributed to art by the American philosopher 
Susanne K. Langer (1895-1985). In order to do so, it will be necessary to recognize the 
author's main theoretical references (Sheffer, Whitehead, Wittgenstein, Cassirer) and 
directly examine Langer's corpus, in which the philosophy of art, in constant dialogue 
with her philosophical anthropology, occupies a prominent place. The proposed path will 
analyze some fundamental concepts and conceptual distinctions in the author's work, 
which will allow us to identify the role, place and status of art according to her 
perspective. Among these concepts, we will highlight, above all, the Cassirean concept 
of the “symbolic animal”, thanks to which the scope of the theory of knowledge is 
broadened to include the elaboration of “felt life”. This, although untranslatable through 
discourse, could still be articulated in complex forms by human beings, in their possibility 
and need to express and understand their experience in the world 

KEY-WORDS: Art. Symbolic Animal. Symbol. Expression. Susanne Langer. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ______________________________________________________ 13 

1. Um panorama sobre a Antropologia Filosófica de Susanne K. Langer ______ 19 

1.1. Breve apresentação da autora, de seus objetivos teóricos e influências __ 19 

1.2. Análise dos conceitos fundamentais langerianos ___________________ 30 

1.3. O ser humano enquanto animal simbólico segundo Ernst Cassirer _____ 39 

1.4. A dimensão simbólica do ser humano segundo Langer ______________ 41 

2. A hipótese: o papel fundamental da arte na constituição humana __________ 47 

2.1. Uma posição contrária: a arte como atividade supérflua ______________ 47 

2.2. A arte como atividade necessária em Ernst Cassirer _________________ 54 

2.3. A hipótese langeriana sobre a necessidade da arte __________________ 60 

3. Um aprofundamento da hipótese a partir das principais obras da autora _____ 69 

3.1. A significância da música em Filosofia em nova chave ______________ 69 

3.2. A arte como via de formulação e expressão em Sentimento e forma ____ 74 

3.3. O papel da abstração na atividade artística em Problems of art e Mind: an 

Essay on Human Feeling (I) _______________________________________ 78 

3.4. A arte como atividade exclusivamente humana em Mind: an Essay on Human 

Feeling (I) ______________________________________________ 82 

CONCLUSÃO _______________________________________________________ 85 

BIBLIOGRAFIA _____________________________________________________ 88 

 





13 

 

INTRODUÇÃO 
Esta pesquisa pretende verificar o papel da arte, da expressão artística, como um 

elemento primário na constituição do ser humano e da cultura a partir da filosofia da arte 

e da antropologia filosófica propostas pela filósofa estadunidense Susanne Katherina 

Langer (1895-1985). A compreensão da arte como uma expressão simbólica dotada de 

significância1 ganha relevância no início do século XX com a filosofia das formas 

simbólicas de Ernst Cassirer, grande influência para Langer. E o fato de tal compreensão 

da arte se intensificar numa cultura secularizada – na qual, ao mesmo tempo, os símbolos 

religiosos estavam perdendo sua força – motivou a nossa filósofa a elaborar uma teoria 

própria em consonância, de certa forma, com a concepção não só da arte, mas também do 

mito, apresentadas por Cassirer.  

Neste trabalho, será apresentado, a partir do pensamento langeriano, como a arte 

não equivale a um produto supérfluo ou, ainda, a um mero ornamento ou adorno, mas 

figura como um dos principais alicerces da própria cultura. Assim, revela-se 

imprescindível na formação do ser humano enquanto um animal não somente racional (se 

compreendermos a racionalidade num sentido restrito, como elaboração e apreensão de 

estruturas proposicionais), mas, sobretudo, simbólico – a partir da acepção do termo 

trabalhada por Ernst Cassirer. 

Esta temática se faz importante para nós nos tempos atuais, especialmente, porque 

quanto mais o tempo passa – poderíamos acrescentar, sobretudo, após o século XVII, no 

apogeu da Revolução Científica –, mais o ser humano buscou tratar as coisas ao seu redor 

de forma estritamente objetiva. Pensar o ser humano enquanto um ser constituído de 

variados elementos tornou-se, assim, mais difícil numa sociedade objetiva e pragmática, 

que hierarquiza certas atividades e ocupações. E, quando um desses elementos tem um 

componente vinculado à vida emotiva, mais difícil se torna aceitá-lo a partir desse 

paradigma cientificista, que tende a desconsiderá-lo ou a depreciá-lo. Esse é o caso da 

expressão artística, foco do presente trabalho. 

O reconhecimento da necessidade do elemento artístico na constituição do 

humano é defendido por Susanne K. Langer, cuja filosofia da arte se inscreve numa 

 
1 A autora opta por distinguir o termo “significado” (meaning), atribuído aos símbolos construídos pela 
linguagem discursiva, dos termos “significação” ou “significância” (significance ou import), aplicados ao 
conteúdo articulado pelos símbolos artísticos (LANGER, 1957, p. 67). Esta distinção será apresentada de 
forma mais elaborada no decorrer deste trabalho. 



14 

preocupação epistemológica e antropológica mais ampla. Como observa Chaplin, 

especialista na pensadora estadunidense, 

 

A estética de Langer ultrapassa questões tradicionais de beleza, juízo estético 
e gosto. Ao abordar questões mais fundamentais como a percepção sensorial, 
a experiência afetiva e o entendimento humano, Langer faz a estética retomar 
as suas origens pré-kantianas em Alexander Baumgarten e Giambattista Vico. 
Ao assim fazer, ela retira a estética das margens da filosofia, recolocando-a no 
seu centro. (CHAPLIN, 2020, p. 188, tradução nossa) 

 

Tal abordagem justifica nossa escolha pela autora neste trabalho cujo objetivo não 

se limita a uma reflexão ou a um juízo sobre o belo ou sobre a experiência estética, mas 

se dirige, sobretudo, a uma análise das implicações culturais e antropológicas do exercício 

artístico. É interessante observar que a ênfase dada por certas estéticas ao problema da 

beleza poderia nos deslocar do caráter necessário da arte como recurso humano para a 

elaboração de conhecimentos. Essa abordagem pré-kantiana da filosofia da arte de Langer 

justifica, portanto, o recorte de nossa dissertação, sintetizado no próprio título escolhido. 

Para além do juízo estético, a arte responde a uma necessidade de expressão e 

formulação do ser humano a respeito de conteúdos mais existenciais. Tal necessidade, 

anteriormente, era suprida, sobretudo, pela prática religiosa, que pressupõe uma 

elaboração mais comunitária dos símbolos2. Todavia, uma vez que a sociedade passou e 

se encontra em um grande processo de secularização, a religião perdeu relativamente o 

seu lugar e a sua relevância. Tal processo deu espaço para as ciências objetivas e as artes. 

Contudo, a objetividade prescrita pelas ciências, que tende a conceitos generalizantes e 

considera o mundo como composto somente por “fatos” objetivos, ganhou maior 

credibilidade diante das sociedades moderna e contemporânea. Com isso, a arte perdeu 

considerável reconhecimento em nosso cotidiano, o que torna necessária uma afirmação 

de sua permanente importância na vida do ser humano. 

Como o filósofo alemão Ernst Cassirer afirmava em sua obra Ensaio sobre o 

Homem, o ser humano é, para além de um animal racional, um animal simbólico 

(CASSIRER, 2005, p. 50), que tem e sente a necessidade de simbolizar não só sua 

apreensão do mundo exterior pela linguagem discursiva, mas igualmente o que nossa 

 
2 Langer desenvolve um pouco mais desse caráter comunitário/social dos símbolos em seu artigo The Lord 

of Creation. 



15 

 

filósofa chama, em continuidade com Henry James, de “vida sentida” (felt life)3. Seja de 

forma consciente ou inconsciente, não abdicamos de simbolizar, em formas complexas, 

nossos sentimentos, emoções, ideias e os acontecimentos que nos envolvem, através das 

diversas expressões artísticas. Estas permitem uma privilegiada elaboração dos conteúdos 

da vida emotiva em suas diversas nuanças4, intraduzíveis pela linguagem discursiva. 

A expressão artística, dessa forma, não ocupa na vida do ser humano – ou, ainda, 

na cultura – o espaço de um simples ornamento, de um adorno ou, sequer, de um mero 

produto sofisticado, de luxo. Contrariamente, desempenha a função de um elemento 

fundamental na constituição do ser humano, em nosso processo de autocompreensão e na 

formação da cultura. Nossa própria estrutura, enquanto seres humanos, só se manifesta 

em sua totalidade quando exercemos e reconhecemos que essa atividade 

simbólica/artística, exigindo um complexo e refinado processo de abstração (LANGER, 

1930, p. 166), é natural e intrínseca em nós. 

Sendo assim, o papel das artes na formação cultural e na educação do ser humano 

apresenta-se como o objeto de estudo desta pesquisa, uma vez que se costuma 

desconsiderar o caráter imprescindível da arte (fato que se observa, por exemplo, nos 

precipitados cortes de verba para a cultura em épocas de crise econômica). Diante da 

usual interpretação da arte como mero ornamento ou objeto de luxo, torna-se importante 

afirmar, com adequado respaldo teórico que extrairemos da autora Susanne Langer, a 

presença necessária da arte na constituição da nossa humanidade. 

A temática proposta para esta nossa pesquisa assim como a autora que lhe serve 

de fundamentação têm despertado, nos últimos anos, crescente interesse no meio 

acadêmico. No cenário brasileiro, já podemos encontrar algumas pesquisas sobre a autora 

e a questão por ela levantada que norteará esta pesquisa. Como exemplo desses trabalhos, 

temos o artigo “Para além do literal: a arte como ampliação do humano em Susanne 

Langer”, do professor e pesquisador Dr. Clovis Salgado Gontijo Oliveira, que relaciona 

a filosofia da arte da filósofa estadunidense com sua antropologia filosófica, tendo uma 

preocupação com os conceitos fundamentais da autora. Examina, ainda, a hipótese 

langeriana relativa ao papel da expressão artística para a autocompreensão humana. 

 
3 Conceito importante no pensamento langeriano, citado em Problems of Art e Sentimento e Forma. 
4 “A arte, assim argumenta Langer, é uma forma simbólica não discursiva capaz de capturar nuanças sutis 
de sentimento humano que não são abarcadas pelos padrões e comuns emoções nomeadas como alegria, 
tristeza, raiva ou medo.” (CHAPLIN, 2020, p. 189, tradução nossa) 



16 

Outras pesquisas que refletem como a autora está sendo trabalhada na atualidade 

no Brasil são o artigo “O estatuto da música tonal em Susanne Langer”, de autoria 

conjunta de Ivânio Lopes de Azevedo Júnior e Ilana Viana do Amaral, que foi publicado 

na Revista de Filosofia da Universidade Federal do Ceará e a tese de doutorado em 

Estética e Filosofia da Arte da Universidade de São Paulo A dimensão afetiva da arte: 

Mário Pedrosa e a percepção estética, de Gabriela Borges Abraços. O artigo recém citado 

aborda como a música tonal pode ser um reflexo do desenvolvimento histórico-cultural 

dos modos de manifestação do ser humano, dotado da capacidade e necessidade do 

simbolismo. Apesar de concentrar-se em outro autor, a referida tese aborda, em um dos 

tópicos, como Langer influenciou o eminente crítico de arte brasileiro Mário Pedrosa e, 

ao mesmo tempo, apresenta um pouco da concepção de arte na filosofia simbólica da 

filósofa estadunidense. 

Ainda no cenário brasileiro, podemos destacar que, na década de 1970, Langer foi 

muito trabalhada não só por pesquisadores acadêmicos, mas também por artistas de 

vanguarda5. E, como reflexo desse estudo, foram publicadas, em nosso país, as traduções 

para o português das principais obras da autora no campo da filosofia da arte, como 

Filosofia em Nova Chave e Sentimento e Forma. Após todo esse estudo e pesquisa nas 

últimas décadas do século passado, o pensamento langeriano, aparentemente, foi 

esquecido, deixado de lado, e, atualmente, com esses artigos, teses e pesquisas, seu nome 

e suas ideias vêm crescendo e tomando lugar novamente nos estudos filosóficos de nosso 

país. 

Analisando o cenário internacional, temos grandes nomes de pesquisadores e 

especialistas em Susanne Langer. Na nossa bibliografia, incluímos outra tese de 

doutorado em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de Valparaíso no Chile com 

o título: El concepto de vitalidad en la filosofía de la mente de Susanne Langer para la 

comprensión del arte primitivo, que busca apresentar a reflexão em torno da arte, bem 

como a concepção de simbolismo no pensamento de Langer e como essas ideias estão 

intimamente ligadas à mente humana e, assim, igualmente, à área da epistemologia. Essa 

tese será relevante para nosso trabalho, uma vez que reflete sobre o papel fundamental da 

 
5 Prova disso é a menção ao nome de Langer no Manifesto Neoconcreto (1959), assinado pelos artistas 
Amílcar de Castro, Lygia Clark, Ferreira Gullar, Reynaldo Jardim, Cláudio Mello e Souza, Lygia Pape, 
Theon Spanúdis e Franz Weissmann. 



17 

 

arte na constituição da especificidade humana, desde os primórdios da cultura (arte 

primitiva). 

Uma grande especialista em Langer, que não poderia deixar de constar em nossa 

bibliografia, é a pesquisadora Adrienne Dengerink Chaplin, conhecida 

internacionalmente entre os estudiosos da nossa autora, especialmente por seu livro 

“Philosophy of Susanne Langer: Embodied Meaning in Logic, Art and Feeling” (2020). 

Esta obra apresenta uma pequena biografia de Langer, suas quatro influências filosóficas 

fundamentais (Henry Sheffer, Ernst Cassirer, Alfred Whitehead e Ludwig Wittgenstein), 

seu caminho percorrido num ambiente acadêmico misógino e as ideias condutoras de seu 

pensamento, como a lógica dos signos e símbolos, a arte como a forma do sentimento, a 

mente como significado corpóreo, entre outras concepções/reflexões. 

Um outro livro que foi publicado no início desse ano de 2024, organizado pela 

pesquisadora canadense Lona Gaikis, contendo capítulos de diversos pesquisadores 

interessados no pensamento langeriano ao redor do mundo, também será de grande valia 

à nossa pesquisa. Os 18 capítulos do livro “The Bloomsbury Handbook of Susanne K. 

Langer” passeiam por temas que abordam desde as principais influências de Langer até 

suas ideias centrais nas diferentes áreas de estudo da filosofia, como a Lógica, a Estética, 

a Filosofia da Cultura, a Filosofia da Mente e a Epistemologia. 

Ainda nesse cenário internacional, é importante citar o Círculo Susanne K. 

Langer, fundado em 2020 por pesquisadores que decidiram criar uma rede internacional 

multidisciplinar (Filosofia, Artes, Psicologia, Comunicação) dedicada ao pensamento de 

Langer, visto o número crescente de estudos sobre a autora provenientes de diferentes 

países e áreas disciplinares. Esse mesmo Círculo promoveu a primeira conferência 

internacional e interdisciplinar sobre o pensamento da filósofa estadunidense, sediado no 

Max Planck Institute for Empirical Aesthetics (Frankfurt, 2020). Nessa conferência, 

foram apresentadas mais de trinta pesquisas por pesquisadores internacionais, abrangendo 

e desenvolvendo temas levantados por Langer ao longo de suas obras, referentes a 

variados âmbitos, como a cultura, a política, a música, a psicologia, a lógica e a teoria dos 

símbolos. Vale mencionar que o Círculo Langer abriga um sítio eletrônico com rico 

material sobre a autora (livros, artigos, fichas de estudo, entrevistas da filósofa, assim 

como textos de comentadores), constantemente atualizado, que contribuirá em muito para 

a presente pesquisa. Uma segunda conferência do Círculo ocorreu em junho de 2024 com 



18 

o título “Langer, Creativity, and American Thought: A Conference on the Work and 

Influence of Susanne Langer” que foi realizada pelo American Institute of Philosophical 

and Cultural Thought e pela Southern Illinois University Carbondale. 

Por fim, com esta pesquisa, serão apresentadas quais as razões para tal necessidade 

atribuída à arte pela filósofa Susanne Langer a partir de suas principais obras. E, para 

isso, o primeiro capítulo deste trabalho iniciará com um panorama sobre a antropologia 

filosófica da autora. Em um primeiro momento, será exposta uma breve apresentação da 

autora, de seus objetivos teóricos e influências. Em seguida, será realizada uma revisão 

de seus conceitos fundamentais, sobretudo, daqueles presentes na segunda fase de sua 

obra (dedicada à filosofia da arte). Por fim, na terceira parte do primeiro capítulo,  será 

tratada a concepção langeriana do ser humano enquanto um animal simbólico, 

influenciada diretamente por Cassirer.  

O segundo capítulo, dirigido à hipótese do trabalho, partirá de uma breve 

enunciação das posições contrárias à de Langer, que concebem a arte como uma atividade 

supérflua na vida humana. Depois disso, será verificada a compreensão positiva da arte 

como elemento fundamental na constituição humana, primeiramente a partir da obra de 

Cassirer e, posteriormente, de sua discípula, Langer, que desenvolve esse tema de modo 

mais elaborado.  

Por fim, no terceiro e último capítulo serão destacados e examinados recortes das 

principais obras da autora que sustentam a ideia central desta pesquisa. Os quatro tópicos 

desses capítulos serão respectivamente dedicados aos livros: Filosofia em nova chave, 

Sentimento e forma, Problems of Art e Mind: an Essay on Human Feeling. A partir deste 

percurso, será possível identificar argumentos capazes de sustentar, com base em Langer 

e em suas influências filosóficas, o papel imprescindível e constante ocupado pela arte 

para o ser humano e para a cultura.



19 

1 Um panorama sobre a Antropologia Filosófica de Susanne K. Langer 

Neste primeiro capítulo, apresentaremos a filósofa estadunidense Susanne K. 

Langer, a partir do escopo geral de sua pesquisa dentro da Filosofia. De forma bem 

sucinta, abordaremos o preconceito sofrido pela pensadora por motivos provavelmente 

misóginos dentro da academia e passearemos pelas três fases de seu pensamento: a 

primeira fase voltada especialmente aos estudos da Lógica; a segunda – na qual nos 

deteremos de forma especial no decorrer deste trabalho – dedicada sobretudo à Filosofia 

da Cultura, Ciência e Arte; e a terceira e última fase de seu pensamento dirigida à Filosofia 

da Mente.1 

Trataremos, ainda, as principais influências teóricas de Langer, a saber Henry M. 

Sheffer, Ernst Cassirer, Alfred N. Whitehead e Ludwig Wittgenstein. Do mesmo modo, 

abordaremos os principais conceitos da filósofa, que se farão necessários para uma melhor 

compreensão de sua filosofia. Por fim, versaremos sobre a abordagem antropológica 

presente no pensamento de Langer que concebia o ser humano, assim como Cassirer, para 

além de um animal rationale, concebendo-o, assim, como um animal symbolicum. 

 

1.1 Breve apresentação da autora, de seus objetivos teóricos e influências 

Susanne Katherina Langer (1895-1985), filha de imigrantes alemães, nasceu em 

Nova Iorque, EUA. Aparentemente, seu gosto pelas artes foi despertado e incentivado 

desde sua infância. Seu pai, Antonio Knauth, era um “talentoso músico amador”, que 

contava com músicos profissionais entre os seus amigos, os quais “acompanhava com 

frequência em saraus em sua casa. [...] Na infância, Susanne Knauth aprendeu a tocar 

piano, escrevia poemas e contos, que ilustrava, e os encenava com os irmãos para a 

família e os amigos.” (DRYDEN, 2003, p. 190, tradução nossa). Contudo, por motivos 

desconhecidos, Langer preferiu seguir uma carreira acadêmica na Filosofia, mesmo que 

sempre voltada e aberta às artes. 

No início de sua carreira acadêmica, por motivos misóginos, em que a mulher era 

compreendida como inferior ao homem intelectualmente, Langer não pôde ingressar em 

 
1 Faz-se importante salientar que a divisão dessas 3 fases do pensamento langeriano não foram feitas por 
mim, mas já se é aceita de forma consensual entre os atuais pesquisadores da obra da autora, como no 
Susanne K. Langer Circle. Tal divisão é bem apresentada, também, na introdução da obra “The Philosophy 

of Susanne Langer: embodied meaning in logic, art and feeling” (2020) da pesquisadora Adrienne 
Dengerink Chaplin. 



20 

Harvard – pois, então, só eram admitidos alunos do sexo masculino –, matriculando-se, 

assim, na Radcliffe College. Esta instituição, dirigida a jovens do sexo feminino 

provenientes da classe alta da Nova Inglaterra, era tida como um “anexo de Harvard”, 

pois oferecia o mesmo ensino da célebre universidade com o mesmo corpo docente, 

embora as alunas de Radcliffe não recebessem o diploma expedido por Harvard 

(CHAPLIN, 2020, p. 47-49). O famoso filósofo e crítico de arte Arthur Danto relata seu 

contato com Langer e testemunha tal dificuldade, encontrada pela filósofa, em se 

estabelecer num ambiente majoritariamente masculino: 

 

Estudei com Susanne Langer, a autora de Filosofia em nova chave... Era 
atraente e europeia, entrou na sala de aula com um violoncelo. Escrevi para ela 
um artigo sobre a terceira Crítica de Kant, de que ela gostou muito. Mas o 
departamento não a apoiava de modo especial, por ela ser mulher. Professores 
do sexo masculino sem grande distinção diziam que as mulheres simplesmente 
não eram capazes de fazer filosofia. (DANTO, 2011, não paginado, tradução 
nossa)2 

 

É possível encontrarmos, em cartas de professores de Harvard e Radcliffe, grandes 

elogios direcionados a Langer, como aqueles tecidos pelos professores Ralph B. Perry e 

Ada L. Comstock, disponíveis no sítio eletrônico dedicado à autora estadunidense. 

Contudo, mesmo com tal reconhecimento, Langer encontrou grandes desafios para 

permanecer e se sobressair diante do preconceito intelectual contra a mulher no seu 

tempo. Assim relata Chaplin: 

 

Na época de Langer, as mulheres de Radcliffe encontravam-se em séria 
desvantagem em relação aos estudantes homens de Harvard. Elas não tinham 
os mesmos direitos e privilégios. Seus alojamentos eram inferiores; não tinham 
acesso aos refeitórios da faculdade; eram proibidas de entrar em determinadas 
partes das instalações da universidade, como salas comuns e bibliotecas - 
somente em 1967 a Biblioteca Lamont de Harvard foi aberta às mulheres; não 
faziam parte da cultura acadêmica que facilitava conversas informais e 
contatos com professores e colegas (situações que proporcionavam 
apresentações e cartas de recomendação para promover suas carreiras); não 
eram elegíveis para subsídios de viagem, bolsas de estudo para alunos e outros 
prêmios e privilégios; eram excluídas das funções de tomada de decisão na 
administração acadêmica. Em suma, eram excluídas da instituição acadêmica 
como um todo... (CHAPLIN, 2020, p. 50, tradução nossa) 

 

 
2  DANTO, Arthur. Three Careers. 2011. Disponível em: http://www.lucadelbaldo.com/works/arthur-
danto. Acesso em 14 ago. 2024. 



21 

Após lidar com tanta dificuldade para encontrar um espaço na academia, Langer 

tornou-se bacharel e mestre em Filosofia pela Radcliffe College sob a orientação de Henry 

Sheffer, de quem sofreu grande influência, especialmente nos seus estudos da lógica. 

Defendeu, em 1926, sua tese de doutorado, intitulada A Logical Analysis of Meaning, sob 

a orientação de outro grande lógico, Alfred Whitehead. Pela influência desses dois 

filósofos e lógicos, Langer deu início à primeira fase de seu pensamento concentrando-se 

nessa mesma área da lógica. Juntamente com outros filósofos, como W. V. Quine, fundou 

então a Associação para Lógica Simbólica, em meados de 1930. Essa fase inicial é 

representada por dois de seus livros: “The Practice of Philosophy” (1930) e “An 

Introduction to Symbolic Logic” (1937). 

É notório, quando temos em mente todo o trajeto acadêmico e intelectual 

percorrido pela filósofa estadunidense, que essa primeira fase foi como uma base e 

estrutura para ela construir toda sua teoria sobre a arte – na segunda fase – e uma filosofia 

da mente – na terceira e última fase de seu pensamento. Sua percepção sobre a lógica 

pode ser considerada como uma compreensão mais ampla do que aquela então e ainda 

vigente como padrão no meio acadêmico. De modo geral, quando tratamos de lógica, 

lembramos de grandes filósofos como Russell, Frege e Peirce. Entretanto, todos esses 

filósofos definiram e trataram a lógica simplesmente como um estudo de proposições 

matemáticas ou linguísticas. Por outro lado, a tradição seguida por Langer, herdada de 

Sheffer e, a partir deste, do lógico Josiah Royce, compreendia a lógica para além das 

proposições, abrangendo “a ciência de formas [proposicionais] tanto quanto o estudo dos 

padrões.” (LANGER, 1930, p. 83, tradução nossa). 

Como afirma Chaplin: “Para Sheffer, assim como tinha sido para Royce, a lógica 

não era primeiramente um estudo dos princípios de inferência, mas um estudo de ordem 

e formas, padrões e estruturas.” (CHAPLIN, 2020, p. 68, tradução nossa). Langer 

assumiu, então, essa herança deixada pelo seu orientador nos primeiros anos de sua 

formação filosófica, aplicando o conceito de lógica aos símbolos artísticos e 

apresentativos3, uma vez que estes, mesmo que se não sejam compostos por proposições 

linguísticas ou matemáticas, apresentam certa ordem na sua composição, na sua forma. 

 
3 Será explicitado a diferença entre símbolos apresentativos, artísticos, entre outros, na próxima seção deste 
capítulo. 



22 

Chegando, então, à segunda fase de seu pensamento, Langer passou a dedicar-se 

à filosofia da cultura, ciência e arte. Nesse momento, como sublinha Chaplin, a autora 

voltou 

 

sua atenção para uma análise crítica dos paradigmas dominantes que 
moldavam a filosofia de sua época. Isso a levou a descobrir o novo tema que 
estava surgindo em várias disciplinas e campos de estudo: a noção da mente 
como um transformador simbólico. Essa “nova chave” tornou-se o tema central 
do livro pelo qual ela ficou mais conhecida: “Filosofia em nova chave: um 
estudo do simbolismo da Razão, Rito e Arte”. (CHAPLIN, 2020, p. 17, 
tradução nossa) 

 

Em Filosofia em nova chave (1942), Langer tratou de forma mais analítica e 

precisa seu estudo sobre o simbolismo. Ela dedicou esse livro ao seu orientador de 

doutorado, o professor Whitehead, do qual herdou muito desse estudo sobre os símbolos. 

Além de Whitehead, Ernst Cassirer figurou entre as grandes referências para a 

composição desse volume, embora ambos não terem sido citados com frequência em suas 

páginas, como observou Langer no prefácio à primeira edição da obra: “Os escritos do 

sábio [Whitehead], a quem este livro é dedicado, recebem nele escassa menção explícita; 

o mesmo sucede com as obras de Ernst Cassirer, o pioneiro da filosofia do simbolismo...” 

(LANGER, 1971b, p. 9). 

Além da obra supracitada, essa segunda fase foi marcada por outros dois livros, 

Sentimento e forma (1953) – que como a própria autora escreveu, é tido como “o segundo 

volume do estudo sobre simbolismo que se iniciou com Filosofia em nova chave” 

(LANGER, 2011, p. XI) – e Problems of Art (1957). Nessas obras, Langer elaborou não 

apenas seus estudos do simbolismo em geral, mas da filosofia da arte e da antropologia 

filosófica, entrelaçando intimamente ambas as áreas. É a partir de tais trabalhos que 

Langer ultrapassou as questões tradicionais da estética, como a beleza, o juízo estético e 

o gosto. 

E diferentemente de autores como Kant, que negavam o caráter de conhecimento 

às artes, Langer acreditava que seria possível conhecer por meio da arte, mais 

especificamente, dos símbolos artísticos. Haveria, portanto, um conhecimento 

proporcionado pela arte, assim como um conhecimento proporcionado pelas ciências. De 

acordo com a filósofa estadunidense, o que a arte pode nos dar a conhecer é aquele 

conteúdo expresso propriamente nas obras de arte. Tal conteúdo, que encontra sua forma 



23 

mais consentânea de expressão nos símbolos artísticos, normalmente é fruto da 

elaboração, pelo artista, de dados de nossa vida interior ou de nossa vida sentida4. O 

pensamento desenvolvido por Langer nessa segunda fase será a base e referência principal 

de nossa dissertação como um todo, especialmente no segundo e terceiro capítulos, 

quando o apresentaremos e discutiremos em maior detalhe. 

Podemos considerar que, nessa fase, a filósofa estadunidense levou adiante a 

virada linguística efetuada primordialmente por Wittgenstein. Nesse contexto, ela realiza 

o que foi posteriormente chamado de uma virada simbólica (“symbolic turn”), como 

Chaplin explica: 

 

A leitura que Langer faz do Tractatus destaca a preocupação de Wittgenstein 
com a natureza e as limitações da expressão linguística, e isso pode ser visto 
como parte de um processo linguístico mais amplo ou, mais conhecido, a 
“virada simbólica” de sua época. Para Langer, a nova ideia geradora da época 
- a “nova chave” na filosofia - foi a descoberta de que os dados dos nossos 
sentidos são primariamente símbolos e de que os “fatos” que compõem nosso 
conhecimento do mundo são inerentemente simbólicos. (CHAPLIN, 2020, p. 
35, tradução nossa) 

 

Susanne Langer dedicou os últimos anos de sua vida aos estudos da filosofia da 

mente, graças ao apoio financeiro do fundo de pesquisa da Fundação Kaufmann, 

concedido de 1957 até 1982, três anos antes de sua morte. Provida de tal recurso, 

concretiza o desejo de se mudar para uma casa mais afastada da cidade em Old Lyme, 

Connecticut. Nesse tempo, escreve Ensaios filosóficos (1962) e a sua considerada obra 

magna, a trilogia Mind: an essay on human feeling (1967, 1971 e 1982). 

Nessa última fase de seu pensamento, Langer deu ênfase ao significado 

incorporado (“embodied meaning”), não somente nas obras de artes, mas em todas as 

formas de símbolos apresentativos. Segundo a autora, o significado dos símbolos, ou a 

significação5, como, em alguns casos, ela costumava precisar, estava contido nos próprios 

símbolos artísticos. Estes não seriam apenas uma mera representação de algo externo a 

eles, uma vez que possuiriam uma significação intrínseca. 

 
4 Conceito emprestado do escritor Henry James por Langer, uti lizado especialmente nas suas obras 
Sentimento e Forma e Problems of Art. 
5 A autora opta por distinguir o termo “significado” (meaning), atribuído aos símbolos legítimos construídos 
pela linguagem discursiva, dos termos “significação”, “significância” (significance ou import), aplicados 
ao conteúdo articulado pelos símbolos artísticos (LANGER, 1957, p. 67). 



24 

Como já citado anteriormente, Langer sofreu influência de quatro principais 

autores: Henry Sheffer, Ernst Cassirer, Alfred Whitehead e Wittgenstein, cada um deles 

deixando suas marcas em um determinado aspecto do pensamento da autora 

estadunidense. Vale repetir, explicitando novos pontos, que Sheffer, como seu orientador 

na graduação e no mestrado em Filosofia, oferece grandes contribuições para o 

pensamento da filósofa na lógica, campo em que Sheffer era uma referência e em que 

Langer inicia seus estudos. O filósofo de origem judaica herda muitas ideias de Josiah 

Royce, seu orientador de doutorado em Harvard. Ambos participaram, e, por conseguinte, 

Langer também, de uma tradição que concebia a lógica de uma forma diferente da 

tradicional. Como esclarece Chaplin, 

 

Essa nova concepção não concebia a lógica como um estudo de princípios de 
inferência, como tinha sido tradicionalmente feito, mas um estudo de relações, 
padrões e formas estruturais. Segundo a definição de Royce em The Principles 

of Logic (1913), lógica é ‘a ciência geral de ordem, a teoria das formas de 
qualquer reino ordenado de objetos, real ou ideal’. (CHAPLIN, 2020, p. 61, 
tradução nossa) 

 

Langer recebe tanta influência de Sheffer no campo da lógica que redige um artigo 

(não publicado) intitulado “Henry Sheffer’s Legacy to his Students”, no qual homenageia 

a “imaginação lógica” de Sheffer. Neste texto, a autora também reconhece a habilidade 

do lógico em conceber a lógica como um campo de invenção para a originalidade tal qual 

a metafísica (CHAPLIN, 2020, p. 63). Tal reconhecimento que Langer deu a Sheffer foi 

redigida numa de suas obras que foram publicadas, por outro lado. No prefácio de An 

Introduction to Symbolic Logic, ela escreve: “Apesar de meu texto não ter nenhum 

predecessor, teve pelo menos um inspirador: minha dívida ao Professor Sheffer de 

Harvard é tão grande para ser expressa em qualquer agradecimento detalhado” 

(LANGER, 1953, p. 11, tradução nossa). 

Na lógica construída por Sheffer, há uma ênfase no “fato de que diferentes 

aspectos da realidade requerem diferentes formas de representação, algo que ele 

denominou de ‘relatividade notacional’.” (CHAPLIN, 2020, p. 66, tradução nossa). Tal 

pressuposto influenciou fortemente a construção e o desenvolvimento da distinção feita 

por Langer entre formas simbólicas discursivas e não discursivas, cujos respectivos 

“conteúdos” necessitariam de um tipo próprio de notação. 



25 

Como bem resume Chaplin acerca da influência de Sheffer sobre o pensamento 

de Langer, houve três pontos centrais nesse legado, sendo eles, 

 

primeiro, a ênfase dele no papel da notação na apresentação de estruturas 
relacionais e a pluralidade de formas nas quais problemas podem apresentar 
em si próprios; segundo, sua ênfase na importância de um estudo de significado 
em relação a conceitos lógicos contra uma preocupação com refinamento 
técnico e economia notacional; e, terceiro, sua noção expandida de lógica como 
o estudo de formas contra um concepção de lógica como um estudo de 
raciocínio dedutivo. (CHAPLIN, 2020, p. 70, tradução nossa) 

 

Uma outra influência teórica na filosofia de Langer é o pensamento do filósofo 

alemão Ernst Cassirer. Em razão dessa influência determinante, que repercutirá 

sobremaneira na filosofia da arte langeriana, Cassirer será citado com frequência neste 

trabalho, cujo segundo capítulo terá um tópico (2.2) especificamente dedicado à 

concepção do referido filósofo sobre a arte como uma atividade necessária. Ambos os 

filósofos chegaram a se encontrar e a debater sobre alguns assuntos em determinadas 

ocasiões. Além disso, puderam colaborar em trabalhos, como na tradução feita por Langer 

de alguns artigos e livros de Cassirer do alemão para o inglês. 

Tamanha foi a influência de Cassirer na obra de Langer que Chaplin (2020, p. 

288) repara certa semelhança, certo paralelo, entre as obras Ensaio sobre o Homem e 

Filosofia em Nova Chave de ambos os autores, respectivamente. Ambos os livros 

possuem duas partes distintas: a primeira parte voltada a uma antropologia mais geral, 

centrada na teoria do simbolismo e na argumentação de que o homem é, para além de um 

animal racional, um animal simbólico, enquanto a segunda parte contém capítulos que 

abordam uma série de formas simbólicas culturais. 

Um tema igualmente abordado por Langer e Cassirer foi a necessidade humana 

de simbolização. Langer descreveu que “qualquer malogro do processo simbólico é uma 

ab-rogação de nossa liberdade humana” (LANGER, 1971b, p. 286). Um outro ponto que 

unia o pensamento de ambos era a tentativa de estender as leis de cognição 

epistemológicas kantianas do reino da ciência para outras formas de conhecimento, 

incluindo a cultura e a arte. Essa preocupação de Cassirer, e posteriormente também da 

nossa autora, adveio da famosa pergunta kantiana: “O que posso conhecer?”. Os dois 

pensadores acreditavam que a cognição científica, a lógica matemática, eram apenas uma 



26 

dentre muitas outras formas pela qual a mente poderia se dispor para compreender, 

apreender e interpretar o ser. Como o filósofo alemão escreve, 

 

Toda autêntica função do espírito humano partilha com o conhecimento a 
propriedade fundamental de abrigar uma força primeva formadora, e não 
apenas reprodutora. [...] Isto é válido tanto para a arte como para o 
conhecimento, para o mito tanto quanto para a religião. Todas estas 
manifestações do espírito vivem em mundos peculiares de imagens 
(Bildwelten), nos quais os dados empíricos não são simplesmente refletidos, e 
sim criados de acordo com um princípio autônomo. E é por este motivo que 
cada uma destas manifestações produz as suas próprias configurações 
simbólicas que, se não são iguais aos símbolos intelectuais, a eles se equiparam 
no que diz respeito à sua origem espiritual. (CASSIRER, 2001, p. 19) 

 

Por sua vez, Langer também expõe essa mesma perspectiva: 

 

Uma filosofia que conhece apenas lógica dedutiva ou indutiva como razão, e 
classifica todas as outras funções humanas como “emotivas”, irracionais e 
animalescas, só pode enxergar regressão a um estado pré-lógico nas presentes 
ideologias apaixonadas e não-científicas. [...] Todas as outras coisas que nossas 
mentes fazem são descartadas como irrelevantes para o progresso intelectual; 
são resíduos, distúrbios emocionais ou reversões ao estado animal. 

Mas uma teoria da mente cuja tônica é a função simbolífica, cujo problema é 
a morfologia da significação, não é obrigada a traçar essa linha bifurcada entre 
ciência e loucura... (LANGER, 1971b, p. 288) 

 

A terceira grande influência da filósofa estadunidense foi o seu professor e 

orientador de doutorado, Alfred Whitehead. Como já citado, Langer dedicou a ele sua 

obra mais famosa, vendida e conhecida: Filosofia em Nova Chave. De seu orientador, a 

autora trouxe a preocupação pela busca do significado das palavras, das coisas, das obras 

de arte, dos símbolos etc. Isso porque o significado é dotado de uma importância 

elementar para a compreensão e a apreensão do mundo subjetivo do indivíduo, do mundo 

real e, também, do mundo simbólico, presente na mente de todo ser humano – sendo ele, 

para a nossa autora, um animal simbólico. 

Uma outra grande confluência entre Whitehead e Langer é a inclusão da esfera 

subjetiva ao campo conceitual da ciência, como algo digno, possível e necessário de ser 

pensado e refletido. Segundo o filósofo inglês, “a natureza é uma abstração de algo mais 

concreto que si mesma que também deve incluir a imaginação, o pensamento e a 

emoção.” (WHITEHEAD, 1922, p. 63, tradução nossa). Essa atenção dada a atividades 



27 

mentais de um mundo subjetivo humano, como a imaginação e as emoções, é um dos 

diferenciais do filósofo britânico herdado por Langer. 

A religião foi também trabalhada por ambos como uma forma dessa atividade 

mental subjetiva humana capaz de conferir sentido e significado às nossas experiências. 

Como explica Chaplin, 

 

Embora nem Whitehead nem Langer pareçam ter praticado alguma religião, 
eles não a rejeitaram como tal. Em vez disso, compreendem-na como um modo 
de conferir sentido à vida, concedendo-lhe significado e direção. A religião, 
para Langer, é uma forma de simbolização. É uma forma de “abstração” ao 
lado de outras, enraizada no mundo da experiência. Como diz ela, “nossos 
recursos mais importantes são sempre símbolos da nossa orientação geral na 
natureza, na Terra, na sociedade e no que estamos fazendo: os símbolos do 
nosso Weltanschauung e Lebenanschauung.” Por conseguinte, a religião e a 
ciência não devem ser vistas como se competissem uma contra a outra, mas 
como se se complementassem uma à outra. (CHAPLIN, 2020, p. 113, tradução 
nossa). 

 

Assim como a ciência não anularia a religião e vice-versa, um gênero de 

experiência humana não anula o outro. Em Langer, como também em Cassirer, encontra-

se uma preocupação muito forte com a admissão de um leque de experiências, atividades 

etc., que compõem a multidimensionalidade da realidade. Segundo a filósofa, 

 

Não há algo como a forma de uma coisa real ou de um evento. Não há algo 
como uma experiência pura. Assim como todo pensamento deve ter algumas 
constantes lógicas, embora elas possam ser escolhidas de forma variada, toda 
experiência deve ter algum padrão específico, no qual possa ser sentida, 
embora haja muitos padrões possíveis dentro da mesma realidade. Toda 
experiência deve ter algum padrão específico, no qual ela pode ser percebida, 
embora haja muitos padrões possíveis dentro da mesma realidade. (LANGER, 
1930, p. 135-136, tradução nossa) 

 

A quarta e última influência teórica de Langer que trataremos neste trabalho de 

forma direta é a do filósofo alemão Ludwig Wittgenstein. Vale ressaltar que Langer é 

influenciada pelo assim chamado primeiro Wittgenstein, aquele que escreveu o Tractatus, 

não o segundo que escreveu as Investigações Filosóficas. Isso porque é no Tractatus que 

o filósofo alemão expressa a preocupação posteriormente desenvolvida e trabalhada por 

Langer de modo particular. Tal preocupação é sintetizada pelo próprio Wittgenstein numa 

carta endereçada ao filósofo lógico britânico Bertrand Russell em 1919: 

 



28 

O ponto principal (do Tractatus) é a teoria do que pode ser expresso (gesagt) 
por proposições – isto é, pela linguagem – (e, o que vem a ser o mesmo, o que 
pode ser pensado) e o que não pode ser expresso por proposições, mas apenas 
mostrado (gezeigt); este, a meu ver, é o problema cardinal da filosofia. É muito 
duro não ser compreendido por uma única alma. (MONK, 1995, p. 157) 

 

A influência recebida de Wittgenstein por Langer não é apenas uma herança 

conceitual, formada pelos conceitos que Langer resgata de seu Tractatus, como projeção, 

abstração, figuração, entre outros. O pensamento de Wittgenstein, apreendido com 

profundidade por Langer, permitiu a esta ir além do que aquele havia proposto. Enquanto 

Wittgenstein afirma no Tractatus que “os limites de minha linguagem denotam os limites 

de meu mundo” (WITTGENSTEIN, 1994, 5.6) e que “sobre aquilo de que não se pode 

falar, deve-se calar” (ibidem, 7), Langer retoma os aforismos do filósofo alemão com uma 

hipótese própria: “Os limites da linguagem [discursiva] não são os últimos limites da 

experiência, e coisas inacessíveis à linguagem devem ter suas próprias formas de 

concepção, isto é, seus próprios recursos simbólicos.” (LANGER, 1971b, p. 261). 

Langer indica um caminho mais amplo para o problema exposto por Wittgenstein. 

Apesar de a linguagem se encontrar num campo limitado para expressar certas dinâmicas 

da vida humana, ela não delimita o mundo humano, porque este se expande às formas 

simbólicas que encontram recursos e registros próprios para formularem tais conteúdos 

inacessíveis e inexprimíveis à linguagem discursiva. Como afirma a autora em outro 

momento de sua obra Filosofia em Nova Chave: 

 

Acredito que neste mundo físico e de espaço-tempo da nossa experiência 
existam coisas que não se ajustam ao esquema de expressão gramatical. Mas 
elas não são necessariamente coisas cegas, inconcebíveis e místicas; são 
simplesmente matérias cuja concepção requer algum esquema simbolístico 
outro que não a linguagem discursiva. [...] A linguagem não é de modo algum 
nosso único produto articulado. (LANGER, 1971b, p. 96) 

 

Para empregar um termo utilizado por Chaplin, pesquisadora e especialista em 

Langer, uma das membras fundadoras do Susanne K. Langer Circle, Langer se recusa a 

aceitar a conclusão “derrotista” (GAIKIS, 2024, p. 40) de Wittgenstein de que devemos 

permanecer em silêncio quando a linguagem não se mostra apta a alcançar determinados 

assuntos e conteúdos. Como esclarece a especialista holandesa: 

 



29 

A solução de Langer para o problema de Wittgenstein não foi permanecer em 
silêncio, mas estender o repertório de formas simbólicas para além de 
expressões linguísticas discursivas a fim de incluir formas de expressão não 
verbais, não linguísticas e não discursivas. Isso permitiu a articulação de 
experiências de esferas outras que o mundo físico, tal como expresso no mito, 
na arte e no rito. Portanto, Langer se adentra na esfera que Wittgenstein quis 
ignorar deixando em silêncio porque acreditava que não havia como pensá-la 
ou dizê-la. (CHAPLIN, 2020, p. 151, tradução nossa) 

 

A presença de outras formas de articulação de experiências que não a linguagem 

discursiva, como o mito, a arte, o rito etc., será mais bem exposta e elaborada no tópico 

1.3 deste mesmo capítulo. Contudo, é preciso expor, desde já, que essas são algumas das 

formas simbólicas indicadas por Langer para superar a posição pessimista de 

Wittgenstein sobre a expressão de conteúdos inacessíveis pelo discurso. 

De forma geral, Langer reconhece, ainda a partir do Tractatus, a necessidade de 

que tais expressões articuladas também contenham uma forma lógica, mesmo que não 

sejam de caráter discursivo. Com isso, Langer não desconsidera a linguagem discursiva 

como uma forma simbólica, mas lhe confere certa precariedade em relação a outras 

formas simbólicas, quando o tema a ser projetado são os conteúdos da vida interior 

humana. E, para que outras formas simbólicas possam expressar tais conteúdos da vida 

sentida, será preciso atender a certos pré-requisitos lógicos que, para Langer, são bem 

apresentados por Wittgenstein no Tractatus6. 

Vale ressaltar, neste momento do trabalho, que as quatro influências teóricas aqui 

examinadas não são as únicas que contribuíram para a construção do pensamento de 

Langer, são apenas as mais recorrentes e reconhecíveis na sua obra, de modo geral7. Elas 

também são as influências usualmente identificadas pelos pesquisadores da nossa autora 

estadunidense. É o que se observa numa das principais referências teóricas utilizadas 

neste trabalho, a obra da pesquisadora Adrienne Chaplin (2020), que reserva quatro 

capítulos para tratar da influência de cada um desses filósofos sobre o pensamento de 

Langer. 

 

 
6 Para melhor conhecimento de tais pré-requisitos lógicos, indico o artigo escrito por mim e o professor 
pesquisador Dr. Clovis Salgado Gontijo Oliveira. (Artigo a ser publicado ainda nesse mês de agosto) 
7 Como outros autores que influenciaram Langer, temos os teóricos da Gestalt. Apesar de ter sido muito 
cuidadosa com a psicanálise freudiana, essa a influenciou fortemente no que diz respeito a compreensão da 
expressão simbólica da arte. Há, ainda, vários outros autores que exerceram influência no pensamento 
langeriano, como Bergson e William James. 



30 

 

1.2 Análise dos conceitos fundamentais langerianos 

Para prosseguirmos com este trabalho, faz-se necessária uma análise sistemática 

e bem elaborada dos conceitos fundamentais utilizados por nossa autora. Há duas razões 

mais evidentes que exigem tal explanação. Primeiramente, a filósofa estadunidense 

permaneceu um tanto quanto oculta, seja pelo motivo misógino citado no tópico anterior, 

seja pela desvalorização dos temas e abordagens por ela privilegiados (como é o caso de 

sua compreensão de lógica, que foge àquela tradicional ou padrão). Em segundo lugar, os 

conceitos utilizados por Langer têm um significado muito próprio e preciso, que, 

diferindo, muitas vezes, do uso do mesmo conceito por outros filósofos e pelo senso 

comum, precisam ser bem definidos. 

Os conceitos que elencamos como fundamentais e necessários para uma precisa 

definição e análise neste tópico são: abstração, projeção, sentimento, forma, signo, 

símbolo (discursivos e apresentativos; literais e metafóricos) e transformação simbólica. 

A partir de um exame de tais conceitos langerianos, será possível assegurar a 

compreensão dos próximos passos deste estudo e, especialmente, de sua hipótese 

condutora. 

Sendo assim, para Langer, a abstração, em primeiro lugar, é o processo de abstrair, 

extrair um traço, uma característica, um significado ou uma significação de um evento 

mais amplo, de um conceito ou de alguma outra forma simbólica. É “um processo que 

admite graus” (LANGER, 1971a, p. 65). No caso de conceitos e palavras, o significado 

retirado de uma estrutura linguística de caráter discursivo tem um sentido fixo em relação 

ao próprio conceito, necessita da palavra para dar-lhe seu sentido, bem como terá, 

idealmente, um sentido único e unívoco. 

Já no caso de formas simbólicas, especialmente as apresentativas e metafóricas, o 

sentido da significação extraída desses símbolos é impresso e intrínseco nessas formas, 

perdendo-se inevitavelmente o sentido deles se se ler sua significância de modo 

independente de sua forma completa. Ou seja, não se pode ler um elemento de uma forma 

simbólica de modo separado ou independente da forma, pois é o contexto o que confere 

sentido à sua expressão, que não pretende ser necessariamente unívoca, podendo ser 

plurívoca e, até mesmo, ambígua. 



31 

Dessa maneira, a abstração é o processo pelo qual a racionalidade humana é capaz 

de compreender os símbolos e suas significações. Como salienta a autora, tal processo é 

“inconsciente e espontâneo, que continua o tempo todo na mente humana”. É um ver 

abstrativo, no qual nada há de concreto ou material, contudo “é a função de que nenhum 

outro animal partilha. Bestas não leem símbolos; daí por que não veem quadros. [...] Os 

cães desprezam nossas pinturas porque veem telas coloridas, não quadros. Uma 

representação de um gato não os leva a concebê-lo.” (LANGER, 1971b, p. 81). 

Apesar de a filósofa sustentar uma visão muito pessimista em relação às 

possibilidades cognitivas dos outros animais, o que ela sustenta, ao longo de seu trabalho, 

é que estes não são capazes de reconhecer a significação presente nos símbolos de uma 

forma tão rica quanto nós humanos dotados de uma estrutura mental, a princípio, mais 

avançada e desenvolvida. Obviamente, os animais não humanos também possuem algum 

grau de abstração – confirmada pelo fato de reconhecerem um predador sem 

necessariamente conhecerem aquele espécime –, porém tal abstração seria mais 

rudimentar e estaria presa a uma leitura sígnica e não simbólica do mundo.  

Outro conceito utilizado por Langer diversas vezes, de forma singular, é o de 

projeção. Ela traz nesse conceito, de certo modo, uma herança da acepção a ele dada por 

Wittgenstein no Tractatus. O filósofo alemão, ao tratar desse processo na música, 

apresenta o exemplo de que há 

 

uma regra geral por meio da qual o músico possa apreender a sinfonia a partir 
da partitura, regra por meio da qual se possa derivar a sinfonia das linhas do 
disco e ainda, segundo a primeira regra, de novo derivar a partitura; nisto 
consiste propriamente a semelhança interna dessas figuras aparentemente tão 
diversas. E essa regra é a lei de projeção que projeta a sinfonia na linguagem 
musical. É a regra da tradução da linguagem musical para a linguagem do 
disco. (WITTGENSTEIN, 1968, 4.0141) 

 

Portanto, a projeção equivale ao “processo pelo qual tiramos analogias puramente 

lógicas” (LANGER, 1971b, p. 88). Trata-se da elaboração lógica de um conteúdo 

qualquer em uma forma, seja de uma forma na qual transpomos, como no exemplo dado 

por Wittgenstein, o conteúdo de uma forma específica para outra forma diferente 

(processo que implica uma abstração), seja de uma formulação de um conteúdo até então 

abstrato para uma forma simbólica mais concreta. E tal projeção torna viável a ideia, que 

veremos de modo mais detalhado posteriormente, de que há conteúdos inexprimíveis 



32 

através da linguagem discursiva e passíveis de expressão nas formas artísticas, onde 

podem ser justamente projetados. 

Trataremos dos dois próximos conceitos – sentimento e forma – de maneira 

conjunta e concomitante, pois, apesar de serem comumente pensados como antípodas, 

Langer os compreende de um modo diferente. 

 

A polaridade de sentimento e forma é, em si mesma, um problema; pois a 
relação dos dois “polos” não é realmente uma relação “polar”, isto é, uma 
relação de positivo e negativo, uma vez que sentimento e forma não são 
complementos lógicos. Eles estão simplesmente associados, respectivamente, 
com as negativas um do outro. (LANGER, 2011, p. 18). 

 

Dessa maneira, temos o sentimento que, como a autora define, “está associado 

com a espontaneidade” (ibidem). Ele é indiferente para com a forma, é algo independente 

a qualquer formalização ou, ainda, a qualquer simbolização. Pode-se considerar, por outro 

lado, que ele é o conteúdo presente em algumas formas simbólicas. Ou seja, mesmo o 

sentimento sendo o conteúdo presente em certas formas, ele existe e se mantém 

independente a tais formas. 

A forma, em contrapartida, como Langer escreve, “conota formalidade, regras, 

portanto repressão dos sentimentos” (ibidem). Quando associada à esfera dos 

sentimentos, a forma está em consonância com a objetividade lógica das representações 

da vida interior. Assim, o sentimento está relacionado com a subjetividade tal qual a 

forma com a objetividade. Se tratamos da música como uma forma simbólica que se 

utiliza do sentimento como seu “conteúdo”, podemos afirmar, juntamente com a filósofa, 

que “a música é um análogo [sonoro] da vida emotiva” (ibidem, p. 28). Isto é, na música 

(na forma musical), está a vida emotiva (o sentimento) apresentada e projetada graças a 

certa estrutura analógica. 

E é dessa maneira que se realiza a transformação simbólica, outro conceito 

fundamental para a antropologia filosófica, a teoria do conhecimento e a filosofia da arte 

langerianas. Assim como o próprio nome sugere, a transformação implica uma alteração 

(trans) da forma. Há, nesse contexto, uma objetivação, uma formalização do subjetivo, 

do sentimento. E esse processo, denominado como transformação simbólica por Langer, 

é uma atividade mental, em que como exemplo primeiro na mente humana temos os 



33 

símbolos discursivos. “A fala é, de fato, a mais imediata terminação ativa desse processo 

básico do cérebro humano” (LANGER, 1971b, p.54). 

No entanto, apesar de as palavras serem os recursos pelos quais a transformação 

simbólica se faz de modo mais natural e imediato em nós, não podemos restringir tal 

processo ao âmbito verbal de caráter discursivo. Isso porque 

 

existem transformações de experiências na mente humana que possuem 
términos manifestos assaz diferentes. Findam em atos que não são nem 
práticos nem comunicativos, embora possam ser tanto efetivos quanto 
comunais; refiro-me às ações que chamamos de rituais. (LANGER, 1971b, p. 
55) 

 

E não somente o ritual seria um exemplo de um outro modo de transformação de 

experiências, mas também a arte, que, em suas diversas nuanças e elementos, pode ser 

um término simbólico muito frutífero e rico em elementos para que a mente realize seu 

processo cognitivo e expressivo8. 

Por fim, neste tópico, trataremos sobre a distinção traçada por Langer entre os 

conceitos de signo e símbolo. Tal distinção, vale dizer, é uma de suas marcas na filosofia 

simbólica, uma vez que a autora discrimina tais conceitos de uma forma bem sistemática 

e precisa, de um modo que ainda não havia sido feito, nem sequer pelo idealizador da 

“filosofia das formas simbólicas” e sua grande referência teórica, Ernst Cassirer.  Além 

de tal distinção, analisaremos ainda diferentes tipos de símbolos, os discursivos e os 

apresentativos, assim como os literais e os metafóricos. 

Para distinguirmos sistematicamente os conceitos de signo e símbolo a partir do 

pensamento langeriano, torna-se necessário apresentar uma definição, ao menos, básica 

desses conceitos. O signo, para a filósofa estadunidense, está relacionado diretamente 

com algo externo a ele. Ele aponta para algo extrínseco. O signo é a indicação direta de 

alguma outra coisa, de teor mais pragmático e objetivo, em que se encontra seu 

significado. E, como bem explica o professor Clovis Salgado Gontijo Oliveira, há ainda 

dois tipos de signos, os naturais e os artificiais: 

 

 
8 Vale a pena conferir o segundo capítulo do livro Filosofia em Nova Chave da nossa autora, que ela dedica 
a uma análise e discussão sobre esse processo de transformação simbólica, que seria básico e natural para 
a mente humana. 



34 

No caso de um signo natural, este equivale a uma “parte de um evento maior, 
ou de uma condição complexa”, isto é, a “um sintoma de um estado de coisas” 
(LANGER, 1971b, p. 67, grifo do autor). Assim, a fumaça sinaliza o incêndio; 
determinado canto de pássaro, o momento propício ao acasalamento. Quando 
artificiais, a correlação entre os signos, por um lado, e os eventos mais amplos 
e relevantes, por outro, é estabelecida arbitrária e propositadamente. Neste 
sentido, o ressoar do sino de um mosteiro pode significar, de acordo com a 
intensidade, a densidade e as alturas de suas badaladas, a próxima oração 
diária, uma celebração festiva ou a morte de um monge. (GONTIJO 
OLIVEIRA, 2020, p. 20-21) 

 

Assim, percebemos que, no signo, seja ele natural ou artificial, a mensagem se 

identifica com o significado externo ao qual ele se refere. Ademais, tal mensagem 

representada no signo 

 

visa sempre à ação do “sujeito” que o decodifica. O morador evacua 
rapidamente seu prédio ao sentir o intenso cheiro da fumaça 
ou ao ouvir o ameaçador crepitar da chama; a ave fêmea é atraída por um solo 
de vigorosos gorjeios; o monge deixa o trabalho para entoar o ofício divino [ao 
escutar o sino tocar]. (GONTIJO OLIVEIRA, 2020, p. 21) 

 

Nos exemplos mencionados acima, é possível verificar algo em comum: tanto os 

seres humanos quanto os outros seres animais (irracionais) possuem a capacidade de 

decodificar os signos e agir conforme sua natureza e seu instinto sugere, como uma reação 

frente à mensagem anunciada. Portanto, torna-se salutar a elucidação da ideia de que o 

signo não é uma “ferramenta” exclusiva à mente humana9, uma das principais diferenças 

que encontraremos entre esse dispositivo expressivo e o símbolo. 

Susanne Langer enfatiza que os semanticistas costumavam fazer da comunicação 

a principal função dos símbolos. Como exemplo emblemático, ela cita o filósofo 

estadunidense Ernest Nagel, que, em seu artigo “Symbolism and Science”, define o 

símbolo como “qualquer ocorrência (ou tipo de ocorrência), usualmente de natureza 

linguística, que seja empregada para significar alguma coisa através de convenções tácitas 

ou explícitas, ou de leis de linguagem” (NAGEL, “Symbolism and Science”, in Symbols 

and Values: an Initial Study, apud LANGER, 1957, p. 130). A compreensão do filósofo 

 
9 Uma possível explicação é dada pelo professor Clovis Salgado no terceiro tópico de seu artigo Para além 

do literal: a arte com ampliação do humano em Susanne Langer, que recorre aos dois filósofos alemães, 
Cassirer e Kant, em que esse último pensador considera o ser humano como o único animal capaz de 
distinguir as diferentes esferas do “real” e do “possível”. O signo, por sua vez, estaria na esfera do real, na 
qual todos os animais são aptos para transitar e compreender. 



35 

Nagel representa a compreensão geral do conceito de símbolo, sendo ele atrelado 

prioritariamente ao universo discursivo. 

No entanto, Langer apoiando-se em Cassirer e sua Filosofia das Formas 

Simbólicas tem uma compreensão mais ampla de símbolo, em que este não está 

unicamente relacionado com a função comunicativa das palavras e do discurso, mas abre-

se para um outro horizonte. Langer refere-se a uma 

 

segunda grande função dos símbolos, que não se trata de conduzir a coisas e 
comunicar fatos, mas de expressar ideias; e isso, por sua vez, envolve um 
processo psicológico mais profundo, a saber, a formulação de ideias ou a 
própria concepção. A concepção – dar forma e conexão, claridade e proporção 
a nossas impressões, memórias e objetos de juízo – é o começo de toda 
racionalidade. (LANGER, 1957, p. 130- 131, tradução de Clovis Salgado)10. 

 

A concepção, portanto, é um outro conceito muito importante para 

compreendermos a função do símbolo. Enquanto os signos nos permitem comunicar e 

indicar, os símbolos nos permitem conceber e formular. Os signos nos levam para o 

campo da ação/reação, já os símbolos nos levam para o campo do pensamento. 

Podemos nos questionar, também, se a linguagem discursiva seria um signo por 

comunicar algo – por vezes, mais pontual – ou um símbolo – por nos levar a conceber 

uma ideia ou pensamento11. Sobre isso, Langer afirma: “A passagem da função sígnica 

de uma palavra à sua função simbólica é gradativa, sendo um resultado da organização 

social, um instrumento que se mostra indispensável, uma vez descoberto, e que se 

desenvolve através do uso bem-sucedido” (LANGER, 1971b, p. 43). Isto é, o signo, sendo 

a primeira manifestação da mente humana, vai ser o primeiro a trabalhar com as palavras 

(ou com “protopalavras”), mas, paulatinamente, converte-se em símbolo ao aprofundar 

seus significados numa formulação mais complexa que envolve uma concepção. 

Para a autora estadunidense, os símbolos não se restringem às palavras e ao 

discurso, que ainda pretendem certa univocidade (aproximando-se, nesse ponto, dos 

signos), mas abrem-se ao múltiplo e ao ambíguo, como se constata em outras atividades 

 
10 Todas as citações retiradas da obra Problems of Art no decorrer deste trabalho foram traduzidas por 
Clovis Salgado. 
11 Também é legítimo indagar se, na experiência humana, um dispositivo de significação poderia estar 
completamente reduzido à função sígnica ou se sempre incorpora algum grau de concepção. 



36 

simbólicas, que não a linguagem discursiva, tal qual a expressão artística. Como sintetiza 

o Prof. Clovis, em artigo cujo título reconhece justamente essa abertura, 

 

Ao negar o confinamento do símbolo à única função de referência, Langer 
parece-lhe atribuir leque mais amplo de sentidos, ou seja, em lugar de uma 
univocidade, uma plurivocidade. Esta seria uma das razões que levaria a autora 
a preferir o emprego do termo “import” ao termo “significado” (meaning) em 
referência à arte (compreendida como símbolo ou forma expressiva), uma vez 
que “a obra pode ter significados adicionais” (LANGER, 1957, p. 127). Por 
fim, o signo situa-se no campo do factual e do “real”, ao passo que o símbolo 
também pode se situar no campo do “possível”. (GONTIJO OLIVEIRA, 2020, 
p. 24-25) 

 

Desse modo, já começamos a traçar uma certa diferença entre os símbolos 

discursivos e apresentativos. Os símbolos discursivos são aqueles dispostos pela 

linguagem discursiva, pela concatenação das palavras guiada por uma lógica 

proposicional. Nesse sentido, como já adiantamos, ele possui uma tendência à 

univocidade, pois para se ter uma comunicação bem-sucedida, espera-se, idealmente, 

certa precisão na linguagem. O contrário seria capaz de levar os indivíduos a muitos 

desentendimentos na comunicação, seja a cotidiana seja a científica. 

Outra característica do símbolo discursivo é a sua possibilidade de possuir um 

vocabulário e, portanto, um dicionário, no qual as palavras possuem significados fixos e 

independentes – as palavras têm seus significados independentes da oração na qual se 

encontram, outros elementos na construção da frase não são capazes de alterar 

completamente seu significado, de modo geral12 – o que gera, ainda, a possibilidade de 

uma sintaxe. 

Por outro lado, os símbolos apresentativos não têm nenhuma pretensão à 

univocidade e costumam transitar pelo reino da ambiguidade. Um exemplo que podemos 

oferecer para elucidar tal ambiguidade no símbolo apresentativo é um dos mais célebres 

sonetos de um dos maiores escritores portugueses, Luís Vaz de Camões: 

 

Amor é fogo que arde sem se ver, 
é ferida que dói, e não se sente; 

 
12 Muitas vezes, as palavras que se combinam gerando um significado distinto de quando se encontravam 
independentes (arco-íris, pé de moleque, lua de mel) também se encontram dicionarizadas, possuindo um 
valor mais ou menos fixo para certo povo em certo período histórico. 



37 

é um contentamento descontente, 
é dor que desatina sem doer... (CAMÕES, 1999, p. 19) 

 

Um paciente que chega ao seu reumatologista relatando uma “ferida que dói, e 

não se sente” ou ainda uma “dor que desatina sem doer” não seria, com toda razão, bem 

compreendido. Isso porque a linguagem comum exige certo grau de precisão para que a 

comunicação estabelecida contemple sua função de transmitir uma determinada 

mensagem de modo inequívoco, diferentemente dos símbolos apresentativos, em que tais 

ambiguidades e plurivocidades são aceitas de bom grado, trazendo ainda certa riqueza 

semântica. 

E, no que concerne à poesia ou, ainda, a todos os gêneros literários que se utilizam 

da linguagem e das palavras na sua composição, pode-se ficar a dúvida do que lhes 

diferenciaria do símbolo discursivo, já que eles seriam compostos, grosso modo, do 

mesmo elemento, as palavras (usualmente em sequência, salvo em alguns gêneros 

poéticos de caráter visual). A grande diferença entre ambas é que nos símbolos 

apresentativos que se utilizam das palavras, há uma aura de imprecisão semântica, e 

concorre para isso os vários outros parâmetros, como a métrica, a rítmica, o amplo uso de 

metáforas e outros tipos de figuras de linguagem etc. 

Nos símbolos apresentativos, os elementos que os compõem não possuem 

significados fixos e independentes como no símbolo discursivo, pois cada elemento no 

símbolo apresentativo está relacionado com os outros elementos daquela forma. Na 

pintura, por exemplo, não é possível retirar certa figura ou personagem de todo o contexto 

em que ela está inserida, incluindo o jogo de sombras, a iluminação, seu lugar na 

composição, entre outros fatores. 

Um outro ponto importante para caracterizar os símbolos apresentativos, 

diferenciando-os dos discursivos, são a significação que eles carregam. Como já 

observado, as palavras, segundo Langer, possuem significados, que têm sentidos próprios 

e delimitados, referentes a eventos mais ou menos precisos de natureza não linguística. 

É, portanto, uma linguagem referencial. Os símbolos apresentativos, em contrapartida, 

são dotados de uma significação. Isto é, não se limitam a apontar uma realidade externa 

e prévia, mas possuem uma riqueza e um jogo maior de “sentidos” a compor sua forma 

como um todo. Como Langer descreve em relação à música: esta “é reveladora lá onde 



38 

as palavras são obscurecedoras, porque lhe é permitido ter não apenas um conteúdo, mas 

um jogo transiente de conteúdos” (LANGER, 1971b, p. 241). 

Sintetizando o que foi apresentado, podemos ingenuamente pensar que aqueles 

símbolos que lidam com palavras têm significados literais, pois costumam utilizar, em 

sua composição, de uma articulação verbal sequencial própria ao registro discursivo. 

Entretanto, Langer nos sinaliza para termos cuidado com essa ideia um tanto quanto 

equívoca. Isso porque as poesias e demais obras de artes similares não possuem 

significados literais, mas, sim, metafóricos. Não possuem uma linguagem unívoca, mas 

figurativa (LANGER, 1971b, p. 257). 

O pesquisador italiano Giancarlo Grossi, que estuda com afinco a área da Estética, 

em um capítulo denominado Espressione, de forma muito sutil e resumida traz tal 

distinção entre os símbolos discursivos e os apresentativos: 

 

A centralidade do conceito de símbolo para uma teoria da expressão em geral, 
e da expressão artística em particular, foi plenamente reconhecida no século 
XX pela filósofa estadunidense Susanne Langer. Sua estética considera a arte 
como uma linguagem que não emprega conceitos, mas formas de sentimento, 
cuja significação nunca é representativa, mas sim expressiva e emocional. 
Nessa direção, Langer elaborou uma distinção entre símbolos “discursivos”, 
que são específicos da linguagem falada, referenciais e traduzíveis, e símbolos 
“apresentativos”, que não podem ser decompostos ou traduzidos, pois não se 
referem a nenhuma realidade externa, mas sim são completamente abstratos 
dela. (GROSSI, 2022, p. 75, tradução nossa) 

 

Da mesma forma, o fato de os símbolos apresentativos lidarem na maioria das 

vezes com imagens, figuras, sons etc. não os faz ter necessariamente um significado 

metafórico ou figurativo. Símbolos apresentativos como mapas, diagramas e fotografias, 

apesar de terem elementos visuais semelhantes aos de outros símbolos artísticos, possuem 

um significado literal. Os mapas, por exemplo, representam e indicam algo fora deles – a 

coisa projetada –, que possui a mesma forma e as mesmas proporções de dimensões (em 

outra escala, naturalmente) de seus próprios símbolos (o que exige um processo de 

abstração). Eles não podem transmitir nenhuma ambiguidade ou sentido figurativo, pois 

precisam anunciar uma informação precisa (LANGER, 1971b, p. 278), como ocorre no 

âmbito didático. 

É importante salientar aqui que a distinção entre os conceitos de símbolos literais 

e metafóricos ou figurativos não são tratados de forma sistemática pela filósofa 



39 

estadunidense. No entanto, foi necessário considerar tal distinção tendo em vista a 

acepção de símbolo pelo senso comum, que o restringe, muitas vezes, ao sentido de 

símbolo metafórico. Segundo Langer, como vimos, os símbolos, embora fujam à esfera 

mais pragmática, podem ser formulações de um registro mais exato da realidade (como 

uma fórmula da física). Além disso, o fato de uma forma se configurar de modo 

apresentativo não faz dela, necessariamente, uma “notação” metafórica. As distinções são 

sutis, mas precisas, e devem ser observadas para uma melhor compreensão da natureza e 

do papel dos símbolos artísticos. 

 

1.3 O ser humano enquanto animal simbólico segundo Ernst Cassirer 

O primeiro filósofo a construir uma filosofia simbólica bem desenvolvida e a 

classificar o ser humano, especificamente, como um animal simbólico foi o alemão Ernst 

Cassirer. Em seguida, como veremos nesse trabalho, tal compreensão também é 

defendida e desenvolvida pela filósofa Susanne Langer. O autor alemão relata, em sua 

obra Ensaio sobre o Homem, que a marca distintiva do ser humano é um terceiro aspecto 

da sua realidade, ultrapassando as duas primeiras – partilhadas também pelos demais 

animais, a saber, o sistema receptor e o efetuador –, que seria seu sistema simbólico. O 

autor escreve: 

 

No mundo humano encontramos uma característica nova que parece ser a 
marca distintiva da vida humana. O círculo funcional do homem não é só 
quantitativamente maior; passou também por uma mudança qualitativa. O 
homem descobriu, por assim dizer, um novo método para adaptar-se ao seu 
ambiente. Entre o sistema receptor e o efetuador, que são encontrados em todas 
as espécies animais, observamos no homem um terceiro elo que podemos 
descrever como o sistema simbólico. (CASSIRER, 1994, p. 47) 

 

Ao continuar examinando essa característica peculiarmente humana, Cassirer 

pontua âmbitos específicos que fazem parte desse universo simbólico, sendo eles “a 

linguagem, o mito, a arte e a religião” (CASSIRER, 1994, p. 48), entre outros que ele 

analisa e cita nas suas demais obras e escritos. Tais produções da vida humana seriam, 

como o próprio autor exemplifica, os fios que tecem o emaranhado de todas as nossas 

experiências. 

Dessa maneira, o sujeito não consegue, como os demais animais, lidar com a 

realidade de modo puramente imediato e instantâneo. Tudo com que o ser humano se 



40 

relaciona é confrontado com esses elementos simbólicos presentes na constituição de sua 

racionalidade. Sentimos a necessidade de expressar, por exemplo, cada experiência pelas 

quais nós passamos, seja por meio da linguagem discursiva ou, ainda, pelas variadas 

expressões artísticas ou, como as sociedades antigas o faziam de modo mais pronunciado, 

através da elaboração de mitos, ritos etc. 

O autor ainda descreve que o ser humano não vive apenas numa realidade mais 

ampla que as outras espécies animais, ele vive numa outra dimensão da realidade e, 

portanto, haveria uma diferença inconfundível entre as reações orgânicas, presentes em 

todo o reino animal, e as respostas humanas. “No primeiro caso, uma resposta direta e 

imediata é dada a um estímulo externo; no segundo, a resposta é diferida. É interrompida 

e retardada por um lento e complicado processo de pensamento” (CASSIRER, 1994, p. 

48). Como o próprio filósofo salienta, esse “atraso” é questionável e não percebido como 

um trunfo da natureza humana por alguns outros filósofos, como Rousseau, sendo visto, 

por estes, como uma deterioração, em que ultrapassar os limites da vida orgânica não 

indica um avanço, mas, sim, uma degradação da própria natureza humana em relação à 

vida animal não humana. 

Dessa maneira, Cassirer argumenta que a racionalidade, como era percebida 

naquele momento pós-kantiano, não seria um termo muito adequado para classificar a 

espécie humana, uma vez que não seria capaz de abranger toda essa dimensão simbólica. 

Em outras palavras, o filósofo não nega a presença de tal faculdade em nossa constituição, 

mas constata sua insuficiência na identificação do que nos especifica, exigência 

fundamental para a construção de uma definição, segundo a perspectiva grega 

(CASSIRER, 1979, p. 194). 

Para o filósofo alemão, se fôssemos definir o ser humano simplesmente como um 

animal racional, precisaríamos ampliar tal conceito de racionalidade. O autor defende, 

por exemplo, que “a linguagem13 foi com frequência identificada à razão, ou à própria 

fonte da razão. Mas é fácil perceber que essa definição não consegue cobrir todo o campo. 

É uma pars pro toto; oferece-nos uma parte pelo todo” (CASSIRER, 1994, p. 49). Isto é, 

a racionalidade (discursiva) é apenas uma parte da qual é constituída toda a vida humana 

em sua diversidade. 

 
13 É importante salientar que, nesse trecho, Cassirer compreende a linguagem como aquela especificamente 
verbal proposicional discursiva. 



41 

A partir disso, Cassirer vai chegar, então, à definição do ser humano como um 

animal simbólico, para além de um animal meramente racional (se compreendemos, vale 

repetir, a racionalidade de modo limitado e restrito apenas ao campo proposicional). De 

acordo com a síntese apresentada pelo filósofo numa das passagens-chave de sua última 

obra, 

 
A razão é um termo muito inadequado com o qual compreender as formas da 
vida cultural do homem em toda a sua riqueza e variedade. Mas, todas essas 
formas são simbólicas. Logo, em vez de defini-lo como animal rationale, 
deveríamos defini-lo como animal symbolicum. (CASSIRER, 1994, p. 50) 

 

 

1.4 A dimensão simbólica do ser humano segundo Langer 

Susanne Langer também adere a esse modo de conceber e definir o ser humano. 

Tal adesão de Langer se deu pelos mesmos motivos apresentados por Cassirer, uma vez 

que a racionalidade, naquele momento pós-kantiano, era concebida (e admitida) 

simplesmente na esfera da lógica proposicional e matemático-científica. Ou seja, apenas 

o que pertencia ao reino das palavras (logicamente concatenadas) ou das fórmulas era tido 

como racional, tudo o que diferia disso era, constantemente, desclassificado e considerado 

como sem importância para a vida humana. As obras de arte, por exemplo, com certa 

frequência, eram consideradas por alguns e em algumas de suas manifestações como 

“irracionais” ou meros sintomas amorfos. 

O pensamento desenvolvido pelos dois autores, Cassirer e Langer, opunha-se, 

desde seu início, a essa visão de racionalidade estritamente discursiva e proposicional. 

Em seus trabalhos, ambos advogam pela presença da racionalidade nas mais diversas 

formas simbólicas, incluindo aquelas que não se utilizam de proposições e não buscam 

um sentido unívoco na sua composição. Por exemplo, a construção de um símbolo não 

discursivo, seja ele artístico, mítico ou ritualístico, para eles, é uma formulação lógica de 

concepções mentais e não uma descarga autoexpressiva, como tantas vezes ressalta 

Langer. Segundo a filósofa, a “música não é auto-expressão, mas formulação e 

representação de emoções, disposições, tensões mentais e resoluções – um ‘quadro 

lógico’ de vida senciente e responsiva, uma fonte de compreensão, não uma súplica de 

simpatia” (LANGER, 1971b, p. 221). 



42 

Em O Senhor da Criação, ao distinguir o signo do símbolo, Langer define este 

último como aquele que “nos faz pensar sobre a coisa simbolizada” e, em seguida, afirma 

que essa dimensão simbólica é um diferencial da vida humana capaz de distingui-la das 

demais espécies animais. Como defende a autora, 

 

Aí repousa a grande importância do simbolismo para a vida humana, seu poder 
de tornar essa vida tão diferente de qualquer outra biografia animal a ponto de 
gerações de homens terem considerado inacreditável supor que sua origem 
fosse puramente zoológica. (LANGER, 2023, p. 692) 

 

E, com muito cuidado, Langer vai descrever que essa atividade mental, exclusiva 

aos seres humanos, não deve ser vista senão como uma particularidade destes animais. 

Tal particularidade não configura a inteligência humana como aquela que possui um 

“desenvolvimento transcendentalmente superior da inteligência animal. Não somos 

imensuravelmente superiores aos outros animais, somos diferentes. Temos uma 

necessidade biológica e, com ela, um dom biológico que eles não partilham.” (LANGER, 

2023, p. 693-694). 

Dentre os aspectos citados por Langer como exclusivos e definidores dos seres 

humanos enquanto animais simbólicos, encontram-se a moralidade, a loucura, a 

superstição, o ritual, a linguagem e as artes (LANGER, 1944, p. 142), alguns deles já 

presentes no pensamento de Cassirer, anteriormente citado. Para a filósofa estadunidense, 

tais fenômenos, valores e construções seriam, assim, os componentes da cultura humana 

como um todo, que a distingue da “cultura zoológica”. Não conseguimos imaginar uma 

comunidade humana sem a presença de todos esses fenômenos e atividades simbólicas. 

É importante sublinhar, uma vez mais, que Langer não tem a intenção de assentar 

o ser humano numa esfera totalmente diferente das dos demais animais. Sua principal 

crítica, a esse respeito, é que o ser humano não participaria apenas de tal esfera 

animalesca, restrita ao instinto e às reações mais imediatas. Pois, assim como a autora 

afirma diversas vezes, mesmo “a linguagem animal, [...], não é linguagem; e, o que é mais 

importante, jamais conduz à linguagem. Cães que convivem com homens aprendem a 

entender muitos sinais verbais, mas tão-somente como sinais, em relação às suas próprias 

ações” (LANGER, 1971a, p. 36, grifo da autora). Desse modo, “a fronteira entre o estado 

animal e o humano é, [...], a linguagem; e a brecha que ela assinala entre essas duas 



43 

espécies de vida é quase tão profunda como a que existe entre as plantas e os animais” 

(ibidem, p. 37). 

 

Quando digo que a função distintiva do cérebro humano é o uso de símbolos, 
refiro-me a qualquer e a todos dessas espécies. Eles são completamente 
diferentes dos signos que os animais usam. Os animais também interpretam 
signos, mas apenas como indicadores de coisas e de eventos reais, sugestões 
de ação ou expectativa, ameaças e promessas, pontos de referência e sinais de 
identificação no mundo. Os seres humanos também usam tais signos, mas 
usam sobretudo símbolos — especialmente palavras — para pensar e falar 
acerca de coisas que não estão presentes nem são esperadas. As palavras 
transmitem ideias, que podem ou não ter correlativos na realidade. Esse poder 
de pensar acerca de coisas expressa-se através da linguagem, da imaginação e 
da especulação — principais produtos da mentalidade humana que os animais 
não partilham. (LANGER, 1971a, p. 104-105) 

 

Tal capacidade humana de pensar sobre coisas que não possuem um correlativo 

na realidade material/física também é uma marca distintiva de sua racionalidade 

simbólica. É a sua capacidade imaginativa, especulativa, que possui um alcance abstrato, 

não apenas no reino do real, mas também do possível14. Como a autora ainda afirma, 

“suscitar ideias uns nas mentes dos outros, não no curso da ação, mas no da emoção e da 

memória – ou seja, em reflexão – equivale a comunicar acerca de alguma coisa, e isto é 

o que nenhum animal faz” (LANGER, 1971a, p. 55) O ser humano concebe coisas, 

formula ideias, tem insights, é tomado por sentimentos que possuem um caráter abstrato, 

que não encontram um correspondente ou uma motivação tão precisa na existência 

concreta. 

Essa é uma capacidade que, aos olhos de Langer, os demais animais não teriam 

desenvolvido. Embora possam reagir institivamente a esperados comportamentos 

humanos – como a patologia traumática encontrada atualmente no mundo zoológico –, 

isso não lhes daria a capacidade de conceber, pensar e ainda expressar logicamente tais 

“pensamentos” ou “especulações” de uma possível ameaça humana ou de um outro 

animal predador. Tais reações, de caráter instintivo, não seriam racionalizadas ou 

deferidas. Elas podem ter certa relação com o reino do possível, pois uma “ameaça” pode 

ser concebida como uma possibilidade, se ela se afigura não como um risco iminente – o 

leão procurando sua presa –, mas como um medo de algo possível que possa vir a 

 
14 Para um aprofundamento sobre o reino do real e do possível (realidade e possibilidade) recomendamos a 
leitura do capítulo 5 do livro Ensaio sobre o Homem do Cassirer, intitulado “Fatos e Ideias”. Ou, ainda, a 
leitura do artigo “Susanne Langer and the Woeful World of Facts” da Giulia Felappi, a referência completa 
desse escrito se encontra na bibliografia geral deste trabalho. 



44 

acontecer, como são os casos das patologias traumáticas citadas brevemente acima. Mas, 

ela ainda se classifica estritamente no reino do real, uma vez que é apenas uma resposta 

imediata do instinto animal, não é um pensamento ou ideia da possibilidade de 

determinada ação provocar tal reação. Não há uma concepção daquela possibilidade no 

reino animal. 

Na introdução da obra magna da autora estadunidense, sua trilogia Mind15, Langer 

diferencia o ser humano dos outros animais a partir das seguintes características: os seres 

humanos teriam uma mente, uma vida mental, enquanto os demais animais teriam apenas 

funções mentais. Argumenta a filósofa, ainda: “Alguns animais são inteligentes, mas 

apenas o ser humano pode ser intelectual. A tese que eu estou prestes a desenvolver aqui 

é que seu afastamento do padrão normal de mentalidade animal é uma evolução vasta e 

especial no estoque dos hominídeos”. E, para concluir seu argumento, afirma que “a 

diferença qualitativa que distingue o ser humano do resto do reino animal” é tipificada 

pelo seu modo de ser que envolve “linguagem, cultura, moralidade e consciência da vida 

e da morte” (LANGER, 1967, p. xvi-xvii, tradução nossa). 

E tal modo de ser da espécie humana, caracterizado pelo seu universo simbólico, 

não se sustenta apenas na organicidade e na naturalidade de seu próprio sistema funcional, 

mas, para além disso, é uma necessidade da qual o ser humano sente. Isto é, a 

simbolização não é somente uma capacidade humana, mas uma necessidade para a 

expressão das variadas experiências feitas pelo sujeito no mundo. A autora afirmou com 

tanta veemência tal caráter necessário da simbolização que o compara às demais 

necessidades básicas do ser humano ou, ainda, do reino animal: 

 

Essa necessidade básica, que certamente é óbvia apenas no homem, é a 
necessidade de simbolização. A função de fazer símbolos é uma das atividades 
primárias do ser humano, da mesma forma que comer, olhar ou mover-se de 
um lado para o outro. É o processo fundamental de sua mente e este continua 
o tempo todo. (LANGER, 1971b, p. 51, grifo da autora) 

 

Tal ideia é corroborada pela estudiosa Adrienne Chaplin, que assim sintetizou a 

necessidade simbólica identificada por Langer, reiterando alguns pontos da passagem 

 
15 Nesta obra, Langer já possui uma abordagem diferente. Quando ela produz esse escrito, ela se encontra 
na terceira e última fase de seu pensamento (que citamos brevemente no primeiro tópico desse capítulo) 
que se volta mais à Filosofia da Mente. Sendo assim, ela possui uma base biológica e empírica mais 
evidente. 



45 

recém citada: “a simbolização é uma necessidade humana fundamental junto às 

necessidades biológicas, como respirar e comer. Diferentemente de outros animais, os 

humanos desejam dar sentido ao mundo e assim o fazem pela produção de formas 

simbólicas” (CHAPLIN, 2020, p. 9, tradução nossa). 

Junto a essa necessidade básica de simbolização, o ser humano ainda teria certa 

necessidade de buscar significados. E, para Langer, tal necessidade encontra sua essência 

na filosofia (LANGER, 1971b, p. 289). Contudo, se analisamos bem, podemos perceber 

que o ser humano busca significado não apenas na pesquisa ou no discurso filosófico, 

mas, também, no mito, na arte ou mesmo nos sonhos, como observa Chaplin. A 

pesquisadora escreve que a necessidade essencialmente humana não é somente a busca 

pelo significado, mas também sua articulação. E ambas se dão no mundo simbólico – ou 

seja, eminentemente no mundo do possível –, em formas comunicáveis, expressivas. 

Citando as palavras de Chaplin, 

 

A “nova chave” da filosofia é o reconhecimento de que os “dados dos sentidos” 
e os “fatos” que compõem a experiência e o conhecimento humano do mundo 
são inerentemente simbólicos. [...]. A busca de significado e sua articulação 
em uma forma comunicável é, segundo Langer, uma necessidade humana 
fundamental incorporada profundamente. (CHAPLIN, 2020, p. 1, tradução 
nossa) 

 

Por fim, a filósofa estadunidense sugere que o processo simbólico é, para além de 

uma necessidade sentida pelo ser humano, um ato de sua própria liberdade. Portanto, tal 

processo seria tão intrínseco no sujeito que faria parte da sua constituição, que “qualquer 

aborto do processo simbólico é uma supressão da nossa liberdade humana” (LANGER, 

1954, p. 236, tradução nossa). 

Essa necessidade de simbolizar, a partir dos mais diversos recursos simbólicos 

disponíveis, é exemplificado de uma maneira muito concreta no trabalho desenvolvido 

pela psiquiatra brasileira Nise da Silveira. Os seus clientes – como ela preferia chamar, 

em lugar de “pacientes”, os internos do Hospital Psiquiátrico Pedro II – não conseguiam 

se expressar por meio da linguagem discursiva. Tal dificuldade servia, com frequência, 

para reforçar o diagnóstico de incapacidade cognitiva apregoado por grande parte dos 

psiquiatras da época, exceto por Nise. 



46 

Apesar de tal limitação na linguagem discursiva, a psiquiatra encontrou e 

desenvolveu um método em que seus clientes conseguiam se expressar por dispositivos 

outros que o discurso, em especial pelas formas artísticas da pintura e da modelagem. Ao 

se expressarem desse modo, os clientes de Nise da Silveira conseguiam organizar os 

conteúdos de suas vidas mental e emotiva de forma “lógica”, de acordo com a concepção 

langeriana do termo, revelando a preservação de uma racionalidade, mesmo diante do 

enfraquecimento de certos tipos de raciocínio. Pela expressão em formas simbólicas, os 

clientes conseguiam organizar e conceber, ainda que de modo não discursivo, tais 

conteúdos subjetivos fundamentais. Esse processo os auxiliava no tratamento de suas 

condições mentais, fazendo-os retomar ao convívio social de uma maneira mais tranquila, 

serena e comunicativa16.

 
16 Para um conhecimento maior do trabalho desenvolvido pela psiquiatra brasileira Nise da Silveira, 
recomendo o filme inspirado na sua trajetória e ofício “Nise: o coração da loucura” (2015). E para um 
detalhamento e conhecimento da convergência do pensamento langeriano e do serviço executado por Nise, 
recomendo a leitura do artigo do professor pesquisador Clovis Salgado “Expressão ou autoexpressão na 
criação artística: um diálogo entre Nise da Silveira e Susanne K. Langer” (2023) – a referência completa se 
encontra na bibliografia geral deste trabalho. 



47 

2 A hipótese: o papel fundamental da arte na constituição humana 

De modo geral, neste segundo capítulo, apresentarei a ideia principal que pretendo 

tratar neste trabalho dissertativo, a saber, o papel fundamental e necessário da arte na 

constituição humana e como isso também se desdobra na cultura. Porém, antes de iniciar 

a temática principal deste trabalho, citada anteriormente, oferecerei uma posição contrária 

a ela. No primeiro tópico deste capítulo, serão apresentados os argumentos a favor da tese 

de que a arte é uma atividade supérflua, ou seja, que ela seja simplesmente um adorno, 

um ornamento ou um produto de consumo para a cultura e para o ser humano. 

Em seguida, apresentarei a arte como uma atividade necessária a partir do filósofo 

alemão Ernst Cassirer, importante referência para Susanne Langer, como vimos no 

capítulo anterior. Nesse segundo tópico, introduzirei brevemente o pensador alemão e 

como ele pensa a arte como uma atividade simbólica necessária para o ser humano, visto 

este como um animal simbólico. Por fim, no terceiro tópico, trataremos tal necessidade 

da arte a partir da autora principal deste trabalho. Serão expostas as especificidades que 

Langer aponta para a necessidade dessa via simbólica em vista da formação e da 

constituição do ser humano. 

 

2.1 Uma posição contrária: a arte como atividade supérflua 

Neste primeiro tópico do segundo capítulo, trataremos brevemente da perspectiva 

que considera a arte como um item supérfluo. Para tal, foi realizado um pequeno recorte 

temático da era medieval e da era contemporânea. Respectivamente, será abordado o 

caráter supérfluo da arte a partir de uma perspectiva religiosa, que supervaloriza a 

sobriedade e a simplicidade para uma vida espiritual equilibrada e bem vivida, e noutra 

ótica será apresentada uma análise feita pela Escola de Frankfurt acerca do uso da arte. 

O primeiro recorte feito dessa visão supérflua da arte na era medieval diz respeito 

a Ordem Cisterciense – uma ordem monástica católica fundada no século XI que segue 

uma vida austera, de trabalho manual, oração e isolamento do mundo. Numa seção 

dedicada a um exame de textos sobre os princípios que orientaram a produção artística 

dos cistercienses localizada no livro “Bernardo de Claraval: vida e obra do último dos 

Padres” do Dom Luis Alberto Ruas Santos, é perceptível o lugar que a arte ocupa para 

essa Ordem religiosa. 



48 

Os princípios que norteiam os cistercienses não parecem ser totalmente contrários 

às artes, apenas desfavorável ao seu uso na respectiva Ordem. Não são avessos a todo 

tipo de arte, mas àquelas que não possuem uma sobriedade ou uma simplicidade, 

especialmente. Ou seja, opõem-se ao uso extravagante e exagerado das artes 

internamente. Apesar de serem rodeados de obras artísticas – vivem em Templos com 

suas arquiteturas e ornamentações – nenhuma delas tem de ser muito rebuscada ou 

exagerada. 

 

O desejo de simplicidade e autenticidade, com exclusão de todo o supérfluo, 
marcou desde o início a Ordem Cisterciense. O rigor cisterciense abrangerá 
todos os domínios, desde o cotidiano (vestimentas, alimentação) ao sacral 
(canto, objetos litúrgicos, ornamentação do templo). [...]. A primeira geração 
cisterciense vê também o despojamento em função de sua busca de 
interioridade. (RUAS SANTOS, 2021, p. 128) 

 

Bernardo de Claraval, sendo uma figura central na expansão e reforma da Ordem 

Cisterciense bem como abade superior da Abadia de Claraval desde seu início até a sua 

morte, impõe algumas de suas concepções mais radicais acerca da arte à Ordem. Duas 

decisões muito importantes do Capítulo Geral de 1134 são prescritas nos Estatutos XX e 

LXXX, em sequência: 

 

As letras (a referência aqui é para as iniciais) sejam de uma só cor e não 
pintadas. Os vidros sejam brancos, sem cruzes ou pinturas. [...] Proibimos que 
se façam esculturas ou pinturas em nossas igrejas ou em outros locais do 
mosteiro porque, enquanto se olha para elas, negligencia-se frequentemente a 
utilidade de uma boa meditação e a disciplina da gravidade religiosa. (RUAS 
SANTOS, 2021, p. 129) 

 

No manifesto “Apologia”, Bernardo de Claraval reitera o entendimento de que os 

ornamentos artísticos se apresentam como um obstáculo à devoção e ao cultivo de uma 

espiritualidade. O excesso de tais adornos pode se tornar, pois, um perigo à 

espiritualidade, que seria, para os cistercienses, de um caráter mais sóbrio e despojado. 

Como ele explicita no seguinte trecho: “... da imensa altura das igrejas, de seu 

comprimento exagerado, de sua largura supérflua, de seus ornamentos suntuosos, das 

pinturas rebuscadas que, captando o olhar dos que ali rezam, são um obstáculo à sua 

devoção.” (CLARAVAL, Apologia, 28 apud RUAS SANTOS, 2021, p. 132) 



49 

Existe, no entanto, uma distinção da devoção feita por leigos “comuns” e a dos 

monges. Para a concepção dos princípios cistercienses, os leigos poderiam ser 

estimulados por meio das decorações artísticas – como aquelas encontradas nos templos 

e nas igrejas – e de demais influências externas. Por outro lado, os próprios monges não 

poderiam se basear em coisas externas para o cultivo de uma espiritualidade, a devoção 

deveria brotar e se sustentar a partir dos estímulos internos da pessoa. Assim, Claraval 

escreve em seu manifesto, já citado anteriormente, 

 

...Dizei-me, pobres – se é que sois pobres – que faz o ouro em vosso 
santuário?... Porque uma é a missão dos bispos e outra a dos monges. Aqueles 
se devem igualmente aos sábios e aos ignorantes e precisam estimular a 
devoção exterior do povo mediante a decoração artística, porque não lhes 
bastam os recursos espirituais. (CLARAVAL, Apologia, 28 apud RUAS 
SANTOS, 2021, p. 132-133) 

 

Entretanto, Bernardo de Claraval “[condenava] não só as proporções, 

consideradas soberbas e supérfluas, mas também a riqueza e variedade de ornamentação 

que é nociva à interioridade. Tais características, aceitáveis nas catedrais, não seriam 

próprias para as igrejas monásticas” (RUAS SANTOS, 2021, p. 133), uma vez que os 

monges não necessitariam desses excessos e de tal sensibilidade para cultivarem sua 

espiritualidade. 

Porém, os cistercienses compreendiam que esses adornos excessivos encontrados 

nas obras de arte e arquitetura em forma de riquezas e ornamentos artísticos são aceitáveis 

para aqueles e aquelas que não partilham de tal espiritualidade tão sóbria, modesta e 

austera. Na busca de sua assunção para Deus, os monges, portanto, prescindem de tudo 

aquilo que é externo, do mundo dos sentidos, ou seja, do estético. Há um paradoxo, 

segundo Bernardo de Claraval, entre as riquezas das obras de arte e das arquiteturas e a 

pobreza professada em votos pelos monges, que se espelham na pessoa de Jesus que 

nasceu e viveu entre a pobreza material para conquistar a riqueza espiritual (RUAS 

SANTOS, 2021, p. 133). 

A espiritualidade cisterciense estava ligada a uma profunda ascese espiritual, 

exigindo um despojamento de tudo aquilo que é externo, mesmo que fossem coisas belas 

e que encantassem seus sentidos e levassem a um tipo de prazer. É preciso refletir no 

contexto de sua época: as obras de arte, as arquiteturas e mesmo os mínimos adornos 



50 

delas eram sempre produzidas a partir de grandes riquezas, ouro, prata, bronze, diamante 

etc. Isso, portanto, levava a um grande questionamento em relação à vida religiosa, que é 

chamada a professar e viver a castidade, a obediência e a pobreza. Seria possível viver 

essa pobreza rodeado de tantos adornos prescindíveis para uma vida austera e espiritual? 

A melhor forma de lidar com esse paradoxo existencial, para essa espiritualidade 

cisterciense, seria a fuga e a rejeição de tais riquezas presentes nos diversos elementos 

artísticos. 

 

Mas nós que deixamos tudo, que deixamos as coisas belas e preciosas do 
mundo por Cristo, nós que consideramos como lixo tudo aquilo que encanta os 
olhos, o ouvido, o olfato, o paladar, o tato e todos os prazeres sensíveis a fim 
de ganhar o Cristo; de quem, pergunto, queremos excitar a devoção com tudo 
isso? (CLARAVAL, Apologia, 28 apud RUAS SANTOS, 2021, p. 133) 

 

Pode-se considerar, talvez, que o caráter supérfluo da arte que se conclui dessa 

perspectiva cisterciense está no fato de que as produções artísticas levavam mais 

ornamentos do que precisavam em suas formas. Os excessos seriam supérfluos. A arte 

poderia ser produzida a partir do sóbrio também, do que é essencial à sua forma apenas. 

Talvez, se eles vivessem numa época em que as expressões artísticas se guiassem por 

uma poiesis que valorizasse a sobriedade, os cistercienses poderiam se valer das obras de 

arte para viverem e cultivarem sua espiritualidade e devoção também. Tal descrição do 

caráter excessivo de riquezas nas obras de arte é feita na Apologia, pondo ainda uma outra 

questão – as ornamentações tão ricas se contrastam com a pobreza dos fiéis leigos que 

vão a essas mesmas catedrais: 

 

Pendem do teto não simples coroas, mas verdadeiras rodas, cobertas de pedras 
preciosas e guarnecidas de lâmpadas que não brilham mais que as gemas e as 
pedras. Vê-se, ainda, em lugar de candelabros, árvores de bronze, trabalhadas 
com delicadas filigranas, refulgentes por seus numerosos círios e pedras 
preciosas. Que buscam com tudo isso? A compunção dos penitentes ou a 
admiração dos visitantes? Ó vaidade das vaidades, mais ridícula ainda que vã! 
A igreja resplandece em suas paredes, mas agoniza de miséria em seus pobres; 
orna de ouro seus monumentos de pedra e deixa seus filhos nus. (CLARAVAL, 
Apologia, 28 apud RUAS SANTOS, 2021, p. 133-134) 

 

Os cistercienses tinham um grande apego às regras de São Bento. Tanto era o 

apego que, como prescrevia no capítulo 20, a respeito do oratório no mosteiro nada 



51 

deveria haver além de oficinas de oração (RUAS SANTOS, 2021, p. 134). As regras de 

São Bento eram um princípio até para a edificação de tudo que fosse destinado ao culto 

divino. Para tal, eram adotadas proporções e composições harmoniosas. “A simplicidade 

e o despojamento aliaram-se a um admirável equilíbrio de massas e a uma pureza de 

linhas absoluta, o que fez os cistercienses atingirem as alturas da grande arte” (RUAS 

SANTOS, 2021, p. 135). 

O Dom Luis Alberto Ruas Santos nos dá um fundamento de natureza ainda mais 

teológica para explicar tal perspectiva cisterciense pautada na simplicidade e sobriedade. 

 

Conforme Plotino, que está à base de Agostinho e Bernardo na doutrina da 
imagem, Deus é uno, absolutamente sem divisões, sempre idêntico a si mesmo. 
Para Bernardo, que supõe também nesse ponto Plotino, a simplicidade é o mais 
importante atributo da natureza divina. A natureza humana possuía essa 
simplicidade, como uma de suas características fundamentais, justamente por 
ser imagem e ter a semelhança da natureza divina. O pecado destruiu a 
semelhança e, sem ela, o homem tornou-se complicado, isto é, não simples. 
Introduziu-se a divisão em seu íntimo, há um desacordo profundo no querer 
humano. Antes do pecado a vontade desejava apenas o bem e tinha em Deus 
seu objeto proporcional. Agora roda à volta de objetos insatisfatórios. Esse é o 
drama da dessemelhança. Cabe à graça restaurar a simplicidade original, 
reorientando a vontade humana para Deus. São Bernardo percebeu como 
ninguém a desigualdade do íntimo do homem, sua profunda nostalgia da 
simplicidade original. Isso marca toda a vida cisterciense, não só sua arte e 
arquitetura. É por isso que a liturgia cisterciense renunciou ao décor, ao 
emprego de formas exteriores e efeitos fáceis para colocar o acento no 
essencial: o mistério de Cristo. (RUAS SANTOS, 2021, p. 137) 

 

Desse modo, a simplicidade, na perspectiva cisterciense, não está ligada apenas 

às expressões artísticas de suas capelas e oratórios, faz parte de seu modo de vida. Isso 

explica, portanto, a razão pela qual eles se fundamentam tanto na sobriedade em todos os 

aspectos de sua vida, como o da contemplação espiritual artística e ainda de todos os 

demais possíveis estímulos ao cultivo de sua devoção. 

Passando para o segundo recorte desse tópico, um pouco mais breve, partirei da 

análise feita pelos filósofos de Frankfurt – Max Horkheimer e Theodor Adorno – sobre a 

mercantilização da arte. Tal análise feita pelos pensadores supracitados, vale ressaltar, 

não são pensamentos ou ideias deles, mas uma análise da realidade na qual estavam 

inseridos. 

Os filósofos alemães, então, notam que a obra de arte perdeu seu valor intrínseco 

e passou a ser um produto de uma cultura mercadológica, guiada pelos anseios da 



52 

indústria. As primeiras expressões artísticas pelas quais eles começam sua análise na obra 

Dialética do Esclarecimento1 são aquelas cinematográficas e fonográficas, como lemos 

a seguir: 

 

O cinema e o rádio não precisam mais se apresentar como arte. A verdade de 
que não passam de um negócio, eles a utilizam como uma ideologia destinada 
a legitimar o lixo que propositalmente produzem. Eles se definem a si mesmos 
como indústrias, e as cifras publicadas dos rendimentos de seus diretores gerais 
suprimem toda dúvida quanto à necessidade social de seus produtos. 
(ADORNO; HORKHEIMER, 1985, p. 114) 

 

Nessa transição de obra de arte para produto mercadológico cultural, esse objeto 

perde suas características principais, que estão contidas no ato de sua criação e 

formulação. Como um produto, a arte perde a significação que Langer sugere possuir em 

uma verdadeira obra. Os estilos artísticos e a expressão logicamente formuladas, em seus 

mínimos detalhes, perdem lugar para a padronização imposta pelo mercado da cultura. 

 

Os detalhes tornam-se fungíveis. A breve sequência de intervalos, fácil de 
memorizar, como mostrou a canção de sucesso; o fracasso temporário do herói, 
que ele sabe suportar como good sport que é; a boa palmada que a namorada 
recebe da mão forte do astro; sua rude reserva em face da herdeira mimada são, 
como todos os detalhes, clichês prontos para serem empregados 
arbitrariamente aqui e ali e completamente definidos pela finalidade que lhes 
cabe no esquema. Confirmá-lo, compondo-o, eis aí sua razão de ser. Desde o 
começo do filme já se sabe como ele termina, quem é recompensado, e, ao 
escutar a música ligeira, o ouvido treinado é perfeitamente capaz, desde os 
primeiros compassos, de adivinhar o desenvolvimento do tema e sente-se feliz 
quando ele tem lugar como previsto. (ADORNO; HORKHEIMER, 1985, p. 
117-118, grifo do autor) 

 

Esses “clichês prontos”, que aqui chamo de padronização da arte, põe um léxico 

artístico rigoroso sobre os artistas, “como se uma instância onipresente houvesse 

examinado o material e estabelecido o catálogo oficial dos bens culturais, registrando de 

maneira clara e concisa as séries disponíveis. As ideias estão inscritas no céu cultural...” 

(ADORNO; HORKHEIMER, 1985, p. 126) e nada, desse modo, pode voar para fora dele. 

 
1 Especialmente, o capítulo “A indústria Cultural: o esclarecimento como mistificação das massas” que 
trata mais diretamente dessa mercantilização da arte na cultura. 



53 

Tal padronização artística, assim, é o que permeia as formas de entretenimento 

barato, que utilizam da arte, muitas vezes, para fazer um comércio. A corrupção na arte, 

todavia, não se deve ao simples fato de a indústria cultural utilizá-la para entreter as 

pessoas, senão de envolvê-la em um meio mercadológico. Logo, vê-se que a indústria 

cultural 

 

estraga o prazer com o envolvimento de seu tino comercial nos clichês 
ideológicos da cultura em vias de si liquidar a si mesma. A ética e o gosto 
podam a diversão irrefreada como “ingênua” – [...] – e impõem restrições até 
mesmo à potencialidade. A indústria cultural está corrompida, mas não como 
uma Babilônia do pecado, e sim como catedral do divertimento de alto nível. 
(ADORNO; HORKHEIMER, 1985, p. 133-134) 

 

Há, pois, aqui uma transvaloração da arte. Se a arte tinha como um valor intrínseco 

a sua “inutilidade”, estando livre da lógica do utilitarismo, especialmente o mercantil, 

agora a arte é forçada a ser útil para satisfazer desejos mercadológicos, como o anseio de 

vender, de fazer propaganda, entreter de forma mecânica etc. Isso é afirmado pelos 

filósofos alemães da Escola de Frankfurt: 

 

O princípio da estética idealista, a finalidade sem fim, é a inversão do esquema 
a que obedece socialmente a arte burguesa: a falta de finalidade para os fins 
determinados pelo mercado. Para concluir, na exigência de entretenimento e 
relaxamento, o fim absorveu o reino da falta de finalidade. Mas, na medida em 
que a pretensão de utilizar a arte se torna total, começa a se delinear um 
deslocamento na estrutura econômica interna das mercadorias culturais. Pois a 
utilidade que os homens aguardam da obra de arte na sociedade antagonística 
é justamente, em larga medida, a existência do inútil, que no entanto é abolido 
pela subsunção à utilidade. Assimilando-se totalmente à necessidade, a obra de 
arte defrauda de antemão os homens justamente da liberação do princípio da 
utilidade, liberação essa que a ela incumbia realizar. (ADORNO; 
HORKHEIMER, 1985, p. 148) 

 

Por mais paradoxal que seja, nesse aspecto, nós precisamos ressaltar que a 

importância da arte repousa na sua inutilidade comercial. Quando tentamos torná-la útil 

mercadologicamente, como bem diagnosticaram os pensadores alemães, ela perde seu 

caráter crítico e libertador, deixando de cumprir, portanto, sua função mais essencial: 

libertar-nos, ainda que momentaneamente, da lógica opressiva utilitarista mercantil. 

 



54 

2.2 A arte como atividade necessária em Ernst Cassirer 

Ernst Cassirer (1874-1945) foi um filósofo alemão de origem judaica que 

participou da Escola de Marburgo – um dado que se faz muito importante para 

compreendermos seu pensamento de um modo geral e suas influências. A abordagem 

neokantiana feita por tal Escola ajudou o filósofo a desenvolver sua Filosofia das Formas 

Simbólicas e, posteriormente, a declarar o ser humano como um animal para além do 

campo estrito da razão (discursiva), afirmando-o como um animal simbólico, em sua obra 

Ensaio sobre o Homem. 

A teoria simbólica proposta por Cassirer, que engloba o pensamento mítico, a 

linguagem, a ciência, a arte, tem uma perspectiva de cunho antropológico e cultural. O 

filósofo alemão Christian Grüny vai definir Cassirer como “um filósofo sistemático cuja 

filosofia dos símbolos pretendia nitidamente uma ‘teoria integrativa, reflexiva e 

abrangente de nossas relações naturais e mentais conosco próprios, com o social e com o 

mundo’.” (GAIKIS, 2024, p. 121, tradução nossa). Porém, tal abrangência de sua filosofia 

simbólica parece não lhe ter possibilitado dar uma sistematicidade maior especificamente 

ao símbolo artístico dentro de seu extenso trabalho filosófico, possuindo, na verdade, 

como que apenas uma “existência nômade” (ibidem) em suas obras. 

Segundo Grüny, Ensaio sobre o Homem é o único livro em que Cassirer “devota 

alguma atenção sistemática à arte” (ibidem, p. 124), por conter no capítulo IX um espaço 

reservado à reflexão sobre a Arte. E a aposta que Grüny faz sobre essa falta de uma 

sistematicidade maior sobre a arte na obra casseriana se deve ao fato de a linguagem 

ocupar um lugar central no seu pensamento simbólico, que é construído a partir e em 

torno dela. Sendo assim, “a arte não [conseguiria] encontrar seu lugar” (ibidem). 

Quando o filósofo classifica, enfim, o ser humano como um animal symbolicum 

para além de um animal rationale, faz-se importante ressaltar que Cassirer não 

descaracteriza a racionalidade como um traço inerente ao ser humano. Mas, essa 

característica não consegue mais abarcar toda a complexidade e a riqueza encontradas na 

vida humana. Ela seria um “pars pro toto”, ou seja, uma parte do todo (CASSIRER, 2005, 

p. 49). Uma parte de toda a multiplicidade e possibilidade de recursos que o ser humano 

tem para se expressar. Dessa forma, para o filósofo alemão, reduzir o ser humano ao 

campo da razão seria inadequado, uma vez que ele possui uma riqueza e uma diversidade 

que ultrapassam a mera racionalidade. Como o próprio autor escreve: 



55 

 

A razão é um termo muito inadequado com o qual compreender as formas da 
vida cultural do homem em toda a sua riqueza e variedade. Mas, todas essas 
formas são simbólicas. Logo, em vez de defini-lo como animal rationale, 
deveríamos defini-lo como animal symbolicum. Deste modo, podemos 
designar sua diferença específica e podemos compreender o novo caminho 
aberto ao homem: o da civilização. (ibidem, p. 50) 

 

Definindo o ser humano como um animal primordialmente simbólico, Cassirer já 

pressupõe o símbolo como uma atividade própria e natural do ser humano. Uma atividade, 

inclusive, mental. Esta não é uma mera reprodução da natureza, mas uma produção, uma 

construção criativa dessa mesma natureza, tanto externa quanto interna – dos seus 

sentimentos, emoções, sonhos etc. 

O autor afirma que a linguagem discursiva, verbal, como uma atividade simbólica, 

seria aquela mais usual e ordinária na vida humana e estaria na raiz de todas as outras 

atividades intelectuais humanas. Contudo, ela seria apenas uma forma, muito pobre e 

limitada de expressar toda a riqueza e variedade de conteúdos que se encontra na vida 

humana de uma forma geral. E que “em ordem de conceber o mundo, em ordem de 

unificar e sistematizar sua experiência, o ser humano [precisou] passar do discurso 

ordinário à linguagem científica – a linguagem da lógica, da matemática, da ciência 

natural” (CASSIRER, 1981a, p. 153). 

Mas, o benefício da linguagem científica implicou a perda da experiência imediata 

da realidade para o ser humano. Como ele mesmo escreve, “sua experiência imediata e 

concreta da vida desaparece na mesma medida em que ele se aproxima de seus objetivos 

intelectuais mais elevados. O que resta é um mundo de símbolos intelectuais, não um 

mundo de experiência imediata.” (ibidem, p. 154). Entretanto, Cassirer nos lembra ainda 

que, ao lado do mundo da linguagem discursiva, há um outro mundo com suas próprias 

características e estruturas disponíveis à vida humana. No trecho a seguir, o filósofo expõe 

a importância de tal linguagem discursiva, como também aponta esse outro caminho, esse 

outro mundo, que se faz possível trilhar para um outro universo simbólico – o mundo das 

artes. 

 

Devemos admitir que a linguagem está, de certa forma, na raiz de todas as 
atividades intelectuais do ser humano. Ela é seu principal guia; mostra-lhe um 
novo caminho que gradualmente leva a uma nova concepção do mundo 
objetivo. Mas, podemos dizer que esse caminho é o único; que sem a 
linguagem o homem estaria perdido na escuridão, que seus sentimentos, seus 



56 

pensamentos, suas intuições estariam envoltos em escuridão e mistério? Ao 
fazer tal julgamento, devemos nos esquecer de que, além do mundo da 
linguagem, há outro mundo humano que tem um significado e uma estrutura 
próprios. Há, por assim dizer, outro universo simbólico além do universo do 
discurso, dos símbolos verbais. Esse universo é o mundo das artes - da música 
e da poesia, da pintura, da escultura e da arquitetura. (CASSIRER, 1981b, p. 
183). 

 

Essa é uma das características que localiza o ser humano dentro de uma 

determinada cultura – sua capacidade de simbolizar. Dessa maneira, o pensador alemão 

alega que, além de estar entre os traços mais característicos da vida humana, o 

pensamento e o comportamento simbólicos são uma condição na qual “todo o progresso 

da cultura humana está baseado” (CASSIRER, 2005, p. 51). E, sem essa atividade 

simbólica, o ser humano estaria restrito ao campo de suas necessidades biológicas básicas. 

 

Sem o simbolismo, a vida humana seria como a dos prisioneiros na caverna do 
famoso símile de Platão. A vida humana estaria confinada nos limites de suas 
necessidades biológicas e de seus interesses práticos; ela não encontraria 
acesso ao ‘mundo ideal’, que lhe é aberto por diferentes ângulos pela religião, 
pela arte, pela filosofia e pela ciência. (Ibidem, p. 72) 

 

Como podemos observar, a atividade simbólica, para Cassirer, faz-se possível a 

partir de diferentes formas: da religião, da arte, da filosofia, da ciência e, também, do 

mito. Essas variadas formas simbólicas, de acordo com o filósofo, são o que abrem a vida 

humana para uma riqueza maior de experiências e conhecimento2. Isso porque, graças a 

tais formas simbólicas, o ser humano consegue compreender, interpretar e dar sentido ao 

mundo em que está inserido, à realidade. Como uma atividade que é, também, mental, 

lógica e construtiva, Cassirer faz questão de ressaltar que o ser humano não é somente 

um receptor passivo de uma realidade externa, mas tem um papel ativo e criativo sobre 

esta. 

 

O homem está cercado por uma realidade que não foi criada por ele, que ele 
tem de aceitar como um fato definitivo. Mas cabe a ele interpretar a realidade, 
torná-la coerente, compreensível, inteligível - e essa tarefa é realizada de 
diferentes maneiras nas várias atividades humanas, na religião e na arte, na 

 
2 Importante afirmar que, mesmo seguindo uma tradição pós-kantiana da Escola de Marburgo, Cassirer 
afirma, de forma contrária ao próprio Kant, a possibilidade de conhecimento a partir da experiência artística. 
Contudo, esse conhecimento seria de um caráter diferente ao conhecimento lógico e racional das ciências 
e das matemáticas, poderia ser alcançado pela percepção artística. Ele coloca a “percepção dos sentidos, a 
memória, a experiência [e] a imaginação” no mesmo campo da razão (científica), ambas como atividades 
intelectuais fundamentais do conhecimento humano (CASSIRER, 2005, p. 11-12). 



57 

ciência e na filosofia. Em todas elas, o homem demonstra não ser apenas o 
receptor passivo de um mundo externo; ele é ativo e criativo. (CASSIRER, 
1981b, p. 195) 

 

Essas variadas formas simbólicas levam o ser humano para além do universo da 

mera realidade, levam-no para o mundo do possível3. Sem os símbolos, o ser humano 

estaria ainda confinado dentro dos limites de sua animalidade, de sua existência biológica, 

vivendo na mera realidade imediata das coisas e dos fatos, como vivem os demais 

animais. 

 

É esse caráter do conhecimento humano que determina o lugar do homem na 
corrente geral do ser. Uma diferença entre ‘real’ e ‘possível’ não existe nem 
para os seres abaixo do homem, nem para os que estão acima dele. Os seres 
abaixo do homem estão confinados ao mundo de suas percepções sensoriais. 
São suscetíveis a estímulos físicos reais e reagem a tais estímulos. Mas não 
conseguem formar nenhuma ideia de coisas ‘possíveis’. Por outro lado, o 
intelecto sobre-humano, a mente divina, não conhece distinção entre realidade 
e possibilidade. Deus é actus purus. Tudo que ele concebe é real. A inteligência 
de Deus é um intellectus archetypus ou intuitus originarius. Ele não pode 
pensar em uma coisa sem, pelo próprio ato de pensar, criar e produzir essa 
coisa. É só no homem, na sua ‘inteligência derivativa’ (intellectus ectypus) que 
ocorre o problema da possibilidade. (CASSIRER, 2005, p. 95-96) 

 

De acordo com o filósofo alemão, grandes civilizações da vida humana e 

inumeráveis ações humanas ainda estariam no nível de respostas práticas às suas 

necessidades básicas e práticas. No entanto, para ele, a civilização na qual se encontrava 

já estava encaminhada a tomar um novo curso na história. Um curso que levaria o ser 

humano a uma nova concepção do mundo objetivo – aquela do mundo simbólico 

(CASSIRER, 1981b, p. 172). É interessante perceber, então, que Cassirer coloca as 

diferentes formas simbólicas como historicamente posteriores em relação às respostas 

práticas às necessidades básicas da vida humana. 

Para o autor, o ser humano dessa nova civilização, na qual ele já se encontrava, 

sente uma necessidade não somente do real, mas, também, do ideal – o que seria mais 

característico de sua essência. O animal simbólico vive no mundo do real como todos os 

outros animais, mas só ele sente certa necessidade de se mover igualmente num mundo 

de possibilidades, num mundo que é simbólico por natureza. Para tal, ele faz a 

 
3 O real e o possível são conceitos usados por Cassirer, mas são categorias originalmente kantianas. O nosso 
autor assume tais categorias como uma parte muito importante de sua própria filosofia das formas 
simbólicas. Pois, o ser humano só seria capaz de simbolizar pela sua abertura natural e inata ao possível. 
Ele desenvolve melhor tal ideia no capítulo V de Ensaio sobre o Homem (CASSIRER, 2005, p. 95-104). 



58 

comparação da arte e da ciência. Apesar de estarem em campos totalmente inversos, para 

o autor, elas não podem se contradizer. A atividade de uma não anula a atividade da outra. 

Ou seja, elas podem coexistir, ou melhor, devem coexistir na vida humana devido à 

necessidade de se possuir uma “visão binocular”, isto é, de possuir uma visão mais ampla, 

não unilateral e única de uma determinada realidade. 

 

A interpretação conceitual da ciência não impossibilita a interpretação intuitiva 
da arte. Cada qual tem sua perspectiva própria e, por assim dizer, seu próprio 
ângulo de refração. A psicologia da percepção sensorial ensinou-nos que, sem 
o uso de ambos os olhos, sem uma visão binocular, não haveria consciência da 
terceira dimensão do espaço. A profundidade da experiência humana, no 
mesmo sentido, depende de sermos capazes de variar nossos modos de ver, de 
alternar nossas visões da realidade. (CASSIRER, 2005, p. 268.) 

 

Diante de uma constante e questionável posição da arte como um vício ou um 

suplemento para a vida, desde a Antiguidade clássica4, Cassirer afirma que não se pode 

pensá-la como um mero adorno ou um perigo à vida humana, mas como um constituinte, 

uma condição essencial para sua existência. Tal posição encontra respaldo na experiência 

daquelas pessoas sensíveis às grandes obras de arte, para as quais, “sem [as obras de arte] 

a vida se tornaria desprovida de sentido” e “dificilmente valeria a pena viver.” 

(CASSIRER, 1981a, p. 146). 

Além das variadas funções que a arte é capaz de desenvolver, no pensamento de 

Cassirer, junto da linguagem, ambas são as responsáveis por “construir e organizar o 

mundo de nossas percepções, nossos conceitos e intuições.” (Ibidem, p. 165). Tanto a arte 

quanto a linguagem servem como um meio de conceber e, consequentemente, organizar 

o mundo da vida emocional e da vida intelectual humana. Sem elas, a vida humana estaria 

solta em meros conceitos e experiências sem sentido. No entanto, o autor ainda vai 

afirmar em Ensaio sobre o Homem que a “linguagem e a ciência são uma abreviação da 

realidade; a arte [por sua vez] é uma intensificação da realidade” (CASSIRER, 2005, p. 

235). Uma ideia que, infelizmente, Cassirer não desenvolve sistematicamente (GAIKIS, 

2024, p. 124). 

 
4 Podemos conferir esse fato ao observarmos a posição de Platão, por exemplo, em relação ao poeta na 
polis. Apesar de afirmar alguns efeitos positivos da arte, mais especificamente da poesia, considera-a como 
desnecessária e ainda afirma que a presença do poeta ali na polis não seria conveniente, mas perigosa. 
(PLATÃO, 2000, 398a). 



59 

Tal mundo de percepções, conceitos e intuições não existem como um dado 

pronto, um produto acabado. Eles são construídos através das atividades simbólicas, 

como a linguagem, o mito, a religião, a ciência e a arte. A simbolização, para Cassirer, 

não é uma mera atividade em que as emoções e sentimentos transbordam (overflow) da 

subjetividade do artista. De forma oposta, os símbolos são criados a partir de uma 

construção, uma produção, da própria mente humana. Ou seja, há um esforço lógico, 

racional, do sujeito para produzir tais símbolos. De acordo com a síntese do autor: 

 

É óbvio que este mundo não existe como algo pronto. Ele precisa ser 
construído; precisa ser montado por um esforço contínuo da mente humana. A 
linguagem, o mito, a religião, a arte, a ciência nada mais são do que passos 
únicos dados nessa direção. Eles não são imitações ou reproduções de uma 
natureza pronta das coisas. (CASSIRER, 1981b, p. 167, grifo próprio) 

 

Essa construção criativa, não meramente imitativa (mimese) ou reprodutiva, de 

formas expressivas é algo necessário para o ser humano, no pensamento de Cassirer, 

porque é a partir do processo simbólico que o sujeito consegue dar sentido e conceber os 

fatos e experiências constitutivos de sua existência. 

No seu texto The Educational Value of Art, o filósofo alemão conclui que a arte 

possui um lugar especial na cultura humana. E, por isso, ela se torna um elemento 

essencial e indispensável no sistema de uma educação liberal. Segundo Cassirer, “a arte 

é um caminho para a liberdade, o processo de libertação da mente humana, o qual é o 

objetivo real e último de toda educação.” (CASSIRER, 1981c, p. 215). 

Portanto, ao afirmar o ser humano como um animal simbólico e a necessidade de 

contarmos, em nossa experiência, com uma variedade de formas simbólicas, dentre as 

quais se encontra a arte, o filósofo indiretamente já pressupõe certa necessidade da arte 

para a existência e a realização mais integrais de nossa humanidade. Cassirer, ainda, 

aponta que a arte não é um mero adorno à vida humana, mas que seria, de forma oposta, 

uma atividade constitutiva do próprio ser humano – pensamento que corrobora a 

necessidade antropológica da arte. Ademais, ele declara sua importância para o ser 

humano por sua tarefa de conferir ordenação, sentido, significação às suas próprias 

experiências. Por fim, como citado por último no título desse trabalho dissertativo, afirma 

o valor da arte na cultura humana ao descrever seu papel como um processo de libertação 

da mente humana, através da educação. 



60 

 

2.3 A hipótese langeriana sobre a necessidade da arte 

 

De um lado, temos um filósofo sistemático [Ernst Cassirer] cuja filosofia dos 
símbolos visava claramente a uma ‘teoria integrativa, reflexiva e abrangente 
de nossas relações naturais e mentais com nós mesmos, com o social e com o 
mundo’, do outro, uma ex-lógica [Susanne Langer] que centraliza sua teoria 
dos símbolos em torno da arte e da música em particular e mede seu sucesso 
referindo-se à música, embora sem reduzir seu escopo. (GAIKIS, 2024, p. 121, 
tradução nossa) 

 

A falta de uma centralidade da arte percebida na filosofia simbólica de Cassirer – 

ocupada por um enfoque antropológico e cultural – encontra seu lugar imprescindível no 

pensamento langeriano. Apesar de a arte ter sido importante para o filósofo alemão e 

aparecer em seu escopo filosófico, em contraste com Langer, a arte tem uma “existência 

bastante nômade em sua extensa obra filosófica. [...] Se desconsiderarmos as diferenças 

que suas respectivas orientações sistemáticas implicam, poderíamos dizer que Langer 

produziu a teoria da arte que Cassirer não conseguiu escrever.” (GAIKIS, 2024, p. 121, 

tradução nossa). 

O ser humano, na antropologia filosófica langeriana, sente a necessidade de 

refletir sobre suas próprias experiências e vivências. Ele não é um ser meramente passivo, 

que apenas vive. Ele pensa e reflete sobre aquilo vivido. Essa reflexão encontra sua forma 

simbólica mais comum e usual na linguagem discursiva, porém, como já vimos desde o 

capítulo anterior, para Langer, há vários outros modos e recursos por onde o ser humano 

pode traduzir e expressar tais reflexões, como a arte, o rito, o mito, a religião etc. 

A estudiosa e pesquisadora holandesa Adrienne Chaplin escreve sobre essa 

mesma necessidade atropológica, encontrada no pensamento langeriano, 

 

a necessidade de reflexão da vida como um meio de exploração e orientação. 
Para Langer, ecoando Sócrates, “a vida não examinada não é digna de ser 
vivida”. A terminação mais disponível de tal reflexão pode ser encontrada nas 
formas de linguagem e fala. Contudo, há muitas outras formas de expressão 
que buscam dar sentido ao mundo. Estas incluem a arte, o rito e a religião. 
(CHAPLIN, 2020, p. 244-245) 

 

A filósofa estadunidense indica as expressões artísticas, especialmente a música, 

pela qual ela inicia toda sua teoria da significação nas artes, como possuidoras de um 



61 

papel fundamental na vida humana. Ainda em consonância com o pensador alemão, nossa 

autora afirma que “há concepções que a linguagem [discursiva] está inapta para 

expressar” (LANGER, 1944, p. 146), porque “as palavras são símbolos naturalmente 

disponíveis, bem como extremamente econômicos” (LANGER, 1971b, p. 83). A autora 

ainda afirma que o “simbolismo é a chave reconhecida para aquela vida mental que é 

caracteristicamente humana e está acima do nível da pura animalidade. Símbolo e 

significado constituem o mundo do homem, muito mais do que a sensação” (ibidem, p. 

39)5.  

Entretanto, um dos pontos que difere a pensadora estadunidense do alemão mais 

categoricamente é o fato de Langer apontar um determinado registro notacional como 

uma possibilidade mais adequada para articular aquelas “formas que a linguagem não 

pode expor.” (LANGER, 1971b, p. 231). Sendo a música esse registro – posteriormente, 

ela não afirma somente esse registro notacional como a única expressão artística possível 

para tal. De outro modo, ela abrange essa possibilidade às outras artes também, como a 

poesia, a dança, o teatro, a pintura etc.6 

Susanne Langer tem um foco, dentre todos os símbolos apresentativos, nos 

símbolos artísticos. A pensadora estadunidense reconhece que a pessoa humana encontra 

em outros registros simbólicos, que não as artes, a possibilidade de expressar os conteúdos 

intraduzíveis pela linguagem discursiva de sua experiência pessoal de mundo. Esses 

outros registros seriam, portanto, a religião, os ritos, os mitos etc. Apesar de tais 

alternativas para articular suas emoções, sentimentos, sensações, sua vida mais íntima, é 

nas expressões artísticas que, segundo a filósofa, o animal simbólico consegue expressar 

 
5 Um dos exemplos citados por Langer na sua obra Filosofia em Nova Chave é o da Helen Keller – escritora 
e ativista estadunidense – que mesmo possuindo deficiência visual e auditiva, consegue estabelecer uma 
comunicação, especialmente, por causa da educação oferecida pela sua professora Anne Sullivan. E 
seguindo a passagem supracitada no corpo do texto, Langer aponta que mesmo Helen Keller seria “capaz 
de viver em um mundo mais amplo e mais rico do que um cachorro ou um macaco com todos os seus 
sentidos alertas” (LANGER, 1971b, p. 39), porque ela desenvolveu a capacidade de expressar 
simbolicamente, e não apenas a partir de signos, os conteúdos de sua vida sentida. 
6 Apesar de Langer pontuar a música como aquela forma simbólica em que o “significado puramente 
artístico deveria ser o mais acessível”, ela tem a preocupação de afirmar que, por isso, a música não seria 
superior em relação às outras expressões artísticas. “Isso não quer dizer que a música seja a arte superior, a 
mais expressiva e a mais universal. O som é o meio mais fácil a usar de um modo puramente artístico” 
(LANGER, 1971b, p. 210). Diferentemente de outros filósofos da arte, como o alemão Artur Schopenhauer 
– que afirmava a superioridade da música sobre as outras artes – e outros pensadores que elaboraram uma 
hierarquia das formas expressivas artísticas, elegendo alguns registros artísticos como superiores a outros, 
Langer se esquivou desse padrão hierárquico. 



62 

de modo mais preciso e satisfatório os movimentos de sua “vida sentida”. Sendo a 

linguagem discursiva o símbolo mais impotente para tal, como a autora relata: 

 

o essencial da questão está em que a forma da linguagem não reflete a forma 
natural do sentimento, de modo que não podemos formar quaisquer conceitos 
amplos do sentimento com a ajuda da linguagem comum, a linguagem 
discursiva. Portanto, as palavras por via das quais referimos o sentimento 
somente nomeiam espécies muito gerais de experiência interior: excitação, 
calma, alegria, tristeza, amor, ódio e assim por diante. Mas não existe 
linguagem que descreva exatamente como uma alegria difere, às vezes 
radicalmente, de outra. A natureza real do sentimento é algo que a linguagem 
como tal — como simbolismo discursivo — não pode exprimir. (LANGER, 
1971a, p. 86) 

 

Assim como Cassirer, porém de uma forma mais aprofundada, Langer se preocupa 

em não elaborar uma teoria redutivista da mente humana. Com muito afinco, ela se 

esforça por distinguir que a natureza da racionalidade não está identificada somente com 

aquilo que pode ser adequadamente expresso na linguagem discursiva. Assim, nós 

“poderíamos dizer que ela já reconhece a incipiente virada linguística como reducionista 

e busca expandi-la para uma virada simbólica totalmente desenvolvida” (GAIKIS, 2024, 

p. 125, tradução nossa). Por isso, uma das perguntas fundamentais expressa pela autora 

é: “De que maneira precisamente se pode conceber os sentimentos como possíveis 

ingredientes da racionalidade?” (LANGER, 1971b, p. 106). De modo geral, a resposta 

que a filósofa oferece a tal questão é: “reconhecendo [os sentimentos] como modos 

articulados de experiência e analisando a arte e, especialmente, a música como a esfera 

cultural que se dedica a observar, (re)apresentar e desenvolver essa articulação” 

(GAIKIS, 2024, p. 125-126, tradução nossa). 

Para a autora estadunidense, a “arte é a criação de formas simbólicas do 

sentimento humano.” (LANGER, 2011, p. 42). E essas formas simbólicas não têm apenas 

o papel de confirmar as sensações e emoções, mas também de acessar e clarificar “nossa 

experiência afetivamente carregada e temporalmente articulada.” (GAIKIS, 2024, p. 127, 

tradução nossa). Os símbolos artísticos, assim, são formas articuladas, de modo lógico e 

racional, que permitem expressar adequadamente os conteúdos de que trata. 

Ainda na dimensão da necessidade antropológica da arte, na filosofia langeriana, 

a expressão artística toma um lugar central e necessário para a vida humana, pois ela se 

torna como que “um reservatório de imagens, imagens que nos permitem pensar a 

continuidade entre a vida biológica e a mentalidade humana sem negar a ruptura que o 



63 

surgimento da mente humana implicou.” (GAIKIS, 2024, p. 128, tradução nossa). Isto é, 

através da arte, o ser humano não compreende ou percebe uma descontinuidade de seu 

ser animal (em seu sentido mais natural e biológico) para o seu ser racional ou, ainda, 

simbólico. 

Nessa perspectiva, as expressões artísticas se tornam um elo a unir essas duas 

realidades – a vida biológica (animal) e a mentalidade humana (racional-simbólica) – que, 

por mais ambíguas ou dicotômicas elas realmente possam ser, tal ambiguidade possuirá 

um sentido, uma significação, dentro das formas simbólicas por conterem “um jogo 

transiente de conteúdos.” (LANGER, 1971b, p. 241). 

Dessa maneira, conceber o ser humano como um animal simbólico é compreender 

que seu processo de simbolização faz parte da natureza humana. Ademais, não é 

simplesmente mais uma característica humana, é um elemento que atribui ao indivíduo o 

seu caráter também racional, mais especialmente simbólico7. A transformação simbólica 

é “uma das atividades humanas primárias, como comer, ver e se mover. É um processo 

fundamental de sua mente e ocorre todo o tempo.” (LANGER, 1971b, p. 32). A produção 

de símbolos é algo ininterrupto no processo mental humano, pois a todo momento o ser 

humano está transformando suas experiências em linguagem, em arte, em ritos e em 

outras variadas formas simbólicas. 

Ou seja, é através da transformação simbólica que o ser humano consegue 

conceber e dar sentido ao seu mundo interior. Pois, assim como a autora nos lembra, “o 

autoconhecimento, a introvisão de todas as fases da vida e da mente, surge da imaginação 

artística. Eis aí o valor cognitivo das artes.” (LANGER, 1971a, p. 89). É nesse momento, 

portanto, especialmente no pensamento langeriano, que as expressões artísticas se tornam 

cognitivas e epistêmicas também. 

Diferentemente de como muito se pensou, inclusive pelo filósofo alemão 

Immanuel Kant, ao afirmar que não se é possível o conhecimento através das artes, os 

símbolos artísticos aqui nos dão a conceber um tipo diferente de conhecimento, não muito 

valorizado pela modernidade: o autoconhecimento – uma concepção interna de seus 

próprios sentimentos, emoções e vivências pessoais ou mesmo comunitárias. E, para a 

 
7 Convém deixar explícito que o reino do simbólico, no pensamento langeriano, em nenhum momento se 
distancia da racionalidade. Ele poderia ser classificado como uma espécie da racionalidade ou, ainda, como 
um modo de expressão dessa mentalidade racional humana. 



64 

autora estadunidense, o autoconhecimento, assim como qualquer outro tipo de 

conhecimento, sugere uma reflexão e concepção de sua vida interior. Sendo assim, essas 

expressões artísticas se tornam, de certo modo, também necessárias para o conhecimento 

de si mesmo, daquilo que se passa na vida sentida humana, porque as expressões 

artísticas, tais quais Langer as concebe, não são um tipo de catarse emocional, que 

transborda sentimento e emoção para uma forma expressiva, o conteúdo emotivo é 

elaborado logicamente em uma forma simbólica. 

 

Acima de tudo, entretanto, a arte penetra profundamente na vida pessoal 
porque, ao dar forma ao mundo, ela articula a natureza humana: sensibilidade, 
energia, paixão e mortalidade. Mais do que qualquer outra coisa na 
experiência, as artes moldam nossa vida real de sentimento. (LANGER, 2011, 
p. 416) 

 

Apesar de as expressões artísticas possibilitarem um conhecimento dos 

movimentos internos da vida humana – pois elas precisam abstrair, conceber, para depois 

expressarem em uma forma simbólica, na visão langeriana –, elas não são capazes de 

curar aqueles movimentos mais dolorosos. Como quando um artista cria uma obra de arte 

a partir de sua solidão ou tristeza, ali ele apenas consegue conceber seu sentimento 

negativo e expressá-lo, mas não o cura ou o trata8. Langer afirma, por exemplo, que a 

“música não é a causa ou a cura de sentimentos, mas sua expressão lógica.” (LANGER, 

1971b, p. 218, grifo da autora). 

A pesquisadora Adrienne Dengerink Chaplin, que se debruçou sobre o 

pensamento langeriano, resume tal necessidade de conhecimento e expressão de uma 

introvisão interna, de si mesmo, relacionando-a com a necessidade humana de dar sentido 

às suas próprias experiências. Como ela afirma: “a simbolização é uma necessidade 

humana fundamental junto às necessidades biológicas, como respirar e comer. 

Diferentemente de outros animais, os humanos desejam dar sentido ao mundo e assim o 

 
8 Entretanto, com a concepção desse sentimento ou do estado de espírito ou ânimo, o ser humano pode 
lentamente compreender os conteúdos de sua vida interna. Ajudando-o a organizar tais “anomalias” e, 
assim, possivelmente tratá-las. Isso foi o que a psiquiatra brasileira Nise da Silveira mostrou ser possível a 
partir de sua atuação com a terapia ocupacional. Para um aprofundamento dessa relação entre a prática 
psiquiátrica de Nise da Silveira e a teoria da significação artística de Langer, temos o artigo do professor 
pesquisador Clovis Salgado: “Expressão ou autoexpressão na criação artística: um diálogo entre Nise da 
Silveira e Susanne K. Langer”. 



65 

fazem pela produção de formas simbólicas.” (CHAPLIN, 2020 apud GONTIJO 

OLIVEIRA, 2020, p. 52). 

No entanto, é importante salientar que essa necessidade de simbolizar 

artisticamente é anterior a qualquer tipo de conhecimento teórico sobre tais formas 

simbólicas. Não é a pessoa sabendo que aquele ritmo causa tal efeito no espectador ou 

que aquelas notas ou acordes suscitam no ouvinte um sentimento ou, ainda, que aquela 

harmonia polifônica produz uma determinada sensação no público de uma ópera. A 

necessidade da expressão musical ou artística, em geral, vem antes desse conhecimento 

teórico das artes. Vem de uma simples necessidade do ser humano expressar tudo que 

ocorre em sua vida que, de certo modo, repercute aí. 

 

Todos esses sons mecânicos e pronunciações espontâneas eram, por certo, 
familiares muito antes que sua qualidade tonal pudesse tornar-se distinta para 
o ouvido que escuta; tinham de alcançar formas fixas antes que pudessem 
converter-se em elementos para a imaginação musical. Provavelmente a 
canção de algum tipo, bem como o ritmo de dança, batido no tambor, são mais 
velhos do que qualquer interesse musical. Se de fato, como von Humbolt diz: 
‘o homem é uma criatura cantante’, então a música é necessariamente dada tão 
logo haja canção; então é possível que ele tenha cantado suas alvoradas e 
revistas de tropas, seus sortilégios e suas danças, muito antes de saber que as 
formas vocais eram belas e poderiam ser cantadas sem significar coisa alguma. 
(LANGER, 1971b, p. 244, grifos da autora) 

 

Não significando, assim, que a obra musical, a dança ou aquela arte visual menos 

elaborada, por não haver recursos teóricos tão bem-organizados na sua criação ou 

construção, sejam mais ou igualmente equiparadas àquelas bem articuladas logicamente 

– a articulação lógica sugere o conhecimento de muitos ou mesmo de todos os recursos 

visuais, melódicos, rítmicos ou gestuais para formar, de modo intencional, o símbolo que 

o artista quer expressar com um determinado sentido. 

A necessidade da arte, dessa maneira, não é suprida somente com os símbolos 

bem articulados logicamente, bem elaborados, mas também naqueles casos de expressões 

artísticas menos elaboradas ou “menores”. Como a autora estadunidense escreve, “a 

mesma necessidade de arte, e não um desejo indiscriminado de diversão, é satisfeita pela 

comédia, música alegre, coreografia humorística; a solenidade não é necessária para a 

expressividade – nem mesmo para a grandeza.” (LANGER, 2011, p. 421) 

Com um pensamento muito próximo ao langeriano, o filósofo contemporâneo, 

também estadunidense, Ben-Ami Scharfstein afirma e argumenta porque o indivíduo 



66 

possui em sua constituição humana a necessidade da arte. Ele escreve em sua obra Art 

Without Borders: a Philosophical Exploration of Art and Humanity como o ser humano 

sente uma certa inquietação pela necessidade de criar e elaborar uma presença, mesmo 

que virtual, daquilo que, possuindo ou não uma presença física, não lhe satisfaz enquanto 

tal: 

 

Mas estou certo de que os seres humanos não poderiam permanecer humanos 
sem a arte. De outro modo, como poderíamos explicar por que a arte existiu 
entre eles por toda a parte e em todos os tempos, por que gastaram tanto tempo, 
esforço e emoção em sua busca e por que eles são, com seus sentidos, cérebros 
e corpos, tão preocupados com ela? Se me pergunto por que a arte existiu em 
toda parte entre os humanos, tenho uma resposta curta e outra longa. A curta 
é: porque a arte satisfaz a fome humana incontornável por uma experiência 
imaginada em todas as suas variações imagináveis. Tal fome é nossa 
necessidade de criar, contemplar, possuir e possuir novamente ao menos a 
sombra do que não temos o bastante para nos satisfazer. A arte é o instrumento 
que usamos para conceder uma presença virtual a tudo que nos interessa mas 
não está efetivamente presente o bastante para superar a inquietação de uma 
imaginação muito ociosa para seu próprio conforto. (SCHARFSTEIN, 2009, 
p. 3, tradução Clovis Salgado) 

 

Por uma outra perspectiva, da necessidade especificamente cultural da arte, 

Langer ainda escreve sobre a importância e relevância da arte para as sociedades, 

comparando-a como mais valorosa que qualquer outra força social/cultural – como a 

lei/ordem ou, ainda, a economia. A pensadora afirma que a arte  

 

é o epítome da vida humana, o registro mais verdadeiro dos vislumbres 
interiores e dos sentimentos, e de que a sociedade mais vigorosamente militar 
ou econômica, sem arte, é pobre em comparação com a tribo mais primitiva e 
selvagem de pintores, dançarinos ou entalhadores de ídolos. Onde quer que 
uma sociedade tenha realmente chegado à cultura (no sentido etnológico, não 
no sentido popular de “forma social”) terá produzido arte, não apenas no seu 
fastígio, mas desde o seu começo. (LANGER, 1971a, p. 81) 

 

A autora estadunidense ainda relata em Sentimento e Forma que essa necessidade 

humana de simbolizar através das expressões artísticas é tanto biológica quanto 

intelectual. Ademais, é uma necessidade que serve no ser humano para o fazer 

compreender o seu próprio sentimento, como já dissemos anteriormente, e também é um 

modo de, compreendendo seus sentimentos, o ser humano poder se orientar dentro da 

sociedade e cultura em que vive. 

 



67 

Penso que toda obra de arte tem algo sobre o qual se pode dizer que provém 
do mundo, e que evidencia o próprio sentimento do artista acerca da vida. Isso 
está de acordo com a importância intelectual e, efetivamente, biológica da arte: 
somos impelidos à simbolização e articulação do sentimento quando temos de 
compreendê-lo a fim de nos mantermos orientados na sociedade e na natureza. 
Assim, o primeiro fenômeno emocional que uma pessoa quer formular são suas 
próprias paixões desconcertadas. (LANGER, 2011, p. 263) 

 

Assim, para Langer, além das expressões artísticas serem necessárias à 

constituição antropológica do animal simbólico, elas são necessárias também, mesmo que 

indiretamente à cultura. O ser humano sendo aquele que vive e age numa determinada 

cultura, é parte constitutiva dela também. Assim, se ele não vai bem e está desorientado, 

ele vai refletir essa postura dentro da sociedade e cultura com os demais. Como escreve 

a pensadora estadunidense em Problems of Art, a arte é o processo por onde as pessoas 

se desenvolvem sentimentalmente não apenas num aspecto individual, mas social e 

religioso também. E esse desenvolvimento é o que origina as culturas. 

 

Sintetizemos brevemente, portanto, porque as artes, que muitos consideram 
como um verniz cultural, nunca são realmente um acréscimo tardio à vida 
civilizada, um ornamento a adornar a sociedade como as cerimônias de chá ou 
a etiqueta, mas nascem durante a origem e as fases primitivas das culturas e, 
com frequência, ultrapassam todos os outros desenvolvimentos no que diz 
respeito à conquista de um caráter maduro e de uma competência técnica. As 
culturas começam com o desenvolvimento do sentimento pessoal, social e 
religioso. O grande instrumento para tal desenvolvimento é a arte. (LANGER, 
1957, p. 73) 

 

Langer confirma essa ideia no seu compilado de ensaios que produz posterior a 

Problems of Art, sua obra Ensaios filosóficos. A autora afirma que a “arte é, na verdade, 

a ponta de lança do desenvolvimento humano, social e individual. A sua vulgarização 

constitui o sintoma mais certo de declínio ético.” (LANGER, 1971a, p. 81-82). Sendo 

assim, o surgimento de “uma nova arte ou mesmo de um estilo radicalmente novo, sempre 

revela uma mente jovem e vigorosa, seja coletiva, seja individual.” (ibidem, p. 82). O que 

expressa, pois, como a arte é um reflexo não somente do ser humano, mas também da 

cultura. Ela é pessoal, mas também social. É individual e, da mesma forma, coletiva. 

Esse reflexo, a relação ou certa identidade encontrada entre a arte e a cultura ou 

entre a arte e a pessoa é ainda expressa pela autora de outra forma, em que a arte é capaz 

de educar os seres humanos, aqueles que constituem a cultura e as sociedades. Destarte, 

mesmo que indiretamente, a arte forma as culturas também. 



68 

 

Essa influência que a Arte exerce sobre a vida dá-nos um indício da razão por 
que um período de florescimento das artes é capaz de conduzir a um avanço 
cultural: tal período formula uma nova maneira de sentir, e isso é o princípio 
de um período cultural. Semelhante fato sugere também outra matéria à 
reflexão — que um generalizado descaso pela educação artística equivale a 
descaso pela educação do sentimento. A maioria das pessoas anda tão imbuída 
da ideia de que o sentimento é uma amorfa excitação, totalmente orgânica, em 
homens como em animais, que a ideia de educar o sentimento, de desenvolver-
lhe o raio de ação e a qualidade, se lhes afigura fantástica, se não absurda. De 
minha parte, creio que constitui realmente o próprio cerne da educação pessoal. 
(LANGER, 1971a, p. 90) 

 

A pensadora estadunidense percebe, portanto, a partir de uma análise histórica, 

um outro detalhe que confere essa necessidade artística não somente ao ser humano, mas 

para toda a cultura também. Segundo ela, “toda cultura desenvolve alguma arte tão 

certamente quanto desenvolve a linguagem. Algumas culturas primitivas não possuem 

nenhuma mitologia nem religião reais, mas todas possuem alguma arte – a dança, o canto, 

o desenho...” (LANGER, 1971a, p. 81). Os desenhos, por exemplo, sempre foram muito 

utilizados nas diversas culturas sejam apenas em utensílios ou objetos distintos sejam no 

próprio corpo humano. 

Assim, tal caráter onipresente, universal, “ubíquo”, da arte contrasta perfeitamente 

com a ideia influente que refutamos com esse trabalho, a partir do pensamento langeriano: 

de que a arte seria apenas “um produto de luxo da civilização, uma afetação cultural, um 

mero verniz social.” (ibidem). Contrariamente, a partir do pensamento langeriano, 

podemos afirmar que ela se faz necessária à constituição do ser humano e de uma cultura 

vigorosa e avançada.



69 

3 Um aprofundamento da hipótese a partir das principais obras da autora 

Neste capítulo pretendemos realçar a hipótese da necessidade da arte no 

pensamento langeriano a partir de suas principais obras em que ela trata sobre essa 

temática. Será feito um recorte específico de um assunto ou capítulo em cada uma dessas 

obras que serão trabalhadas nos tópicos distribuídos ao longo do capítulo. Não se trata, 

pois, de um resumo ou nada similar de suas obras, mas um aprofundamento por tópicos. 

Sendo assim, os seguintes tópicos podem ser lidos tanto de modo separados 

quanto interligados. São obras que se sucedem e, com isso, o pensamento da autora 

também. Mas, a forma como as obras serão trabalhadas aqui lhes darão uma liberdade 

para lerem um tópico sem a necessidade de ler o outro para compreendê-lo. Mas, se sua 

intenção é um aprofundamento maior no pensamento da autora no que diz respeito à sua 

filosofia da arte e não apenas em um assunto, sugiro que leiam todos os tópicos e de modo 

cronológico. 

 

3.1 A significância da música em Filosofia em nova chave 

Principio este tópico a partir da obra posterior, a qual Langer considera como 

continuação da referência principal que tomaremos aqui nesse momento, Sentimento e 

forma. Neste livro, a autora estadunidense nos conta que “o estudo da significação 

musical originou-se de uma reflexão filosófica anterior sobre o significado do termo 

muito popular, ‘expressão’.” (LANGER, 2011, p. 26). Esse termo, contudo, foi 

relacionado vulgarmente com aquele tipo de expressão espontânea do artista, a catarse. 

Entretanto, se fosse assim, igualaríamos a expressão artística com a expressão facial de 

uma pessoa entediada, por exemplo. A expressão de uma obra de arte, para a filósofa 

estadunidense, é uma forma lógica articulada, construída a partir de uma reflexão, não 

meramente de uma emoção transbordante. 

Antes de mais nada, acho importante relembrarmos algo que foi apresentado 

muito brevemente no primeiro capítulo deste trabalho. Susanne Langer, com sua 

exigência em relação ao seu léxico quase que próprio, fez questão de traçar uma distinção, 

em suas obras, entre os termos: significado (meaning) e significação ou significância 

(import ou significance). Cada um desses termos se refere a uma expressão específica, 

distinta da outra, alude a um determinado recurso simbólico. 



70 

Para a autora, o significado tem um sentido literal, único e unívoco. Uma palavra 

dentro da linguagem discursiva, por exemplo, tem um significado fixo e literal porque a 

comunicação necessita ser clara e precisa. Disso surge a possibilidade da existência de 

um dicionário, de um léxico ou, ainda, de um glossário, em que as palavras são 

catalogadas e postas com seus significados fixos. 

Há casos em que uma palavra pode ter mais de um significado, mas isso não quer 

dizer que a palavra tenha uma significância. Nesses episódios, o que pode acontecer é que 

aquela determinada palavra pode ter mais de um único uso. Se alguém diz: “ali está o 

banco”, não sabemos, apenas pela oração, se com a palavra “banco” a pessoa quer se 

referir ao local onde se retira e deposita dinheiro (a entidade financeira) ou ao assento que 

normalmente serve para várias pessoas. Essa polissemia na linguagem discursiva 

acontece de modo excludente, o significado da palavra numa oração não pode ser 

ambíguo, ele tem que significar apenas uma coisa e não mais que isso para que o discurso 

cumpra com o seu papel. 

Por outro lado, a significação ou significância possui a possibilidade de abarcar 

mais de um significado e estes serem integrados, de modo que um significado inclua um 

outro e não o exclua. O caso que pode contrastar de modo mais intenso com a linguagem 

discursiva talvez seja a poesia. Pois, a priori, ela utiliza o mesmo instrumento que o 

discurso: as palavras. Todavia, a forma, a intenção e os métodos pelos quais as palavras 

são utilizadas na poesia são outros que os da linguagem (formal). Na poesia, no cordel, 

na literatura em geral, as palavras podem carregar uma ambiguidade no seu emprego. Não 

é um problema para os símbolos literários descreverem que a lua fale ao coração da pessoa 

ou que a pessoa esteja se queimando por amor. Literalmente, a lua não fala e nenhuma 

pessoa se queima por amor. No entanto, mesmo assim, conseguimos entender, dentro da 

literatura, a significância de tais símbolos metafóricos ou mesmo ambíguos, às vezes. 

Entramos, assim, na arte em que nos deteremos neste tópico: a música, expressão 

artística pela qual a pensadora estadunidense inicia seu estudo sobre a significação na 

arte. “A teoria da música, portanto, é nosso ponto de partida” (LANGER, 2011, p. 28). 

De acordo Langer, a música é capaz de nos causar não somente um sentimento, mas 

diversos. O compositor, ao escrever uma canção, pode imprimir, a partir de sua expressão 

musical, diferentes sentimentos que lhe ocorrem. Ao falar do amor que sente, o artista 

pode sugerir na canção que este é um sentimento que lhe causa, ao mesmo tempo, 

esperança, alegria, dor, ansiedade e outras emoções ainda. Ele quer que a música tenha 



71 

todos esses significados ao mesmo tempo. O amor lhe causa alegria e dor 

simultaneamente. E na arte essa coincidência de significados diferentes na sua 

composição não é um problema, mas uma riqueza para a sua expressão e criação. 

Na música, como a própria autora aponta em sua obra Filosofia em nova chave, o 

compositor dispões de variados recursos para expressar, simbolizar, tais sentimentos 

ambíguos e distintos. É possível formar e expressar tais sentimentos e emoções do 

compositor a partir do ritmo, do andamento, da escolha de timbres, da polifonia, da 

melodia, da harmonia com a possibilidade do uso de notas dissonantes, por exemplo, e 

vários outros recursos disponíveis ao artista ainda. 

 

É fato bem firmado que as estruturas musicais se assemelham logicamente a 
certos padrões dinâmicos da experiência humana [...]. Wolfgang Koehler, o 
grande pioneiro da psicologia da Gestalt, comenta a utilidade da assim 
chamada “dinâmica” musical para descrever as formas da vida mental. “De um 
modo quase geral, os processos interiores, emocionais ou intelectuais, mostram 
tipos de desenvolvimento aos quais se pode dar nomes, comumente aplicados 
a eventos musicais, como: crescendo e diminuendo, accelerando e 
ritardando...” (LANGER, 1971b, p. 224-225)1 

 

A importância dessa expressão artística no pensamento langeriano também é 

sublinhada pela pesquisadora alemã, Lona Gaikis, membra ativa do Susanne K. Langer 

Circle. A autora alemã aponta uma impotência da música na perspectiva dessa 

significação plural, mas reafirma deste mesmo ponto de vista sua relevância e certa 

necessidade: 

 

A importância da música, nesse aspecto, reside em sua inaptidão (!) de 
expressar contextos permanentes porque não possui nenhuma conotação 
atribuída, mas é capaz de aludir a uma abundância de significados abertos e 
associados. Isso dá à forma musical uma importância especial na semiologia 
das artes de Langer, pois ela explicita a forma mais pura de apresentação. 
(GAIKIS, 2024, p. 168, tradução nossa) 

 

Ou seja, apesar da música não conseguir expressar aspectos permanentes, fixos, e 

porque não dizer unívocos também, de uma tal realidade, ela é capaz de apresentar, de 

 
1 Sugestão de leitura para aprofundar esse tópico: SALGADO GONTIJO OLIVEIRA, Clovis; DE 
ARAÚJO TEIXEIRA, Mauro Miguel. Uma mulher de destaque na filosofia da música: Susanne K. Langer 
e o problema da significação artístico-musical. Revista Vórtex, [S. l.], v. 13, p. 1–29, 2025. 



72 

um modo mais puro, as realidades que se constituem de uma abundância de significados 

e sentidos inacabados, não fechados. 

Quando a pensadora estadunidense trata dessa significância, ela também sugere 

que o símbolo apresentativo, a obra de arte, como a música nesse caso aqui, possui não 

apenas um significado fixo e unívoco, mas “um jogo transiente de conteúdos” (LANGER, 

1971b, p. 241). Ou seja, ela possui um sentido que pode ser ambíguo – tanto porque o 

compositor pode querer expressar mais de uma coisa naquela obra quanto porque o 

espectador pode compreender um sentido diferente daquilo que fora intencionalmente 

expresso pelo artista na sua música. Como a filósofa escreve, pode haver 

 

duas perspectivas opostas a partir das quais toda obra de arte deve ser vista: a 
do autor e a dos espectadores. Uma perspectiva apresenta-a como uma 
expressão, a outra como uma impressão. Partindo do primeiro ponto de vista, 
pergunta-se naturalmente: “O que induz um artista a compor seu trabalho, o 
que faz parte deste, o que o artista quer dizer (se quiser dizer algo) com ele?” 
Partindo do segundo, por outro lado, a pergunta imediata é: “O que fazem, ou 
significam, as obras de arte em relação a nós?” (LANGER, 2011, p. 15) 

 

Porém, como Langer esclarece, “depois de muitos debates em torno das teorias 

atuais, chegou-se, em Filosofia em nova chave, à conclusão de que a função da música 

não é a estimulação de sentimento, mas a expressão deles” (LANGER, 2011, p. 30). E é 

a partir dos recursos musicais, já citados anteriormente, que o compositor pode expressar 

e construir a rede de significados, a significância, que deseja expressar em sua obra 

musical. Como ainda afirma a autora, “o som, como um fator puramente sensorial na 

experiência, pode ser tranquilizante ou excitante, agradável ou torturado” (LANGER, 

2011, p. 29). Depende unicamente da intenção expressiva do compositor ao criar aquela 

determinada obra musical. 

Sendo assim, como a própria autora afirma, “a música é um análogo sonoro da 

vida emotiva” (LANGER, 1953b, p. 27, tradução nossa)2. Há certa congruência lógica, 

uma semelhança, entre o símbolo (a música) e aquilo que ele significa (a vida emotiva). 

 
2 Prefiro traduzir desse modo àquele apresentado na tradução brasileira da referida obra: “um análogo 
tonal”. A autora escreve na forma original da seguinte maneira: “Music is a tonal analogue of emotive life”. 
A preferência por traduzir desse outro modo é pelo fato de o adjetivo “tonal” em português ser relacionado 
apenas com a tonalidade, enquanto em inglês pode se referir tanto a isso quanto a um som vocal ou musical 
ou, ainda, a qualidade daquele som também. Para uma maior explicação, conferir meu artigo em 
colaboração com Clovis Salgado: SALGADO, Clovis; TEIXEIRA, Mauro. Uma mulher de destaque na 
filosofia da música: Susanne K. Langer e o problema da significação artístico-musical. 2025... (Artigo a ser 
publicado ainda nesse mês de agosto) 



73 

Estão intimamente relacionados porque eles “precisam ter alguma forma lógica em 

comum” (LANGER, 2011, p. 28). E como a filósofa estadunidense explicita, há uma 

determinada razão pela qual se escolhe simbolizar uma tal coisa por uma outra forma, e 

o motivo é que “um deles [é] mais fácil de perceber e manipular do que o outro. Ora, é 

muito mais fácil produzir, combinar, perceber e identificar sons do que sentimentos” 

(LANGER, 2011, p. 28-29). 

Há um outro termo em que Langer refere a significação presente nesse símbolo 

musical: “vital import”. Como os tradutores de Sentimento e Forma, Ana M. Goldberger 

e J. Guinsburg, pontuam em uma de suas considerações como tradutores nesta obra: 

 

Na impossibilidade de encontrar um termo que corresponda exatamente à 
palavra inglesa import, que em lógica significa “conjunto das ideias ou dos 
sentimentos que uma palavra ou uma expressão desperta em um meio social 
dado além do que esta palavra ou expressão designa literalmente”, (Dic. 
Lalande), optamos pelo vocábulo “importe”, sinônimo de “importância” e que 
por este lado se aproxima do significado da palavra original (LANGER, 2011, 
p. 33) 

 

Assim, podemos afirmar com Langer de modo mais decisivo que a significação 

da música é um “importe vital” e não simplesmente um “significado”. E o uso do adjetivo 

“vital” não é vago ou desnecessário, é um adjetivo que “restringe a relevância do 

‘importe’ ao dinamismo da experiência subjetiva” (LANGER, 2011, p. 33), da vida. 

O pesquisador italiano, Giancarlo Grossi, reafirma o pensamento langeriano 

apresentado no decorrer deste trabalho: 

 

A música, por exemplo, simboliza o universo emotivo de uma forma muito 
peculiar: ela é de fato articulada em sucessão como a linguagem discursiva, 
mas seus elementos constituintes não são autônomos nem convencionalmente 
associados a significados compartilhados, como acontece com as palavras.  O 
que ela comunica é, antes, um estado interior, alcançável através da produção 
de uma "ilusão primária", termo com o qual Langer define um "reino virtual" 
produzido por cada arte segundo sua especificidade expressiva, que revela e 
simboliza um aspecto significativo do sentimento. (GROSSI, 2022, p. 75-76, 
tradução nossa) 

 

Sendo assim, como Langer afirma, a música é também uma “forma significante”. 

A filósofa a compreende como um símbolo altamente rico e articulado. Dessa maneira, a 



74 

música se torna uma forma que carrega em si um alto teor simbólico, significativo, de 

sentido. Logo, a música é um 

 

objeto sensorial altamente articulado que, em virtude de sua estrutura 
dinâmica, pode expressar as formas da experiência vital que a linguagem 
[discursiva] é especialmente inadequada para transmitir. Sentimento, vida, 
movimento e emoção constituem seu importe. (LANGER, 2011, p. 34) 

 

Portanto, a música, sendo essa forma expressiva articulada, consegue abranger 

uma gama de significados que constitui sua significação, significância ou, ainda, seu 

importe vital. É essa a sua característica específica, bem como das outras expressões 

artísticas, sublinhada por Langer. Desse modo, é essa significação que distingue a música 

e as outras artes da linguagem discursiva. E essa teoria da significação musical 

apresentada aqui, bem elaborada e proposta pela filósofa estadunidense, é o princípio de 

toda uma teoria da significação artística posteriormente organizada e apresentada pela 

mesma autora. 

 

3.2 A arte como via de formulação e expressão em Sentimento e forma 

 

Uma obra de arte frequentemente é uma expressão espontânea do sentimento, 
isto é, um sintoma do estado de espírito do artista. Se representar seres 
humanos, provavelmente também reproduzirá algum tipo de expressão facial 
que sugira os sentimentos supostamente nutridos por aqueles seres. Além 
disso, pode-se dizer que ela "expressa", em outro sentido, a vida da sociedade 
da qual se origina, a saber, para indicar costumes, vestimentas, 
comportamento, e para refletir confusão ou decoro, violência ou paz. E, além 
de todas essas coisas, ela expressa com certeza os pesadelos e desejos 
inconscientes de seu autor. Tudo isso pode ser encontrado em museus e 
galerias, se quisermos notá-lo. (LANGER, 2011, p. 27, grifo da autora) 

 

Como aponta Langer, a arte é uma expressão espontânea da vida interior humana 

ou, ainda, da vida da sociedade de onde ela surge. No entanto, esta característica 

expressiva não é específica dos símbolos artísticos, ela é comum também aos símbolos 

discursivos e quiçá, a alguns signos, pois estes podem indicar determinados significados 

a partir de sua expressão espontânea também. A autora estadunidense afirma, por outro 

lado, a expressão peculiar dos símbolos: “Tal expressão é a função dos símbolos: 

articulação e apresentação de conceitos. Nisto os símbolos diferem 

radicalmente dos sinais.” (ibidem) 



75 

De modo mais específico, Susanne Langer explicita qual seria, então, as 

características mais exclusivas da expressão artística. Ela escreve que 

 

a função da música3 não é a estimulação de sentimentos, mas a expressão deles; 
e, além do mais, não a expressão sintomática de sentimentos que acossam o 
compositor, mas uma expressão simbólica das formas de sensibilidade 
senciente da maneira como este as entende. Ela [a música] indica como ele 
imagina os sentimentos, mais do que seu próprio estado emocional, e expressa 
aquilo que ele sabe sobre a chamada “vida interior” ... (ibidem, p. 30, grifo da 
autora) 

 

Desta maneira, na música, assim como em todos os outros símbolos artísticos, o 

artista expressa apenas o que ele sabe ou conhece sobre aqueles sentimentos que estão 

sendo expressos. A música é uma “‘forma significante’, e sua significação é a de um 

símbolo, um objeto sensorial altamente articulado que, em virtude de sua estrutura 

dinâmica, pode expressar as formas da experiência vital que a linguagem é especialmente 

inadequada para transmitir” (ibidem, p. 34). Aqui, Langer nos apresenta uma outra 

característica presente na expressividade artística: ela possui recursos que a torna capaz 

de expressar aquilo que é, muitas vezes, inexprimível pelos símbolos discursivos por 

causa da limitação do significado de seus recursos – as palavras. A significação da 

expressão artística, portanto, deve ser intensa e logicamente elaborada. 

A expressividade do símbolo artístico, como Langer sublinha, está contida em 

cada um de seus elementos, em cada um de seus recursos, desde as linhas que contornam 

certo desenho ou pintura até os gestos que compõem uma dança ou teatro. O que cada um 

desses elementos expressa, contudo, não é o sentimento real do seu pintor ou seu 

coreógrafo, é a(s) ideia(s) que o artista tem daquele(s) sentimento(s) que lhe ocorre(m). 

Assim, podemos afirmar com a filósofa estadunidense “A arte é totalmente expressiva – 

cada linha, cada som, cada gesto; e, portanto, é cem por cento simbólica” (ibidem, p. 61). 

 
3 Apesar de nesta passagem específica e em algumas seguintes no corpo deste tópico Langer tratar apenas 
da música, ela escreve posteriormente, “aqui, num esboço grosseiro, está a teoria especial da música que 
pode, acredito, ser generalizada para fornecer uma teoria da arte enquanto tal” (LANGER, 2011, p. 34). E 
é exatamente o que ela faz com a obra Sentimento e Forma. A teoria da significação musical que ela 
desenvolve especialmente em Filosofia em nova chave, apesar de iniciar aqui nesta obra por este registro 
notacional também, no decorrer da obra a autora generaliza tal teoria da significação musical para as outras 
expressões artísticas. Então, qualquer passagem seguinte que trate especificamente da música, pode ser 
abrangida para qualquer outro símbolo artístico que não a música. 



76 

Ademais, basta a ideia do sentimento a ser expresso para o artista realizar sua 

criação artística, pois mesmo 

 

o artista não precisa ter experimentado na vida real cada emoção que é capaz 
de expressar. Através da manipulação de seus elementos criados pode suceder 
que ele descubra novas possibilidades de sentimento, estranhos estados de 
ânimos, talvez maiores concentrações de paixão do que seu próprio 
temperamento jamais poderia produzir, ou do que suas fortunas jamais 
suscitaram. Pois, embora uma obra de arte revele o caráter de subjetividade, 
ela é em si mesma objetiva; seu propósito é objetivar a vida do sentimento. 
(ibidem, p. 388) 

 

Além do caráter expressivo da arte, ela possui outros modos pelos quais podemos 

definir sua função, como a formulação. A expressão artística tem a capacidade de 

formular conteúdos variados tanto da vida interna da pessoa quanto da vida da sociedade. 

Langer elenca outras duas funções dos símbolos, como aqueles artísticos: “Formulação, 

representação, abstração: essas são as funções características dos símbolos” (ibidem, p. 

391) 

A autora estadunidense pontua ainda um outro elemento muito importante. Ela 

difere a expressão da autoexpressão. Aponta, ainda, que aquele produto não intencionado 

ou impulsionado pela expressão de algo não pode ser considerada como uma obra de arte. 

 

Não se pode realmente dizer que um símbolo que não pode ser separado de seu 
sentido se refira a algo exterior a ele mesmo. ‘Referir’ não é a palavra correta 
para sua função característica. E onde o símbolo não tem uma referência aceita, 
o seu uso não é o de ‘comunicação’ propriamente. Contudo, sua função é 
expressão, no sentido lógico, não no biológico [da autoexpressão] (chorar, ficar 
enraivecido, abanar a cauda); e na boa arte a expressão é verdadeira, na má arte 
é falsa, e na arte pobre é malsucedida. Quando não entra qualquer intenção ou 
impulso de expressar algo, o produto – mesmo se for uma figura humana, como 
o manequim de um alfaiate ou uma boneca – não é arte. (ibidem, p. 394) 

 

Ao compreender o símbolo artístico como uma formulação e expressão de 

experiências subjetivas do ser humano que seriam inexprimíveis pela linguagem 

discursiva, a filósofa percebe, então, a arte como uma certa “visualização do sentimento” 

também. Ou seja, se há sentimentos e/ou emoções não bem abstraídos, isso pode levar a 

uma má interpretação assim como a uma má qualidade da própria obra de arte, pois ela 

não estará bem formulada, articulada ou expressa. Como a própria autora afirma, essa 

visualização 



77 

 

pode sofrer interferências de emoções que não estão formadas e reconhecidas, 
mas afetam a imaginação de outra experiência subjetiva. A arte que é assim 
distorcida em sua própria origem por falta de candor é arte de má qualidade, e 
é má porque não corresponde a o que uma visualização cândida teria sido. 
(ibidem, p. 395, grifo da autora) 

 

O artista – seja ele um compositor, um bailarino, um pintor, um escultor ou, ainda, 

um ator – possui técnicas que lhe auxiliam na elaboração e formulação dos símbolos 

artísticos que ele produz. Alguns possuem mais técnicas que outros. E isso confere certos 

graus de habilidade no seu ofício, enquanto feitor de símbolos carregados de conteúdos 

emotivos. Esses graus referem-se, portanto, não somente às técnicas do artista, mas ao 

próprio símbolo que ele produz e sua significação. O que permitiria afirmar, a partir do 

pensamento langeriano, que os símbolos artísticos possuem graus de significação também 

tais quais as técnicas de seus feitores. 

 

O trabalho do artista é a feitura do símbolo emotivo; essa feitura envolve graus 
variados de habilidade de ofício, ou técnica. Além dos rudimentos que todos 
aprendem – como usar um lápis, como usar a linguagem, com talhar um pedaço 
de madeira, lascar uma pedra, entoar uma canção – ele aprende seu ofício tal 
como necessita para seu propósito, que é criar um objeto virtual que será uma 
forma expressiva. (ibidem, p. 401) 

 

Para Langer, todo artista precisa expressar algo da vida sentida em sua obra 

artística. Esse seria um conteúdo indispensável para a composição de um símbolo 

artístico. Mesmo o arquiteto, num exemplo dado pela própria autora, precisa encontrar e 

expressar algo da vida emotiva em suas obras (de arte). Ela afirma: “Por certo todo 

arquiteto tem de encontrar o sentimento a expressar em cada edifício que planeja. Ele não 

pode deixar sua necessidade interior decidir se há de planejar uma casa de campo ou uma 

catedral.” (ibidem, p. 404). 

Afinal, a expressão artística nada mais é que uma “criação de formas simbólicas 

do sentimento humano” (ibidem, p. 42). Ou seja, a arte é a objetivação em formas 

articuladas e expressivas do conteúdo subjetivo da vida emotiva. Portanto, ela se torna 

uma via adequada, apropriada e favorável para a formulação e expressão do importe vital 

presente na vida sentida, seja do artista seja de uma outra fonte que dá a conhecer tal 

importe. Como ela afirma já na sua obra posterior: 

 



78 

Um artista, então, expressa o sentimento, mas não do modo que um político 
desabafa ou um bebê ri e chora. Formula aquele aspecto evasivo da realidade 
que é comumente considerado amorfo e caótico, isto é, objetiva o reino 
subjetivo. Portanto, o artista exprime não os seus verdadeiros sentimentos, mas 
o que sabe sobre o sentimento humano. Uma vez que está em posse de um rico 
simbolismo, tal conhecimento pode verdadeiramente exceder a sua inteira 
experiência pessoal. Uma obra de arte expressa uma concepção de vida, 
emoção, realidade interna. Contudo, não se trata de um ataque de cólera 
confessional ou congelado; trata-se de uma metáfora desenvolvida, de um 
símbolo não discursivo que articula o que é verbalmente inefável... (LANGER, 
1957, p. 26) 

 

3.3 O papel da abstração na atividade artística em Problems of Art e Mind: an Essay 

on Human Feeling (I) 

Em Problems of Art, Langer acrescenta um apêndice retirado de um capítulo de 

uma outra obra que ela editou junto a outros dois autores. Ela inicia tal texto com a 

seguinte afirmação: “Toda arte genuína é abstrata. As formas (shapes) esquematizadas 

geralmente chamadas de ‘abstrações’ na pintura e na escultura apresentam um notável 

recurso técnico para se alcançar a abstração artística...” (LANGER, 1957, p. 163). No 

entanto, vale a pena ressaltar, assim como Langer aponta levemente no título desse texto4, 

que a dimensão abstrata da arte é uma outra que aquela própria presente nas ciências, na 

matemática e na lógica. 

A autora estadunidense escreve, então, sobre a similaridade presente nas duas 

formas de abstração – da arte e da lógica – e em que elas se diferem: 

 

Tanto na arte quanto na lógica (que conduz a abstração científica a seu mais 
alto desenvolvimento), a “abstração” é o reconhecimento de uma estrutura 
relacional ou forma, à parte do objeto (ou evento, fato, imagem etc.) específico 
no qual ela é exemplificada. A diferença repousa no modo pelo qual o 
reconhecimento é alcançado respectivamente na arte e na ciência, pois a 
abstração é normalmente realizada por algum propósito intelectual, e seu 
propósito difere radicalmente de um contexto para outro. (ibidem, p. 163-164) 

 

Os símbolos artísticos e os discursivos se distinguem não somente em relação à 

sua gênese, sendo ela a intuição lógica, mas eles também se diferem em seus processos 

racionais. E é basicamente por isso que a questão da abstração se revela de maneiras 

diferentes nessas duas expressões simbólicas. Entretanto, não é por isso que os artistas e 

 
4 O título desse apêndice, que é o mesmo título do capítulo da obra prima de onde ele foi retirado, intitula-
se como: “A abstração na ciência e a abstração na arte”. 



79 

os lógicos não estejam “igualmente envolvidos com a abstração ou com o reconhecimento 

da forma pura, que é necessário a qualquer compreensão de relações; realizam-na com 

igual espontaneidade e a conduzem a níveis igualmente elevados de manipulação 

habilidosa.” (ibidem, p. 167) 

A filósofa estadunidense pontua que, por muitas vezes, o pensamento abstrato é 

tido como algo artificial e difícil por natureza. E, por outro lado, todo pensamento não 

muito bem elaborado ou “natural” estaria relacionado a experiências físicas, concretas. 

Contudo, como Langer nos alerta, se toda abstração fosse de fato algo totalmente 

antinatural ou artificial, seria impossível dela ter sido inventada. Afinal, somos capazes 

apenas de desenvolver e articular aquilo que já está dado pela natureza. E, assim, deve ter 

sido de “algum lugar no repertório do homem primitivo [que] deve ter havido uma prática 

intelectual a partir da qual brotou o pensamento abstrato” (ibidem, p. 167) 

O processo abstrativo pode ser feito por diversos modos, sendo o mais comum 

pelas formas discursivas. Mas, haveria, segundo Langer, certas abstrações que não seriam 

aptas de serem realizadas por essa forma específica, mas por outras formas distintas, como 

a expressão artística. A autora afirma o seguinte: 

 

Embora esteja convencida de que algumas abstrações não podem ser feitas 
absolutamente por via verbal, mas, sim, pelas formas não discursivas que 
chamamos de “obras de arte”, ainda acredito que todos os processos básicos 
de abstração estão exemplificados na linguagem em vários estágios de sua 
carreira sempre produtiva. Alguns deles logo transcendem as limitações da 
linguagem, outros mais tarde; alguns a deixam e só se tornam completamente 
articulados nos vários meios da arte... (ibidem, p. 168-169) 

 

O processo abstrativo é sempre realizado por meio de princípios que guiam a 

formulação de expressões simbólicas. Esses princípios modificam-se “de acordo com os 

propósitos (conscientes ou inconscientes) aos quais tais expressões devem se conformar. 

Um propósito de destaque é, certamente, o de atingir a generalidade no pensamento” 

(ibidem, p. 169, grifo da autora). 

A genuína abstração brota da reflexão nas obras de arte e, sobretudo, na ciência, 

onde somente aí ela pode ser totalmente compreendida. Entretanto, ao atingirmos a 

compreensão de formas abstratas ou estruturas puras, desvinculadas das manifestações 

concretas que as exemplificam, percebemos que tanto a arte quanto a ciência buscam 

incessantemente revelar elementos abstratos. Ambas são impulsionadas pelo mesmo 



80 

objetivo — o de criar símbolos cada vez mais expressivos — embora recorram a métodos 

distintos, decorrentes de seus diferentes pontos de partida intuitivos (ibidem, p. 173-174). 

Contudo, se nos determos ao campo artístico, Langer afirma que 

 

nada comparável à abstração lógica poderia ser nele encontrado em absoluto, 
mas que tudo nele seja imediato, não intelectual e concreto. Todavia, um pouco 
de familiaridade com qualquer arte rapidamente revela seu caráter abstrato. 
Uma obra de arte é um símbolo; e a tarefa do artista é, do começo ao fim, a 
elaboração do símbolo. Por sua vez, a elaboração simbólica requer abstração, 
sobretudo onde a função simbólica não é atribuída convencionalmente, mas a 
forma apresentada é significante simplesmente em virtude de seu caráter 
articulado. Os significados de uma obra de arte devem ser apreendidos 
imaginativamente através das formas que apresenta ao sentido e aos sentidos 
para os quais se dirige; e, para alcançar isso, a obra deve operar uma vigorosa 
abstração da “forma significante” da matéria concreta que constitui seu meio. 
(ibidem, p. 176) 

 

O processo de abstração inerente à arte distingue-se fundamentalmente daquele 

característico da ciência, da matemática e da lógica. Enquanto essas áreas operam com 

formas racionais voltadas à simbolização de fatos objetivos e compartilháveis, a abstração 

artística envolve a constituição de “formas complexas capazes de simbolizar a dinâmica 

da experiência subjetiva, o padrão de vitalidade, senciência, sentimentos e emoção” 

(ibidem, p. 176-177). 

Desse modo, a questão fundamental enfrentada pelo artista consiste em tratar um 

certo objeto de modo abstrato, conferindo-lhe o status de exemplar de uma forma, sem 

“recorrer a uma classe de objetos similares dos quais poderia ser abstraída a forma 

subjacente à similaridade verificada entre eles, graças ao método lógico de generalização 

progressiva” (ibidem, p. 178). Normalmente, a primeira coisa a se fazer, de acordo a 

pensadora estadunidense, é deixar que tal objeto se torne sem relevância a partir de 

qualquer perspectiva outra que a visual. Elementos abstratos na arte como a ilusão e a 

ficção cumprem essa função na prática artística. Assim, a obra de arte deve ser dissociada 

de qualquer relação com o real, de modo que sua forma adquira autonomia suficiente para 

concentrar o interesse do espectador em si mesma, sem que seja direcionado para além 

de sua própria constituição formal. 

Apesar de o símbolo não apresentar um conceito abstraído para nossa 

contemplação de modo intencional, ele o apresenta, porém de certa maneira em que “o 

processo de abstração é somente incidental na função integral da obra de arte, que consiste 



81 

em formular e transmitir ideias da senciência e da emoção”. O processo abstrativo é 

apenas um elemento “na expressão total de sentimento e permanece implícita nesse 

processo maior” que é o da expressão artística (ibidem, p. 179). A autora torna isso mais 

explícito e justificado no seguinte trecho de sua obra: 

 

A abstração artística, sendo incidental num processo simbólico que visa à 
expressão e ao conhecimento de algo bastante concreto – os fatos do 
sentimento humano, que são tão concretos quanto os acontecimentos físicos – 
não fornece elementos do pensamento abstrato genuíno. Os processos de 
abstração em arte provavelmente permaneceriam para sempre inconscientes se 
não soubéssemos, pela lógica discursiva, o que é a abstração. Eles são 
intuitivos e, com frequência, mais exitosos e completos na arte primitiva. É por 
meio da ciência que reconhecemos a existência da pura forma, pois, nesse 
registro, ela é alcançada lentamente pelo método consciente e finalmente se 
torna um fim em si mesma para a disciplina inteiramente não empírica da 
lógica. Esta é provavelmente a razão pela qual muitos sustentam firmemente 
que a arte é concreta e a ciência, abstrata. Aquilo que deveriam dizer de modo 
apurado – e, talvez, o que realmente queiram dizer – é que a ciência é geral e 
a arte, específica. Isto porque a ciência caminha da denotação geral à abstração 
precisa, enquanto a arte, da abstração precisa à conotação vital, sem recorrer à 
generalidade. (ibidem, p. 180) 

 

Entretanto, indicar que os artistas não recorrem à generalização e nem se baseiam 

no pensamento discursivo nos mostra apenas o que o processo de abstração não é, mas 

não nos diz minimamente o que ele é. Não podendo afirmar o que ela seja de modo 

categórico e específico, pode-se concluir que "a abstração artística é, de fato, de muitos 

tipos; alguns deles são peculiares à arte, ou pelo menos sem importância em outros 

contextos, e alguns são comuns a muitas atividades mentais e ocorrem até mesmo no uso 

comum da linguagem para a comunicação social” (LANGER, 1967, p. 154). Tanto a 

intuição semântica quanto a abstração, por desempenharem uma função tão importante 

na vida humana e por estarem enredadas em todas as funções simbólicas, acontecem de 

diversos modos e maneiras diferentes. E essas diversas formas de abstração “permitem 

que muitas projeções lógicas diferentes se misturem na criação de um símbolo complexo” 

(ibidem, p. 156-157). 

Langer aponta que alguns autores contrapõem a abstração com a realidade, o 

concreto, o vivo e expressivo. Contudo, outros pensadores ou 

 

até mesmo os mesmos escritores em outras épocas, a nomeiam como a pura 
essência da arte. Assim, encontramos: “Uma abstração é um indivíduo com 
uma vida própria”, ou como o título de um ensaio: “uma abstração é uma 
realidade”. Roy Harris disse o seguinte sobre sua própria arte: "A música só 



82 

pode existir no fluxo de tempo de sua própria continuidade. Ela não pode ser 
concreta. Ela é abstrata". Em todos esses contextos, a abstração certamente 
aparece como algo louvável, não distante da vida, da realidade, da expressão e 
da intuição. (LANGER, 1967, p. 154-155) 

 

Pela arte ser uma expressão simbólica altamente rica em significância, “todos os 

aspectos da vida que ela pode apresentar precisam ser transformados em termos de sua 

complexa apresentação abstrata” (ibidem, p. 179). Dessa maneira, qualquer tipo de 

abstração que a mente humana tenha elaborado, portanto, pode ser impelido para os 

processos de nossa própria autocompreensão. 

 

3.4 A arte como atividade exclusivamente humana em Mind: na Essay on Human 

Feeling (I) 

Como já foi possível concluir até este momento, Langer afirma o mundo 

simbólico, de modo geral, como uma das distinções principais entre a vida animal não-

humana e a vida humana. O ser humano, na visão langeriana, necessita simbolizar, através 

das diversas vias e recursos simbólicos ao seu dispor, as experiências de sua vida sentida. 

Ele pode expressar, simbolizar, através da linguagem, dos mitos, dos ritos, das ciências e 

das artes. Todavia, a pensadora estadunidense dá um elevado enfoque para a expressão 

artística dentre estes recursos simbólicos e afirma contundentemente a importância e a 

exclusividade desta atividade na vida humana. 

Susanne Langer argumenta que a arte é uma forma simbólica única, capaz de 

expressar, de um modo mais adequado, a complexidade e os matizes dos sentimentos 

humanos que as outras formas de comunicação não conseguem traduzir. A filósofa 

reiteradamente afirma em variados momentos de sua obra que a arte não é um tipo de 

catarse. Não é uma “autoexpressão”. Ou seja, é um tipo mais elaborado de expressão que 

apenas a mente humana é capaz de produzir. Segundo a autora, em sua crítica à teoria 

autoexpressiva da arte, pensar a experiência artística como um transbordamento de 

emoções, “não a colocaria, em princípio, para além do horizonte da mentalidade animal” 

(LANGER, 1967, p. 141). 

Os outros animais não possuem a racionalidade simbólica, que é própria do ser 

humano, capaz de produzir e elaborar conceitos (símbolos discursivos) ou formas 

significantes (símbolos apresentativos). Os símbolos, de modo geral, são mais complexos 

e capazes de envolver variados elementos em uma única forma. Diferentemente da 



83 

linguagem simbólica, a linguagem animal é direta, feita por signos ou sinais simples. 

Sinais que não necessitam de uma reflexão ou raciocínio para interpretá-los. A 

interpretação deles é imediata e pragmática, ao contrário do que ocorre com a criação e 

recepção dos símbolos, especialmente dos símbolos artísticos.  

Nesse sentido, é importante ressaltar que, para Langer, a exclusividade da arte 

para o mundo simbólico humano não se deve à sua capacidade de sentir ou reagir ao 

mundo natural e sensível, mas à sua capacidade de formular suas experiências em formas 

simbólicas significantes. Segundo a autora, ainda, a expressão artística não tem o simples 

papel de representar convencionalmente tais experiências, como já faz o discurso, mas 

incorpora em si toda a significação que o artista quer imprimir naquela obra de arte. 

Concebendo a arte, desse modo, como uma projeção simbólica dos sentimentos, 

a autora nos esclarece: 

 

A transformação simbólica e a apresentação objetiva de ideias são 
características do pensamento humano, sendo um processo intelectual que 
envolve a percepção espontânea e abstrativa de formas e identidades formais 
e, correspondentemente, de exemplificação e significância; todos esses são 
atos de intuição provavelmente peculiares ao ser humano. (ibidem, p. 141) 

 

Dessa maneira, somente um ser que é dotado de consciência simbólica pode 

compor uma sinfonia, pintar uma tela sobre uma realidade abstrata ou mesmo construir 

um poema visual - como é o caso da expressão cinematográfica. E é nesse horizonte que 

a arte se estabelece como uma das expressões mais sofisticadas da mente humana: na sua 

busca incessante por dar sentido às experiências de sua vida sentida por vias mais 

complexas e inventivas, que não se apoiam em formas pré-determinadas. 

Por isso, a obra de arte não é um reflexo, uma imitação ou uma representação do 

mundo, mas uma forma própria de mundo. É como um microcosmo simbólico. E somente 

o ser humano é capaz de criar esses microcosmos, porque apenas ele possui a faculdade 

de intuir5 e produzir padrões formais, conferindo-lhes um valor expressivo intrínseco. 

 
5 Vale a pena ressaltar que a compreensão de Langer sobre o conceito de intuição é distinta da forma como 
ela é geralmente concebida ou mesmo da compreensão bergsoniana. Como nos explica Chaplin no livro 
organizado pela Gaikis (2024, p. 43, tradução nossa): “Para Langer, a intuição, seja ela artística ou não, não 
é uma visão mística ou metafísica irracional, mas uma ‘atividade intelectual fundamental, que produz 
compreensão lógica ou semântica’. É a capacidade básica de ver formas e configurações”. 



84 

Sendo assim, o que o símbolo artístico produz não é aquele conhecimento disposto 

pelo método discursivo ou conceitual - comumente utilizado pelas ciências - que 

fragmenta e categoriza seu conteúdo teorético. É um conhecimento disposto por formas 

apresentacionais - as imagens, os sons, os gestos - que totalizam e sintetizam os conteúdos 

por elas expressas de uma realidade sensível e, por vezes, até impalpável, como os 

sentimentos. 

Como afirma a filósofa estadunidense: “A arte é uma imagem da experiência 

humana, o que significa uma apresentação objetiva” (ibidem, p. 164). Isto é, o ser humano 

é capaz de objetivar em uma forma significante - a expressão artística - aquilo que 

pertence à sua vida subjetiva, suas experiências pessoais, mesmo que tenha que conceber 

um conteúdo incorpóreo numa forma incorpórea. E isto nenhum outro animal tem a 

capacidade de realizar - a transformação simbólica.  

Dessa maneira, a arte, na perspectiva langeriana, não apenas acompanha a 

linguagem discursiva como uma das capacidades simbólicas do ser humano, mas também 

expande os limites do que podemos conhecer e expressar por meio das palavras e dos 

conceitos. A expressão artística revela aspectos da realidade humana que não se deixam 

capturar pelo discurso, oferecendo uma via de conhecimento que é, ao mesmo tempo, 

sensível e profundamente estruturada. 

E é nessa convergência entre sentimento (concebido) e forma, portanto, que a arte 

se afirma como uma atividade exclusivamente humana, em que a mente transforma toda 

a riqueza de nossa experiência em uma forma altamente significante. Nessa perspectiva 

acerca do artístico, não há oposição entre o objetivo e o subjetivo, mas uma fusão destes 

elementos que é capaz de originar a obra de arte sensível e “logicamente” elaborada.



85 

CONCLUSÃO 

Com este trabalho, pudemos perceber como Langer - apesar da misoginia e do 

machismo enfrentados por ela no seu contexto acadêmico - obteve um grande alcance em 

virtude da relevância e abrangência de ideias. Tal êxito, confirmado pela publicação de 

Filosofia em nova chave que se tornou o best seller da editora da Harvard naqueles anos, 

deve-se a sua abordagem original e a seu vasto conhecimento para tratar de assuntos 

diversos com propriedade, clareza e cautela. Além do preconceito de gênero, é importante 

salientar que Langer consegue se destacar mesmo ao tratar de assuntos muitas vezes 

desvalorizados em sua época. A Estética ou a Filosofia da Arte não eram vistas - podemos 

dizer que ainda hoje isso ocorre - como disciplinas sérias ou mesmo importantes1. 

A abrangência do pensamento langeriano a outras áreas da filosofia e do 

conhecimento em geral se deve às suas diversas influências. Com Sheffer e Whitehead - 

especialmente como orientadores de seus primeiros trabalhos acadêmicos na graduação, 

mestrado e doutorado - ela herdou um sólido conhecimento acerca de uma lógica não 

tradicional (ou seja, não proposicional), mas simbólica. No que se refere a seus estudos 

sobre o simbolismo, além do Whitehead, Langer teve Cassirer, autor da Filosofia das 

formas simbólicas, como uma grande influência. Com Wittgenstein, ela se vê motivada a 

reconhecer os pré-requisitos para a expressão humana e, a partir destes, ir além da 

linguagem discursiva, debruçando-se ainda mais nas outras formas simbólicas e nas suas 

capacidades de expressarem aquilo que seria indizível discursivamente. 

Desse modo, não seria possível compreendermos a ideia principal desta pesquisa 

se não tivéssemos assimilado, assim como Langer o fez, a compreensão cassireana do ser 

humano como animal simbólico. Essa conceituação é o que guia o pensamento da autora 

e, por conseguinte, o nosso trabalho. Definir o ser humano não somente como um animal 

racional é percebê-lo para além de uma racionalidade proposicional e matemático-

científica - como era e continua sendo costumeiramente concebido -, é apreendê-lo como 

um ser que pensa mais do que com palavras nas molduras de proposições justificadas, 

 
1 Quando se se aborda a Filosofia da Arte e a Estética, ou mesmo uma lógica simbólica, dentro da academia, 
do meio científico-acadêmico, é notório o desprezo e o desvalor que muitas pessoas têm para com tais áreas 
do conhecimento e outras correlatas. Essa atitude parece se dar, muitas vezes, pela compreensão dos objetos 
de estudo de tais áreas como secundários ou insignificantes para a vida humana, pressupondo, portanto, que 
haveria outros temas mais importantes para serem pesquisados e estudados. Inclusive, este foi um dos 
pontos motivadores do presente trabalho, que, apoiando-se no pensamento langeriano, busca justamente 
evidenciar a importância e a necessidade da arte para a vida e a cultura humanas. 



86 

verdadeiras e verificáveis. Ele é um ser que pensa simbolicamente, ou seja, é capaz de 

pensar por um sistema de referenciação mais amplo e matizado. 

Assim, pesquisamos possíveis hipóteses que fossem contrárias ou pudessem 

atacar a tese principal apresentada neste trabalho, (defendida pela filósofa e por nós 

endossada), mas não foram encontradas posições suficientes que afirmassem o caráter 

supérfluo da arte. A posição mais contrária a Langer parece ser aquela defendida por 

alguns positivistas, que compreendem a arte como mero passatempo ou fonte de prazer, 

o que a privaria de um papel necessário e insubstituível. As hipóteses apresentadas no 

segundo capítulo são apenas uma confirmação teórica sobre o lugar ocupado pela arte nas 

culturas moderna e contemporânea. Como vimos, a arte tende a ocupar o espaço 

secundário na vida humana, especialmente, se comparado a outras formas de produção 

humana vistas como mais úteis ou com certo propósito social. A arte, segundo essas 

diferentes hipóteses, passou a ser, ainda, uma forma de entretenimento passivo, um 

produto mercadológico (embora, vale completar, passe a substituir, por vezes, a 

experiência religiosa numa sociedade secularizada). Isto é, estas teorias desafiam a 

hipótese langeriana de conceber a arte como necessária ao ser humano e à cultura, na 

medida em deturpam o papel da atividade artística, sobretudo na configuração de uma 

sociedade capitalista. 

A partir desta contextualização, fomos capazes de entender a necessidade 

atribuída à arte por Cassirer e, posteriormente, por Langer. Apesar de não desenvolver 

uma argumentação detalhada sobre a necessidade da arte, Cassirer aponta que, sem a 

expressão artística, a vida humana perderia uma parcela importante de seu sentido. Além 

disso, viveríamos numa superficialidade, não gozando da intensificação e da 

profundidade conferidas à vida pela arte. Seguindo esse horizonte, Langer sustenta a 

necessidade da arte não por uma necessidade biológica, fisiológica ou transcendental. Tal 

necessidade se deveria aos próprios limites lógicos dos símbolos privilegiados no trato 

cotidiano – símbolos discursivos – e à exigência humana de expressar simbolicamente 

até mesmo os conteúdos de sua experiência que não se ajustam aos moldes discursivos. 

Portanto, a nosso ver, a expressão artística seria capaz de retirar o ser humano de 

um estado de certa angústia – presente na sua limitação expressiva – e de lhe permitir 

expressar – ou, ao menos, reconhecer – até os movimentos mais íntimos de sua “vida 

sentida”. Sem essa capacidade expressiva disponibilizada pela expressão artística, 



87 

aventamos que a pessoa humana poderia sofrer ainda mais de certas patologias somáticas. 

Quando um indivíduo, por exemplo, irrita-se ou se torna presa de um estado de ódio ou 

rancor, por vezes, ela não consegue, imediatamente, expressar o que lhe causou tal 

emoção ou sentimento e nem sequer o que está sentindo, de fato. Isso poderia causar 

certos sintomas somáticos, passíveis de serem reduzidos pela capacidade expressiva da 

arte, que, como mostra Langer, exige uma saída da mera reação (autoexpressiva) para o 

plano da elaboração (expressiva). Obviamente, esse juízo pessoal deveria ser refletido por 

um psicólogo ou mesmo um psiquiatra, porém a pesquisa até aqui realizada, o célebre 

trabalho da Dra. Nise da Silveira2, ao qual me dediquei em pesquisa de iniciação científica 

durante a graduação sob a orientação do Prof. Dr. Clovis Salgado e uma visão ampla da 

realidade, fazem-nos crer fortemente nessa indução. Basta notarmos os relatos de certos 

artistas que afirmam produzir a arte para lhes tirar do obscuro que sua alma se encontra. 

Ao conseguirem expressar o que desejam, eles se retiram desse estado de angústia e 

desolação, causados pelos mais diversos fatores3. 

Como afirma Langer, numa de suas afirmações mais lapidares: “o ser humano não 

tem apenas a habilidade, mas a necessidade constante de conceber o que lhe aconteceu, o 

que o circunda, o que é exigido dele – em suma, de simbolizar a natureza, a si próprio, as 

suas esperanças e os seus medos” (LANGER, 2023, p. 694). E o modo privilegiado de 

simbolizar – ou seja, de expressar e conceber a partir de uma forma – a si próprio é, sem 

dúvida, a arte, que responde, assim, a uma necessidade intrínseca ao ser humano. 

Por fim, neste trabalho dissertativo, conseguimos examinar certos recortes 

teóricos da autora em diferentes obras bibliográficas que compõem a segunda fase de seu 

pensamento, voltada à filosofia da arte, ciência e cultura: a inefabilidade da significância 

musical em Filosofia em nova chave; a arte como uma nova e distinta forma de expressão 

em Sentimento e forma; o papel do processo abstrativo na atividade artística em Problems 

of Art; e a concepção da atividade artística como uma produção exclusivamente humana 

em Mind: an Essay on Human Feeling. 

 
2 A respeito de tal confluência entre o fazer artístico e a saúde mental, pensada a partir da perspectiva 
langeriana, sugerimos o texto: “Expressão ou autoexpressão na criação artística: um diálogo entre Nise da 
Silveira e Susanne K. Langer”, de Clovis Salgado Gontijo Oliveira (2023). 
3 Com características diferentes, penso que podemos comparar essa libertação humana do sofrimento e da 
patologia somática com a fuga da roda de Íxion proposta por Schopenhauer. Seriam momentos em que a 
vida humana consegue escapar da dor ou do tédio, que são, para o pensamento schopenhaueriano, o desejo 
insatisfeito e o desejo insaciável, respectivamente. 



88 

BIBLIOGRAFIA  

ABRAÇOS, Gabriela B. A dimensão afetiva da arte: Mário Pedrosa e a percepção 
estética. 130 f. Tese (Doutorado em Estética e História da Arte) – Programa Interunidades 
em Estética e História da Arte, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. 
 
ADORNO, T. W; HORKHEIMER, M. Dialética do Esclarecimento: fragmentos 
filosóficos. Trad.: Guido Antônio de Almeida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1985. 
 
AZEVEDO JÚNIOR, Ivânio Lopes de; AMARAL, Ilana Viana do. O estatuto da música 

tonal em Susanne Langer. Argumentos – Revista de Filosofia da Universidade Federal 
do Ceará. Fortaleza, ano 12, n.º 23, p. 42-52. jan.-jun. 2020. 
 
BRENTARI, Carlo. La Nascita Della Coscienza Simbolica: L’Antropologia Filosofica 

di Susanne Langer. Trento: Università degli Studi di Trento, 2007. 
 
BUFFORD, Samuel. Susanne Langer’s Two Philosophies of Art. Journal of Aesthetics 
and Art Criticism 31, no. 1 (1 October 1972): 9–20. 
 
CAMÕES, Luís de. Sonetos. São Paulo: Editora Martin Claret, 1999. 
 
CASSIRER, Ernst. A filosofia das formas simbólicas. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
 
______. Ensaio sobre o homem: uma introdução a uma filosofia da cultura humana. 
Tradução: Tomás Rosa Bueno. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 
 
______. Ensaio sobre o homem: uma introdução a uma filosofia da cultura humana. 
Tradução: Tomás Rosa Bueno. 1. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1994. 
 
________. Language and Art I. In: _______. Symbol, Myth and Culture: Essays and 
lectures of Ernst Cassirer 1935-1945. Edited by Donald Phillip Verene. New Haven: Yale 
University Press, 1981a. p. 145-165. 
 
________. Language and Art II. In: _______. Symbol, Myth and Culture: Essays and 
lectures of Ernst Cassirer 1935-1945. Edited by Donald Phillip Verene. New Haven: Yale 
University Press, 1981b. p. 166-195. 
 
______. Las ciencias de la cultura. Trad. Wenceslao Roces. 2 ed. México: FCE, 2005. 
 
______. Linguagem e Mito. Tradução de J. Guinsburg e Mirian Scahnaiderman. 3 ed. São 
Paulo: Perspectiva, 2009. 
 
______. Saggio Sull’uomo: um’atropologia filosófica. Trad. Giacomo Borbone. Roma: 
Lit Edizioni s.a.s., 2023. 
 
_______. Symbol, Myth and Culture: Essays and lectures of Ernst Cassirer 1935-1945. 
Edited by Donald Phillip Verene. New Haven: Yale University Press, 1981. 
 
________. The Educational Value of Art. In: _______. Symbol, Myth and Culture: Essays 
and lectures of Ernst Cassirer 1935-1945. Edited by Donald Phillip Verene. New Haven: 
Yale University Press, 1981c. p. 196-215. 



89 

 
CHAPLIN, Adrienne Dengerink. The Philosophy of Susanne Langer: Embodied Meaning 
in Logic, Art and Feeling. London: Bloomsbury Publishing, 2020. 
 
DANTO, Arthur C. Mind as Feeling; Form as Presence; Langer as Philosopher. Journal 
of Philosophy 81, no. 11 (1 November 1984): 641–7. 
 
DEMARTIS, Lucia. L’estetica Simbolica Di Susanne Katherina Langer. Italy: Centro 
internazionale studi di estetica, 2004. 
 
DRYDEN, Donald. Susanne K. Langer 1895–1985. In: American Philosophers before 

1950, edited by P. B. Dematteis and L. B. McHenry, 189–199. Dictionary of Literary 
Biography 270. Farmington Hills, MI: Gale, 2003. 
 
EILENBERGER, Wolfram. Tempo de Mágicos: a grande década da filosofia: 1919-1929. 
Trad. Claudia Abeling. 1 ed. São Paulo: Todavia, 2019. 
 
FELAPPI, Giulia. Susanne Langer and the Woeful World of Facts. Journal for the History 
of Analytical Philosophy. v. 5 n. 2, p. 37-50, 2017. Disponível em: 
https://jhaponline.org/jhap/article/view/2812/2715. Acesso em: 26 fev. 2024. 
 
FURLANETTO, Beatriz Helena. A Arte como Forma Simbólica. Revista Científica. 
Faculdade de Artes do Paraná, v. 9, p. 36-50, jan./jun. 2012. Disponível em: 
http://periodicos.ufc.br/argumentos/article/view/42271/100316. Aceso em: 13 abr. 2023. 
 
GAIKIS, Lona (Ed.). The Bloomsbury Handbook of Susanne K. Langer. London: 
Bloomsbury Publishing, 2024. (Bloomsbury Handbooks). 
 
GILL, Jerry H. Langer, Language, and Art. International Philosophical Quarterly 34, no. 
4 (December 1994): 419–432. 
 
GONTIJO OLIVEIRA, C. S. Expressão ou autoexpressão na criação artística: um 
diálogo entre Nise da Silveira e Susanne K. Langer. PÓS: Revista do Programa de Pós-
graduação em Artes da EBA/UFMG, [S. l.], v. 13, n. 27, p. 296–324, 2023. DOI: 
10.35699/22375864.2023.41075. Disponível em: 
https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistapos/article/view/41075. Acesso em: 13 abr. 
2023. 
 
______. Para além do literal: A arte como ampliação do humano em Susanne Langer. 
Philósophos, Goiânia, v. 25, n. 2, pp. 11-58, jul./dez. 2020. Disponível em: 
https://revistas.ufg.br/philosophos/article/view/64728. Acesso em: 13 abr. 2023. 
 
______; DE ARAÚJO TEIXEIRA, Mauro Miguel. Uma mulher de destaque na filosofia 

da música: Susanne K. Langer e o problema da significação artístico-musical. Revista 
Vórtex, [S. l.], v. 13, p. 1–29, 2025. DOI: 10.33871/vortex.2025.13.9872. Disponível em: 
https://periodicos.unespar.edu.br/vortex/article/view/9872. Acesso em: 21 out. 2025. 
 
GROSSI, Giancarlo. Espressione. In: PINOTTI, Andrea (Ed.). Il primo libro di estetica. 
Torino: Giulio Einaudi editore, 2022. 
 



90 

INNIS, Robert E. Peirce’s Categories and Langer’s Aesthetics: On Dividing the Semiotic 
Continuum. Cognitio 14, no. 1 (January/June 2013): 35–50. 
 
______. Susanne Langer in Focus: The Symbolic Mind. Bloomington: Indiana University 
Press, 2009. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da Faculdade do Juízo. Tradução de Valerio Rohden e 
António Marques. 2 ed. São Paulo: Forense Universitária, 1995. 
 
LANGER, Susanne K. An Introduction to Symbolic Logic. New York: Allen and Unwin, 
1937. Second revised edition, New York, Dover, 1953a. 
 
______. Ensaios filosóficos. Tradução: Jamir Martins. São Paulo: Cultrix, 1971a. 
 
______. Feeling And Form: A Theory Of Art. New York: Charles Scribner’s Sons, 1953b. 
 
______. Filosofia em Nova Chave: um estudo do simbolismo da razão, rito e arte. 
Tradução e revisão: Moysés Baumstein. São Paulo: Perspectiva, 1971b. (Debates) 
 
______. Mind: An Essay on Human Feeling, Vol. 1. Baltimore, MD: Johns Hopkins 
University Press, 1967. 
 
______. O Senhor da Criação. Trad. Clovis Salgado Gontijo Oliveira. Educação e 

Filosofia, Uberlândia, v.37, n.79, p. 681-707, jan./abr. 2023. 
 
______. Philosophy in a New Key: A Study in the Symbolism of Reason, Rite and Art. 
6th printing. New York: New American Library, 1954. 
 
______. Problems of Art: Ten Philosophical Lectures. New York: Charles Scribner’s 
Sons, 1957. 
 
______. Sentimento e Forma: uma teoria da arte desenvolvida a partir de Filosofia em 
nova chave. Tradução: Ana M. Goldberger Coelho, J. Guinsburg. São Paulo: Perspectiva, 
2011. (Estudos; 44) 
 
______. The Great Shift: Instinct to Intuition. In: Man and Beast: Comparative Social 
Behaviour, pp. 313-332. Washington: Smithsonian Institution Press, 1971c. 
 
______. The Lord of creation. Fortune Magazine: jan. 1944. vol. 30 pp. 127ss. 
 
______. The Practice of Philosophy. New York: Henry Holt, 1930. 
 
MONK, Ray. Wittgenstein: o dever do gênio. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 
 
NUNES, Benedito. Introdução à Filosofia da Arte. 4 ed. São Paulo: Editora Ática, 1999. 
 
OSBORNE, Harold. Susanne K. Langer’s Mind: An Essay on Human Feeling Vol. I: An 

Essay Review. Journal of Aesthetic Education 18, no. 1 (Spring 1984): 81-89. 
 



91 

PINTO SOFFIA, Alejandra Inés. El concepto de vitalidad en la filosofía de la mente de 

Susanne Langer para la comprensión del arte primitivo. 2017. 197 p. (Tese para 
aquisição do título de Doutora em Filosofia) – Pontificia Universidad Católica de 
Valparaíso, Valparaíso/Chile, 2017. 
 
PLATÃO. A República. Tradução de Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Belém: EDUFPA, 
2000. 
 
RUAS SANTOS, Dom Luis Alberto. Bernardo de Claraval: vida e obra do último dos 
Padres. 2 ed. Campinas: CEDET, 2021. 
 
SCHARFSTEIN, Ben-Ami. Art without Borders: a Philosophical Exploration of Art and 
Humanity. Chicago: The University of Chicago Press, 2009. 
 
SUSANNE K. LANGER CIRCLE. Materiais variados (fichas de estudo, livros, artigos 
da filósofa e de comentadores). Disponível em: https://langercircle.sites.uu.nl/resources-
2/langerarchival-material/  
 
WHITEHEAD, Alfred N. Principle of Relativity with Applications to Physical Science. 
London: Cambridge University Press, 1922. 
 
______. Symbolism, Its Meaning and Effect. New York: Macmillan Co., 1927. 
 
WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus. Tradução, apresentação e 
ensaio introdutório de Luiz Henrique Lopes dos Santos; introdução de Bertrand Russel. 
2. Edição revista e ampliada. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1994. 


